
 
Curitiba, Vol. 11, nº 20/21, jan.-dez. 2023            ISSN: 2318-1028                                                     REVISTA VERSALETE 

 
 

FREITAS, L. M. de. Amazônia: um canto de luta...     380 
 

 

 

AMAZÔNIA: UM CANTO DE LUTA EM FORMA DE POESIA NAS TOADAS DOS 

BUMBÁS DE PARINTINS 

AMAZÔNIA: A SONG OF FIGHT IN THE FORM OF POETRY IN THE TOADAS 

OF THE BUMBÁS OF PARINTINS 

 

Larissa Menezes de Freitas1 

 

RESUMO: Este artigo versa sobre as expressões socioculturais do Festival Folclórico de Parintins, em 
que as toadas, principal elemento de desafogo, entoam, de modo poético, o canto da floresta, envolto 
por protestos e exaltação. Enfocam-se os temas e tradições abordados nas músicas dos bois 
Caprichoso e Garantido, que resgatam, fortificam e preservam a imagem da Amazônia e seus 
remanescentes, do indígena, do caboclo e do ribeirinho, perpetuando, assim, a identidade do povo 
parintinense e, sobretudo, amazonense. 
Palavras-chave: Amazônia. Boi-Bumbá. Toadas 

ABSTRACT: This article deals with the sociocultural expressions of the Parintins Folk Festival, in 
which the toadas, the main element of relief, sing, in a poetic way, the song of the forest, surrounded 
by protests and exaltation. Here, emphasis is placed on the themes and traditions addressed in the 
songs of the Caprichoso and Garantido oxen, which rescue, fortify and preserve the image of the 
Amazon and its remnants, of the indigenous, the caboclo and the riverside, thus perpetuating the 
identity of the parintinense and, above all, amazonense people. 
Key-words: Amazon Rainforest. Boi-Bumbá. Toadas. 
 

 

 

 

 
1 Graduanda em Letras, Língua Portuguesa e Literatura, UEA. 



 
Curitiba, Vol. 11, nº 20/21, jan.-dez. 2023            ISSN: 2318-1028                                                     REVISTA VERSALETE 

 
 

FREITAS, L. M. de. Amazônia: um canto de luta...     381 
 

1. CONSIDERAÇÕES INICIAIS  

 

Memórias são partilhas. Sobreviventes do tempo, os bumbás Caprichoso e 

Garantido estabeleceram, ao longo dos anos, um intenso vínculo com a população 

parintinense, perpetuado pelo amor e disputa entre os seus brincantes, aflorados nas 

três noites de festa do maior evento da ilha Tupinambarana: o Festival Folclórico de 

Parintins. Realizado desde 1965, com a primeira disputa entre bois promovida apenas 

no ano seguinte, tem como sede de apresentação o anfiteatro (popularmente conhecido 

como bumbódromo), desde 1988, construído, à época, na gestão do então governador 

do Estado, Amazonino Armando Mendes.  

Em um espaço que evoca o afloramento de raízes, os bois-bumbás emergem no 

cenário cultural, alcançando lugar de destaque, presenteando-nos com a mostra do 

saber nortista, evidenciando os valores desta região por vezes esquecida e 

negligenciada em relação ao resto do país. Desta forma, a tradição se funde à poesia e 

projeta-se para além do panorama regional, alcançando não somente os brincantes2 

locais, mas também aqueles que não cresceram circundados pela cultura “bovina”. 

Beatriz Helena Furlanetto (2011), em Território e Identidade no Boi-bumbá de 

Parintins, tece uma análise sobre a relação do festival com os brincantes: 

 

[...] os grupos envolvem a comunidade, criando uma história em comum, 
despertando sentimentos, tecendo laços identitários: compartilhando as mesmas 
toadas, cantando e torcendo juntos por um dos grupos de boi, os parintinenses 
constroem seus valores e estabelecem vínculos territoriais, pois a música retrata 
a cultura e a memória do povo, possibilitando uma forma de comunicação na 
interrelação entre indivíduo e grupo (Furlanetto, 2011, p. 5). 

 

Dentro desse contexto, estão inseridas as toadas, ritmo que envolve o espetáculo. 

Expressões poéticas, as toadas surgem como o canto de luta de um povo dantes 

 
2 Na região parintinense, brincante é o nome dado ao folião do Boi-Bumbá. 



 
Curitiba, Vol. 11, nº 20/21, jan.-dez. 2023            ISSN: 2318-1028                                                     REVISTA VERSALETE 

 
 

FREITAS, L. M. de. Amazônia: um canto de luta...     382 
 

silenciado, que declama o seu amor pela região amazônica nas letras dos bois que dão 

vida à arena. Além disso, remete-nos à nossa própria história, aproximando-nos de 

nossas origens, costumes e hábitos, sobretudo dos povos que compõem a nossa terra, 

com a figura indígena representada em sua essência, daquele que luta, hoje, e lutou 

contra os colonizadores, em sinal de resistência. 

Categoricamente, a toada é a principal forma de exteriorização poética pelos 

silenciados do Norte. Com apelos à preservação da natureza, sobretudo da floresta 

amazônica, o relato do quotidiano indígena, caboclo e ribeirinho, as matrizes africanas 

e europeias, assim como os traços do catolicismo, atrelados ao sincretismo religioso, 

constituem-se os versos que dialogam com o povo amazônida. No que diz respeito às 

características das canções que embalam os festivais ao longo dos anos, Wilson 

Nogueira (2014) destaca outras características presentes: 

 

Os poetas do boi-bumbá de terreiro se referem, principalmente, aos temas do 
cotidiano, exaltação ao boi amado e zombaria ao boi rival, e aos “desafios” de 
estímulo de coragem e heroísmo a suas fileiras (personagens e torcedores) e de 
covardia ao oponente [...]. Os compositores populares tradicionais atribuem a 
habilidade de compor toadas – e desafios – a um “dom natural” ou a uma herança 
do repentista nordestino (Nogueira, 2014, p. 134). 

 

Mesmo que a festividade folclórica tenha fincado seu caminho na região Norte, 

suas raízes, em verdade, remontam ao nordeste do país. Em seu apogeu, o itinerário da 

borracha trouxe consigo diversos imigrantes maranhenses, estes, com vistas de 

trabalho nos seringais situados na Amazônia. Em suas bagagens havia a lenda do bumba 

meu boi, cujo nome, no Amazonas, firmou-se como boi-bumbá. Como exemplo dessa 

mescla, tem-se a música Miscigenação, de autoria de Arisson Mendonça e Enéas Dias 

(2011), que explora e saúda a hibridização entre as festividades, as raças e o culto à 

natureza e aos santos: 

 

 



 
Curitiba, Vol. 11, nº 20/21, jan.-dez. 2023            ISSN: 2318-1028                                                     REVISTA VERSALETE 

 
 

FREITAS, L. M. de. Amazônia: um canto de luta...     383 
 

Miscigenação (Arisson Mendonça, Enéas Dias, Garantido) 
Nossa festa é de boi-bumbá 
Nosso ritmo é quente, amazonense 
É o batuque misturado, apaixonado 
Tem a cara do Brasil 
Coisa assim nunca se viu 
 
É o balanço que imita banzeiro 
Tem cheiro de beira de rio 
Tem herança do nordeste 
Bumba-meu-boi, cabra-da-peste 
Tem gingado de quilombo 
Tem poeira levantando 
Tem rufar de tambores tribais 
 
Sou afro-ameríndio 
Caboclo, mestiço 
Eu sou 
A própria miscigenação 
 
Sou batucada 
Sou a cadência eternizada na toada 
A poesia de um amor que se transforma 
Em um som que vem da alma 
 
Sou Pai Francisco 
Sou Catirina, Gazumbá 
Sou Garantido 
 
A garantia que esse amor é infinito 
E faz o mundo inteiro amazoniar 
 
Eu sou boi-bumbá 
Eu sou boi-bumbá 
Sou Parintins, sou a raiz 
E o coração de uma nação 
 

Quanto às suas respectivas criações, a gênese do boi encarnado se reporta à baixa 

do São José, onde o Boi Garantido, idealizado por Lindolfo Monteverde, ganha forma. 

Seu rival, o boi preto de estrela azulada, Boi Caprichoso, é fundado por João Roque, Félix 

e Raimundo Cid, irmãos, naturais de Crato (CE), que se mudaram para Parintins em 

decorrência do Ciclo da Borracha. Entretanto, é válido pontuar que a data de criação dos 



 
Curitiba, Vol. 11, nº 20/21, jan.-dez. 2023            ISSN: 2318-1028                                                     REVISTA VERSALETE 

 
 

FREITAS, L. M. de. Amazônia: um canto de luta...     384 
 

bois representantes do festival é incerta, como sinaliza Nogueira (2014) em Boi-Bumbá: 

Imaginário e Espetáculo na Amazônia: 

Ainda não há uma pesquisa voltada para o estudo da memória do boi-bumbá, em 

Parintins, que alcance o período anterior à provável data de criação dos bois-bumbás 

Garantido e Caprichoso, supostamente em 1913. Até mesmo essa data é questionável, 

porque ela foi estabelecida no clima da competição entre os dois bois pela primazia do 

título de “mais antigo e mais tradicional” (Nogueira, 2014, p. 30-31). 

À época da criação do festival, em 1965, três bumbás existiam: Garantido, 

Caprichoso e Campineiro, este último, foi “desfeito”, dada a preferência existente nas 

ruas pelos dois outros bois. Com a pele acinzentada, o Campineiro detém as cores verde 

e amarelo, com o símbolo do Sol estampado em sua testa. As cores, que remetem à 

bandeira brasileira, concederam-lhe a alcunha de “canarinho”. De acordo com Eduardo 

Paixão, presidente do centro cultural que abriga o Campineiro, o terceiro boi se 

transforma em um “amuleto” em anos de Copa do Mundo, adornado por enfeites e 

bandeiras3. 

Desse modo, a polarização entre a população parintinense se faz perceptível na 

divisão espacial do bumbódromo para os agremiados, evidenciada pelas cores azul e 

vermelha, simbolizando os seus respectivos bois, Caprichoso e Garantido, 

estabelecendo não só as formas sociais operantes nessas duas partes, entre os 

brincantes, mas o princípio de territorialidade, que, neste contexto, atua como o agente 

fomentador na corrida pelo título de campeão do Festival de Parintins. 

O sentimento de pertencimento, por meio da festividade, somado à concepção de 

território, corrobora o domínio do Estado sobre o espaço, o que suscita a expansão da 

celebração para além da cidade parintinense. A partir de então, tradição e economia se 

unem, guiando, assim, os brincantes e o governo em um objetivo em comum: a 

 
3 O terceiro de Parintins: Boi Campineiro já nasceu com a cara do Brasil. Partiu Parintins, Parintins, 9 
de ago. de 2021. Disponível em: <https://partiuparintins.com/2021/08/09/o-terceiro-de-parintins-
boi-campineiro-ja-nasceu-com-a-cara-do-brasil/>. Acesso em: 4 jun. 2023. 



 
Curitiba, Vol. 11, nº 20/21, jan.-dez. 2023            ISSN: 2318-1028                                                     REVISTA VERSALETE 

 
 

FREITAS, L. M. de. Amazônia: um canto de luta...     385 
 

realização da máxima do coração do povo da ilha Tupinambarana. Por meio de pesquisa 

qualitativa, com a reunião de toadas dos bois Caprichoso e Garantido, busca-se 

examinar, consoante elementos do cotidiano nortista, bem como vivências, 

religiosidade e indivíduos, as letras das canções e como elas estão diretamente ligadas 

à vida do povo do Norte. 

 

2. DIFERENTES FACES QUE COMPÕEM O SUJEITO DO NORTE 

 

Remetendo-nos ao que conhecemos como Festival de Parintins, devemos 

retornar ao final da década de 1980, cujas transformações na festividade, e, por 

consequência, nas toadas, moldaram o que concebemos, hoje, do boi-bumbá: a 

indiscutível presença dos temas amazônicos, o imaginário caboclo e os ritos indígenas. 

As toadas assumem o papel de agentes disseminadores da rotina de indivíduos por 

muito negligenciados em nossa história, como pauta Marco Andrade Butel (2015) em 

Ao Som da Toada: A Representação Cultural Presente nas Toadas dos Bumbás de 

Parintins/AM (1985-1995): 

 

As toadas cantam em sua defesa, contam histórias, o imaginário caboclo e indígena 
são retratados [...], o mundo passa a conhecer o cotidiano do ribeirinho, do 
mateiro, do seringueiro, do pescador, do farinheiro, da parteira, da benzedeira, e 
de tantos outros personagens que habitam na imensidão verde que é a Amazônia 
(Butel, 2015, p. 8). 

 

Um dos principais problemas enfrentados pela população ribeirinha é o período 

da enchente que, ao acometer a cidade, faz com que a falta de infraestrutura pese sobre 

essa parte mais pobre, afetando sua economia, movida pela pesca e agricultura, e o seu 

viver. Em exemplo a este fato, tem-se a canção Maromba, de Heliomar Conceição (1989), 

que narra uma prece feita para o Sol, na qual a súplica, baseada em uma crença popular, 

consiste em piedade ao povo sofrido, que resiste aos estragos ocasionados pela chuva: 



 
Curitiba, Vol. 11, nº 20/21, jan.-dez. 2023            ISSN: 2318-1028                                                     REVISTA VERSALETE 

 
 

FREITAS, L. M. de. Amazônia: um canto de luta...     386 
 

  
 
Maromba  
(Heliomar Conceição, Caprichoso) 
 
O brilho, ô brilho 
O brilho, ô brilho do Sol 
Não deixe os Andes chorar 
Não deixe não quando os Andes choram 
Vai ter cheia grande 
Aí o povo vai penar 
Maromba, maromba, maromba marombê 
Maromba, maromba, maromba marombá 
 
Mas eu te imploro 
Piedade pro povo que mora na beira do rio 
Boi Caprichoso exalta esse povo 
Que passa grande privação 
Mas se Deus quiser 
Quando a vazante chegar vou pra lá 
E quero encontrar esse povo 
Com cara de gente feliz! 

 

As águas se metamorfoseiam em estradas para a população e barcos e canoas se 

convertem nos principais meios de locomoção. A canoa, sobretudo, torna-se um dos 

elementos-chave na vida do caboclo, acompanhando-o no seu dia a dia. Saga de Um 

Canoeiro, cuja autoria é de Ronaldo Barbosa (1995), difundida na voz de Arlindo Júnior, 

popularmente conhecido como Pop da Selva, narra a relação do ribeirinho com a 

natureza, especialmente o rio e a mata, os contratempos e pesares sofridos pelo homem, 

tudo isso dentro de sua canoa, a sua companheira de remadas eternas: 

 

Saga de um canoeiro  
(Ronaldo Barbosa, Caprichoso) 
 
Vai um canoeiro, nos braços do rio 
Velho canoeiro, vai, já vai canoeiro 
 
Vai um canoeiro, no murmúrio do rio 
No silêncio da mata, vai, já vai canoeiro 
Já vai canoeiro, nas curvas que o remo dá, já vai canoeiro 



 
Curitiba, Vol. 11, nº 20/21, jan.-dez. 2023            ISSN: 2318-1028                                                     REVISTA VERSALETE 

 
 

FREITAS, L. M. de. Amazônia: um canto de luta...     387 
 

Já vai canoeiro, no remanso da travessia, já vai canoeiro 
 
Enfrenta o banzeiro nas ondas dos rios 
E das correntezas vai o desafio, já vai canoeiro 
Da tua canoa, o teu pensamento 
Apenas chegar, apenas partir, já vai canoeiro 
 
Teu corpo cansado de grandes viagens 
Já vai canoeiro 
Tuas mãos calejadas do remo a remar 
Já vai canoeiro 
 
De tua viagem de tantas remadas 
Já vai canoeiro 
O porto distante 
O teu descansar 
 
Eu sou, eu sou 
Sou, sou, sou, sou canoeiro 
Canoeiro, vai! 

 
 

 O homem se funde à natureza pois dela é indissociável. Converte-se numa 

figura essencial, que propala o conhecimento e a memória deixados pela selva, sua casa. 

Orgulha-se, sobretudo, de quem é, preocupando-se com aqueles para quem transmitirá 

o seu legado, agarrando-se a sua fé, católica e ancestral; é caboclo das águas, canoeiro, 

remador, pescador, proeiro das águas, senhor da Amazônia na vazante e na cheia: é 

ribeirinho. 

 

Senhor das águas  
(Adriano Aguiar / Paulo Victor Carvalho, Caprichoso, 2022) 
 
Léguas, continente de águas abertas 
Vastidão inundada que cerca 
Mas não espanta esse velho ribeiro 
Canoeiro, pescador, proeiro 
 
Tarrafa, malhadeira, zagaia, espinhel 
Caniço e no frio aguardente pra aquecer 
E somente o céu pra prosear, eu e você 
 
Cada curva de rio eu conheço 



 
Curitiba, Vol. 11, nº 20/21, jan.-dez. 2023            ISSN: 2318-1028                                                     REVISTA VERSALETE 

 
 

FREITAS, L. M. de. Amazônia: um canto de luta...     388 
 

Cada igarapé não esqueço 
Furos e lagos, atalhos perdidos 
Estirões, alagados 
Sinistros igapós, aí eu levo meu terço 
Me proteja, São Pedro 
 
Na lida eu e minha parceira 
Cabocla camaroeira 
Minha senhora, vamos embora 
Que os nossos meninos de longe 
O sorriso, a canoa tá cheia 
 
Sou ribeirinho! 
Quando a cheia tá brava eu faço maromba 
Levanto minha casa 
Palafita se assusta com tanta água 
 
Sou ribeirinho! 
E quando a estiagem castiga 
Eu caminho praiões 
Fico me perguntando 
Cadê aquele tanto de água? 
 
Chapéu de palha protege do Sol escaldante 
Sei onde tem cobra grande 
Converso com boto e Yara, mãe d’água 
 
No mês de junho amarro a minha canoa 
E do lado minha cabocla, vestidos de azul 
Pra brincar boi bumbá 
 
Sou ribeirinho! 
Sou do Boi Caprichoso 
O boi mais formoso que tem neste lugar 
 
Caboclo das águas, canoeiro, remador 
Pescador, proeiro das águas, senhor 
Da Amazônia na vazante e na cheia 
Ribeirinho eu sou! 
 
 

3. O CANTO DA FLORESTA 

 

Marcos Antonio Lima Costa e Adelson da Costa Fernando, em A Composição da 

Toada na Amazônia e a Festa do Boi-Bumbá: A Poética do Imaginário do Compositor 



 
Curitiba, Vol. 11, nº 20/21, jan.-dez. 2023            ISSN: 2318-1028                                                     REVISTA VERSALETE 

 
 

FREITAS, L. M. de. Amazônia: um canto de luta...     389 
 

(2013), exprimem que “a toada (é) o canto da floresta que ecoa além da imensidão, 

levando ao conhecimento de todos a vivência, o costume, a tradição de um povo que 

outrora estava silenciado. Esse cantar revela o poder da fala mansa do caboclo, que se 

agiganta para entoar [...] seu verdadeiro amor pela Amazônia”, isto é, a sinfonia cabocla 

aviva o brincante ora adormecido, convertendo o canto da floresta em seu próprio 

canto, transfigurando-o em um pedido de socorro. 

O poeta amazônida Emerson Maia, em Lamento de Raça (1996), toada composta 

para o Boi Garantido, exprime, em versos apoteóticos, a luta e a dor da floresta e 

daqueles que dela se alimentam, mostrando-nos que, no fim, o fogo não faz distinção a 

ninguém: ele consome e destrói; a consequência da ganância humana, no que diz 

respeito ao desmatamento e queimadas desenfreados, é exposta na letra da canção: 

 

Lamento de raça  
(Emerson Maia, Garantido) 
 
O índio chorou, o branco chorou 
Todo mundo está chorando 
A amazônia está queimando 
Ai, ai, que dor 
Ai, ai, que horror 
O meu pé de sapopema 
Minha infância virou lenha 
Ai, ai, que dor 
Ai, ai, que horror 
Lá se vai a saracura correndo dessa quentura 
E não vai mais voltar 
Lá se vai onça pintada fugindo dessa queimada 
E não vai mais voltar 
Lá se vai a macacada junto com a passarada 
Para nunca mais, voltar 
Para nunca mais, nunca mais voltar 
Virou deserto o meu torrão 
Meu rio secou, pra onde vou? 
Eu vou convidar a minha tribo 
Pra brincar no Garantido 
Para o mundo declarar 
Nada de queimada ou derrubada 
A vida agora é respeitada todo mundo vai cantar 
Vamos brincar de boi, tá garantido 



 
Curitiba, Vol. 11, nº 20/21, jan.-dez. 2023            ISSN: 2318-1028                                                     REVISTA VERSALETE 

 
 

FREITAS, L. M. de. Amazônia: um canto de luta...     390 
 

Matar a mata, não é permitido 
 
 

Em meio ao ressoar da mata, seus filhos e protetores: os indígenas. As canções 

resgatam, em letra e ritmo, a identidade não só regional, mas brasileira como um todo; 

a batucada que embala o ritmo da Amazônia nativa provém de comunidades 

afrodescendentes que pelo país passaram e, por muito, foram silenciadas. Na arena, o 

Eu se molda na figura originária, exaltando e recordando a sua luta pela sobrevivência 

da floresta e, também, as suas tradições.  

Entoar o clamor da floresta é retirá-la do silêncio ao qual foi condenada pelo 

branco, que a submeteu ao sofrer sem pesar, retorcida em si. A poética da toada se 

converte em versos que vivificam sonhos letargos, no qual o cenário aparente (a 

Amazônia) se irrompe em paixões e dores, mesclados à magia da floresta e à força 

ancestral indígena, este último, que se defronta aos desafios de manter-se vivo, 

protegendo aquela que lhe concebeu: a Mãe Natureza. Em “Índio”, cuja autoria também 

se atribui a Emerson Maia (1995), os elementos mencionados anteriormente são 

evidenciados, numa melodia capaz de atravessar o imaginário daqueles que a escutam: 

 

Índio  
(Emerson Maia, Garantido) 
 
Eu sou um índio 
Sou um índio guerreiro 
Sou também feiticeiro 
Mas eu não quero guerra 
Quero a paz na terra 
A selva pra caçar 
E o rio pra pescar 
Eu sou um índio 
Pense nisso seu branco 
Já tiraste o encanto 
O esplendor da floresta 
Quase nada me resta 
Eu só quero viver 
Ver meu filho crescer 
Me deixe em paz seu moço 



 
Curitiba, Vol. 11, nº 20/21, jan.-dez. 2023            ISSN: 2318-1028                                                     REVISTA VERSALETE 

 
 

FREITAS, L. M. de. Amazônia: um canto de luta...     391 
 

Ou eu fico louco 
Respeite os limites pra manter minha nação 
Não preciso do seu saber 
Por que isso me faz sofrer 
Eu já tenho a beleza 
Da mãe natureza pra sobreviver 
 
 

A paixão pelo meio que o cerca faz com que o indivíduo amazônida se entrelace à 

natureza, criando uma relação de interdependência, onde o seu imaginário é transposto 

em forma de canção, gesto e ritmo. Os animais e os deuses se reúnem, coabitam, 

partilhando das águas e florestas, tudo isso entoado pela narrativa que mais tarde toma 

conta do bumbódromo e dos brincantes, que não apenas cantam sem propósito, mas 

têm em si e trespassam esses elementos da cultura local, exaltando as suas raízes e 

reconhecendo o seu Eu perante os demais. 

 

Viva a cultura popular!  
(Adriano Aguiar; Geovane Bastos; e Guto Kawakami, Caprichoso, 2012) 
 
Viva a cultura popular 
Viva o boi de Parintins 
Viva o folclore brasileiro 
Caprichoso é raiz 
É boi-bumbá o ano inteiro 
 
Viva a cultura popular 
Viva o boi de Parintins 
Viva o folclore brasileiro 
Caprichoso é raiz 
É boi-bumbá o ano inteiro 
 
A nossa festa, nosso ritmo, nossa dança 
Nossa toada, tocada e cantada de um jeito caboclo 
Apaixonado, brincando de boi 
 
Caprichoso é raiz, é folclore, tradição 
É cultura popular, é a herança dos povos 
É bumba-meu-boi, boi-bumbá 
 
Tem batuque de negro 
É afro o rufar dos tambores sagrados da terra 
 



 
Curitiba, Vol. 11, nº 20/21, jan.-dez. 2023            ISSN: 2318-1028                                                     REVISTA VERSALETE 

 
 

FREITAS, L. M. de. Amazônia: um canto de luta...     392 
 

É nativo, ameríndio, tribal, o som da floresta 
É toada de boi, é caboclo, é azul esse amor caprichoso 
Viva o som desse povo guerreiro 
Viva a força do folclore brasileiro 
 
Sou a arte, a fé dessa gente 
A essência de brincar de boi 
Sou a cultura popular 
Nosso folclore tem a cara desse povo mais feliz, é 
 
Viva a cultura popular 
Viva o boi de Parintins 
Viva o folclore brasileiro 
Caprichoso é raiz 
É boi-bumbá o ano inteiro 
 
Viva a cultura popular 
Viva o boi de Parintins 
Viva o folclore brasileiro 
Caprichoso é raiz 
É boi-bumbá o ano inteiro 
 
A nossa festa, nosso ritmo, nossa dança 
Nossa toada, tocada e cantada de um jeito caboclo 
Apaixonado, brincando de boi 
 
Caprichoso é raiz, é folclore, tradição 
É cultura popular, é a herança dos povos 
É bumba-meu-boi, boi-bumbá 
 
Tem batuque de negro 
É afro o rufar dos tambores sagrados da terra 
 
É nativo, ameríndio, tribal, o som da floresta 
É toada de boi, é caboclo, é azul esse amor caprichoso 
Viva o som desse povo guerreiro 
Viva a força do folclore brasileiro 
 
Sou a arte, a fé dessa gente 
A essência de brincar de boi 
Sou a cultura popular 
Nosso folclore tem a cara desse povo mais feliz, é 
 
Viva a cultura popular 
Viva o boi de Parintins 
Viva o folclore brasileiro 
Caprichoso é raiz 
É boi-bumbá o ano inteiro 



 
Curitiba, Vol. 11, nº 20/21, jan.-dez. 2023            ISSN: 2318-1028                                                     REVISTA VERSALETE 

 
 

FREITAS, L. M. de. Amazônia: um canto de luta...     393 
 

 
Viva a cultura popular 
Viva o boi de Parintins 
Viva o folclore brasileiro 
Caprichoso é raiz 
É boi-bumbá o ano inteiro 
 
Viva a cultura popular 
Viva o boi de Parintins 
Viva o folclore brasileiro 
Caprichoso é raiz 
É boi-bumbá o ano inteiro 
 

 

4. RELIGIOSIDADE AMAZÔNIDA 

 

Com versos que evocam preces a Tupã, pede-se paz e proteção durante o curso 

da vida. Durante o festival, o ritual, que traz consigo o pajé e, em algumas ocasiões, a 

cunhã-poranga4 dos respectivos bois, além da apresentação das lendas folclóricas, a 

presença de toadas com palavras de origem indígena e a menção direta a deuses de 

matriz nativa se faz mais forte, como em Paranákari, toada do Boi Garantido (1995): 

 

Paranákari  
(Tony Medeiros, Garantido) 
 
Tupã açu angá, hauê, hauê, hauê, haua 
Tupã açu angá 
Tupã açu angá, hauê, hauê, hauê, haua 
Tupã açu angá 
 
Do ventre da terra 
Meu povo reclama de ti, Paranákari 
O silêncio da mata escuta no vento 
Meu povo cantar 
Tupã grande Deus do meu povo 
 

 
4 Cunhã-Poranga é uma personagem feminina que representa a mulher indígena e se coloca como uma 
exaltação à beleza nativa. No espetáculo, essa personagem aparece em contextos exclusivamente 
indígenas, podendo ser estes momentos de representações de lendas ou de rituais (Nakanome; Silva, 
2018). 



 
Curitiba, Vol. 11, nº 20/21, jan.-dez. 2023            ISSN: 2318-1028                                                     REVISTA VERSALETE 

 
 

FREITAS, L. M. de. Amazônia: um canto de luta...     394 
 

Hoje em silêncio a selva reclama da guerra 
Que sem piedade manchou toda terra 
Mas a coragem plantada no tempo vingou 
Canta meu povo, dança que a lua nasceu 
Pois talvez algum dia o branco acorde 
E devolva o que é teu 
 
Tupã açu angá, hauê, hauê, hauê, haua 
Tupã açu angá 
Tupã açu angá, hauê, hauê, hauê, haua 
Tupã açu angá 
 
Do ventre da terra 
Meu povo reclama de ti, Paranákari 

 
 

O clamor em virtude do mal causado por Paranákari5 faz com que o entoante 

recorra a Tupã, o Deus do Trovão, este, inclusive, por vezes posto como a divindade 

superior dos tupi-guarani. Entretanto, é importante dizer que isto está a cargo de 

Nhanderuvuçú6 (ou Nhamandú), o Deus que veio dar ordem ao caos e criou os demais 

deuses, dentre eles, Tupã. 

É valoroso destacar que a força indígena é um dos pilares do Festival Folclórico 

de Parintins, quer seja em ritmo, dança ou manifestação divina. A preocupação para com 

a natureza, transposta nas toadas, é uma luta de séculos, luta esta que ceifa a vida 

daqueles que buscam proteger aquela que provê e acolhe. E os deuses, nesse momento, 

mais do que divindades, mostram-se, sobretudo, amigos daqueles que por eles clamam. 

 

A oração da montanha  
(Ronaldo Barbosa e Simão Assayag, Caprichoso, 1999) 
 
Ó grande espírito 
Vem falar comigo 
Vem como um anjo amigo 
E escuta o meu gemido 

 
5 [...] segundo glossário presente no encarte do álbum de canções do Boi Garantido de 1998, significaria 
“o homem branco que o rio trouxe” e pertenceria a uma língua indígena, o tupi (Polygram, 1998, apud 
Farias, 2013). 
6 Alma velha. 



 
Curitiba, Vol. 11, nº 20/21, jan.-dez. 2023            ISSN: 2318-1028                                                     REVISTA VERSALETE 

 
 

FREITAS, L. M. de. Amazônia: um canto de luta...     395 
 

Porque os ventos que aqui 
Por séculos dormiam 
Sopram agora pavorosamente 
A minha agonia… Hei! 
 
Nesta montanha sagrada 
Como a chama que atrai o besouro 
Seu relevo tem o enlevo do ouro 
Que ao branco enlouquece 
Que ao índio enternece 
 
E o veio que vara seu seio 
Por que procuram tanto? 
Tanto, tanto? 
Se já não falo contigo 
Se já perderam o encanto 
De contemplar o infinito 
De sentar junto a ti à fogueira 
De sentir que não há cabeceira 
 
De olhar nos teus olhos Tupã 
E te chamar de meu amigo 
Tupã, te chamar de amigo 
 

A mescla de raças abordada nas mais diversas toadas do festival se une à fé, 

igualmente imortalizada nas letras dos bois brincantes. O legado africano emerge e se 

conecta ao saber ancestral, e o caboclo, fruto dessa diversidade, também se apega aos 

santos católicos, representando os principais pilares formadores não somente do 

homem amazônida, mas do Brasil em sua totalidade. Entoa-se, então, o brado do caboclo 

de fé. 

 

Caboclo de fé  
(Antônio Silva / Demetrios Haidos / Geandro Matos / Jacson Sicsú, Garantido, 2020) 
 
Kosi Ewé, Kosi Orisá! 
(Axé, Anauê, Shalom) 
Amém, Namastê! 
 
Sou o caboclo de fé 
Sou mistura de crenças 
Saberes da terra que vagam nas eras 
A interculturalidade religiosa dos povos da Amazônia 



 
Curitiba, Vol. 11, nº 20/21, jan.-dez. 2023            ISSN: 2318-1028                                                     REVISTA VERSALETE 

 
 

FREITAS, L. M. de. Amazônia: um canto de luta...     396 
 

Eu sou feitura de barro e amarração 
Rezador de almas e procissão 
Fadista, eu sou o caboclo de oração 
Eu sou a promessa, a festa de santo 
A novena, a missa, o oculto a natureza é minha mãe 
Sou Afro-indígena sou Afro-Brasil 
E os mestres do Catimbó vou chamar 
Pra dançar no terreiro do meu boi-bumbá 
Ilê, Ileayê, Ilê, Ileayá bato tambor pra Xangô e Xambá 
Ilê, Ileayê, Ilê, Ileayá sou de Santo Daime, Tupã, Jesus e Oxalá 
 
Eu sou o dono do terreiro 
O marajoara quimbandeiro 
Nas ocaras ayahuasca é meu chá 
O meu templo é a Amazônia um presente de Alá 
 
Eu sou o caboclo de fé 
Sou curador e cantador 
Nos rituais de candomblé 
Eu nasci do batuque do tambor 
 
Eu sou o caboclo de fé 
Sou curador e cantador 
Nos rituais de candomblé 
Eu nasci do batuque do tambor 
 
 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Os bumbás de Parintins, consagrados como patrimônio cultural brasileiro em 

2018, trespassam a imagem do festival e, para além do simbólico, representam 

populações antes à sombra, sem voz, trazendo à tona, também, os apelos de preservação 

da natureza, frisando o cuidado com a floresta e aos rios e igarapés. O repasse e a 

manutenção das diversas culturas que permeiam a Amazônia, através do espetáculo, 

sobretudo pelas canções, atingem a todos: aos que nela residem, tomando consciência 

do seu Eu, de suas dificuldades e enfrentamentos, e do outro (o restante do país), que 

passa a olhar, uma vez mais, para o Norte, como nos tempos áureos da borracha. 



 
Curitiba, Vol. 11, nº 20/21, jan.-dez. 2023            ISSN: 2318-1028                                                     REVISTA VERSALETE 

 
 

FREITAS, L. M. de. Amazônia: um canto de luta...     397 
 

A expressão poética das músicas age como fator fundamental para a continuidade 

do repasse da memória, solfejando o saber indígena, sua manifestação cultural e 

religiosa, assim como o imaginário e o real dos personagens protagonistas das histórias 

aqui cantadas, enlaçados e cuidadosamente dispostos. O discurso entoado atenta o 

público às questões envolvendo o ecossistema amazônico e os seus dependentes, 

defende e luta pelas culturas nativas, por vezes menosprezada pelo branco. E a toada, 

elemento de voz à esperança, legitima a Amazônia, personificada em versos poéticos, 

evocada pela voz daqueles que nela residem, dando abertura à difusão do sujeito do 

Norte ao resto do país, levando o contar da floresta e dos rios que o acompanham. 

 

REFERÊNCIAS 

 
AGUIAR, Adriano; BASTOS, Geovane; KAWAKAMI, Guto. Viva a cultura popular. Disponível em: 
<https://www.letras.mus.br/caprichoso-boi-bumba/viva-a-cultura-popular-2012/>. Acesso em: 4 
jun. 2023. 
 
CARVALHO, Paulo Victor. Senhor das águas. Disponível em: <https://www.letras.mus.br/caprichoso-
boi-bumba/senhor-das-aguas/>. Acesso em: 8 jun. 2023. 
 
BARBOSA, Ronaldo; ASSAYAG, Simão. A oração da montanha. Disponível em: 
<https://www.letras.mus.br/caprichoso-boi-bumba/967466/>. Acesso em: 8 jun. 2023. 
 
BARBOSA, Ronaldo; ASSAYAG, Simão. Saga de um canoeiro. Disponível em: 
<https://www.letras.mus.br/caprichoso-boi-bumba/saga-de-um-canoeiro/>. Acesso em: 4 jun. 
2023. 
 
BUTEL, Marcos Andrade. Ao som da toada: A representação cultural presente nas toadas dos bumbás 
de Parintins (1985-1995). Anais VII FIPED... Campina Grande: Realize Editora, 2015. Disponível em: 
<https://www.editorarealize.com.br/index.php/artigo/visualizar/17496>. Acesso em: 4 jun. 2023. 
 
CONCEIÇÃO, Heliomar. Maromba. Disponível em: <https://www.letras.mus.br/caprichoso-boi-
bumba/maromba/>. Acesso em 4 jun. 2023. 
 
COSTA, M. A. L., & Fernando, A. da C. (2013). A composição da toada na Amazônia e a festa do boi-
bumbá: a poética do imaginário do compositor. Revista Eletrônica Mutações, 4(7). Disponível em: 
<//www.periodicos.ufam.edu.br/index.php/relem/article/view/542>. 
 



 
Curitiba, Vol. 11, nº 20/21, jan.-dez. 2023            ISSN: 2318-1028                                                     REVISTA VERSALETE 

 
 

FREITAS, L. M. de. Amazônia: um canto de luta...     398 
 

FARIAS, Lucas da Mota. A cultura histórica sobre a conquista da América nas canções do Festival 
Folclórico de Parintins (1998). 2013. Monografia (Bacharelado em História). Curso de História. 
Universidade de Brasília: Instituto de Ciências Humanas, Departamento de História, 2013. 
 
FURLANETTO, Beatriz Helena. Território e identidade no boi-bumbá de Parintins. Revista Geográfica 
de América Central, vol. 2, julio-diciembre, 2011, p. 1-15. Universidad Nacional Heredia, Costa Rica. 
 
MAIA, Emerson. Índio. Disponível em: <https://www.letras.mus.br/garantido/669751/>. Acesso em: 
8 jun. 2023. 
 
MAIA, Emerson. Lamento de raça. Disponível em: <https://www.letras.mus.br/garantido/669753/>. 
Acesso em: 4 jun. 2023. 
 
MENDONÇA, Arisson; DIAS, Enéas. Miscigenação. Disponível em: 
https://www.letras.mus.br/garantido/1826417/. Acesso em: 4 jun. 2023. 
 
MEDEIROS, Tony. Paranákari. Disponível em: <https://www.letras.mus.br/garantido/paranakari/>. 
Acesso em: 10 jun. 2023. 
 
NAKANOME, Ericky da Silva; SILVA, Adan Renê Pereira da. Um olhar sobre o feminino: o que ensina a 
cunhã-poranga do Boi Caprichoso?. Revista AMAzônica, LAPESAM/GMPEPPE/UFAM/CNPq/EDUA. 
Ano 11, Vol XXII, Número 2, jul-dez, 2018, p. 187-206. 
 
NOGUEIRA, Wilson. Boi-bumbá: Imaginário e espetáculo na Amazônia. Manaus: Editora Valer, 2014. 
 
SILVA, Antônio; HAIDOS, Demetrios; MATOS, Geandro; SICSÚ, Jacson. Caboclo de fé. Disponível em: 
<https://www.letras.mus.br/garantido/caboclo-de-fe/>. Acesso em: 10 jun. 2023. 
 

 

Recebido em: 07/07/2023. 
Aceito em: 30/08/2023. 
 


