
LÉVI-STRAUSS Vs. FREUD? - UM ENSAIO 

Leol1ardo Augusto Schioccher 

Invasões Epistemológicas: 

Para a maioria dos antropólogos e dos psicanalistas a possibilidade de 
uma reaproximação entre a psicanálise e a antropologia social estruturalista 
Lévi-slraussiana se perdeu já mesmo durante O momento em que Lévi-Slrauss a 
colocou em pautal, Trataria-se de uma ficção. Haveria afinal alguma forma de 
aproximação teórica entre Freud e Lévi-Slrauss? E se esta aproximação fosse 
possível, onde estariam impostos seus limites? 

Este ensaio pretende discutir, a partir de um novo eixo, questões 
bastante custosas para os cientistas sociais, já que significa em certa medida 
retomar O debate de Durkheim sobre os limites entre as ciências sociais e as 
ciências do indivíduo. 

Até que ponto algumas categorias freudianas - como, por exemplo, "o 
inconsciente" - informaram o discurso Lévi-slraussiano? Ou até que ponto 
outras dessas categorias, como "sujeito" e "libido", estão em contradição com o 
insu-umental teórico estruturalista2 para a análise social? 

Já de início poderemos perceber que muitas das preocupações de Lévi­
Strauss são também preocupações freudianas. Freud, para desenvolver a 
psicanálise, serviu-se não apenas daquilo que era imposto como limite pela 
psicologia, mas invadiu sem medo o campo das ciências sociais. 

Como pensar a teoria freudiana sem a idéia de "Complexo de Édipo"? 
E o que é o complexo de Édipo, senão uma metáfora, inscrita no sujeito, da 
proibição do incest03? 

Da mesma forma, Lévi-Strauss apenas pôde dar um passo decisivo 
para o desenvolvimento da antropologia social, quando repensou o limite 
epistemológico e metodológico dessa ciência, a partir de uma infração dessa 
linha divisória imaginária no campo da psicanálise e no campo da lingüística. 
Como pensar a teoria estruturalista sem a idéia de Inconsciente? Se o 
Inconsciente Lévi-straussiano não é o mesmo que o freudiano, aquele ainda 
deve muito a este. Como pensar a teoria Lévi -slraussiana sem a idéia, presente 

I Lévi-Strauss, cm alguns de seus textos, sugere que antropologia poderia ter algo a aprcnder­
principalmente quanto ao método - de outras ciências humanas que estariam mas avançadas. assim 
como a lingüística e a psicanálise. 
~ A partir desse momento e por razões estéticas apenas, sempre que utilizarmos a palavra 
"estruturalismo", estaremos nos referindo ao estruturalismo Lévi-straussiano. Caso contrário, uma 
nova especificação será colocada junto a essa palavra. 
3 Além, é claro, de um processo real que se desenvolve no indivíduo. 

III 



em todas "As Mitológicas", de lIIite1l1as? E como pensar a idéia de mitema sem 
levar em conta Saussure c lakobson? 

Para que um campo se desenvolva, deve necessariamente repensar 
seus lim i tes. E é por isso que O objetivo desse trabalho é alimentar essa dúvida, 
já bastante esquecida, mas fundante da perspectiva estruturalista: Quais são as 
principais aproximações possíveis e os principais limites entre Freud e Lévi­
Strauss? 

Proponho então que passemos a tentar relacionar esses autores a partir 
daquilo que identificamos como um primeiro momenlO de aproxi mação das 
análises e como a matriz analítica da psicanálise e do estrutura lismo: a 
importância que cada autor dá ao que representa a proibição do incesto em si, 
além daquilo que mais imediatamente tange essa proibição do incesto, como 
conseqüência, para cada um desses pensadores. 

Lévi-Slrauss e a Proibição do Inceslo: 

Para Lévi-Strauss, o homem é o único animal que domesticou a si 
próprio. Não existe um comportamento natural da espécie humana; o estado de 
natureza é apenas uma ficção. 

Procurar na natureza a origem da cultura é inconcebível, pois para 
Lévi-Strauss, a cultura não pode ser concebida sem o uso da linguagem. 

Mas se não há, portanto, uma análise que dê conta de apontar O ponto 
ex ato da passagem, de qualquer forma ainda podemos estudar o mecanismo de 
articulação entre os dois estados (natureza e cultura), já que sabemos que tudo o 
que é uni versai é da ordem da natureza e que tudo que está lig,ldo às normas é 
da ordem da cultura. 

É na compreensão da proibição do incesto que devemos nos 
concentrar, já que esta representa ao mesmo tempo a universalidade do instinto 
e o caráter particular das lei s. 

Se a proibição do incesto é ao mesmo tempo natural e social, é porque 
resulta de uma reflexão social sobre um fenômeno natural, que se dá como uma 
medida de proteção aos resultados nefastos dos casamentos consangüíneos. É a 
passagem do domínio da natureza para o da cultura. 

Dessa proibição resultam normas positivas de escolha do conjugue 
(exogâmicas), dentre as quais a mais comum é <1 prescrição à prima cuzada 
(estruturas elementares de parentesco). Assim, a proibição do incesto e a 
exogam ia representam duas faces uma (mica regra - assim como as duas faces 
de uma moeda. Representam as duas faces da Regra, para sermos mai s 
precisos. 

Vale lembrar também que para Lévi-Strauss, não existe razão para se 
proibir algo que, se não houvesse proibição. não seria executado. Ou seja, há 

112 



um certo rascínio humano pelo incesto. Pelo o que quer se seja que se encerre 
nessa atitude. 

Mas é apenas como uma regra social que podemos apreender a 
proibição do incesto - que acaba por se conrundir, portanto, com a regra da 
exogamia. 

É através do ritmo entre o receber e o retribuir (mulheres) que se 
rormam as relações de aliança. A natureza impõe ti aliança, sem, porém, 
determiná-Ia; é a cultura que a define. 

Por fim, são os termos empregados que exprimem a proibição do 
incesto, o que nem sempre corresponde às regras de parentesco real. Aliança e 
consallgliinidade são regras sociais cuja lógica pode ser verificável, portanto, de 
acordo com o modo como cada sociedade emprega os termos de parentesco. 

O aspecto positivo (110 selltido de regra "positiva ", ou digamos, 
construtiva) da proibição ao incesto - instituir regras de matrimônio -
representa o início da organização social, que obedece ora ao princípio da 
endogamia - casar-se no interior de um grupo definido objetivamente -, ora ao 
pri ncípio da cxogamia - casar-se fora do(s) grupo(s) de Ego. 

A exogamia significa trocar elementos de liberdade individual por 
elementos de segurança social. A troca de mulheres, portanto, ao mesmo tempo 
que é a recompensa do poder, é também seu instrumento. A proibição do 
incesto raz COI11 que a competição ou a divisão das mulheres Cm uma sociedade 
seja feita sob o controle do grupo. e não em regime individual. Lévi-Strauss vê 
aí a proeminência do social sobre o natural e do coletivo sobre o individual. 

Se a exogamia é expressão da proibição do incesto, a reciprocidade é 
expressão da exogamia. Ou seja. a proibição existe para fundar e garantir uma 
(rede de) troca. 

Mas nas trocas há algo mai s do que as coisas trocadas. A troca 
estabelece relações assimétricas entre os participantes. poi s pressupõe além do 
dar e do receber, o retribuir. É a obrigação à retribuição que raz do "dar" um 
"receber" e vice-versa. 

O jogo das trocas consiste em estratégias, conscientes ou 
inconscientes. por um lado para ampliar as relações sociais (exogamia), e por 
outro para adquirir garantias no terreno das alianças e das rivalidades 
(endogamia). Até mesmo as guerras razem parte dessas estratégias de troca. 
Elas são o desfecho e trocas mal sucedidas, enquanto que as trocas são guerras 
pacificamente resolvidas. 

11 3 



Freud e a Proibição do Incesto4
: 

Como "civilização humana" Freud caracteriza tudo aquilo que a vida 
humana se diferencia em qualidade da condição animal; do modo de vida 
animal: a cultura. 

Freud despreza ter que distinguir entre cultura e civilização, já que 
para ele todo o conhecimento que o homem adquiriu eom o fim de controlar as 
forças da natureza ou de extrair riquezas desta para a satisfação das suas 
demandas - aquilo que chama de civilização - e todos os regulamentos 
necessários para ajustar as relações dos homens uns com os outros e para 
definir a distribuição da riqueza disponível - ou seja , a cultura -, representam 
duas faces de um mesmo objeto. 

A civilização para Freud constitui um objeto de interesse humano 
universal, muito embora todo indivíduo seja virtualmente inimigo da 
civilização. E é precisamente em ordem a cumprir a tarefa de defender a 
civilização contra o indivíduo, que existem os regulamentos, instituições e as 
ordens (a cultura). 

Toda a civilização crige-se, portanto, sobre a coerção e a renúncia ao 
instinto. É algo imposto a uma maioria, por lima minoria que é dona dos meios 
de coerção e de poder. Representa a renúncia à liberdade individual em 
detrimento da possibilidade da existência da coletividade. E é através da 
influência de líderes - indivíduos que fornecem exemplos e tem a capacidade 
de mobilizar determinados segmentos da sociedade - que as massas são então 
induzidas ao trabalho e às renúncias de que sua existência depende.Toda a 
civilização repousa, dessa forma, numa compulsão a trabalhar e numa renúncia 
do instinto. 

Entretanto, esses desejos instintuais encobertos sob a égide da cultura 
nascem novamente com cada criança; os neuróticos, por exemplo, negam a sua 
participação na sociedade como uma forma de lidar com essa fru stração 
constitutiva: principalmente a ânsia de mmar, o canibalismo e o incesto. 

Desses três restos instintuais, apenas o canibalismo parece ter sido 
para Freud universalmente proscrito, enquanto que o incesto ainda se manifesta 
sob as proibições que o condenam e matar chega mesmo a ser ordenado. 

Sendo assim, a principal razão de ex istir de uma civilização é 
simplesmente nos defender contra a natureza propriamente dita, bem como da 
natureza do próprio homcm. A sociedade é a humanização da natureza. Assim 

4 Foram aqu i preservados os sentidos ilHemos dessas afirmações à própria obra de Freud . 
Entretanto, os argumentos aqui 3presentados são principalmente os argumentos sobre a proibição 
do incesto e sobre a dinâmica cultural cont idos nas obras sociais de Freud - e não mais diretamente 
aqui lo que raz parte da construçào das suas ferramentas clínicas - para que possamos verificar suas 
correspondências com a obra de Lévi-Strnuss. 

114 



COlH O ullla criança de tenra idade que possui uma relação ambígua com o 
próprio pai, pois além de temê-lo tem a certeza de sua protcção contra outros 
perigos, lodos nós possuímos uma dívida c ao mesmo tempo um temor daquele 
que se constitui como nosso Grande Pai: a civilização. 

Esse é um resumo daqui lo que se refere à proibição do incesto e à 
dinâmica social na obra "O Futuro de uma Ilusão", um dos únicos momentos da 
obra de Freud em que a proibição do incesto aparece relacionada a suas 
conseqüências no contexto social , já que cm geral a proibição do incesto é 
tratada por Freud apcnas como a causa social da existência do sujeito. 

Mas há um outro momento ainda onde a proibição ao incesto aparcce 
inserida em um contexto social: Em "Totem e Tabu", Freud explicita mais 
claramente seu método de análise social: uma comparação entre a psicologia 
dos povos primitivos, através das lentes da antropologia social, e uma 
psicologia dos neuróticos a partir das suas observações clínicas. 

Freud verificou, através de etnologias de povos aborígenes 
Australianos principalmente, que mesmo eles 

estabeleciam para si próprios, como o maior escnípltlo e o mais sel'l'ra rigor, 
o propósito de evi/ar relações sexuais il1cesll/o:,as", que o "lugar das 
illstituições religiosas e sociais que eles lião têm é ocupado pelo sistemll do 
totemismo" c que "a relação de UIII a//straliallo com seu totem é a base de 
todas as suas obrigações sociais: sobrepõe·se à filiação tribal e às Sllas 
relações consallgiiflleas 5. 

Há uma estreita ligaçfio entre ao totemismo e a exogamia, que Freud 
coloca da seguinte forma: " ... em quase todos os lugares em que ellCOl/tramos 
totel/S, ellcolllramos também /li/UI lei cOllfra as relações sexuais entre pessoas 
do m esmo tOlem, e cOl/seqiiellfemellle, COlllra o seu casamelllo .. 6. Para ele, essa 
proibição é notável por sua severa obrig~ltoriedade7. 

l-lá aqui um horror excepcionalmente intenso ao incesto, ali uma 
sensibilidade ao assunto que Freud classifica como sendo fora do comum, 
aliada a uma peculiaridade que lhe parece obscura: subst ituir o parentesco 
consangüíneo real pelo parentesco totêmico, sendo a proibição contra O que 
considera corno incesto verdadeiro (mãe/filho), classificado por esse sistema 
como sendo um caso especial. 

j Freud, Sigmund. Totem c Tabu. pág. 20 c 21 in Edição Standard Ilr.lsi leira das Obras 
Psicológicas Completas de Sigmund Freud. volume XIII Editora Imago. 
6 Freud, Sigmund. Totem c Tabu , pág. 22 in Ediç:iO Standard I3rasilcira das Obras I'iticológicas 
Completas de Sigmund Freud . volume XIII. Editora Imago. 
1 Há também urna notável confusão na obra de Freud sobre a relação entre exogamia c totcmismo. 
fruto do impasse antropológico da época. Freud pensava que a exogamia era reflexo lógico do 
{OIemismo. e n50 o contcirio, ou seja, que o totcmismo (quando existe). é uma das possíveis 
institucionali zaçõcs particulares da lei da exogamia. como provou Lévi-Strauss. 

115 



Aq uilo q ue é a sociedade para Freud8
, se inscreve no sujeito como 

parte do superego. O princípio de Realidade (pulsão de vida) tem como função 
contrabalançar os impulsos do Princípio do Prazer (pulsiío de Morte) . Isto quer 
di zer que as representações que o sujeito faz das normas sociais, que por sua 
vez fazem parte desse Princípio da Realidade, i.l gem de forma a cercear a 
sati sfação libidinal ; o u ainda mai s simplificadamente: o que move o indi víduo 
não são suas determinações culturais, mas sim suas determinações libidinais 
inconsc ientes. Suas determinações culturais apenas o possibilitam entrar em 
cantata com o princípio da rea lidade, e, portanto, possibilitam que este viva em 
sociedade. As determinações culturais apenas impõem limites e perspectivas 
(através do Idea l do E u, por exemplo) ii sati sfação dos desejos inconscientes do 
ind ivíduo (que são moti vados pela forma como o desenvolvimento particular 
das estruturas psíquicas de cada indivíduo vai direcionar sua libido). 

A parir disto podemos concluir que, para Freud , como regra geral em 
seus livros, a proibição do incesto é mais do que uma regra social prescritiva, é 
algo que mais do que se inscrever no suje ito, forma suas estruturas psíquicas. 
Não faz parte si mplesmente do conjunto ordi nário das regras sociais. 

Devemos lembrar também q ue se a preocupação de Freud é com o 
sujei to. é porque que toda a sua teoria é baseada não apenas nos grandes 
antropó logos do sécu lo XIX, assim como se baseou também Lévi-$trauss, mas 
principal mente nos resultados de suas observações clínicas. 

Algumas Aproximações e Limites: 

Agora que minimamente apresentamos o que é a dinâmica social e a 
importânc ia desse deno minador comum, que é a pro ibição do incesto, para o 
desenvol v ime l1lo de cada uma das teorias segundo sua lógica interna, 
passaremos a uma tentati va de comparação entre e las, de forma a buscar seus 
limites de aproximação. 

S abemos que algumas das principais innuências tanto de Lévi-Strauss 
como de Freud são as mesmas: principalmente os antropólogos do final do 
século XI X e início do século XX, como Morga n, Frner e Tylor. É essa a fo nte 
que vai s uscitar a ambos o tema central para o estudo do funcio namento da 
mente do ho mem: nosso deno minador comum. 

M as esse mesmo denominador comum , que vai servir de ponto fulcral 
de formação das duas análi ses, é tratado de maneiras distintas pelos do is 
autores. 

M ais importantes do q ue os ant ropó logos do nnal do século XIX, para 
Freud, são os frutos analíticos da sua própria experiência clínica . Sendo a 
clínica o principal objeti vo e O método mais contundente de Freud, o tabu do 

• E não é rc lntivo ii formação das cstmturas psíquicas. tal qual a proibição do incesto 

11 6 



incesto refere-se em sua obra principalmente ao fato social que poss ibilita a 
existência do sujeito. A partir de então, o sujeito passa a ser a unidade básica de 
anál ise de Freud, em detrimento da sociedade: 

Lévi-Strauss, por sua vez, também teve outras influências, ainda mai s 
incis ivas: a teoria da escola francesa de Durkheim e Mauss, além dos dados 
etnográficos da escola inglesa de Radcliffe-Brown, Malinowski e Firlh, por 
exemplo. Para o antropólogo, diferentemente do que para Freud, o tabu do 
incesto não representa a instância social, mas sim um momento de passagcm 
entre o Estado de Natureza e o Estado de Cultura; são as regras constituídas a 
partir da lei da exogamia - expressão positiva da lei da proibição do incesto -, 
que representam a i nstância social. 

Portanto o que move as pessoas, para Lévi-Strauss, são as lógicas que 
regulam suas determinações culturais, que para o antropólogo, são também de 
ordem inconsciente9

. Se por um lado Lévi-Strauss não fala de nenhuma 
estrutura psíquica que seja responsável pelo funcionamento desse mecanismo, 
porque não é a tônica da sua análise, por outro lado Freud não se aventura 
muito a especular sobre os porquês da proibição do incesto e a relacionar suas 
institucionalizações sociais básicas 10. 

Assim, nosso primeiro ponto de ruptura localiza-se quanto aos 
objetivos analíticos dos pensadores: enquanto a preocupação de Freud se 
concentra sobre a formação dos sujeitos, a preocupação de Lévi-Strauss é para 
com as conseqüências da lei da exogamia para a estrutura organizacional da 
soc iedade. 

Mas se por um lado 110S parece sensato pcnsar que esse primeiro ponto 
de ruptura direciona os dois autores em caminhos analít icos diferentes, por 
oulro lado não nos parece sensato pensar que dois cami nhos, somente por 
serem diferentes, são essencia lmente contraditórios. 

O caminho que toma Freud faz com que este tenha que pensar o lugar 
em que a sociedade se inscreve no sujeito, já o ca minho que toma Lévi-Stfi1uSS, 
não necessariamente faria com este tivesse que de alguma forma abstrair a 
categoria "sujeito" de sua análise. 

9 O Inconsciente freudiano não é O mesmo que o Inconsciente Lévi-straussiano justamellte por 
conta disso. Se são moti vaçõcs de ordem libidinal que se inscrevem no inconsciente freudiano, s.'io 
moti vaçõcs e constrangi mentos de ordem socia l que se inscrevem no inconscien te Lévi­
StTallssiano. Mesmo assim, a idéia de inconsciente apenas foi possível na obra Lévi-straussiana­
ou c m qua lquer outra obra - por influência da psicanálise. Lévi -Stmuss chega mesmo a afirmar em 
"Antropologia Estrutural. pág. 167 e 308 a 30cr , "Estruturas Elementares de Paren tesco pág. 126", 
"Pensa men to Selvagem pá g. 333 a 334" e Raça e lIi stória pág. 116 a 118" que o inconscicnte 
lingUístico ( o que as pessoas dizem não é o que as pessoas pensam - influência de Boas) ; o 
inconsciente coletivo e o inconsciente freudiano são o mesmo. 
10 Temamos justa mente levantar aqui o pouco que há em sua obra sobre o assunto. numa vã 
tcntntiva de uma teoria freudiana sobre o socia l. Constatamos também que o que há sobrc esse 
assunto vem diretamente das teorias da corrente antropológica evolucionista. 

117 



o motivo mais aparente desse abandono é porque, segundo Lévi­
Strauss, as etnografias apontam para o fato de que o "i ndivíduo" é uma 
construção soc ial: uma institu ição social presente apenas na nossa sociedade, e 
que. POl- meio do nosso etnocentrismo, a expandimos como se fosse uma 
categoria universal. Essa an:í1 ise contrasta com a idéia de Freud de que o real 
não é algo dado da mesma forma para todos. De que o "social" é portanto lima 
construção do sujeito. 

Aqui sim temos um impasse verdadeiro; um impasse de o rdem 
epistemológica. Afinal, de onde devemos partir? Do sujeito freudiano (e 
portanto das suas estruturas psíquicas inconscientes) ou da sociedade lévi­
straus~i a na? 

Conclusão - Qual Perspectiva?: 

Não há outra perspectiva a ser defendida nas cntrelinhas deste texto 
senão aq uela de que nunca deveríamos deixar de nos questionar sobre os 
limites epistemológicos das ciências do homem, sej a qual for sua 
especific idade. 

Assim, sugerimos que os conceitos freudianos de sujeito, motivações 
libidinais inconscientes e afinal , de estruturas psíquicas, podem não ser 
categorias contraditória a uma análise Lévi-Straussiana da sociedade, assim 
como a antropologia estruturalista pode estar, na sua base ll

, em perfeita 
concordân cia com a psicanáli se. 

Os limites? A antropologia avançou muito com Lévi-Strauss, e 
também depois dele. Freud, como fruto de seu tempo, não viveu o bastante para 
se atuaJiz3r. Já Lévi -Strauss, pelo contrário, não apenas teve conhecimento da 
obra freudiana, como também pode travar conhecimento com 11 perspectiva 
estruturali sta da psica nálise, através de Jacques Lacan. 

Portanto se Freud aproximou-se muito mais da antropologia da época 
do que Lévi-Straussaproximou-se da psicanáli se, o motivo principal pode ser o 
mesmo que aquele que me motiva a buscar hoje em dia uma re-aproximação. 
Isto é, con strangimentos de o rdem epistemológica. 

Empenhados em delinear o campo de suas ciências, esses dois autores 
buscaram, ao mcnos a princípio, o exercício oposto ao que estamos propondo 
que aconteça para a época al uai : a busca de contribuições interdisciplinares. 

É tendo em vista que a preocupação científica que motiva a 
antropologia estruturalista e a psicanálise é a mesma - que forças motivam o 
homem, c a que forças o homem responde? - proponho, assim como alguns 

ti Isso não significa que nao possam haver grandes conlradiçõcs entre a psican:ílisc e a antropologia 
estruturali sta . ao longo do seu desenvolvimento. 

118 



autores já consagrados, como Roger Bastide e Roben Georgin, que estejamos 
conti nuamente a repensar nossos limites epistemológicos. 

Se somente em um primeiro momento abandonarmos as duas 
perspectivas, para reconsiderá-Ias em um segundo momento de acordo com a 
perspectiva que colocamos, poderemos formular questões que 110S trariam a 
dúvida de até que ponto estas duas perspectivas são irreconciliáveis. 

O sujeito é sim uma construção social, mas apenas enquanto 
linguagem. Isto é, a existência de estruturas psíquicas independe da sua 
evidência social enquanto linguagem. Lévi-Strauss não está errado quanto à 
sua afirmativa, mas por outro lado ainda não há nada que negue a possibilidade 
do sujeito freudiano. 

Poderíamos pensar então que organizamos a nossa cultura a partir de 
informações sociais, mas processadas pelo nosso aparelho psíquico - assim 
como Freud coloca -, sem negar que a proibição do incesto tem uma expressão 
social (a regra da exogamia). Esta expressão social tem como conseqUência 
imediata o controle social sobre as mulheres e, porlanto, sobre as relações de 
troca fundantes da sociedade. 

São justamente as informações "biológico/sociais", ass im como a 
proibição do incesto, que desenvolvem as estruturas do nosso aparelho 
psíquico. Assim, essas informações naturais/sociais se inscreveriam no 
indivíduo de forma completamente diferente das outras informações soc iai s 
como, por exemplo, o "Ideal do Eu", inscritas no superego. 

Lévi-Strauss fala indiscriminadamente desses dois momentos como 
estruturas sociai s l2

, e por isso não vê a importância do desenvolvimento 
individual dos aparelhos psíquicos. Mas pode haver suficiente espaço para que 
essa interprelação se encaixe na obra Lévi-s traussiana, já que para ele, a 
estrutura da sociedade não necessariamente traduz sua realidade. 

Olhar de dentro para fora, como faz Freud, responde a certas 
demandas diferentes do que olhar de fora para dentro, como faz Lévi-Strauss, 
entretanto uma visão única, que componha com estas duas perspectivas (uma 
centrífuga e outra centrípeta) seria capaz de nos fornecer uma fluência muito 
maior sobre aquilo que representa a motivação mútua de todas as ciências 
humanas, isto é: que forças motivam o homem, e a que forças o homem 
responde? 

Tanto Freud quanto Lévi-Strauss se empenham em responder 
minimamente, mesmo que de forma indireta, essas questões. Entretanto, 
encontram-se presos aos limites epistemológicos de suas ciências. Assim, se 
Lévi-Slrauss vê a proeminência do social sobre o natural e cio coletivo sobre o 
individual , Freud vê o contrário quanto ao segundo termo. 

12 E com isso não prctendemos fazcr uma rctificaçào no pensamento de Lévi -$lr.lUSS. apenas mais 
um ::adcndo. 

119 



Também aí há uma confusão generalizada que provém do objeto da 
análise de cada UIll dos autores. Por um lado para Freud o indivíduo é a unidade 
de aná l ise básica porque estava preocupado com a civilização ocidental 
moderna a partir da sua clínica, e por outro. a detcrminância que Lévi-Strauss 
dá à sociedade, não devemos esq uecer, provém do fato de que seu estudo se 
concentr a nas soc iedades ditas "primitivas". Assim, tanto Freud não exclui a 
determinação social para o caso das sociedades primitivas\3, quanto Lévi­
Strauss admite a importflllcia do indivíduo e do plano das estratégias 
individuais para a sociedade oc idental moderna. 

Pois bem, essa é justamente nossa questão central: podemos realmente 
afirmar assim tão drasticamente quanto alguns puristas destas duas ciências do 
homem. baseando seu discurso principalmente na obra desses grandes mestres, 
que uma destas categorias é sempre mais importante do que outra? Ou isso 
depende apenas do objetivo a que nos propomos, e que portanto nunca 
podemos deixar de manter essa discussão epistemológica como pano de fundo 
das anál ises que nos empenhamos em construir? 

Bibliografia: 

BASTIDE, Rogcr. ( 1961) . Sociologia y Psicoanalisis. Compania General Fabril 
Editora, Buenos Aires. Argentina. 
FREUD, Sigmund. (1974). O Flllllro de lili/a IIlIsão in Edição Standard 
Brasileira das Obras Psicológicas Completas de Sigmund Freud, volume XXI. 
Editora [mago. 
FREUD, Sigmund. (1974). O Mal estar I/a Civilização in Edição Standard 
Brasileira das Obras Psicológicas Completas de Sigmund Freud, volume XX). 
Editora Imago. 
FREUD, Sigmund. (1974). Totell/ e Tabll in Edição Standard Brasileira das 
Obras 

Psico lógicas Completas de Sigmund Freud, volume Xlll. Editora Imago. 
GEORGIN, Robert. (1983). De Lévi-Strauss a Lacan. Ediciones Nueva Visión. 
Buenos Aires, Argentina. 
LÉVI-STRAUSS, Claude. (1976). Estruturas Elementares de Parentesco. 
Ed itora Vozes.Petrópolis, Rio de Janeiro. 

II Ver TOICIll c Tabu . 

120 


