
 

 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 

Imaginário Amazônico e Territorialidade Festiva: o Divino na Festa do 

Sairé de Alter do Chão (Pará/PA, Brasil) 

 

Amazonian imaginary and festive territoriality: Divine at the Sairé Party in 

Alter do Chão (Pará / PA, Brazil) 

 

Maria Augusta Freitas Costa Canal (CANAL, M. A. F. C.)
*
 

 

RESUMO – A festa se revela nos espaços turísticos como evento arrolado a um 

calendário, sendo sua produção cultural, com as dimensões do imaginário, vinculada 

apenas como um atrativo na lógica da demanda e da oferta. O objetivo central desse 

texto consistiu em identificar e analisar a relação entre a construção da territorialidade 

festiva no Sairé e o imaginário amazônico sobre o Divino, num espaço de 

envolvimentos culturais vinculados ao turismo. A metodologia usada foi de caráter 

qualitativo, baseada em análise bibliográfica e documental, observação dirigida e 

entrevista semiestruturada com os organizadores da festa do Sairé em Alter do Chão 

(Pará, Brasil), em trabalhos de campo realizados entre 2012 e 2016. O resultado da 

pesquisa indicou um forte atrelamento entre o imaginário amazônico e a festa do Sairé 

como veículo de produção de subjetividades coletivas e a objetivação de projetos que 

mediam o fazer o Sairé como territorialidade festiva. Sendo sua materialidade e 

imaterialidade demonstração de coesão social aos grupos que organizam o fazer festivo 

e a expressão cultural diferenciada sobre/com o Divino. 

 

Palavras-chave: Turismo; Territorialidade; Imaginário; Festas; Amazônia. 

 

ABSTRACT - The party is revealed in tourist spaces as an event within a calendar, 

being a cultural production, with the dimensions of the imaginary and it is only linked 

as an attraction in the logic of demand and offer. The central objective of this paper was 

to identify and analyze the relationship between the construction of the festive 

territoriality in Sairé and the Amazonian imaginary about the Divine, in a space of 

cultural entanglements linked to the tourism. The methodology used was qualitative, 

based on bibliographical and documental analysis, directed observation and semi-

structured interviews with the organizers of Sairé Party in Alter do Chão (Pará, Brazil), 

in fieldwork conducted between 2012 and 2016. The result of the research indicated a 

strong link between the Amazonian imaginary and the Sairé Party as a vehicle for the 

production of collective subjectivities and the objectification of projects that mediate the 

the Sairé as a festive territoriality. Being its materiality and immateriality demonstration 

of social cohesion to the groups that organize the festivity and the differentiated cultural 

expression on/with the Divine. 

 

Key words: Tourism; Territoriality; Imaginary; Parties; Amazon. 

 

  

                                                           
*
 Formação: Graduação em Licenciatura e Bacharelado em Geografia pela Universidade Federal do Pará 

(UFPA). Mestrado em Geografia pela UFPA. Doutorado em Geografia pela FCT/UNESP-Presidente 

Prudente. Atividade profissional: Professora Adjunta da Faculdade de Turismo do Instituto de Ciências 

Sociais Aplicadas da UFPA. Endereço físico para correspondência: Rua Augusto Corrêa, 01 - Guamá. 

CEP 66075-110 - Belém - Pará - Brasil. E-mail: augustageotur@gmail.com 



Imaginário Amazônico e Territorialidade Festiva: o Divino na Festa do Sairé de Alter do Chão (Pará/PA, Brasil)  193 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

As festas representam uma esfera do patrimônio cultural humano que expressa 

relevância na sociedade da fluidez e da mobilidade da qual os seres humanos são 

contemporâneos (MENESES, 2006), isso porque, como já indicava Durkheim (1989), 

as festas reúnem ritos sociais marcados pelo prazer, pela transgressão e pela reanimação 

“para o labor cotidiano”. Tais marcas coadunam com a prática que é uma das que mais 

tem mobilizado e dado fluidez às massas humanas: o turismo, atividade de lazer 

mediada pela viagem que induz novas formas de socialização e sociabilidade (URRY, 

1996; ARAÚJO, 2001; SANTANA, 2009), cujos “lugares são escolhidos pela 

motivação da expectativa dos devaneios e da fantasia em relação a prazeres intensos” 

(URRY, 1996, p. 11). Pensa-se, a partir de interações teóricas entre Guattari (1992), 

Dematteis e Ferlaino (2003) e Raffestin (1985, 1993), que a territorialidade representa o 

processo pelo qual os grupos humanos elaboram e/ou aderem a projetos de 

territorialização. Julga-se ser esse aspecto relevante ao entendimento do sentido ao 

acionamento de elementos plasmáticos de intencionalidade e ação objetiva a projetos de 

espacialidades em condição de se instanciar como atores/ações sociais em alteridades 

singulares de territorializações materiais/imateriais existencializantes. 

Nesse contexto, procurou-se ressaltar a construção de uma territorialidade 

festiva que dá sentido e ação objetivada ao/de mundo amazônico a partir/com o Sairé 

como mover contínuo da construção de subjetividades coletivas que prospectam sentido 

à constituição de atores sociais. Dessa perspectiva, o “festejar” ou “o fazer a festa” 

configuram-se enquanto campo social de significações e representações (AMARAL, 

1998) que, ao serem acionadas para autoafirmação de identificações por um grupo 

social, passam a compor a esfera imaterial do patrimônio cultural desse grupo (PRATS, 

1998; MENESES, 2006; BERTONCELLO, 2010). Para Paes (2010, p. 13), o 

patrimônio imaterial corresponde a articulações mais atuais da patrimonialização de 

bens culturais que se orientam pelas “práticas, representações, expressões, 

conhecimentos e técnicas da cultura imaterial”. Como assestam Wagner (1981) e 

Sidekum (2003), a cultura se fundamenta em sujeitos sociais concretos que coletiva e 

rotineiramente criam variáveis de identificação cultural, nesse viés, o patrimônio 

imaterial é “síntese de elementos inovados, transportados, assimilados num processo 

histórico” (WAGNER, 1981, p. 293). 



Maria Augusta Freitas Costa Canal   194 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 
 

Desse modo, conforme Meneses (2006), o uso turístico do patrimônio deve 

assimilar de maneira radical os processos históricos, ponderando as bases cotidianas que 

lhe dão forma e lhe problematizam e que permitam a sua “contextualização instigante”. 

Conforme Nistsche e Bahl (2016), o envolvimento entre aqueles que se deslocam 

pela/na viagem turística, e aqueles que recebem os viajantes, propicia o deslocamento 

de culturas provenientes de construções socais e subjetividades coletivas, tornando mais 

vulneráveis às culturas dos grupos sociais receptores e seus patrimônios materiais e 

imateriais. Neste artigo, objetivou-se analisar a relação entre a construção da 

territorialidade festiva pelo/no Sairé e o imaginário amazônico sobre o Divino, num 

espaço de envolvimentos culturais vinculados ao turismo. Os resultados aqui discorridos 

procedem de um extenso levantamento bibliográfico e documental, assim como de 

trabalhos de campo, realizados entre os anos de 2012 e 2016
1
.  Nesse ínterim, se efetuou 

observação dirigida e entrevistas semiestruturadas (LAKATOS, MARCONI, 1993) com 

os organizadores do fazer festivo do Sairé. Daí decorreram notas de campo e relatos 

derivados de 34 entrevistas realizadas de forma aleatória em Alter do Chão, em 

setembro de 2012, outubro de 2013 e janeiro de 2014.  

A festa do Sairé é realizada a cada mês de setembro na Vila de Alter do Chão
2
 

que corresponde à sede do distrito administrativo Eixo Forte e distante 

aproximadamente três quilômetros da sede municipal de Santarém no oeste do estado 

amazônico do Pará, conforme se pode ver no mapa 1 exposto a seguir. Essa festa se 

delineia simbolicamente entre as Folias e as Ladainhas e, as Danças; concretamente 

realizadas nas adjacências de um barracão de palha, erguido pelos sujeitos locais 

envolvidos com a festa e nas apresentações denominadas pelos organizadores de 

folclóricas, especialmente no Lago dos Botos. A Praça do Sairé é o espaço 

mítico/sagrado/profano e sintetiza as estratégias de mobilização cultural que constroem 

o imaginário amazônico da Festa do Sairé em tempos turísticos (COSTA, 2012). Esse 

imaginário é substrato de arranjos e negociações nas diversas escalas geográficas, desde 

                                                           
1
 Nesse período acompanhamos a efetuação da Festa do Sairé por ocasião da produção da tese de 

doutoramento. 

  
2
 A localidade de Alter do Chão recebe fluxos turísticos desde a década de 1970 (PEREIRA, 2007), 

fluxos esses impulsionados pela construção da rodovia Everaldo Martins e pelas vantagens locacionais de 

seu território que funciona como ponto difusor desses fluxos. Os fluxos são originários de diversas partes 

da região amazônica, de outras partes do Brasil (principalmente Rio de Janeiro e São Paulo) e de diversas 

partes do mundo (especialmente da Itália, Inglaterra, Suíça e Alemanha), que aportam em Belém ou em 

Manaus e se direcionam para Alter do Chão. 



Imaginário Amazônico e Territorialidade Festiva: o Divino na Festa do Sairé de Alter do Chão (Pará/PA, Brasil)  195 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 

a local, passando pela regional com conexões com a festival de Parintins, à escala 

nacional e internacional com o imaginário turístico convocante, seja por meio de 

políticas públicas ou de indução de fluxos turísticos. 

 

MAPA 1 

 
FONTE: Elaborado a partir de pontos referenciados em Trabalho de Campo, Alter do Chão, Jan. 2014. 

 

Conforme se constatou através de Rodrigues (1890), Pereira (1989) e Daniel 

(2004), a festa do Sairé se realizava em toda a bacia do rio Amazonas da segunda 

metade do século XVII até a primeira metade do século XX, quando a partir da 

ingerência de católica de romanização
3
 deixou de ser estimulada e realizada na 

Amazônia. Isso se evidencia nas análises sobre sua estrutura ritualística 

fundamentalmente inspirada na “autenticidade de um fato histórico – o culto ao Divino 

Espírito Santo, estabelecido então em Portugal desde o século XVI” (PEREIRA, 1989, 

p. 28).  De acordo com as notas descritivas geradas das observações dirigidas e com os 

                                                           
3
 Segundo Maués (1995) e Lustosa (1992), o processo de romanização delineou a centralização do poder 

do vaticano romano e da autoridade papal sobre a religião católica tendo suas diretrizes dimensionadas 

pela busca de: autonomia político-administrativa e autonomia político-religiosa. 



Maria Augusta Freitas Costa Canal   196 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 
 

relatos das entrevistas realizados com os organizadores da festa do Sairé, a 

recrudescência na década de 1970 dessa festa na localidade deu-se por empenho de 

moradores locais que buscavam fortalecer os fazeres festivos locais ante um contexto de 

intensa interação com fluxos turísticos regionais, nacionais e internacionais (PEREIRA, 

2007). Nesse contexto, o Divino aparece como um arquétipo dentro da estrutura 

ritualística da Festa do Sairé tendo o Semicírculo do Sairé como uma idiossincrasia e a 

materialidade simbólica expressa pela Coroa do Divino Espírito Santo como o elo 

comum incutidos em sua estruturação.  

 

 

2 A FESTA DO SAIRÉ E A CRIAÇÃO IMAGINATIVA DO DIVINO 

AMAZÔNICO   

 

A festa do Sairé de Alter do Chão abriga as dimensões do Divino em que a 

Coroa “é o próprio Espírito Santo” (INFORMAÇÃO VERBAL)
4
; as Três (3) cruzes 

sustentadas no estandarte Sairé “representam o Pai, o Filho e o Espirito 

Santo”(INFORMAÇÃO VERBAL)
5
; e pelas Bandeiras - uma Vermelha e outra Branca 

sobre as quais estão desenhadas a Poma do Espírito Santo
6
. Em torno da estruturação do 

Divino e de suas materialidades simbólicas, no interior da territorialidade festiva do 

Sairé cerimônias envoltas por Folias. Mas, partindo de argumentações encontradas em 

Maués (1995, p. 479), considera-se que essa dimensão do divino não pode ser tomada 

sem as peculiaridades amazônicas vinculadas aos ciclos de festa de santos em interface 

a pajelança que permitem “entender melhor a sociedade amazônica, sobretudo aqueles 

aspectos mais tradicionais”. Tais proposições apresentam importância para revelar as 

argumentações culturais que dão suporte ao sistema simbólico embutido no fazer o 

Sairé, dado que o tempo presente do festejar o Sairé é imbricado de práticas pretéritas as 

quais não se sustentam no presente.  

Entende-se, a partir de Castoriadis (1991), que a instituição da sociedade 

configura-se pelos sistemas simbólicos criados pelo imaginário social que opera a 

                                                           
4
 Organizadora da Festa, 63 anos de idade, entrevista realizada em Alter do Chão, Set. 2012. 

 
5
 Organizadora da Festa, 79 anos de idade, entrevista realizada em Alter do Chão, Out. 2013. 

 
6
 Informação constatada nos relatos das entrevistas realizadas nos trabalhos de campo efetuados entre 

Out. 2013 e Jan. de 2014 em  Alter do Chão. 



Imaginário Amazônico e Territorialidade Festiva: o Divino na Festa do Sairé de Alter do Chão (Pará/PA, Brasil)  197 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 

realidade e a racionalidade, inscreve-se a festa do Sairé e seu sistema simbólico como 

produtos da realidade e da racionalidade imaginativa do colonizador português e do 

sistema religioso de elementos do catolicismo ibérico, mesclado a um catolicismo 

popular e a pajelanças praticados na Amazônia (MAUÉS,1995). Essa festa tem raízes 

no período colonial quando em aldeias, vilas e lugarejos amazônicos se utilizava um 

semicírculo contendo três (3) cruzes representando a Santíssima Trindade e denominado 

Sairé para acompanhar as procissões de Santos Católicos. Também eram utilizados ritos 

e símbolos da festa do Divino Espírito Santo como mordomos e juízes, ladainhas e 

folias, e as “danças de índios” realizadas em círculo em especial do grupo Borari 

(GALVÃO, 1976; PEREIRA, 1989; FERREIRA, 2008). Reside nesse imaginário da 

Festa do Sairé todo um construto festivo amazônico, cujo resíduo ou rugosidade 

espacial (SANTOS, 1999) se assenta em Alter do Chão, a saber: nos elementos 

imaginativos da natureza e na integração sacro/santa desses com o universo mítico e/ou 

religioso católico, que remete a uma criação poética nas composições musicais e 

narrativas sobre a Festa do Sairé como encontrados nos seguintes trechos musicais: “Em 

Alter do Chão/ Não se sente dor/ Tem um povo pobre/ Mas acolhedor/ Por Deus foi 

criada a tua beleza/ Suas lindas praias/ São da natureza” (FERREIRA, 2008, p. 89) e 

“Lá vem a Estrela D’Alva/ Trazendo a Aurora Divina/ Lá vem a pomba voando/ Saindo 

da Matriz/ Vem dizendo viva, viva”(INFORMAÇÃO VERBAL)
7
.  

Não se aprofundará aqui a discussão poética das músicas e narrativas, mas sim 

do imaginário instaurador da sociedade amazônica que modela a construção imaginativa 

do Sairé. Esse imaginário sacro/santo vinculado ao natural incide sobre os rearranjos ou 

ressignificações dentro do conjunto da festa, como no caso da composição das Danças e 

inserção do espetáculo dos Botos e as dimensões simbólicas/imaginativas que, tomando 

como referência Castoriadis (1991), lhe legítima como meio ritualístico que sacramenta 

a instituição imaginativa e sistemas simbólicos da sociedade amazônica. A ordem 

ritualística e simbólica dentro do festejar o Sairé cria uma realidade que coaduna com o 

imaginário festivo amazônico os quais possuem uma intrínseca relação entre culto e 

regozijo (AMARAL, 1998), componente da natureza das festas religiosas regionais, em 

especial nas festas paraenses, em que as expressões de cerimonia e de festividade estão 

fortemente atreladas. Em se tratando da Festa do Sairé, Pereira é enfático ao afirmar que 

                                                           
7
 Elocução extraída de gravação realizada durante a procissão para elevação dos Mastros, derivada dos 

trabalhos de campo efetuados em Set. de 2012. 



Maria Augusta Freitas Costa Canal   198 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 
 

desde suas primeiras práticas “não se admitiam, então como hoje, festas religiosas sem 

bebidas e comidas” (BATES, 1962, p. 84). 

Nessa perspectiva, institui-se uma realidade festiva que não é uma sombra 

distorcida do real, apesar de nele ter referências, as imagens daí decorrentes legitimam-

se no ritual que é ação valorizada por uma ordem simbólica (CASTORIADIS, 1991). 

Argumentando sobre a representação simbólica, Bourdieu (2003) alerta para o cuidado 

necessário com as representações simbólicas, já que, essas não podem ser consideradas 

um falseamento da realidade. Resguardadas as concepções, escolas e métodos entre os 

dois autores, ambos auxiliam no entendimento de como as emoções criam 

racionalidades indissociáveis das bases sociais de uma dada realidade. Segundo diz 

Wagner (1981, 2011), esse é o caráter da dependência que tradição tem na inovação, 

pois seu devir necessita da dialética sim síntese final entre convenção-memória 

(transmissão) e invenção-improvisação (inovação) que conforma um espaço de infinitas 

combinações simbólicas circunscrita em um “contexto” cujo significado deriva da 

relação e não especifica e restritamente dos signos/significantes. A instância de 

criação/invenção cultural na Festa do Sairé expressa a mediação entre mundo interior e 

exterior em Alter do Chão, e isso fica evidente quando se analisa o uso histórico do 

termo “Sairé” como elocução designativa à celebração festiva, à materialidade do signo 

Sairé e à saudação para adentrar as rodas de danças.  

Assim, de acordo com Pereira (1989), Santiago (1996) e Ferreira (2008), o termo 

Sairé é atribuído ao ritual festivo como um todo, ao semicírculo da Santíssima Trindade 

e, à saudação que em nheengatu indica “salve tu”, expressão que era usada para receber 

quem adentrava ao círculo das danças. O que indica conforme a função do imaginário 

derivada da visão de Castoriadis (1991, p. 93): “a criação incessante e essencialmente 

indeterminada de figuras, formas, imagens, a partir das quais somente é possível falar de 

alguma coisa”. Dessas três designações, citadas anteriormente, sobre o Sairé, as duas 

primeiras ainda são mantidas nas práticas festivas locais e refletem o papel da igreja 

católica como indutora das festas inspiradas no Espirito Santo (CASCUDO, 1988). A 

designação das cerimonias de procissão, ladainha e folias criadas em arquétipo festivo e 

a representação simbólica material da festa do Sairé dada pelo semicírculo recoberto por 

fitas coloridas e contendo quatro cruzes que representam a Trindade Divina unificada, 

como é possível ver na figura 1 exposta na próxima página. Segundo Rodrigues (1890) 



Imaginário Amazônico e Territorialidade Festiva: o Divino na Festa do Sairé de Alter do Chão (Pará/PA, Brasil)  199 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 

e Daniel (2004), o uso do Semicírculo Sairé nas rodas de danças indígenas e nas 

cerimonias festivas de Santos Católicos teria uma “suposta” atribuição aos padres 

jesuítas na Missão Tapajós (RODRIGUES, 1890) quando tinha como marca alegórica o 

algodão e pedaços de espelhinhos utilizados para aproximar os “selvagens” da igreja 

católica que, a princípio, eram carregados por meninos e meninas durante a “procissão 

bailada” (DANIEL, 2004; FERREIRA, 2008) e, posteriormente, de acordo com Pereira 

(1989), teriam sido substituídos gradualmente por “velhas” ou as “velhas do Sairé” 

(SMITH, 1879). 

 

FIGURA 1 - O SAIRÉ ENQUANTO SIGNO MATERIAL EM SEMICÍRCULO E DIMENSÃO DE 

PROCISSÃO 

  

A - SEMICÍRCULO DO SAIRÉ NO COLO DA SARAIPORA E COROA DO DIVINO NO COLO DA 

JUÍZA DA FESTA NA CERIMÔNIA DE ABERTURA DA FESTA; B - PERSPECTIVA DE UMA 

DAS PROCISSÕES DAS CELEBRAÇÕES DOS MASTROS FESTIVOS NO SAIRÉ. 

FONTES: a: <http://notapajos.globo.com>, acessado em: 16 de out. de2013. b: Arquivo Particular, Set. 

2012. 

   

Na figura 1, o signo material em Semicírculo Sairé é apresentado no colo de 

uma anciã local e como centralidade tanto na cerimônia de abertura da festa quanto em 

uma das procissões da festa
8
. Três aspectos apresentados nessa figura merecem destaque 

pela importância constitutiva ao imaginário que persiste atualmente na festa do Sairé 

como hegemonia de um “Divino” baseado: a) na trindade do catolicismo impregnado 

nas cruzes no interior do semicírculo apresentado na foto a; b) nas devoções do 

cristianismo baseado no Espírito Santo que se exprime pela coroa recoberta com fitas 

                                                           
8
 Essas caraterísticas foram proeminentes tanto nas notas descritivas quanto nos relatos das entrevistas 

provenientes dos trabalhos de campos realizados entre ago./set de 2011; set./out. de 2012 e; de set. de 

2013 a dez. 2014. 

A

a 

B 

http://notapajos.globo.com/gifwrap.asp?


Maria Augusta Freitas Costa Canal   200 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 
 

apresentada no canto direito da foto a sobre as mãos de uma senhora e; c) no 

reordenamento do sentido e direção das expressões de esfera circular para esfera linear 

das procissões como se verifica na foto b, onde é possível, também, observar nos cantos 

a presença de duas bandeiras que fazem alusão ao divino e ao centro um sujeito vestido 

de capitão abrindo a procissão. Assim, se por um lado, detectou-se no interior da festa 

uma dimensão na trindade divina veiculada às festas do catolicismo e o coroamento do 

Espirito Santo das festividades de irmandades cristões
9
, por outro lado, se encontram 

elementos vinculados à expressão do feminino e ao não coroamento ou destituição de 

um Império do Divino como visto em festividades do Divino Espírito Santo veiculadas 

por expressões do catolicismo e cristianismo.         

Atrelado a isso, detectou-se nessas práticas festivas no Sairé a composição de 

um corpo de organizadores e condutores com proeminência distintiva entre sexo/gênero 

entre: Mordomos e Mordomas, Juiz e Juíza, Procurador e Procuradora etc., bem como, 

dos mastros festivos, elemento recorrente das festas de Santos brasileiras (SANTIAGO, 

1996; AMARAL 1998), mas que na festa do Sairé de Alter do Chão se apresentou com 

o diferencial plural: dois mastros, um do Juiz para os homens e outro da Juíza para as 

mulheres. E, o caráter das cerimonias e arquétipos designados às danças como uma 

representação simbólica da festa do Sairé tanto “o caráter social da dança do Sahiré 

(como procissão) e o das diversas danças (lundu, baião etc.)” (PEREIRA, 1989, p. 49). 

A mobilidade impressa nas danças e suas tipologias na festa do Sairé apresenta, assim 

como, o calendário festivo, uma transitoriedade que se ordena no movimento das 

composições sócio-espaciais e que durante a realização da pesquisa apresentou-se, 

incisivamente, enredadas à “Disputa dos Botos”. Como aponta Ferreira (2008), a 

inserção da “Disputa dos Botos” no final da década 1990 como componente 

centralizador das “Danças” apresentadas durante a realização da Festa do Sairé foi 

engendrada em uma ampla discussão sobre o papel das “lendas do boto” na região e sua 

representação lúdico-simbólica de religiosa entre o bem e o mal tendo o boto animal o 

Boto Tucuxi (Sotália Brasiliensis) e Boto Cor de Rosa (Inia geoffrensis) em interface ao 

potencial sexual e sedutor de sua metamorfose em homem e à proteção das águas e do 

pescador, podendo tanto provocar naufrágios, salvar náufragos, atrair e carregar sujeitos 

ao fundo de corpos hídricos.   

                                                           
9
 Para um maior detalhamento dessas tipologias veja-se Lopes (2004). 



Imaginário Amazônico e Territorialidade Festiva: o Divino na Festa do Sairé de Alter do Chão (Pará/PA, Brasil)  201 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 

Nesse sentido, dois aspectos se apresentam como enfáticos à composição do 

Divino no imaginário amazônico inerente a festa do Sairé: o feminino e a água (o 

líquido/fluído). Como argumenta Bachelard (2002), a negociação revela o caráter de 

construto social manifesto pelo imaginário e pela imaginação, os quais incisivamente 

referenciam a natureza e o espaço. Sendo segundo o autor, os elementos simbólicos 

vinculados à água revelam-se como “imaginação material” de elemento mais feminino. 

O feminino, segundo Galvão (1976) e Maués (1995), é o que melhor constitui a base 

imaginária amazônica que institucionaliza o sagrado/mítico nas formas e leis divinas da 

natureza seja respectivamente, conforme os autores, através de seres visagentos ou 

encantados que correspondem a construções místicas duais entre humanos e não-

humanos que não se enquadrarem apenas entre uma das dimensões de bem e mal. De 

acordo com os autores esses seres míticos possuem o atributo de  encantar e adoecer 

outros seres – em espacial aos humanos; metamorfoseia-se ou transforma-se em outros 

seres – de animal a homem e vice-versa e; fazer visagem ou assombrar os homens.   

Desse imaginário social engendrou-se a matriz da institucionalização das anciãs 

nas principais funções da festividade envoltas pelas cerimônias e celebrações as Folias e 

as Ladainhas e as Danças e Dramatizações até meados da década de 1990 quando essa 

celebração passa a ser ordenada por grupos mais jovens atrelados à “Disputa dos 

Botos”. Isso implica que na festa do Sairé o Divino é exaltado não por “meninos ou 

meninas”, mas pelas “velhas do Sairé”, cujo imaginário social atribui a função de arauto 

da tradição por serem descendentes das lideranças das “principalezas”
10

 dos Tapajós e 

Tupinambás que remetiam ao conhecimento da medicina e da magia indígena, das 

tradições e costumes do lugar e da festa (SMITH, 1879).  Na festa do Sairé de Alter do 

Chão, contemporaneamente, essa característica se expressa emblematicamente, nas 

cerimônias das Ladainhas e Folias, pela Juíza da festa e a Troneira responsáveis pelos 

cuidados com a Coroa do Divino e, idiossincraticamente, pela “Saraipora” que aparece 

na foto a da figura 1, exposta anteriormente, e corresponde à índia mais velha de 

determinada área e, portanto, detém a confiança de carregar o Semicírculo Sairé, sendo 

acompanhada pelas “Moças da Fita” que desempenham a função principal de segurar 

                                                           
10

 Lideranças indígenas femininas que acabam tornando-se ocupando cargo administrativo dos 

aldeamentos e vilas na Amazônia colonial.  A esse respeito ver Rodrigues (1890) e Pereira (1989). 



Maria Augusta Freitas Costa Canal   202 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 
 

as fitas presas no símbolo do Sairé e, também, “de ajudar a saipora... que como já é 

velha não dá conta de carregar o Sairé sozinha” (INFORMAÇÃO VERBAL)
11

.  

Nas cerimônias das Danças e Dramatizações a relação entre o feminino 

articulado nas exibições da “Disputa dos Botos” aparece nas expressões da Cabocla 

Borari que remete às “belas moças da região” (INFORMAÇÃO VERBAL)
12

 que têm 

um cotidiano atrelado ao uso das águas dos rios locais e convívio com o boto animal e, 

emblematicamente, pela/na Rainha do Lago Verde, um dos ícones da estrutura 

ritualística das apresentações no Lago dos Botos e que representa a encantada Iara, 

protetora das águas. As águas dos corpos hídricos na região correspondem, conforme 

Maués (1995), a locais onde habitam os encantados ou os seres do fundo, sendo o fundo 

de rios e bacias hidrográficas importantes espacialidades na cosmologia xamanista
13

, 

dentre os quais aparece o boto que, como já foi mencionado, exerce um dom dual sobre 

os humanos de encante e domínio sobre as águas, podendo tanto provocar naufrágios e 

lavar sujeitos ao “fundo dos rios” como salvá-los de afogamentos, tendo alguns desses 

aspectos ressaltados nas danças e dramatizações apresentadas no Lago dos Botos. Essa 

caraterística vinculada aos rios e aos botos põe em evidência a construção do sujeito 

“Capitão” que aparece na foto b da figura 1, exposta anteriormente, e cuja função na 

festa do Sairé consiste na autorização e condução das procissões.  

Isso porque, o “Capitão” na Amazônia designa mais do que um cargo 

hierárquico ou uma patente, ele indica certeza e confiabilidade no comando, já que 

corresponde ao sujeito central na navegabilidade nos rios da bacia amazônica, ele 

conhece todos os seus bichos, canais navegáveis e pessoas/sujeitos que vivem no 

local
14

. Conjuntamente, a essa dimensão do “Capitão” articulado a dominialidade dos 

rios e águas da/na Amazônia ressaltada no interior das cerimônias festivas do Sairé em 

                                                           
11

 Informação constatada em relato de entrevista realizada durante trabalho de campo, Alter do Chão, Jan. 

2014. 

 
12

 Informação constatada em relato de entrevista realizada durante trabalho de campo, Alter do Chão, Out. 

2013. 

 
13

 Segundo Maués (1995, 1999), o xamanismo compreende organização religiosa vinculada a universos 

compostos pela superposição de indeterminados números de camadas; pela definição de um xamã nascido 

com o dom ou como ser “encantado” capaz de mediar os mundos visíveis e invisíveis – os bichos do 

fundo; pela hierarquização dos espíritos conforme seu poder de interação nos dois mundos. 

 
14

 Os instrumentos técnicos possuem mais do que dados geométricos, os homens dos lugares têm uma 

relação de existência, uma relação afetiva, de medo, de amor, de desamor enfim, uma relação de vida aos 

sujeitos que conhecem os locais por onde navegam. A esse respeito ver Costa e Góes (2017). 



Imaginário Amazônico e Territorialidade Festiva: o Divino na Festa do Sairé de Alter do Chão (Pará/PA, Brasil)  203 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 

Alter do Chão, enfatiza-se a constituição da figura do “Espanta Cão” que consistia num 

tocador de violino cujas notas musicais eram responsáveis, por “espantar os maus 

espíritos” (INFORMAÇÃO VERBAL)
15

, por “abrir os caminho para que a festa seja 

abençoada”(INFORMAÇÃO VERBAL)
16

, ou seja, a personagem que assume o papel 

de “benzedeiro” ou, como designa Maués (1995), de experientes que constituem-se 

como sujeitos envoltos autorizados para práticas de rezas e expressões corpóreas 

destinadas a proteção e/ou cura enredadas ao xamanismo.    

Nesse sentido, o imaginário social no/do Sairé aparece não como mera abstração 

do real, mas como tessitura e projeção da ‘Bildung’ humana que dá base para o real e 

coerência para o ser (WUNENBURGER, ARAÚJO, 2006). Nas análises documentais, 

nos trabalhos de campo e entrevistas, constatou-se uma tessitura que projeta Coerência 

para uma espécie de argumentação cultural da festa do Sairé. Isso porque, assim como 

Santana (2009, p. 72), se entendeu que essa argumentação é produto de sujeitos 

culturalmente ativos em que “suas experiências e vivências, suas pequenas e grandes 

adaptações, suas estratégias de sobrevivência, tornam-nos agentes da inovação e da 

mudança, transmitindo sua própria argumentação cultural”. Assim compreendida, a 

argumentação cultural imprime significações a formas espaciais e a suas funções que se 

formatam, explicita e implicitamente, como intencionalidade de sujeitos e de seus 

grupos sociais. Essas significações, quando acionadas como bem cultural de 

enraizamento identitário espacialmente referenciado, tangenciam a categorização de 

patrimônios que demonstram “as nossas escolhas – o que queremos lembrar e o que não 

nos importa perder no esquecimento” (PAES, 2010, p. 13). A relação entre passado e 

presente embutida na categorização de patrimônio e de “ativo de significação” 

coadunam com a concepção de tradição evidenciada no presente a partir da seleção pela 

memória de laços e de rupturas com o passado (GRÜNEWALD, 2001). 

 

 

 

                                                           
15

 Informação constatada em relato de entrevista realizada durante trabalho de campo, Alter do Chão, Set. 

2012. 

 
16

 Informação constatada em relato de entrevista realizada durante trabalho de campo, Alter do Chão, Out. 

2013. 



Maria Augusta Freitas Costa Canal   204 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 
 

3 A TERRITORIALIDADE FESTIVA DO SAIRÉ COMO PRÁTICA 

TURÍSTICA EM ALTER DO CHÃO 

 

Como se demonstrou na seção anterior, a territorialidade festiva do Sairé se 

configura pela dimensionalidade do vivido territorialmente (RAFFESTIN, 1985, 1993), 

o que indica que os lugares, como pode ser encontrado em Massey (2008), não são 

atravessados como pontos ou áreas e o encontro com o outro é mediado por esferas de 

eventualidades espaço-temporais de coetaneidade (contemporaneidade radical). Assim, 

a territorialidade festiva do Sairé permite uma analogia com a concepção de cultura 

assestada por Wagner (1981, 2011) e Sidekum (2003) na qual seu estabelecimento se 

desenvolve no âmbito de sujeitos concretos cuja margem de manobra à escolha de seus 

modos operantes incide sobre autodeterminações culturais e/ou sobre processos de 

endoculturação. A endoculturação delineia-se como processo de especificação cultural à 

medida que, partindo de Massey (2008), se desenvolve em interações espaciais 

conectadas à externalidades articuladas a processos internos de um dado lugar. Dentro 

do movimento turístico essas interações são aceleradas e impelem à necessidade de, 

cada vez mais, pensar diferenças e singularidades culturais a partir da mobilidade e da 

conexão socioespaciais, especialmente, quando se pensa o turismo como evento da 

cultura de contato (SANTANA, 2009) e indutor de subjetivações (GUATTARI, 1992). 

De tal modo, a territorialidade festiva como interface de subjetividades coletivas 

e seu “acontecer” como ator social com projeto de ação em busca de territorializações 

existenciais. A análise das expressões da/na festa do Sairé revelou que seu imaginário 

constitutivo induziu à invenção de uma tradição, nos moldes que acena Wagner (1981), 

que é produto autoconsciente de seus sujeitos sociais, e ainda, como ressalta Santana 

(2009, p. 72): “a identificação ocorre por meio da enculturação e da sociabilização e, 

com isso, faz cada um diferente de outros”. Essa invenção de tradição pelos sujeitos 

locais, pautados em suas memórias coletivas, reintroduziu a festa do Sairé às práticas 

sociais em Alter do Chão em um período que essa localidade já recebia fluxos turísticos 

(PEREIRA, 2007), e isso condicionou uma nova densidade ao Sairé, sendo seu “ativo 

de significação cultural” definidor do sujeito que segundo Sidekum (2003, p. 244) é 

“uma indeterminação a determina-se no processo cultural”.  



Imaginário Amazônico e Territorialidade Festiva: o Divino na Festa do Sairé de Alter do Chão (Pará/PA, Brasil)  205 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 

Nesses termos, essa nova densidade ao ativo de significação em Alter do Chão a 

partir da festa do Sairé se evidencia desde 1973 quando de seu recrudescimento local 

estando, direta ou indiretamente, vinculada ao turismo como um vetor que posicionou (e 

posiciona) os sujeitos locais diante do mundo e que cria a necessidade de exporem as 

suas culturas, o que corresponde àquilo que, segundo Urry (1996), como uma imposição 

das novas formas de existência social a partir da exposição da cultura ou o consumo 

cultural da cultura que se espraia ao turismo. Na festa do Sairé esse consumo permitiu 

detectar um ativo de criação de significações em que se pôde observar uma relação entre 

sociedade e natureza, cujo imaginário é vivenciado pelos sujeitos organizadores da festa 

como um substrato místico que se conforma por um “Divino” apreciado e expresso por 

constitutivos subjetivos de sujeitos produtores de tradições na/com o viver amazônico. 

Assim, a festa do Sairé, que foi objetivada dentro de uma “cultura de contato” pelas vias 

da religiosidade católica, vivencia novamente o “encontro” com o “outro”, dessa vez 

recortado pelo turismo e por uma nova “cultura de contato” (SANTANA, 2009). Essa 

criação de tradição como ativos de significações pautaram-se na inserção de “novos” 

elementos à festa, especialmente em aspectos do passado que se escolheu preservar, 

fundamentalmente, aqueles articulados na década de 1970 como a procissão fluvial da 

Busca dos Mastros realizada pela travessia do Lago Verde localizado na área central da 

vila de Alter do Chão e a como a quase teatralização de algumas danças (ver figura 2 

exposta a seguir) como o Cruzador Tupi de influência nordestina e a musicalidade e 

dança de influência negra como o Lundu e o Marambiré
17

, essas duas dando 

visibilidade a existencialização no negro e a inspiração africana remanescente na região 

quilombola do Pacoval das antigas coroações de reis negros (SANTIAGO, 1996).  

Essa esfera de ativos de significações vinculada às danças no Sairé constitui-se 

no campo festivo de sua territorialidade de maior reelaboração nas últimas décadas 

fortalecido na década de 1990 pelas políticas públicas brasileiras destinadas a atividade 

turística, essencialmente, desde o Programa de Desenvolvimento do Ecoturismo na 

Amazônia Legal – PROECOTUR (PARATUR, 2009). Esse programa foi um marco à 

consolidação do Polo Turístico do Tapajós no oeste do Pará e consubstanciou políticas 

posteriores que demarcaram a festa do Sairé como um centro convocador do turismo 

nesse polo. Inscrevendo definitivamente na festa um elemento simbólico do paradigma 

                                                           
17

 Informação constatada em notas descritivas das observações dirigidas e nos relatos das entrevistas 

realizadas nos trabalhos de campo efetuados entre Out. 2013 e Jan. de 2014 em Alter do Chão. 



Maria Augusta Freitas Costa Canal   206 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 
 

do turismo com um significado simbólico que opera a realidade amazônica na 

mobilidade turística a partir da introdução/apresentação do espetáculo da “Disputa dos 

Botos” na festa do Sairé, revisitando performaticamente todo um imaginário de crenças, 

ritos de pajelanças e lendas que, por não serem católicos, foram, conforme descreve 

Galvão (1976, p. 8): “degradadas e consideradas como “superstições” das classes 

economicamente inferiores”. 

  

FIGURA 2 - DIMENSÕES DAS EXPRESSÕES DAS DANÇAS NA PRAÇA DA MATRIZ E NA 

PRAÇA DO SAIRÉ 

  
a - Apresentação de dramatização dançante no palanque/palco da Praça da Matriz em 1976; b - Esculturas 

utilizadas nas apresentações dos Botos e expostas na Praça do Sairé na área do Lago dos Botos. 

FONTES: a - extraído de Vasconcelos (2010) disponível em: <www.viconsaga.com.br, acessado em Out. 

de2015>. e b - CANAL, M. A. F. C., arquivo Pessoal, 2013. 

 

Na figura 2 exposta acima é possível verificar em dois momentos temporais da 

festa do Sairé de Alter do Chão o construto criativo de apresentações incorporadas ao 

imaginário amazônico que integra sujeitos sociais a elementos da natureza e reforça 

aspectos do Divino na Amazônia, o que se verificou pelo uso de grandes esculturas 

como a pomba branca e a arraia encontradas na foto b. Desde 1997 a territorialidade 

festiva do Sairé tem suas apresentações veiculadas àquilo que, partindo de Mafra 

(2008), pode-se designar como enunciação espetacular. Essa enunciação no caso do 

Sairé recebe influência de ressignificações culturais provenientes de outras porções 

amazônicas inseridas numa teia territorial (RAFFESTIN, 1993) enredada por tessituras 

do Festival dos Bois em Parintins, Festival das Tribos em Juruti e o Festiara em Belterra 

(VIA AMAZÔNIA, 2007). Nessa tessitura a festa do Sairé incorpora criativamente a 

Disputa entre Agremiações Sociocultural Boto Tucuxi e a Associação Boto Cor de Rosa, 

a b 

http://www.viconsaga.com.br/


Imaginário Amazônico e Territorialidade Festiva: o Divino na Festa do Sairé de Alter do Chão (Pará/PA, Brasil)  207 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 

cujas apresentações são realizadas em uma ou duas noites de festa no interior da arena 

Lago dos Botos dependendo da estrutura organizacional da festa do Sairé em cada 

ano
18

. Essas apresentações inseriram a festa do Sairé no circuito espacial 

contemporâneo do “espetacular” e desde 1997 redimensionou o imaginário sobre a 

lenda do Boto que até então, era secundarizada na territorialidade festiva e, 

concomitantemente, materializou a ressignificação da festa como atrativo turístico à 

destinação segmentada em Alter do Chão da qual a festividade do Sairé, também, era 

secundarizada
19

. 

A materialização da festa do Sairé como segmento turístico vinculado à cultura, 

incisivamente a partir da década de 1990, se inscreve dentro de um movimento mais 

amplo e fluído de configuração social de encenação e de espetáculo (MENESES, 2006; 

MAFRA, 2008), em que Urry (1996, p. 131) descreve ser “o modo pelo qual todo tipo 

de lugar se tornou o centro do espetáculo e da exibição e a nostálgica atração exercida 

pela ‘tradição’”. Isso tudo permite identificar a função do imaginário de criação 

incessante e indeterminada de formas e imagens como via para expressar alguma coisa 

(CASTORIADIS, 1991, p. 93), assim como, de instaurar instâncias sociais dentre o que 

se inscreve o turismo. O turismo enquanto instância mediadora da fluidez sócio 

espacial, da fuga do cotidiano e do prazer compreende-se por um movimento mais 

amplo de “ativo de criação de significação” em que o espetáculo turístico precisa ser 

induzido e indutor pela/da tradição pautada no imaginário social proporcionador de 

enunciados que, em certa medida, se aproximam da construção imaginativa daquilo que 

Bachelard (2002, p. 5) chamou de “devaneios materiais que antecedem à 

contemplação”.   

Considera-se que as lendas e o pensamento mítico exercem senso explicativo de 

aspectos essenciais de uma dada realidade da qual emerge como representação social, 

não sendo, portanto, nem a realidade nem o falseamento desta (BOURDIEU, 2003). 

Assim, de acordo com Wunenburger e Araújo (2006, p. 16), precisa-se considerar que o 

valor imaginativo “não reside unicamente nas suas produções, mas também no uso que 

                                                           
18

 Informação constatada em notas descritivas das observações dirigidas e nos relatos das entrevistas 

realizadas nos trabalhos de campo efetuados em Ago./Set. de 2012 e entre Out. 2013 e Jan. de 2014 em 

Alter do Chão. 

 
19

 Informação derivada de relato de organizador da Festa, 38 anos de idade, entrevista realizada em Alter 

do Chão, Jan. de 2014. 



Maria Augusta Freitas Costa Canal   208 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 
 

lhes é dado. A imaginação obriga então a formular uma ética, ou mesmo uma sabedoria 

das imagens”. Nessa perspectiva, compreendeu-se que um movimento mais amplo do 

turismo também tem importância com “ativo de criação de significação” para a festa do 

Sairé, o que se verificou nas apresentações de danças e dramatizações que a exaltação 

de elementos indígenas aparece fortemente na elaboração da figura do curandeiro e das 

pajelanças na Disputa dos Botos enviesada pelo senso explicativo da narrativa mítica do 

“Boto”. Esse senso explicativo narrativo acerca dos botos será arrolado ao campo 

simbólico festivo do Sairé envolto pelas figuras do boto animal - elemento físico da 

natureza, que engerado em o boto homem – elemento dimensionador do imaginário 

amazônico criador, encanta, seduz e conceba o ato sexual com as belas jovens da região.      

O uso do mito do “boto” na festa do Sairé pretende, por meio do imaginário 

social, reforçar as marcas da tradição que irão dar suporte a argumentação cultural local 

nesse “novo” momento dentro da “cultura de contato” em que, como aponta Santana 

(2009, p. 14): “esse novo “outro” é, evidentemente, mais próximo e, entretanto, não se 

torna por isso mais óbvio [...] o sujeito retórico dos estudos, esse “novo indígena” nem 

sempre se reconhece como membro da tribo (turista)”, bem como, em que há uma 

enorme dificuldade em definir mudanças unilaterais à cultura contemporânea ante seu 

caráter cada vez mais antiaurática (URRY, 1996) que sob a lógica do o extraordinário, o 

sensacional, o surpreendente, os prazeres intensos, os devaneios e as fantasias 

(ARAÚJO, 2001; GRÜNEWALD, 2001) intrínsecos aos signos do turismo. Ainda 

assim, verificou-se à/pela territorialidade festiva do Sairé o esforço à agregação e a 

criação de um imaginário que se tangenciou aos marcos teóricos encontrados em 

Wunenburger e Araújo (2006). De tal modo, mesmo que se tenha identificado uma 

atenção dispensada à implementação e consolidação da Disputa dos Botos agregadora 

de esforços sociais locais, principalmente da nova geração e renegadora dos afazeres 

vinculados às Ladainhas, Folias, Cantos e Danças mais antigas aos senhores e senhoras 

da localidade, a escolha dessa mitologia como referência à territorialidade festiva do 

Sairé se apresentou como intensividade de criação existencial de subjetividades locais 

em alteridade contraposta aos shows de boi bumbá que começavam a ser introduzidos 

na localidade na metade da década de 1990, e a opção da musicalidade ritmada pelo 

curimbó – ritmo local que é a junção do carimbó com os tons tribais.  



Imaginário Amazônico e Territorialidade Festiva: o Divino na Festa do Sairé de Alter do Chão (Pará/PA, Brasil)  209 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 

Isso incorreu em inúmeras outras inventividades culturais locais como o resgate 

da escrita Çairé em contraposição a Sairé e o fortalecimento de grupos folclóricos e as 

danças tradicionais que serão inseridas ao contexto das encenações realizadas no Lago 

dos Botos durante as disputas. Dessa forma, a festa do Sairé revelou-se como relevante 

nas estratégias de mobilização cultural vinculadas ao turismo, essencialmente na 

fugacidade dos prazeres intensos (DURKHEIM, 1989), já que, como escreve DaMatta 

(1983, p. 45), as festas populares engendram “momentos especiais de convivência social 

[...] momentos extraordinários marcados pela alegria”, em que o “ir-ao-encontro-do-

outro” e se inserir a “numa coletividade” são exacerbados, principalmente quando se 

trata das danças (MAIA, 1999). O “ir-ao-encontro-do-outro”, em uma sociedade 

desprendida dos constrangimentos impostos pela “alta cultura” e permeada pelo 

“princípio do prazer”, assume expressividade e caráter de evento empresarial. Esses 

indicativos marcam a reelaboração da festa do Sairé em Alter do Chão, colocando-a no 

circuito oficial do turismo brasileiro e dando projeção a um novo fazer dentro da festa – 

a disputa dos Botos, bem como a um novo espaço – O lago dos Botos.  

A formatação dos festivais nos moldes de evento empresarial, na visão de 

Amaral (1998), de Maia (1999) e de Mafra (2008), não implica necessariamente numa 

desmobilização das mediações humanas, essencialmente, quando se assinala o entrelace 

entre o imaginário individual e o imaginário social. Desse entrelaçamento, na 

perspectiva de Wunenburger e Araújo (2006, p. 73), engendra-se um diálogo com “as 

ressonâncias cósmicas, psíquica e poética da vida”, o que parece claro quando da 

escolha do referencial dos Botos, dado o seu papel simbólico religioso e profano (o 

auxiliador e símbolo da eucaristia - o Tucuxi, e o atrapalhador e sexual – o Cor de Rosa, 

e ainda o festivo e “emprenhador” – o boto Homem). A exposição desse duplo 

movimento, intrínseco à lógica do local do Sairé, solidariza-se com as teses de Araújo 

(2001) e Santana (2009) sobre o indicativo de “episódios de revitalização”, originários 

da/na prática do turismo e cujos substratos podem (também) variar da adaptação e/ou 

recuperação de tradições até aos processos de construção de identidades coletivas, os 

quais não somem nem das áreas visitadas nem dos centros de emissão de turistas. Isso 

porque, ao se considerar a atividade turística como uma atividade/processo substrato da 

cultura de contato ou cultura do encontro, precisa-se entender que necessariamente 

haverá empréstimos e adaptações cuja interação é única.  



Maria Augusta Freitas Costa Canal   210 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 
 

Isso evidencia um espaço de esfera de coetaneidade, onde a reconstrução dos 

sujeitos e seus patrimônios no/pelo turismo e sua relação de “contato” ou de “encontro” 

afeta também o turista e seu retorno ao cotidiano (SANTANA, 2009). O que indica, em 

longo prazo, uma tendência à incorporação da cultura de contato também nos lugares de 

origem dos turistas. Tendência essa que pode ser maior ou menor quando menos 

“padronizado” for o encontro turístico entre as culturas. Ou ainda, como disserta 

Guattari (1992, p. 18-19): “a constituição de complexos de subjetivação [...] o conjunto 

das condições que torna possível que instâncias individuais e/ou coletivas estejam em 

posição de emergir como território existencial auto-referencial”. Esse conjunto de 

condições também é apreciado por Sidekum (2003, p. 244) como necessário à 

autodeterminação do sujeito em “processos de endoculturação”. Tal constatação coloca 

um (e aqui cita-se apenas um dos) paradoxo na cultura de contato vinculada pelo 

turismo, qual seja: a de ordem e desordem do movimento. Se, por um lado, para se 

efetivar o turismo não se pode prescindir ao ordenamento espacial e, 

concomitantemente, a padrões de uso territorial, por outro lado, ele precisa deixar 

“pontos frouxos” (GUATTARI, 1992) nesse território que provoque aparentemente 

desordem, mas que intrinsecamente se correlacione ao efetivo “encontro” embutido, 

teórica e empiricamente, nas culturas de contato. Pois, como assesta Massey (2008, p. 

175), não se viaja “através do espaço”, já que esse é produto de relações sociais em que 

sujeitos e elos são constantemente recriados.  

Compreendida dessa forma, a relação social turística indica o turista também 

como sujeito ativo que reconstrói, produz ou mantém tanto a sua cultura como a do 

visitado, ainda mais se, como Sidekum (2003, p. 295), visualiza-se a cultura como 

campo fronteiriço em que “o outro está dentro e não fora do nosso contexto cultural”, 

portanto, como campo contínuo de experiências inovadoras e transitórias onde a 

produção de especificidade deriva também de “interações com que está além” 

(MASSEY, 2008, p. 105), de conexões descontinuamente especializadas. Mas o turista 

só usa e consome parcialmente a cultura, e não poderia ser diferente quando se entende 

a cultura como construto de vivências e de densidades aprendidas pela lógica dos 

lugares em que são vivificadas e cuja totalidade só aí pode ser reconhecida (SANTOS, 

1999). Dessa forma, o turista e o turismo, ao buscarem as cotidianidades culturais a 

serem usadas, colocam os sujeitos dos lugares visitados no movimento de “conversão ao 



Imaginário Amazônico e Territorialidade Festiva: o Divino na Festa do Sairé de Alter do Chão (Pará/PA, Brasil)  211 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 

turismo”. Assim, quando se anuncia “o espetáculo do pôr do sol em Alter do Chão” ou 

ainda “um show folclórico, temperado com canto Amazônico e bailados nativos” (VIA 

AMAZÔNIA, 2007), cria-se uma imagem de Alter do Chão pautada em “cotidianidades 

espetaculares”. Como alerta Mafra (2008, p. 68), se deve entender e analisar o 

espetáculo como arena de mobilização social e de processo declarativo nas diversas 

escalas geográficas, e ratifica o autor: “vivenciamos os tempos do espetáculo, e não há 

como dele fugir”.  

Nessa perspectiva, como acena Santiago (1996) e reforça Mafra, é preciso 

analisar os momentos e as possibilidades em que os sujeitos do espetáculo definem 

autonomias que se entrecruzem nas esferas do sensacional, do surpreendente, do 

extraordinário, da constituição de personagens e narrativas, da dramaturgia. E, dessa 

forma, pensar o imaginário e o imaginativo “como explicação implicativa do real vivido 

e não como mera explicação abstrata do real” (WUNENBURGER; ARAÚJO, 2006, p. 

51). Essa caraterística de real vivido emprestada ao imaginário também prevalece na 

visão de Meneses (2006, p. 23) sobre o patrimônio histórico-cultural e seu valor 

turístico, os quais remetem à “construção/invenção do passado como atrativo para quem 

viaja”. Para o autor, o patrimônio histórico-cultural deve ser pensado em sua dinâmica 

de ter e de devir, pois está imerso em cotidianidades de grupos sociais historicamente 

em movimento e em constituição de seus próprios tempos, esses mesmos tendo o 

patrimônio como um referencial de subjetivação, já que, de acordo com Sidekum (2003, 

p. 243): “a subjetividade e a cultura são correlações inseparáveis”. Tentando uma 

aproximação dessa proposição sobre o patrimônio cultural com a proposta de Guattari 

(1992) sobre as “instâncias locais de subjetivação coletiva”, se pode pensar o 

patrimônio cultural e, portanto as festas como mediadoras da recomposição de “uma 

corporeidade existencial, de sair de seus impasses repetitivos e, de alguma forma, de se 

re-singularizar”. Nesse sentido, encontra-se um campo para questionar e pesquisar a 

partir das festas, do turismo, da cultura e de seus complexos de subjetivações. 

 

 

 

 

 



Maria Augusta Freitas Costa Canal   212 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 
 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

A festa do Sairé demonstrou-se um fazer festivo que atrela aspectos do 

imaginário amazônico como a água, as relações como os encantados e visagens como o 

Boto e expressões das celebrações do Espírito Santo enredadas ao cristianismo. A partir 

dessas relações e expressões observou-se uma intrínseca produção de subjetividades 

coletivas e a objetivação de projetos que mediam o fazer o Sairé como territorialidade 

festiva. No que tange à festa do Sairé o imaginário amazônico define uma criação 

distintiva do Divino em que sua territorialidade festiva do Sairé apareceu como 

referência ao patrimônio cultural dos sujeitos que a organizam em Alter do Chão, 

fundamentalmente, no que diz respeito ao fazer a festa e a seus sistemas de relações que 

criam subjetividades individuais e coletivas das quais derivam sentidos a projetos e 

engajamento a ações sociais e objetivação de mundo.  

De tal modo, a festa do Sairé e sua relação com o imaginário amazônico 

apresentam materialidade e imaterialidade que indicam coesão social aos grupos que 

organizam o fazer festivo e a expressão cultural diferenciada sobre/com o Divino, sendo 

isso, vivenciado como um mecanismo de autoafirmação construído em/como “episódios 

de revitalização” no interior de uma prática do turismo permite pensar em processos e 

tendências de efetivação do patrimônio cultural que não se especifica apenas em seus 

processos internos e isolamento espacial, mas em articulações conexas com o mundo. E, 

nesse caso, os laços e rupturas com o passado evidenciam sua autenticidade histórica, 

seja nas práticas festivas enredadas pelas expressões das ladainhas e folias, seja nas 

articuladas mitológicas de suas danças, já que inseridas num quadro conjuntural e não 

meramente em uma estrutura passiva e inerte, o que demonstrou que esse fazer festivo 

não se restringe apenas a um evento ou um calendário turístico.  Ante o uso turístico da 

cultura, constatou-se que o imaginário social que operou na realidade e a racionalidade 

no campo social da festa do Sairé enunciaram uma territorialidade cuja autoafirmação 

dos organizadores da festa enquanto subjetividade coletiva e ação social implicavam no 

delineamento do próprio Sairé no imaginário amazônico. 

 

 

 

 



Imaginário Amazônico e Territorialidade Festiva: o Divino na Festa do Sairé de Alter do Chão (Pará/PA, Brasil)  213 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 

5 REFERÊNCIAS 

  

AMARAL, R. de C. de M. P. Festa à brasileira: significados do festejar, no país que 

“não é série”. Tese de Doutorado. São Paulo: Departamento de Antropologia, FFLCH, 

USP, 1998. 

 

ARAÚJO, S. M. de. Artifício e Autenticidade: o turismo como experiência 

antropológica. In: BANDUCCI Jr, Á.; BARRETTO, M. (Orgs.). Turismo e identidade 

local: uma visão antropológica. Campinas: Papirus, 2001.  

 

BATES, H. W. O naturalista do rio Amazonas. São Paulo: Companhia Editora 

Nacional, 1962. 

 

BACHELARD, G. A água e os sonhos. Ensaios sobre a imaginação da matéria. São 

Paulo: Martins Fontes, 2002. 

 

BERTONCELLO, R. Turismo y Patrimônio: entre la cultura e el negocio. In: PAES, M. 

T. D.; OLIVEIRA, M. R. da S. Geografia, turismo e patrimônio cultural. São Paulo: 

Annablume, 2010. 

 

BOURDIEU, P. O Poder simbólico. 6. ed. Rio de Janeiro: Bertrand, 2003.   

 

CASCUDO, L. da C. Dicionário do Folclore Brasileiro. 6. ed. São Paulo: Editora da 

USP, 1988.  

 

CASTORIADIS, C. A instituição imaginária da sociedade.  São Paulo, Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 1991. 

 

COSTA, M. A. F. Turismo e patrimônio cultural: a Festa do Sairé em tempos de 

mudança cultural. In: CARVALHO, L. G.; MILEO, B. P. (Orgs.). Patrimônio cultural 

e direitos culturais na Amazônia: experiências de pesquisa e gestão. Santarém/PA: 

UFOPA, 2012. 

 

______; GÓES, E. M. Territorialidade festiva e idioma do sagrado na Amazônia: o 

Divino na Festa do Sairé de Alter do Chão- Pará. In: LEAL, A. C.; BORDALO, C. A. 

L.; NUNES, J. O. (Orgs.). A geografia do Pará em múltiplas perspectivas: natureza, 

urbano, rural e cultura. Tupã: ANAP, 2017.     

 

DAMATTA, R. Carnavais, malandros e heróis. 4. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 1983. 

 

DEMATTEIS, G.; FERLAINO, F. Il  mondo  e  i  luoghi:  geografie  delle  identità  e  

del  cambiamento. Torino: IRES, 2003. 

 

DURKHEIM. E. As formas elementares da vida religiosa. São Paulo: Paulista, 1989. 

 

FERREIRA, E. O berço do Çairé. Santarém: Edição do Autor, Editora Valer, 2008.  

 

GALVÃO, E. Santos e visagens. São Paulo: Ed. Nacional/INL, 1976.  



Maria Augusta Freitas Costa Canal   214 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 
 

 

GRÜNEWALD, R. de A. Turismo e o “resgate” da cultura Pataxó. In: BANDUCCI Jr, 

Á.; BARRETTO, M. (Orgs.). Turismo e identidade local: uma visão antropológica. 

Campinas: Papirus, 2001.  

 

GUATTARI, F. Caosmose: um novo paradigma estético. Rio de Janeiro: Editora 34, 

1992. 

 

LAKATOS, E. M.; MARCONI, M. de A. Fundamentos de metodologia científica. 

São Paulo: Atlas, 1993. 

 

LUSTOSA, D. A. A. Dom Macedo Costa de Almeida: Bispo do Pará. Belém: 

SECULT, 1992.  

 

MAFRA, R. Entre o espetáculo, a festa e a argumentação – mídia, comunicação 

estratégica e mobilização social. Belo Horizonte: Autêntica, 2008. 

 

MAIA, C. E. S. Ensaio interpretativo da dimensão espacial das festas populares. 

Proposições sobre festas brasileiras. In: ROSENDAHL, Z.; CORRÊA, R. L. (Orgs.). 

Manifestações da cultura no espaço. Rio de Janeiro: EdUERJ, 1999. 

 

MASSEY, D. Pelo espaço: uma nova politica da espacialidade. Rio de Janeiro: 

Bertrand, 2008.  

 

MAUÉS, R. H. Padres, pajés, santos e festas: catolicismo popular e controle 

eclesiástico. Um estudo antropológico numa área do interior da Amazônia. Belém: 

CEJUP, 1995. 

 

MENESES, J. N. C. História e turismo cultural. Belo Horizonte: Autêntica, 2006. 

 

NITSCHE, L. B.; BAHL, M.
 
Contribuições de base geográfica cultural para o estudo do 

turismo em comunidades locais. Turismo e Sociedade. Curitiba, v. 9, n. 2, p. 1-18, 

2016. 

 

PARATUR. Companhia Paraense de Turismo. Diagnóstico da área e das atividades 

turísticas do Polo Tapajós – PA. Belém: PARATUR/Ministério do Turismo, 2009. 

 

PEREIRA, N. O Sairé e o Marabaixo: tradições da Amazônia. Recife: FUNDAJ, 

Editora Massangana, 1989. 

 

PEREIRA, L. N. Morfologia urbana e atrativa de destinações turísticas: a 

importância da imagem na compreensão do sistema turístico da vila de Alter do Chão 

(Santarém-Pa). Dissertação de mestrado. Mestrado em Turismo e Hotelaria. Balneário 

Camboriú-Santa Catariana: CE/UVI, 2007. 

 



Imaginário Amazônico e Territorialidade Festiva: o Divino na Festa do Sairé de Alter do Chão (Pará/PA, Brasil)  215 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 

PAES, M. T. D.; OLIVEIRA, M. R. da S. Geografia, turismo e patrimônio cultural. 

São Paulo: Annablume, 2010. 

 

PRATS, L. El concepto de patrimônio cultural. Política y Sociedad, 1998, v. 27, p. 63-

76. Extraído de: <www.antropologiasocial.org>. Consultado em: out. 2014. 

 

RAFFESTIN. C. Territorializzazione, deterritorializzazione, riterritorializzazione e 

informazione. In: TURCO, A. (Org.). Regione e regionalizzazione. Milano: Angeli, 

1985.  

 

______. Por uma geografia do Poder. São Paulo: Ática, 1993. 

 

RODRIGUES, J. B. Poranduba amazonense, ou kochiyma-uara porandub, 1872-

1887. Rio de Janeiro: Typ. de G. Leuzinger & Filhos, 1890. 

 

SANTANA, A. Antropologia do Turismo: analogias, encontros e relações. São Paulo: 

Alep, 2009. 

 

SANTOS, M. A natureza do espaço: espaço e tempo; razão e emoção. 3. ed. São 

Paulo: HUCITEC, 1999. 

 

SANTIAGO, M. do S. F. Pelos caminhos do Sairé – um estudo do aproveitamento 

da cultura popular no Teatro – Educação. Tese de Doutorado. Doutorado em Artes 

Cênicas. São Paulo: ECA/USP, 1996. 

 

SIDEKUM, A. Alteridade e interculturalidade. In: ______. (Org.) Alteridade e 

multiculturalismo. Ijuí/Rio Grande do Sul: Editora Unijuí, 2003. 

 

SMITH, H. Brazil, the Amazons and the coast. New York: Charles Scribner’s Sons, 

1879. 

 

URRY, J. O olhar do turista: lazer e viagem nas sociedades contemporâneas. São 

Paulo: Studio Nobel/SESC, 1996. 

 

VASCONCELOS, M. L. L. de (Coord.) Diagnóstico sócio-ambiental de Alter do 

Chão- Relatório Projeto Agenda Cidadã. Santarém: Escola Indígena 

BORARI/SEMED-PMS/UFPA, 2010. Extraído de: <www.viconsaga.com.br>. Visitado 

em: out. 2015. 

 

VEJA. São Paulo: Abril, 1968-, n. 33, 17 ago. 2011. 

 

VIA AMAZÔNIA. Santarém - PA: Via Amazônia produções, 2003-, n. 21, set. 2007. 

 

WAGNER, R. The Invention of Culture. Chicago: The University of Chicago 

Press, 1981. 

 

http://www.antropologiasocial.org/
http://www.viconsaga.com.br/


Maria Augusta Freitas Costa Canal   216 
 

Turismo & Sociedade (ISSN: 1983-5442). Curitiba, v. 11, n. 2, p. 192-216, maio-agosto de 2018. 

 
 

______. O apache era o meu reverso. Revista de Antropologia, São Paulo, USP, v. 

54, n. 2, 2011, p. 956-978. 

 

WUNENBURGER, J.; ARAÚJO, A. F. Educação e imaginário: introdução a uma 

filosofia do imaginário educacional. São Paulo: Cortez, 2006. 

 

 

Recebido em: 18-09-2018. 

 

Aprovado em: 18-08-2018. 

 

Versão finalizada para publicação: 28-12-2018. 


