
Studia Kantiana

REVISTA
DA SOCIEDADE

KANT BRASILEIRA

Volume 20
Número 1

Abril de 2022
ISSN impresso 1518-403X
ISSN eletrônico 2317-7462



Editores
Joel Thiago Klein
Universidade Federal do Paraná
Curitiba, Brasil
E-mail: jthklein@yahoo.com.br
 
Monique Hulshof
Universidade Estadual de Campinas
Campinas, Brasil
E-mail: mohulshof@gmail.com
 
Robinson dos Santos
Universidade Federal de Pelotas
Pelotas, Brasil
E-mail: dossantosrobinson@gmail.com

Assistentes editoriais
Marina Burigo Guimarães Back
Universidade Federal do Paraná
Curitiba, Brasil

Nicole Martinazzo
Universidade Estadual de Campinas
Campinas, Brasil
 
Tales Yamamoto
Universidade Federal de Santa Catarina
Florianópolis, Brasil

Comissão editorial
Christian Hamm
Universidade Federal de Santa Maria
Santa Maria, Brasil
 
Ricardo Terra
Universidade de São Paulo
São Paulo, Brasil
 
Zeljko Loparic
Universidade Estadual de Campinas
Campinas, Brasil

Web site
www.sociedadekant.org/studiakantiana

Endereço para correspondência
[Mailing address]: 

Joel Thiago Klein
Departamento de Filosofia, UFPR
Rua Dr. Faivre, 405, - 6º Andar – Ed.
D. Pedro II, Curitiba- PR
CEP: 80060-140 

E-mail: studia.kantiana@gmail.com



Conselho editorial

Alessandro Pinzani
Universidade Federal de Santa Catarina
Florianópolis, Brasil

António Marques
Universidade Nova de Lisboa
Lisboa, Portugal

Christoph Horn
Universität Bonn
Bonn, Alemanha

Daniel Tourinho Peres
Universidade Federal da Bahia
Salvador, Brasil

Dieter Schönecker
Universität Siegen
Siegen, Alemanha

Eckart Förster
Johns Hopkins University
Baltimore, Estados Unidos

Francisco Javier Herrero Botin
Universidade Federal de Minas Gerais
Belo Horizonte, Brasil

Guido A. de Almeida
Universidade Federal do Rio de Janeiro
Rio de Janeiro, Brasil

Günter Zöller
Ludwig Maximilian Universität
München, Alemanha

Heiner Klemme
Martin Luther Universität – Halle/Wittemberg
Halle, Alemanha

Henry Allison
Boston University
Boston, Estados Unidos

José Alexandre D. Guerzoni
Universidade Federal do Rio Grande do Sul
Porto Alegre, Brasil

Júlio Esteves
Universidade Estadual do Norte Fluminense
Campos dos Goytacazes, Brasil

Luigi Caranti
Univerità di Catania
Catania, Itália

Marco Zingano
Universidade de São Paulo
São Paulo, Brasil

Marcos Lutz Müller
Universidade Estadual de Campinas
Campinas, Brasil

Marcus Willaschek
Goethe Universität
Frankfurt am Main, Alemanha

Maria de Lourdes Borges
Universidade Federal de Santa Catarina
Florianópolis, Brasil

Mario Caimi
Universidad de Buenos Aires
Buenos Aires, Argentina

Nuria Sánchez Madrid
Universidad Complutense de Madrid
Madrid, Espanha



Oliver Sensen
Tulane University of Louisiana
New Orleans, Estados Unidos

Otfried Höffe
Eberhard Karls Universität
Tübingen, Alemanha

Oswaldo Giacóia
Universidade Estadual de Campinas
Campinas, Brasil

Pablo Muchnik
Emerson College
Boston, Estados Unidos

Patrícia Kauark 
Universidade Federal de Minas Gerais
Belo Horizonte, Brasil

Paul Guyer
Brown University
Providence, Estados Unidos

Sílvia Altmann
Universidade Federal do Rio Grande do Sul
Porto Alegre, Brasil

Vera Cristina Andrade Bueno
Pontifícia Univ. Católica do Rio de Janeiro
Rio de Janeiro, Brasil

Vinícius de Figueiredo
Universidade Federal do Paraná
Curitiba, Brasil



STUDIA KANTIANA

Volume 20
Número 1

Abril de 2022 
ISSN impresso 1518-403X
ISSN eletrônico 2317-7462

7 Homenagem a Luís Nascimento (1973 - 2022)
[Homage to Luís Nascimento] 

Pedro Paulo Pimenta

9 Apresentação
[presentation]

Bruno Nadai e Pedro Farhat 

Artigos
[articles]

11 A terceira Crítica e o gosto dos britânicos
[The third Critique and the British Taste] 

Luís F. S. Nascimento 

27 Arqueologia da Natureza (Crítica da faculdade de 
julgarde julgar, capítulo 80) 

[Archeology of Nature (Critique of Judgment, chapter 
80)] 

Pedro Paulo Pimenta

39 Heinrich von Kleist ou a filosofia crítica à contraluz
[Heinrich von Kleist: Kantian philosophy against 
the light] 

Pedro Fernandes Galé



51 Transcendental, vida e indeterminação – a propósito 
da Crítica da faculdade de julgar e da Naturphiloso-
phie de Schelling 

[Transcendental, life and indeterminacy – on the 
Critique of Judgment and Schelling’s Naturphiloso-
phie] 

Francisco Prata Gaspar

73 Reflexão e primado prático no subsolo da filosofia 
transcendental: Fichte leitor da terceira Crítica

[Reflection and practical primacy in the underground 
of transcendental philosophy: Fichte’s reading of the 
Third Critique]

João Cunha

97 50 anos de dissertações e teses sobre a Kritik der 
Urteilskraft na filosofia universitária nacional (1971-
2021)

[50 years of Master and PhD Theses on Kritik der 
Urteilskaft in Nacional University Philosophy (1971-
2021)] 

Vinicius de Figueiredo, Tiago Zúchi, Lorenna Mar-
ques, Egyle Lopes e André Penteado 

117 Esquema para uma história da recepção da Crítica da 
faculdade de julgar no Brasil, nos últimos 50 anos, a 
partir de uma visão uspiana 

[Scheme for a history of the reception of the Critique 
of the faculty of judgment in Brazil in the past 50 
years, from a Uspian viewpoint] 

Ricardo Terra



Na trajetória filosófica de Luís Nascimento, abreviada de forma trágica em julho último, às vésperas 
de completar 49 anos, Kant sempre teve um lugar privilegiado. Nunca se definiu como kantiano, mas 
fazia questão de voltar a Kant, e, em suas intervenções, de chamar a atenção de seus colegas – primeiro, 
estudantes, depois, professores – para o que era devido a Kant, mesmo que a Crítica não estivesse em pauta. 
Se digo “a Crítica”, é porque o Kant de Luís, mote de reflexão mais que de filologia, começava em 1781 e 
se encerrava com a Crítica do Juízo – com uma abertura, em anos mais recentes, para as Observações sobre 
o sentimento do belo e do sublime, em uma ponta, e, na outra, para a Antropologia. Visão restrita, diriam 
alguns, estreita, acrescentariam outros. Com isso, no entanto, perde-se de vista o que realmente importa 
em uma postura como essa, a ideia de que um filósofo e seus escritos estão aí para ser lidos e interpretados, 
o que exige duas qualidades que nunca lhe faltaram, a inteligência crítica e a disposição à reflexão. Com 
perspicácia e discernimento, Luís encontrava em Kant o discípulo de Rousseau, o precursor de Fichte, um 
romântico avant la lettre, um esteta de sensibilidade singular, e muitas coisas mais. Quem lhe recusaria a 
pertinência desses achados? Sua morte prematura nos privou de um interlocutor privilegiado, que era, além 
disso, um amigo exemplar. 

Homenagem a Luís Nascimento (1973 - 2022)

Pedro Paulo Pimenta
Universidade de São Paulo (São Paulo, Brasil)

Studia Kantiana, vol. 20, n. 1 (abr. 2022): 7
ISSN eletrônico: 2317-7462





Os artigos deste volume abordam, de maneira direta ou indireta, aquela que é uma das mais instigantes 
e profícuas obras do corpus kantiano, a Crítica da faculdade de julgar. Os autores aqui reunidos foram 
convidados a verter em texto e publicar suas comunicações orais apresentadas no Ciclo de Conferências 
intitulado “A Crítica da faculdade de julgar, pressupostos e desdobramentos”, evento virtual que teve lugar no 
ano de 2020 e foi promovido pelo Grupo de Pesquisa em Filosofia Alemã: Crítica, Método e Dialética, da 
UFABC, com apoio do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da UFABC1.

Como sabem os leitores familiarizados com a filosofia kantiana, a Crítica da faculdade de julgar, publicada 
em 1790, representou uma ampliação do escopo do projeto filosófico de Kant, tal qual delineado em 1781 
na Crítica da razão pura. Além disso, nesta terceira Crítica, o filósofo aborda uma pluralidade de questões que 
exigem do intérprete o domínio de um amplo repertório histórico, conceitual e sistemático. Na obra, Kant 
introduz a noção de reflexão e a distinção entre juízos determinantes e reflexionantes, rearticulando o sistema 
das faculdades superiores da mente e tornando mais complexa a teoria do juízo introduzida na primeira 
Crítica; ele aborda o problema da unidade e da passagem entre a razão pura teórica e a razão pura prática; 
formula sua teoria do juízo estético; desenvolve seu conceito de organismo e sua concepção teleológica da 
natureza; articulando tudo isso, por fim, com uma teleologia moral. Tendo em conta toda essa diversidade 
temática e pluralidade conceitual, reunimos professores e pesquisadores brasileiros cuja produção se refere 
a temas, tradições filosóficas e/ou autores que se vinculam com pressupostos e desdobramentos filosóficos 
da terceira Crítica e os convidamos a abordar a obra desde essa perspectiva.

Os dois primeiros artigos aqui presentes discutem os pressupostos filosófico-conceituais dos 
conceitos que estruturam as duas partes da Crítica da faculdade de julgar, “gosto” e “vida”, respectivamente. 
O professor Luís Nascimento (UFSCar)2, a cuja memória dedicamos esse volume, tratou da noção de 
“gosto” no contexto da filosofia britânica e o professor Pedro Paulo Pimenta abordou a noção de “vida” no 
contexto científico e filosófico do séc. XVIII europeu. Os três artigos seguintes abordam os desdobramentos 
filosóficos da terceira Crítica em autores e movimentos da filosofia alemã posterior: o professor João Geraldo 
Cunha (UFLA) abordou a radicalização da noção de reflexão em Fichte; o professor Pedro Galé (UFSCar) 

1 Grupo de pesquisa cadastrado no CNPq e coordenado pelos professores Bruno Nadai, Fernando Mattos e Michela Bordignon. A proposta do 
Ciclo de Conferências surgiu no início de 2020, no contexto da transposição das atividades do grupo de pesquisa para o ambiente virtual, em 
decorrência da pandemia de Covid-19.

2 Infelizmente o colega Luís Fernando dos Santos Nascimento faleceu em junho de 2022, enquanto esta publicação estava em preparação. Luis 
foi um filósofo brilhante, professor na UFSCar, muito querido por seus alunos, colegas e amigos. Ele participou do Ciclo de Conferências on-line 
que deu origem a esta volume e submeteu seu artigo para a publicação pouco tempo antes de nos deixar. Além dessa publicação póstuma, vocês 
encontram adiante uma homenagem escrita para ele pelo professor Pedro Paulo Pimenta, seu amigo pessoal de longa data.

Apresentação

Bruno Nadai 
Universidade Federal do ABC (Santo André, Brasil), orcid.org/0000-0003-2005-7066 

Pedro Farhat
Universidade de São Paulo (São Paulo, Brasil), orcid.org/0000-0001-6575-0011

Studia Kantiana, vol. 20, n. 1 (abr. 2022): 9-10
ISSN eletrônico: 2317-7462



10Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Bruno Nadai & Pedro Farhat

tratou das tensas relações entre o romantismo alemão e a teoria estética kantiana; enquanto o 
professor Francisco Prata (UFSCar) abordou o desenvolvimento da noção de natureza orgânica 
em Schelling. Por fim, os dois últimos artigos, extrapolando a discussão dos pressupostos e 
desdobramentos da terceira Crítica, tratam da recepção da obra no Brasil. O professor Vinicius 
de Figueiredo, Tiago Zúchi, Lorenna Marques, Egyle Lopes e André Penteado (todos da UFPR) 
apresentam um recenseamento de todas as dissertações de mestrado e teses de doutorado sobre 
a terceira Crítica defendidas no Brasil nos últimos 40 anos. Por fim, o professor Ricardo Terra 
(USP) discorre sobre uma série de marcos institucionais que determinaram a institucionalização 
da pesquisa kantiana no Brasil, além de oferecer um depoimento sobre seus anos de formação.

A ideia de compreender uma obra filosófica a partir de seus pressupostos e desdobramentos 
revela certos compromissos hermenêuticos que, ainda que não conformem um método, 
certamente nos dão ocasião para alinhavar algumas considerações oportunas. O estudo dos 
pressupostos e desdobramentos de uma obra filosófica aparece aqui, evidentemente, como 
uma tarefa subsequente à sua compreensão textual. Assim, a compreensão da estrutura e/
ou arquitetura conceitual da obra se apresenta como momento fundamental, mas que não é 
tomado como objetivo último da atividade do intérprete. De certo que a natureza filosófica dos 
temas e problemas de que trata um autor apenas se revela pela letra de seu texto, segundo uma 
ordem lógica que estabelece sua estrutura interna. Essa estrutura pode e deve, em um primeiro 
momento, ser objeto de um estudo detido e meditado, capaz de revelar sua ordem de razões. No 
entanto, o leitor não será capaz de extrair uma ampla compreensão histórica e filosófica da obra 
se, em um momento subsequente, ele não for capaz de relacionar o conteúdo nela estruturado 
com o conteúdo estruturado em outros sistemas, que oferecem diferentes respostas a problemas 
semelhantes ou que abordam novos temas ou problemas, aos quais essa própria dá lugar. 

Após uma leitura atenta, cumprida a etapa de compreensão textual, o intérprete pode 
maravilhar-se, espantar-se, não entender e até mesmo temer a dedução transcendental das 
categorias, mas ele pouco poderá dizer de seu sentido filosófico se não for capaz de relacioná-la, 
por exemplo, com o problema da realidade objetiva das ideias em Descartes ou com o problema 
da causalidade em Hume. E o horizonte interpretativo desse leitor certamente se ampliará, 
eis outro exemplo, se ele puder ver na doutrina da ciência de Fichte a recusa do conceito 
de uma coisa em si mesma e a radicalização do idealismo transcendental. Assim também, o 
intérprete pode e deve acompanhar passo a passo a análise dos conceitos de boa vontade e 
dever, contar e recontar as diferentes formulações do imperativo categórico na Fundamentação 
da metafísica dos costumes, mas sua compreensão do sentido histórico e filosófico do conceito 
de autonomia moral certamente ganhará em profundidade se ele puder entender o imperativo 
categórico como uma resposta às filosofias do sentimento moral, do perfeccionismo wollfiano 
e da Populärphilophie. Da mesma forma,  a compreensão do sentido filosófico da doutrina 
kantiana da moralidade como autonomia se aprofunda quando o intérprete conhece a crítica ao 
formalismo moral apresentada nos Fundamentos da Filosofia do Direito de Hegel. 

Esses são apenas alguns exemplos possíveis da ideia de se compreender uma obra a partir 
da maneira como ela se relaciona com seus pressupostos conceituais ou se desdobra em novos 
temas e problemas, ao ser apropriada por filósofos posteriores. Os textos deste volume são 
contribuições escritas com o mesmo espírito. Esperamos, assim, encontrar na leitora e no leitor 
destas páginas não um interesse fortuito, mas sobretudo a disposição a engajar-se com os textos 
de Kant, revisitando seus pressupostos conceituais e considerando seus desdobramentos em 
outros sistemas filosóficos.



Resumo

Neste trabalho são discutidos aspectos das noções de “crítica” e “gosto” que aproximam 
e distanciam autores da filosofia britânica, como Shaftesbury e Hume, de um lado, e a 
filosofia crítica kantiana, de outro lado. Discute-se também como a ideia de formação 
da sensibilidade, desenvolvida por Schiller, borra os limites da distinção kantiana entre 
gosto e moral, retomando elementos da noção do taste dos britânicos.
Palavras-chave: Hume; Kant; Shaftesbury; gosto; crítica.

Abstract

This paper discusses aspects of certain notions such as “critique” and “taste” that bring 
together and distance authors of British philosophy, such as Shaftesbury and Hume, on 
the one hand, and Kantian critical philosophy, on the other hand. It also discusses how 
Schiller`s notion of formation of sensibility blurs the limits of the Kantian distinction 
between taste and morals, resuming elements of the British notion of «taste».
Keywords: Hume; Kant; Shaftesbury; taste; critique. 12

1 O presente texto recupera uma passagem de Gosto e crítica nos Ensaios de  Hume (Nascimento, 2014) e, sob muitos aspectos, 
pode ser tomado como um desenvolvimento de questões ali apresentadas.

2 Professor do Departamento de Filosofia da UFSCar. Infelizmente, o professor Luis F. S. Nascimento faleceu em junho de 2022, 
durante a preparação do presente número da Studia Kantiana. Os editores agradecem à sua esposa, a professora Ana Carolina So-
liva Soria, por gentilmente autorizar esta publicação. O número é dedicado à memória deste brilhante pesquisador, muito querido 
por seus colegas e alunos (Nota dos Editores).

A terceira Crítica e o gosto dos britânicos1

[The third Critique and the British Taste]

 

Luís F. S. Nascimento2

Universidade Federal de São Carlos (São Carlos, Brasil), orcid.org/0000-0001-5744-7370

DOI: 10.5380/sk.v20i1.90908

Studia Kantiana, vol. 20, n. 1 (abr. 2022): 11-25
ISSN eletrônico: 2317-7462



12Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Luís F. S. Nascimento

Quando em uma obra de pendor satírico, escrita no final do século XVII e publicada 
no início do XVIII, Jonathan Swift se pergunta pela entidade que presidiria as manifestações 
de pensadores e artistas modernos, a exemplo do que foram os deuses para os antigos, ele 
nos sugere a crítica, criticism. O título do texto em questão é Um relato completo e verdadeiro da 
batalha travada na última sexta-feira entre os livros antigos e modernos na Biblioteca de Saint James 
e nele se apresenta um retrato deste ser que daria unidade às obras modernas (a crítica) que 
é tão irônico quanto o seu título. Como nos mostra Pedro Galé, a crítica seria uma espécie 
de deidade “‘que vivia no cume nevado de uma montanha de Nova Zembla’ e que tinha 
por atributos ‘garras, como gatos; sua cabeça, orelhas e voz eram como a de um asno, seus 
dentes já haviam caído e seus olhos se viravam para dentro, pois ela olhava somente para si’” 
(Galé, 2016, p. 26). Tal imagem cômica pode nos dar uma ideia da importância que o tema 
da crítica havia assumido na passagem do século XVII para o XVIII.

É sempre temerário estabelecer a primazia de um pensador frente a outros no que diz 
respeito ao uso de certa terminologia, mas não parece despropositado ver em Shaftesbury 
uma das primeiras expressões filosóficas da crítica. Em suas Características, ele nos oferece 
uma imagem de um rio de águas bravias, do qual não há como nos furtar e que poderíamos 
entender como sendo o fluxo de nossas afecções, sentimentos e opiniões. Uma vez lançado 
nessas águas, o dogmático, diz-nos Shaftesbury, agarra-se ao primeiro tronco ou arbusto 
que encontra e nele fica. O cético, por sua vez, recusa-se a prender-se ao que quer que 
seja, sofrendo de tal forma o furor da correnteza, que facilmente pode se afogar. Como 
figura intermediária, o filósofo inglês vê a do crítico, que com discernimento e reflexão 
estuda a situação e procura o melhor modo de controlar uma circunstância que reconhece 
como sendo problemática3. Temos aqui a expressão da crítica como postura preferível e 
equilibrada. Comumente vinculado à avaliação ou apreciação das belezas naturais e 
artísticas, o termo criticism passa a designar uma postura (uma disposição, poderíamos dizer 
com Shaftesbury) que, sem abandonar sua origem estética, se estende ao bom julgamento 
das mais variadas manifestações da vida e do pensamento humanos. E o homem de gosto é 
aquele que possui ou aperfeiçoa sua capacidade crítica. Tal maneira de conceber o criticism 
faz escola na Grã-Bretanha setecentista: Edmund Burke, Lord Kames, Joseph Addison, 
Alexander Gerard, Hugh Blair, Francis Hutcheson, Adam Smith e próprio Shaftesbury são 
alguns dos pensadores para os quais a relação entre a crítica e o gosto desempenham um 
papel de extrema importância para suas filosofias.

Como nos mostra Márcio Suzuki, ao dar o nome de crítica à “investigação do alcance 
e dos limites da razão”, Kant “sabe muito bem que não está empregando uma palavra nova” 
e não desconhece que o termo está ligado à ideia geral de “submeter dogmas e opiniões 
aceitas ao escrutínio do pensamento livre e esclarecido” (Suzuki, 1998, p. 19). Se esse 
sentido original se obscurece quando Kant ressignifica a palavra e faz da crítica, como nos 
diz o início das duas introduções que escreveu para a Terceira Crítica, um procedimento que 
“delineia e verifica” a filosofia, definida aí como “sistema racional por conceitos” (Kant, 
1980a, p. 167; EEKU, AA XX: 195), a ideia de uma apreciação que teria no belo o seu objeto 
principal ressurge quando lemos nas primeiras linhas do parágrafo 44 deste livro o seguinte: 
“Não há ciência do belo, mas somente crítica, nem bela ciência, mas somente bela-arte” 
(Kant, 1980b, p. 244, KU, AA V: 304).

Segundo esta passagem, há uma identificação entre juízo de gosto, que tem no belo 
o seu objeto, e a atividade da crítica, que aqui recupera muito do criticism dos britânicos 
e mesmo da critique dos franceses, para os quais a postura do crítico tem vínculos com 
aquela que se exige daquele que julga a beleza. Ora, em que medida é legítimo estabelecer 
essa relação entre criticism e Kritik, tal como ela aparece na Terceira Crítica? Para tentar 
conferir mais elementos a tal questão, tomemos como exemplo do gosto (taste) britânico um 
texto que, malgrado suas peculiaridades e distinções frente ao modo como outros britânicos 

3 Ver Os Moralistas, quinto dos seis tratados que compõem as Características.



13 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

A Terceira Crítica e o gosto dos britânicos

pensam o tema, pode nos oferecer parâmetros para investigar a relação entre criticism e taste 
nos autores de língua inglesa. Estamos falando do conhecido Do padrão do gosto, de David 
Hume, e a ele passaremos a examinar de modo detido.

Um padrão

Nos parece difícil considerar Do padrão do gosto de Hume sem levar em consideração o 
fato de ele ter sido escrito na forma ensaística. Gênero mais aberto, por vezes se aproximando 
da conversa e dos textos literários, o ensaio permite que seu autor trabalhe com mais liberdade 
os temas sobre os quais se debruça. Sem precisar estabelecer de maneira rigorosa as ideias que 
apresenta, o escritor pode apresentá-las ora de uma forma, ora de outra, causando em seu leitor a 
sensação de uma mudança de ponto de vista ou mesmo de incoerência. Não obstante as diferentes 
maneiras com que pode se apresentar, o autor de ensaios parece sempre ter o compromisso 
de expor seu objeto de modo elegante, assumindo o propósito de agradar e persuadir mesmo 
quando o faz às custas de confundir o seu público e nele incutir a dúvida, no lugar de oferecer 
uma resposta precisa. Em um ensaio que tem o título de A arte de escrever ensaios, Hume destaca 
a importância da prática da fine writing, arte de escrever com finura e beleza, e aponta para sua 
característica principal: “A arte de escrever com finura consiste, de acordo com o Sr. Addison, 
em sentimentos que são naturais sem serem óbvios. Não pode haver definição mais justa e 
concisa dessa arte” (Hume, 2008, p. 157, grifo nosso). 

Como aponta a edição organizada por Eugene F. Miller dos Ensaios de Hume, ao mencionar 
Joseph Addison, o filósofo escocês se refere ao Spectator 345, datado de 5 de abril de 1712. Em 
uma nota à tradução brasileira dos mesmos Ensaios, Márcio Suzuki e Pedro Paulo Pimenta 
acrescentam que se trata de um texto em que Addison comenta o Paraíso perdido de Milton. 
Para o autor do Spectator, a obra do célebre poeta britânico é uma prova de que o refinamento 
na escrita deve provir de uma naturalidade que jamais se confunde com a obviedade, tese que, 
como vimos, é recuperada por Hume. No entanto, lembram os tradutores brasileiros, há algo no 
texto do escocês que não se encontra no de Addison, a saber: a palavra sentimento (sentiment). 
Esse pequeno detalhe é fundamental para a compreensão do que é para Hume escrever com 
simplicidade e refinamento, sobretudo quando consideramos a distinção que ele propõe entre 
sentiment e feeling, como nos mostram Márcio Suzuki e Pedro Paulo Pimenta:

O que faz a diferença do sentiment em relação ao feeling é que ele é uma reflexão, 
um juízo, uma opinião e, ao mesmo tempo, a expressão deles. Somente com a 
compreensão desse significado implícito de “sentimento”, a “definição” que Hume 
propõe para a arte de escrever passa a fazer sentido: ela consiste [na expressão] de 
sentimentos naturais que não são óbvios (Hume, 2008, p. 157, nota 182).

Assim, o sentiment não se limitaria apenas a sentir (to feel), mas pressuporia um juízo, 
uma avaliação e mesmo crítica daquilo que se sente. Daí o seu vínculo com o gosto, como nos 
explicam os organizadores brasileiros dos Ensaios de Hume no item taste que escrevem para o 
glossário que acompanha a mesma edição. Dizem eles:

(...) para Hume, o gosto é exigido não apenas para julgar as belezas naturais, mas 
também as chamadas belezas artificiais (produzidas pelas artes, música e literatura) 
e morais (o caráter e o modo dos indivíduos). (...) O gosto é, assim, junto com o 
sentimento, “a fundação tanto da moral quanto da crítica”, como afirma Eugene F. 
Miller em sua edição dos Ensaios (Hume, 2008, pp. 285-6).

Transformado em tema principal em Do padrão do gosto, o taste se torna, ele mesmo, 
um objeto de fine writing, um tipo de reflexão ou dobra que faz com que a crítica considere 
seu próprio modo de proceder, tomando a si como questão. De seu autor, o filósofo e ensaísta 



14Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Luís F. S. Nascimento

Hume, esperamos que nos apresente seu objeto de modo natural, sem que seja óbvio, o que, como 
vimos a partir de A arte de escrever ensaios, embotaria o juízo ou sentimento de seu leitor, causando-
lhe tédio no lugar de tocar (strike) sua mente. O modo como nosso filósofo escolhe para iniciar seu 
ensaio sobre o gosto tira vantagem do modo comum (natural, poderíamos dizer) e mesmo óbvio 
com que se pensa a questão:

A grande variedade de gosto, assim como de opinião, existente no mundo é muito 
óbvia para ter escapado à observação de qualquer um. Homens do mais limitado 
conhecimento conseguem notar diferença de gosto no estreito círculo de suas relações, 
inclusive onde as pessoas tenham sido educadas sob o mesmo governo e imbuídas desde 
cedo dos mesmos preconceitos. Mas aqueles que conseguem alargar seus horizontes para 
contemplar nações distintas e épocas remotas ficam ainda mais surpresos com a grande 
inconsistência e contrariedade. (...) Se essa variedade de gosto é óbvia para o investigador 
mais descuidado, num exame atento se constatará que ela é na realidade muito maior do 
que parece (Hume, 2008, p. 173, grifo nosso).

A obviedade que se depreende do gosto é fruto de uma observação, de uma experiência, que 
atesta a multiplicidade de sentimentos quando o tema é a beleza da natureza, de nossas produções 
ou ações. Mesmo aqueles que não possuem uma visão alargada, estando sempre limitados aos 
costumes e preferências de seu país ou terra, sabem que não existe uma unidade quando o assunto é 
o gosto. Viajar, conhecer outras culturas, estudar história e conhecer os hábitos do passado, apenas 
faz aumentar os exemplos que confirmam o que o mais comum dos homens já sabe. Os homens têm 
opiniões diversas que espelham a diferença entre eles. E mesmo quando se toma a vida de alguém, 
vê-se uma oscilação e mudança constante de interesses e predileções. Jovens, nos dirá Hume, tendem 
a gostar de imagens que suscitam a ideia de paixão, temas cálidos ou ternos, ligados ao amor. Ao 
velho apraz a filosofia, o exame frio e assuntos que mais se adéquam a um estágio da vida em que se 
experimenta certa moderação nos modos e sentimentos. Ovídio, continua o filósofo escocês, tende 
a agradar os moços; Horácio, os mais maduros; Tácito, aqueles que entram na velhice. Tratam-se, é 
claro, de exemplos que não podem ser tomados ao pé da letra, e é possível que alguém de 50 anos 
ainda mantenha o seu apreço por Ovídio, mas não deixam de ilustrar a variabilidade que separa 
os homens no que diz respeito às suas tendências naturais e às suas predileções. Cada qual, cada 
idade ou fase da vida, apresenta sua inclinação e é difícil pensar que se pode encontrar um acordo 
absoluto que faria com que meus gostos entrassem em total sintonia com os dos demais:

Em vão tentaríamos, em casos como estes, entrar nos sentimentos dos outros, despindo-
nos das propensões que nos são naturais. Escolhemos nosso autor favorito como 
escolhemos um amigo, por conformidade de humor e disposição. (...) É claramente um 
erro que um crítico restrinja sua aprovação a uma espécie ou estilo de escrita e condene 
todos os demais. É, todavia, quase impossível não sentir uma predileção pelo que se ajusta 
à nossa inclinação e disposição particulares (Hume, 2008, pp. 189-190, grifo nosso).

A passagem acima deixa claro: não podemos ignorar nossa natureza. Propensões naturais 
fazem com que cada homem tenha suas particularidades, que o distinguem dos outros. Mesmo 
o crítico, que aqui aparece sob a figura do crítico literário, do qual esperamos uma visão bastante 
alargada e capaz de emitir juízos imparciais acerca dos mais variados gêneros de escrita, é levado por 
certas preferências. São tantas diferenças, predileções e preconceitos que o gosto parece estar fadado 
a se perder numa tormenta de sentimentos díspares e inconstantes, sem qualquer possibilidade de 
que se estabeleça qualquer unidade capaz de vencer as dificuldades e conceber uma noção exata 
do que venha a ser o taste. Hume parece aqui estar diante de uma situação similar àquela em 
que se encontrava ao redigir a conclusão do Livro I de seu Tratado da natureza humana, quando 
recorre à imagem de uma “embarcação avariada e maltratada pelas intempéries” (Hume, 2000, p. 



15 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

A Terceira Crítica e o gosto dos britânicos

296) para descrever uma empreitada ou viagem cujo destino não se pode assegurar, deixando 
o navegante em suspenso acerca do próprio trajeto que percorreu. As linhas de Do padrão do 
gosto nos diriam que neste momento o senso comum, que na maioria das vezes está em conflito 
com as especulações filosóficas, parece aqui concordar com o pensamento cético ao afirmar que 
não existe possibilidade de determinar o que vem a ser o gosto e o seu objeto, a beleza. Dada 
a variabilidade e inconstância dos sentimentos dos homens, o provérbio popular acaba por se 
encontrar com a filosofia e teríamos algo como o conhecido gosto não se discute.

Como vemos, estamos navegando em mares completamente céticos, mas quando 
parecíamos perdidos em incertezas e em falta de sentido ou direção, Hume nos aponta um Norte: 
“É natural, para nós, procurar um padrão do gosto, uma regra pela qual se possam reconciliar os 
vários sentimentos dos homens, ou ao menos garantir uma decisão confirmando um sentimento 
e condenando o outro” (Hume, 2008, p. 175). Há, então, uma tendência própria do homem 
a procurar um padrão do gosto. Essa afirmação pode ser natural, uma vez que reivindica certa 
noção do que é a natureza humana, mas não se mostra como sendo óbvia, já que a obviedade 
estaria em reconhecer apenas as diferenças entre os diversos gostos. O argumento que institui 
um padrão leva em conta essa obviedade e, a partir dela, portanto sem desconsiderá-la, vislumbra 
a possibilidade de parâmetros para o bem julgar, certa regra, para usar os termos de Hume, ou 
regularidade que nos permite estabelecer uma constância em termos de gosto. Tais parâmetros 
podem ser dados pela “admiração duradoura” que nutrimos por obras que “sobreviveram a 
todos os caprichos da moda e das vogas, a todos os equívocos da ignorância e da inveja” (Hume, 
2008, p. 178). É o caso de Homero, que aprazia na antiguidade, que continua a ser admirado 
nos tempos modernos e que assim deve permanecer onde quer que o bom gosto se estabeleça. 
Hume trabalha aqui com a ideia de duração que, no caso de poetas como Homero, se expressam 
no fato de sua obra vencer as barreiras de tempo e de costumes, sendo apreciada por todas as 
épocas e nações. O artista do momento, se se limitar a isso, não resistirá ao exame da posteridade 
e mesmo à apreciação de outras culturas, distintas da dele. Há algo que permanece no gosto, 
malgrado todas as suas variações e diferenças, e isso comprova-se pelo exemplo dos grandes 
artistas: “Um verdadeiro gênio, ao contrário [do falso], quanto mais perdura e mais se difunde a 
sua obra, mais sincera é a admiração que encontra” (Hume, 2008, p. 178).

Hume não deixará de dizer que comumente os grandes artistas encontram em seu tempo 
dificuldades oriundas da “inveja e ciúme” (Hume, 2008, p. 178) de seus contemporâneos. 
Porém, como vimos, a distância que o tempo fornece restituirá suas qualidades e as “belezas 
naturalmente talhadas para despertar sentimentos agradáveis” poderão liberar “as suas energias, 
e enquanto durar o mundo, elas conservarão sua autoridade sobre as mentes dos homens” 
(Hume, 2008, p. 179). A duração é, assim, um parâmetro que permite mensurar a qualidade de 
uma manifestação artística a partir de uma beleza que se tornou clássica. Uma vez estabelecido 
esse modelo, ele pode ajudar na avaliação de obras mais recentes, como ocorre, por exemplo, 
em Aristóteles que, ao criticar a poesia dramática em sua Poética, recorre ao grande exemplo de 
Homero. Diz-nos Hume: “Fica claro então que, em meio a toda a variedade e inconstância de 
gosto, há certos princípios gerais de aprovação e de censura, cuja influência um olhar cuidadoso 
pode rastrear em todas as operações da mente” (Hume, 2008, p.179, grifo nosso).

A mesma natureza humana que nos faz ver a variedade do gosto, nos mostra agora que 
é preciso considerar esses princípios gerais quando julgamos objetos tomados como belos. 
Um olhar cuidadoso, que pode ir além da obviedade, poderá vislumbrar esse padrão. Torna-se 
necessário alguém capaz de se afastar de suas predileções e particularidades, ao menos o bastante 
para emitir um juízo mais abalizado, visto que a total distância frente aos nossos preconceitos e 
tendências não pode ser atingida. Seja por sua experiência em julgar certos objetos, seja por uma 
facilidade e feliz harmonia de suas faculdades físicas e mentais, esse homem poderá ascender à 
condição de juiz ou crítico em certa área do saber e da atividade humanos, desenvolvendo o que 
o filósofo escocês chama de uma delicadeza de imaginação, que não parece diferir da delicadeza 



16Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Luís F. S. Nascimento

de gosto formulada em outro ensaio de Hume4. No intuito de deixar claro o que entende por essa 
delicadeza, nosso autor recorre a uma obra literária, “para não extrair nossa filosofia de uma fonte 
muito profunda” (Hume, 2008, p. 180), ele acrescenta. Trata-se de uma passagem da parte II do 
capítulo 13 do Dom Quixote de Cervantes.

Nessa passagem das aventuras do cavaleiro da triste figura, Sancho gaba-se de ser um grande 
juiz quando o assunto é vinho, qualidade que ele teria herdado de sua família. Para provar tal 
capacidade, ele introduz a história de dois familiares seus que foram chamados para avaliar um 
barril de vinho “supostamente excelente, pois era antigo e de boa safra” (Hume, 2008, p. 180). O 
primeiro deles faz sua apreciação e, diz-nos Sancho, “após madura reflexão, declara que o vinho é 
bom, não fosse por um ressaibo de couro que percebera nele” (Hume, 2008, p. 180). Chega a vez do 
segundo, que depois de deliberar, declara que o vinho é bom, “com a ressalva de um gosto de ferro 
que facilmente distinguira ali” (Hume, 2008, p. 180). “Não podes imaginar o quanto ambos foram 
ridicularizados por seus juízos”, diz Sancho e acrescenta: “Mas quem riu por último? Esvaziado o 
barril, encontrou-se no fundo dele uma velha chave de ferro presa a uma correia de couro” (Hume, 
2008, p. 180). Este exemplo é sugestivo e dele o filósofo escocês extrai o seguinte argumento:

A grande semelhança entre gosto mental e gosto físico nos ensina a aplicar facilmente 
essa história. Embora seja certo que beleza e deformidade, mais do que doce e amargo, 
não sejam qualidades dos objetos, mas pertençam inteiramente ao sentimento [sentiment] 
interno e externo, é preciso admitir que há certas qualidades nos objetos talhadas por 
natureza [fitted by nature] para produzir esses sentimentos [feelings] particulares (Hume, 
2008, p. 180).

Muito embora seja possível pensar que Hume empregue o termo sentiment para descrever 
uma atividade que requer juízo e reflexão, sendo, nesse sentido, ligado à mente, e use a palavra 
feeling para designar algo meramente sensorial, como nos advertiam os tradutores brasileiros dos 
Ensaios, Do padrão do gosto parece vincular essas duas noções ao recorrer à expressão “the feelings of 
sentiment”, que Márcio Suzuki e Pedro Paulo Pimenta vertem por “modos de sentir do sentimento” 
(Hume, 2008, p. 180). O que poderia passar por uma imprecisão conceitual e terminológica de 
Hume, mostra, na verdade, e nossos tradutores brasileiros parecem muito conscientes disso, como 
essas noções estão vinculadas. Se todo juízo ou opinião provém dos sentidos e têm neles a sua 
base, o trabalho da mente, por sua vez, não pode ser qualitativamente distinto do da sensação — no 
máximo, pode-se pensar em uma diferença de quantidade ou de grau pelo qual o sentiment seria 
visto como um feeling do feeling, uma sensação refletida, um sentir que se sente. Daí a aproximação 
que se estabelece entre gosto físico e gosto mental, um fluxo contínuo que, no caso dos parentes 
de Sancho, vai da língua (do paladar) para o juízo ou veredicto, mas essa opinião pode ser sentida 
(to feel), abrindo, novamente, a cadeia que liga a sensação à apreciação mental. Não é à toa que por 
vezes nossos tradutores têm de recorrer à palavra sentimento para verter feeling, como foi o caso da 
passagem acima.

Outro aspecto do uso que Hume faz dessa passagem do Dom Quixote e que já havia surgido 
em um trecho aqui citado de Do padrão do gosto, ocasião em que buscamos entender a noção de 
duração na obra de arte, é o seguinte: por mais que os sentimentos emitidos digam respeito aos 
efeitos provocados naquele que julga, há, no entanto, objetos que apresentam qualidades capazes de 
suscitar no sujeito julgador as ideias de aprovação. Como vimos, a expressão empregada por Hume 
é a de que existem coisas “talhadas por natureza” (fitted by nature) para “produzir esses sentimentos 
(feelings) particulares” (Hume, 2008, p. 180). Tal argumento pressupõe que existe em tais casos uma 
adequação ou ajuste (algo fit) entre as faculdades de quem julga (sejam elas externas ou internas, 

4 Nos referimos ao ensaio Da delicadeza de gosto e de paixão, também presente na edição feita por Márcio Suzuki e Pedro 
Paulo Pimenta (Hume, 2008, pp. 13-17).



17 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

A Terceira Crítica e o gosto dos britânicos

físicas ou mentais) e aquilo que desperta a apreciação, as qualidades “naturais” do objeto. Tudo 
se passa, então, como se houvesse no momento da emissão do juízo uma correspondência entre 
as faculdades naturais de quem julga e qualidades, igualmente naturais, da coisa que se julga: 
algo como um encaixe perfeito (fit, poderíamos dizer) entre as partes que constituem o ato de 
julgar. E, nesse sentido, para avaliar bem um vinho ou para reconhecer a beleza de uma fine 
writing, como a de Homero, a operação é a mesma. Vimos que Hume insiste no fato de que, 
para que se seja tomado como grande crítico ao julgar vinhos, artes em geral ou a adequação 
de nossas ações, um homem deve estar em condições para tanto e ter o bom senso de buscar 
ser o mais imparcial possível, e tentar, por exemplo, se colocar no lugar do grego antigo para 
entender as minúcias da língua e dos costumes helenos quando procura julgar um autor dessa 
época. Ao apreciar um artista da antiguidade, o crítico poderá compreender que certos hábitos 
usuais de então são estranhos para um moderno e até mesmo tomar como condenáveis atitudes 
dos “caracteres pintados por muitos poetas antigos e, às vezes, até por Homero e pelos trágicos” 
(Hume, 2008, p. 191). 

É em nome de uma noção de “humanidade e de decência” (Hume, 2008, p. 191) que 
podemos ascender a uma condição que nos colocaria para além das particularidades, sejam elas 
de uma época ou de uma pessoa, que podem ser nós mesmos. Invocar essa ideia de humanidade 
parece natural ao crítico quando consegue ver certas incoerências ou abusos mesmo em um 
Homero, reconhecido como grande clássico. Embora essa “humanidade” possa ser considerada 
como um desses princípios gerais, para empregar os termos que Hume usa para formular a ideia 
de um padrão para o gosto, não obstante o fato de dificilmente encontrarmos um correspondente 
na história para o que seria esse “homem em geral”, se assim podemos dizer, recorrer a ela (a 
noção de humanidade) se faz necessário para bem julgar as particularidades. Do padrão do gosto 
ainda nos dirá que, tendo em vista a humanidade e a decência, os autores modernos estão 
em melhores condições do que os antigos. No obstante o fato de o texto não determinar com 
precisão o motivo dessa primazia moderna, é possível supor que a modernidade dispõe de mais 
exemplos legados pela história, pelas artes e literatura, dando ao autor e crítico modernos mais 
elementos para julgar aspectos da vida e das produções humanas. Nesse sentido, o moderno, 
pelo estudo de obras passadas, tem mais condições de alargar o seu olhar e ter, assim, um juízo 
mais acurado. Sua posição histórica permite que experiencie ou vivencie um universo mais 
alargado. A experiência ganha, assim, um papel de destaque em uma concepção de gosto que 
não admite verdades estanques ou eternas:

É evidente que nenhuma das regras de composição é fixada por raciocínios a priori, 
ou pode ser considerada uma conclusão abstrata do entendimento, a partir da 
comparação de ligações e relações entre ideias eternas e imutáveis. O fundamento 
de tais regras é o mesmo que o de todas as ciências práticas, a experiência, e elas não 
passam de observações gerais sobre aquilo que tem sido universalmente considerado 
como agradável em todos os países e épocas (Hume, 2008, p. 177).

O que é então um padrão do gosto? Ele não pode ser o estabelecimento de regras fixas e 
determinadas, tampouco uma norma prescritiva e abstrata, mas sim o fruto de um procedimento 
ou prática de refinamento dos sentidos e dos sentimentos. Melhor dizendo: ele não é apenas o 
fruto, mas confunde-se com o próprio movimento que opera o jogo, para empregar um termo 
kantiano, entre duas tendências naturais aos homens que parecem se opor: a constatação do 
caráter movediço e fluído dos gostos dos homens e a necessidade de estabelecer parâmetros 
que auxiliem no aprimoramento constante das faculdades de sentir e julgar. De um lado, a 
multiplicidade, a vicissitude, as inúmeras particularidades; do outro, o regramento, a ordenação 
a instância do que Hume, no trecho acima, chama de “universalmente considerado”. Se essa 
noção de um universal que não suprime as particularidades parece estranha e tem antes de ser 
entendida como sendo ideias gerais e não verdades eternas, assim também será a regularidade 
que se busca ao formular um padrão. Talvez seja preciso recorrer à imagem de uma regra plástica 



18Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Luís F. S. Nascimento

que se estabelece e se restabelece à medida que o jogo (a própria ação de julgar) transcorre. Não pode, 
assim, ser uma regra que seja anterior, estranha ou externa ao julgamento, mas algo que se institui 
no e com o julgar. O próprio fato de o movimento aqui considerado tender a continuar regrado 
já lhe garantiria certo fio pelo qual a particularidade e a diversidade dos objetos de apreciação são 
pensadas. O próprio jogo, para insistir na terminologia kantiana, tende a durar e enquanto houver 
mundo a duração estará assegurada, como nos dizia Hume em passagem supracitada. Uma vez que 
possamos referir nossas experiências e gostos a outros passados, de outros homens, de outras épocas 
e lugares, podemos também nos guiar por certo padrão.

Voltemos aqui ao tema da duração das obras de belas artes e, talvez, com elas, poderemos 
dar particularidades a um argumento que pode parecer por demais abstrato e geral. Dada a duração 
de um clássico como Homero, sua obra passa, de uma expressão de certa época, língua e povo à 
condição de modelo geral no julgamento de obras literárias. É a experiência e a constatação de 
que essa obra em particular foi talhada (fitted) para agradar que lhe garante o seu papel de regra 
ou padrão, sem que, com isso, se queira fazer dela um exemplo a se seguir servil e cegamente: 
“Impedir as tiradas da imaginação e reduzir cada expressão à verdade e exatidão geométricas seria 
inteiramente contrário às leis da crítica, porque produziria aquela espécie de obra que se considerar, 
por experiência universal, a mais insípida e desagradável” (Hume, 2008, p. 177, grifo nosso).

A mesma atividade que nos confere padrões a serem considerados, como Homero, nos 
proporcionará exemplos contrários: casos em que se imita servilmente o modelo, não deixando 
espaço para a imaginação criadora, o que significaria ter um mau julgamento acerca das obras 
clássicas. Como então estar certo de que nosso julgamento é adequado, se as leis da crítica não 
se fazem por exatidão geométrica? Como podemos saber que estamos diante de um bom crítico? 
Hume nos responde:

Embora homens de gosto delicado sejam raros, é fácil distingui-los em sociedade pela 
sanidade de seu entendimento e pela superioridade de suas faculdades sobre o resto dos 
homens. A ascendência que adquirem faz prevalecer e predominar em geral aquela viva 
aprovação com que recebem toda produção de gênio (Hume, 2008, p. 188, grifo nosso). 

É, portanto, a sociedade o local em que gosto e crítica são aprimorados. Só podemos ter 
noção de uma “experiência universal” ao lançarmos nossos sentimentos e ideias no mundo social, 
que não é somente o convívio com nossa época e conterrâneos, mas também o comércio com as 
obras legadas pela tradição. E é no embate das ideias que um juízo pode se mostrar preferível a outro. 
A crítica pressupõe o espaço público de onde parte e, ao mesmo tempo, fomenta. E o homem que, 
entregue a si mesmo, era pouco sensível à beleza, quando tocado pelo crítico, pode desenvolver seu 
juízo: “Cada convertido à admiração do verdadeiro poeta ou orador é causa de novas conversações”, 
acrescenta o filósofo escocês (2008, p. 188). Não há, como vimos, nenhum a priori, o jogo da vida 
social se alimenta da continuidade dele mesmo e, assim, se aprimora. É também assim que as 
diferenças, variedades e particularidades encontram e corroboram um elemento comum: minha 
conversa, marcada pelas peculiaridades que me dizem respeito, dá ensejo a outras conversações, se 
comunica, e enquanto durar o mundo, o jogo (que é o jogo social) tende a durar.

Encontramos aqui um tema partilhado por outros pensadores britânicos, como Shaftesbury, 
para os quais a própria filosofia se degrada quando abandona o que o mesmo Shaftesbury chama 
de palco do mundo. Não é trancado em muros e celas que o pensamento se aprimora e torna-se uma 
fine writing, como afirma Hume em trecho do ensaio Da arte de escrever ensaio:



19 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

A Terceira Crítica e o gosto dos britânicos

Também a filosofia se arruinou com esse desanimado e recluso método de estudos, e se 
tornou tão quimérica em suas conclusões quanto ininteligível em seu estilo e maneira 
de expor. E, de fato, o que se poderia esperar de homens que jamais consultaram 
a experiência em seus raciocínios, ou jamais procuraram por ela unicamente onde 
pode ser encontrada, na vida comum e no convívio social? (Hume, 2008, p. 222)

Não é então à toa que Hume privilegia a forma do ensaio quando busca tratar de um tema 
tão importante para a filosofia que defende. O gênero ensaístico parece ter sido talhado (fitted) 
para um tema como a crítica e o gosto.

Hume e a Terceira Crítica

Gostaríamos agora de chamar a atenção para alguns aspectos que aproximam ou 
distanciam Kant de Hume no que diz respeito ao tema do gosto. Não é nossa intenção exaurir o 
tema. Longe disso, pensamos em tão somente destacar certos elementos que, nos parece, podem 
contribuir para a investigação das relações do gosto kantiano com o de origem britânica.

Comecemos pela relação moral e gosto. Márcio Suzuki e Pedro Paulo Pimenta nos 
mostram que Hume não faz grandes distinções entre esses âmbitos, visto que a experiência 
(base para todos os juízos) atestaria que não há separação total entre eles: as belas artes, por 
exemplo, são expressões dos modos e costumes de um povo, de uma determinada época. Para 
Hume, separar a moral desse terreno social que o gosto implica, levaria a concepções por demais 
abstratas.

Ora, como se sabe, Kant é conhecido por deixar bem clara a diferença entre os domínios 
da moral e aquele do gosto, já que esse último é, nas palavras do filósofo de Königsberg, 
desinteressado e nada diz acerca do objeto sobre o qual se julga, como é dito no parágrafo 2 da 
Terceira Crítica e reafirmado pelo parágrafo 5 da mesma obra:

Pode-se dizer: que entre todas essas três espécies de satisfação [Kant refere-se ao 
agradável, ao belo e ao bom], a do gosto em relação ao belo é, única e exclusivamente, 
uma satisfação desinteressada e livre; pois nenhum interesse, nem o dos sentidos, nem 
o da razão, obriga à aprovação (Kant, 1980c, p. 214; KU, AA V: 210).

O desinteresse marca a satisfação que não tem senão no próprio ato de julgar o seu 
objeto, um juízo reflexionante. Ao conferir beleza a algo, estaríamos fazendo desse objeto, dito 
belo, a ocasião de julgar pelo simples prazer de julgar (um prazer reflexivo, como dirá Gérard 
Lebrun). Quando dizemos que uma rosa é bela, nada dizemos acerca da rosa como objeto, mas 
encontramos aí um momento em que as nossas faculdades de conhecimento (entendimento e 
imaginação) atuam sem nada conhecer, emitindo um juízo que nada conhece e que revela que 
as faculdades tendem a continuar a julgar mesmo quando não julgam de modo objetivo ou 
conceitual: um juízo meramente contemplativo, como afirma o parágrafo 12 (KU, AA V: 221-
222). Esse é o que Kant chama de livre jogo do entendimento e imaginação.

Há, porém, uma passagem da Terceira Crítica em que se apresenta um vínculo indireto 
entre beleza e moralidade. Referimo-nos ao parágrafo 59 (KU, AA V: 351-354), no qual o belo 
é apresentado como sendo símbolo da moralidade. Opera-se aí uma analogia pela qual a beleza 
pode oferecer imagens para ideias que não possuem um referente intuitivo imediato, as ideias da 
razão. No entanto, como dissemos, trata-se de uma relação indireta, que não ameaça o caráter 
desinteressado do belo.

Outro ponto é o do belo e do agrado. A Terceira Crítica estabelece uma distinção entre o 
prazer meramente sensorial e aquele que é, como vimos, contemplativo, puro. O primeiro é o 
agradável; o segundo, o belo.



20Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Luís F. S. Nascimento

O agradável diz respeito a uma apreciação que é privada e subjetiva: não importa aqui o 
conhecimento de uma qualidade do objeto, e, nesse sentido, assemelha-se ao gosto, mas o que 
ele desperta em mim. O juízo que então emito (como “o vinho me agrada”) é meu, não pode ser 
universalizado e se relaciona aos sentidos e ao meu modo de fruí-los.

Diferentemente, o gosto, embora subjetivo (e aqui a subjetividade diz mais da impossibilidade 
de tornar objetivo aquilo sobre o qual se julga), deve pretender a universalidade. Quando digo 
que algo é belo, o faço como membro de uma comunidade ou senso comum (Gemeinsinn). 
Afirmo como se falasse por todos os sujeitos que, como eu, podem julgar pelo mero prazer de 
julgar. No limite, não sou eu (sujeito privado e particular) que emite o veredicto, mas sim essa 
grande comunidade que fala por mim e a qual me associo quando contemplo a beleza, e o que se 
contempla é a própria faculdade de julgar em ação. Gérard Lebrun nos dirá que, nesse momento, 
temos “uma consciência não cognoscente e como que fascinada por si mesma” (Lebrun, 1993, 
p. 449), instante em que as faculdades de conhecimento (imaginação e entendimento) atuam ou 
jogam (spielen) sem nenhum constrangimento de uma regra previamente determinada. O prazer 
puro está em ter essa consciência que nada conhece e que usufrui, reflexivamente, da simples 
atividade de julgar.

Tratemos agora dos objetos talhados para suscitar em nós o gosto. Essa questão que 
vimos aparecer em Hume ganha uma formulação um tanto diversa em Kant. É possível que haja 
certos objetos que tendem a despertar em nós o que o filósofo de Königsberg chama de juízo de 
gosto. Esses objetos, que não são objetivos (não são conceituais ou cognoscíveis), se apresentam 
como sendo espontâneos, isto é: desprovidos de uma intencionalidade que teria presidido sua 
confecção. A bela natureza seria, por excelência, este objeto, pois não reconhecemos em uma 
planta que brota, por exemplo, nenhuma mão que a fez, ela seria o que o parágrafo 43 da Terceira 
Crítica chama de efeito (effectus), distinto de uma obra ou produção (opus). Ainda de acordo com 
o parágrafo 43, arte é o produto de uma inteligência que a faz tendo em vista um fim específico. 
Daí o caráter problemático de uma bela arte, visto que a arte se define pela intencionalidade e a 
beleza pela espontaneidade. Estaríamos aqui diante de mais um dos oxímoros da Terceira Crítica, 
para fazer menção a um artigo de Leonel Ribeiro dos Santos (Santos, 2009, p. 150), tal como 
finalidade sem fim e universalidade subjetiva. 

Uma arte que se apresenta como não sendo intencional contradiz a própria noção de arte. 
E, no entanto, é justamente dessa maneira que a produção genial (a bela arte) se mostra aos olhos 
daquela que a julga e critica, como se ao artista fosse possível ter intenção de ser espontâneo e 
parecer natureza. Uma arte talhada para despertar o juízo de gosto só se torna viável quando se 
considera um produtor ou criador provido de um raro dom natural (Naturgabe) de fazer com que 
uma técnica pareça natureza, o artista genial.

Por fim, vale ressaltar que apesar das diferenças, Kant e Hume estão de acordo no que  diz 
respeito ao argumento segundo o qual a beleza não é objeto de uma certeza ou conhecimento 
preciso, mas pressupõe um cultivo ou prática que é o exercício crítico. Por sua vez, a crítica 
demanda um nível de sociabilidade para os dois filósofos, embora a sociedade que o juízo de 
gosto requer seja uma comunidade expressa por uma ideia (o Gemeinsinn, como vimos) e, nesse 
sentido, diversa do mundo que se apresenta à experiência em Hume.

Uma repercussão da Terceira Crítica 

Para finalizarmos esse texto, tentemos recuperar rapidamente uma repercussão quase 
imediata à última das Críticas de Kant, na medida em que ela parece sugerir uma retomada, sob 
outros termos, de um elemento fundamental para o taste e o crticism dos britânicos. 

	  Estamos falando de Schiller e de sua tentativa de dar acabamento ao que acreditava estar 



21 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

A Terceira Crítica e o gosto dos britânicos

incompleto na Terceira Crítica. Em uma carta a Augustenburg, correspondência que está na 
origem de A educação estética do homem, o poeta alemão afirma o seguinte: “Com efeito, eu 
jamais teria tido a coragem de tentar solucionar o problema deixado pela estética kantiana, se a 
própria filosofia de Kant não me proporcionasse os meios para isso”  (Schiller apud Suzuki, 1995, 
p. 12). Essas mesmas Cartas a Augustenburg atestam que para Schiller ocorreram duas revoluções 
que marcaram o seu tempo e sobre as quais ele refletia: uma era a própria filosofia de Kant e sua 
virada copernicana, a outra era a revolução na França, cuja consequência e fracasso abate um 
Schiller que no início do levante dos franceses se mostrava entusiasmado pelas possibilidades 
que então se abriam para o mundo político. É preciso lembrar que o poeta escreve sob o calor 
do momento, em ambos os casos, isto é, quando a Terceira Crítica era ainda recém-publicada e 
em que o chamado terror começa na França. Observador atento da situação francesa, ele dirá, 
ainda nessas Cartas, que um feliz acaso histórico fez com que se abrisse uma oportunidade 
ímpar no universo político e social da Europa, mas que se teve o azar de encontrar uma geração 
despreparada e pouco madura para aproveitar a chance que lhe fora oferecida. Como explicar 
que uma época esclarecida, que atinge os graus mais elevados com o pensamento kantiano, pode 
conviver com essa incongruência? Por que, uma vez estabelecidos os princípios da moral, ela não 
chega aos homens, que parecem cegos diante de sua luz? Em uma passagem de A educação estética 
do homem, trecho que retoma outro muito similar ao das Cartas a Augustenburg (cf. Schiller, 2009 
p. 96)5, Schiller manifesta sua indignação: 

A razão purificou-se das ilusões dos sentidos e dos sofismas enganosos, e a própria 
filosofia, que a princípio fizera-nos rebelar contra a natureza, chama-nos de volta 
para o seu seio com voz forte e urgente — onde reside, pois, a causa de ainda sermos 
bárbaros? (Schiller, 1995, p. 50)

Entender os motivos pelos quais não saímos da barbárie leva Schiller a considerar algo 
próprio do homem. Existiriam duas ordens que se opõem na natureza humana: a racional, 
moral e formal; a sensível, física e material. Estando elas em choque, desenvolvendo-se uma em 
detrimento da outra, o homem não evolui, como indica esse trecho das Cartas a Augustenburg:

O Esclarecimento do qual as camada mais altas de nossa época não sem razão se 
vangloriam, é apenas cultura teórica e mostra, tomando como um todo, uma 
influência tão pouco enobrecedora sobre as convicções, que antes ajuda apenas a 
fazer da corrupção um sistema e torná-la irremediável (Schiller, 2009, p. 76).

Embora reconheça a destinação racional do homem, Schiller não pode negar a influência 
e a força com que os sentidos atuam nele e se isso for ignorado, mesmo as mais elaboradas 
obras espirituais e filosóficas não poderão ser completamente entendidas e, dizia o trecho acima, 
podem até dar origem a uma corrupção sistematizada. Daí a necessidade de uma formação da 
sensibilidade, missão essa que é a “mais premente da época, não apenas porque ela vem a ser 
um meio de tornar o conhecimento melhorado eficaz para a vida, mas também porque desperta 
para a própria melhora do conhecimento” (Schiller, 1995, p. 51, grifo nosso). Se os tempos 
exigem a formação da sensibilidade, reconhece-se que tal processo é também um modo de se 
pôr no mundo e responder a demandas oriundas dele: “É-se tanto cidadão da época quanto 
cidadão do mundo, cidadão do Estado, pai de família” (Schiller, 2009, p. 70). Encontrar um meio 

5 As Cartas a Augustenburg foram reunidas no Brasil pela editora Hedra sob o título de Cultura estética e liberdade, 
com tradução, introdução e notas de Ricardo Barbosa, A passagem cuja referência aqui mencionamos, e que diz 
respeito a referida edição, é da carta de 11 de novembro de 1793. Nela, lemos o seguinte: “A época está esclarecida; e 
com isso quero dizer que os conhecimentos que poderiam retificar nossos conceitos estão efetivamente encontrados 
e expostos. Uma filosofia mais sadia minou os conceitos ilusórios sobre os quais a superstição construiu seu trono 
de sombras — mas por que este trono está em pé ainda agora? Uma moral melhor examinou nossa política, nossa 
legislação, nosso direito público, e descobriu o bárbaro em nossos hábitos, o deficiente em nossas leis, o absurdo em 
nossas conveniências e costumes — por que então somos nada menos que ainda bárbaros?”. 



22Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Luís F. S. Nascimento

de conciliar essas duas ordens ou, como dirá A educação estética do homem, esses impulsos antagônicos, 
os sensíveis e os racionais, a matéria e a forma, passa a ser uma tarefa que pressupõe uma concepção 
total da vida humana, uma missão política no sentido mais nobre dessa prática: o do cosmopolitismo6.

Onde encontrar esse ponto de equilíbrio entre o que, em nós, é forma e matéria, o que é 
meramente conceitual e o que é sensível?  A resposta de Schiller é: pelo gosto, pela estética. Um lugar 
que não constitui uma ordem definida, espaço que não é da jurisdição (para empregar um termo 
kantiano) nem da razão, tampouco da sensibilidade: espaço intermediário em que os contrários se 
tocam. A estética aqui parece guardar muito da indeterminação que Kant vê no juízo de gosto, mas 
agora no lugar de um sujeito, ligada à ideia de um Gemeinsinn formal, temos a sociedade humana. É 
na estética que o homem se apresenta por inteiro, em que matéria e forma (necessidade e liberdade) 
encontram o equilíbrio que o torna completo: nela reconhecemos “uma disposição da mente que 
abarca em si o todo da humanidade” (Schiller, 1995, p. 113). Como não pode ser orientada por 
máximas prescritivas que determinariam uma medida exata entre os contrários, a educação estética 
pressupõe algo como um ideal a ser perseguido constantemente, como se a humanidade se desse por 
reiterados ajustes que vão lhe compondo à medida que o homem (cidadão de certo país, de certa época) 
exerce sua Menschheit. Sem deixar de ser alguém em particular, alguém em especial, o homem pode 
vislumbrar a possibilidade de participar de uma comunidade mais ampla e, nesse sentido, universal. 
Dito de outro modo: para que eu exerça a minha humanidade, tenho de estabelecer os vínculos entre 
mim e esse homem que não se prende a nenhum tempo específico e que, nesse sentido, é atemporal, 
porque se mostra em todos os tempos. O que significa que cabe a nós aprendermos a ser homens, 
que a humanidade exige uma educação, que é algo que se conquista, um exercício permanente de 
conciliação entre o que nos é dado de modo mais imediato e o que nos permite ver que essa imediatez 
é mais uma ocorrência (particularizada) de um processo maior: o da humanidade. O que a beleza 
pode nos ensinar não é, como dissemos, regras determinadas ou leis prescritivas, trata-se, antes, de 
suscitar um cultivo, um processo de refinamento constante,  se pudermos recuperar algo do que 
vimos em Hume. A estética possibilita esse exercício e, assim, pode nos educar ao incitar o jogo (Spiel) 
entre nossas tendências ou impulsos contrários: o caráter formal, que nos torna livres e racionais, e 
o material, ligado à necessidade da natureza e à sensibilidade. “Por não proteger de modo exclusivo 
nenhuma das funções da humanidade, ela favorece todas sem exceção, e se não favorece nenhuma 
isoladamente é por ser a condição de possibilidade de todas” (Schiller, 1995, p. 113), afirma o poeta 
alemão. O objeto belo é a “liberdade no fenômeno, autonomia no fenômeno” (Schiller, 2002, p. 59), espaço, 
para usar o termo empregado acima, em que razão e sensibilidade jogam e se comunicam, momento 
em que essas forças são “conjuntamente ativas” (Schiller, 1995, p. 113):

Todos os outros exercícios dão à mente uma aptidão particular e impõem-lhe, por isso, um 
limite particular; somente a estética o conduz ao ilimitado. Qualquer outro estado em que 
possamos ingressar remete a um anterior e exige, para a sua dissolução, um subsequente; 
somente o estético é um todo em si mesmo, já que reúne em si todas as condições de sua 
origem e persistência. Somente aqui sentimo-nos como que arrancados ao tempo, nossa 
humanidade manifesta-se com pureza e integridade, como se não houvera sofrido ainda 
ruptura alguma pelas forças exteriores (Schiller, 1995, pp. 113-114).

Parece estar nisto o passo que Schiller dá em relação a Kant, continuidade que ele acredita ter-
lhe sido sugerida pela própria obra do filósofo de Königsberg: o gosto não diz respeito unicamente 
a uma natureza racional puramente reflexionante, mas à natureza humana. O poeta alemão, que 
aqui faz as vezes de filósofo, “antropologiza”, se assim podemos dizer, a estética da Terceira Crítica, e 
nesse lugar que era o da pureza (aqui entendida como livre da sensibilidade e dos prazeres sensíveis) 

6 A esse respeito, ver a nota que Ricardo Barbosa acrescenta à sua tradução, na qual a noção de Weltbüger (cidadão do 
mundo) e Zeitbürger (cidadão da época ou do tempo) aparecem ligados ao caráter emancipatório das artes e, em especial, 
ao teatro de Schiller (Schiller, 2009, p. 70, nota 6).



23 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

A Terceira Crítica e o gosto dos britânicos

de um sujeito que julga meramente por julgar, surge o homem com seu caráter dual e mesclado. 
Para evocar uma imagem a que Schiller recorre em suas Cartas a Augustenburg, à luz kantiana 
acrescenta-se agora o calor. Dito nas palavras precisas de Márcio Suzuki em um ensaio chamado O 
filósofo e sua imagem:

A história é imantada pela busca desse ideal, e não pelo ideal de moralidade ascética 
que está no fundamento da filosofia kantiana e fichtinana da história. Noutras 
palavras, Schiller volta a uma concepção pré-crítica do ideal, na qual este é uma 
figuração ao mesmo tempo da virtude e da beleza, da ética e da estética, uma criação 
ao mesmo tempo da sensibilidade, da imaginação e da razão, única força capaz de 
educar e cativar, isto é, de modificar os homens. Seu perfectibilismo, assim como 
o de Adam Smith, não separa o sábio do artista, e nenhum dos dois do homem. 
Leitor não só de Adam Smith, mas também de Shaftesbury e de Ferguson, Schiller vê 
claramente que Kant e Fichte tentam estabelecer uma separação radical daquilo que 
o legado ciceroniano desses autores considerava uma coisa só: a moral “pura” provoca 
uma ruptura entre a conduta perfeita e a conduta imperfeita, entre a observância 
rigorosa à lei e as condições em que se pode obedecer a ela, entre “sabedoria” e 
“prudência”, traçando uma linha divisória intransponível entre o homem moral e 
o homem de gosto, entre o filósofo e o homem em geral (Suzuki, 2015, p. 147, grifo 
nosso).

No lugar do homem puramente racional que, segundo Suzuki, está na base da imagem 
do sábio kantiano e fichtiano, Schiller pretende estabelecer o homem lúdico, aquele que joga7 
e corresponde ao impulso que harmoniza forma e matéria, razão e sensibilidade, liberdade e 
necessidade: um “homem estético” (Suzuki, 2015, p. 149).

À guisa de conclusão e como tentativa de propor uma questão com a qual encerraremos 
o presente texto, é curioso notar que a Terceira Crítica, que estabeleceu uma separação ou 
depuração entre gosto e moral e entre gosto e sensibilidade, tenha dado ensejo a uma leitura, 
quase imediata à sua publicação, que borra essas fronteiras ou limites (Grenzen). O próprio modo 
de exposição de Schiller parece acompanhar essa mudança ao substituir a forma sistemática 
de apresentação pelo gênero epistolar, pleno de imagens sensíveis e poéticas. Se é possível 
reconhecer aqui uma retomada de certos elementos do taste humiano, carregados da força 
persuasiva que a influência de Cícero lhes confere, a referência a Shaftesbury parece ainda mais 
premente. Para o pensador inglês, o homem, com toda a sua complexidade, é o tema, o assunto 
ou questão (subject) primordial da filosofia. Ignorar essa complexidade que faz de cada um de nós 
parte de uma sociedade específica, de certa cultura, país e época, e, ao mesmo tempo, membros 
de uma comunidade que Shaftesbury chama de cósmica, significaria perder a própria filosofia. 
Tendo sido deputado do partido Whig (o partido liberal, oposto ao Tory, conservador), neto 
de um personagem de extrema importância na política britânica da segunda metade do século 
XVII, dedicando suas obras à figura mais eminente do partido Whig de então (Lord Somers), 
Shaftesbury sabe bem do papel político que o tema do homem assume quando feito objeto 
principal de reflexão filosófica. Também ele não está interessado em separar o taste da moral e 
da vida humana. Similar ao que vimos ocorrer em Schiller, o inglês concebe o homem em um 
constante exercício entre o que nele é mais particular (ser inglês, de certa época, com certos 
costumes), e o que nele é geral ou universal (ser membro da humanidade, de uma sociedade 
expandida, algo como uma cosmópolis). Como no poeta alemão, aqui o gosto tem primazia e 
assume papel de destaque na formação do ser humano. A busca pela identidade, pelo self ou 
my-self, se faz nesse processo em que se vincula a realidade imediata do homem à condição de 
um cidadão do mundo. É assim que alguém se forma, fazendo com que suas particularidades 

7 “Pois, para dizer tudo de vez, o homem joga somente quando é homem no pleno sentido da palavra, e somente é 
homem pleno quando joga ” (Schiller, 1995, p. 84). O comentário que Márcio Suzuki faz dessa passagem vale ser citado: 
“A ideia da contemplação estética como ‘livre jogo’ (jogo entre a imaginação e o entendimento; livre, porque não 
sujeito a regras e conceitos) foi apresentada por Kant na Crítica do Juízo. Schiller, como se vê, radicaliza essa ideia, 
entendendo o impulso lúdico como um jogo entre as capacidades racionais e sensíveis do homem, e a ausência de 
regras ou conceitos como uma verdadeira ‘liberdade humana’” (Schiller, 1995, p. 156, nota 56).



24Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Luís F. S. Nascimento

corroborem o seu pertencimento a uma comunidade que é a humana. Termo presente no título de 
sua obra mais relevante, as Características, o caráter do homem está ligado à moral, mas é sobretudo 
uma questão de gosto e crítica. Formar nosso caráter é um processo que não pode prescindir de 
julgamentos e apreciações acerca de nossa conduta e a dos demais. A exemplo do que os grandes 
artistas fazem em relação aos personagens que criam, temos de fazer de nós mesmos uma criação 
que exige prática constante, um contínuo refinar-se que nos propicia a oportunidade de julgar e 
criticar a persona (character, personagem) que devemos assumir em nossas variadas performances no 
palco do mundo, o stage of the world. E se ainda somos bárbaros, como nos dizia Schiller, é porque 
nos falta gosto.

Referências Bibliográficas

GALÉ, P. F. Winckelmann: uma história da arte entre a norma e a forma. Tese de doutorado, Faculdade 
de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2016. https://doi.
org/10.11606/T.8.2016.tde-24112016-124755. Acesso em 20/02/2021.

HUME, D. Essays moral, political and literary. Indianapolis: Liberty Fund, 1985.

HUME, D. Tratado da natureza humana. Tradução de Débora Danowski. São Paulo: Editora da 
Unesp, 2000.

HUME, D. Ensaios morais, políticos e literários. Tradução de Márcio Suzuki e  Pedro Paulo Pimenta. 
São Paulo: Iluminuras, 2008.

KANT, I. Primeira Introdução à Crítica do Juízo. Tradução de Rubens Rodrigues Torres Filho. São 
Paulo: Abril, 1980a.

KANT, I. Da arte e do gênio (Crítica do Juízo §§ 43-54). Tradução de Rubens Rodrigues Torres Filho. 
São Paulo: Abril, 1980b.

KANT, I. Analítica do belo (Crítica do Juízo §§ 1-22). Tradução de Rubens Rodrigues Torres Filho. 
São Paulo: Abril, 1980c.

KANT, I. Kritik der Urteilskraft. Hamburgo: Felix Meiner, 1990.

KANT, I. Crítica da faculdade de julgar. Tradução de Fernando Costa Mattos. Petrópolis: Vozes, 2016.

LEBRUN, G. Kant e o fim da metafísica. Tradução de Carlos Alberto Ribeiro de Moura. São Paulo: 
Martins Fontes, 1993.

NASCIMENTO, L. F. S. Crítica e gosto nos Ensaios de Hume, Revista Filosófica de Coimbra, vol. 23, 
número 45, 2014, p. 59-72. http://dx.doi.org/10.14195/0872-0851_45_3. Acesso em 20/02/2021.

SANTOS, L. R. “Técnica da Natureza”, Reflexões em torno de um tópico kantiano. Studia Kantiana 
9, 2009 p. 118-160. http://www.sociedadekant.org/studiakantiana/index.php/sk/article/view/74. 
Acesso em 20/02/2021.



25 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

A Terceira Crítica e o gosto dos britânicos

SCHILLER, F. A educação estética do homem. Tradução, introdução e notas de Márcio Suzuki. São 
Paulo: Iluminuras, 1995.

SCHILLER, F. Kallias ou sobre a beleza. Tradução e introdução de Ricardo Barbosa. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar, 2002.

SCHILLER, F. Cultura estética e liberdade. Tradução, introdução e notas  de Ricardo Barbosa. São 
Paulo: Hedra, 2009.

SHAFTESBURY. Characteristicks of men, manners, opinions, times. Oxford: Clarendon Press, Vol. 
I e II, 1999.

SUZUKI, M. “O belo como imperativo”. In: SCHILLER, F.  A educação estética do homem. São 
Paulo: Iluminuras, 1995.

SUZUKI, M. O gênio romântico - crítica e história da filosofia em Friedrich Schlegel. São Paulo: 
Iluminuras, 1998.

SUZUKI, M. “O filósofo e sua imagem” In: FONSECA, E.; MATTOS, F. C.; RAMOS, F.C.; 
HULSHOF, M.; DELBONA, V. (Orgs.) Dogmatismo & antidogmatismo: uma homenagem a Maria 
Lúcia Mello e Oliveira Cacciola. Curitiba: Editora da UFPR, 2015.





 Resumo

O objetivo do artigo é investigar, a partir de análise textual, em que medida a teoria 
kantiana da continuidade das formas naturais, no capítulo 80 da terceira Crítica 
– proposta a título de hipótese, mas não de doutrina – tem ou papel no desenvol-
vimento das teorias do desenvolvimento orgânico que culminam com a seleção 
natural de Darwin. Não se trata de reclamar para Kant um lugar de destaque na 
história do pensamento biológico, mas de mostrar as afinidades conceituais que 
ligam certas de suas especulações à ideia de uma morfologia dos seres vivos pautada 
por uma lei natural necessária do seu aprimoramento.
Palavras-chave: Arqueologia; História; Organização; Forma; Biologia.

Abstract

The aim of the article is to inquiry, from a textual analysis, to what extent the 
Kantian theory of the continuity of natural forms – proposed as a hypothesis, 
but not as a doctrine, in the chapter 80 of the third Critique – has a role in the 
development of theories of organic development that culminate with the Darwin’s 
natural selection. It is not a question of claiming for Kant a prominent place in 
the history of biological thought, but only of showing the conceptual affinities 
that link certain of his speculations to the idea of a morphology of living beings as 
guided by a necessary natural law of their improvement.
Key Words: Archeology; History; Organization; Form; Biology.

1 Uma primeira versão deste texto foi concebida para apresentação no colóquio dedicado aos 230 anos da Crítica 
da faculdade de julgar realizado à distância na UFABC ao longo do 2º semestre de 2020. Na ocasião, porém, julguei 
que não se encontrava à altura do evento, e preferi expor um texto complementar, que então se encontrava mais 
bem-acabado, sobre o capítulo 63 do mesmo livro. Este vem agora a lume, em versão que me parece mais madura 
e também mais adequada ao tema do colóquio do que o ensaio que lhe faz par. Mantive aqui o tom coloquial da 
apresentação para a qual o texto foi concebido. Agradeço às leituras de Isabel Fragelli, Monique Hulshof, e Ricardo 
Ribeiro Terra.    

Arqueologia da Natureza (Crítica da faculdade (Crítica da faculdade 
de julgarde julgar, capítulo 80)1

[Archeology of Nature (Critique of Judgment, chapter 80)]

Pedro Paulo Pimenta 
Universidade de São Paulo (São Paulo, Brasil), orcid.org/0000-0002-3249-1700

DOI: 10.5380/sk.v20i1.90910

Studia Kantiana, vol. 20, n. 1 (abr. 2022): 27-38
ISSN eletrônico: 2317-7462



28Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Pedro Paulo Pimenta

Na busca elusiva sobre as relações entre a Crítica da faculdade de julgar e a biologia nascente 
é fácil deixar-se levar por pistas enganosas (ver alguns dos textos presentes em Goy & Watkins, 
2014). Como mostram alguns estudos, a conexão entre filosofia transcendental e ciência positiva 
é, nesse caso, no mínimo problemática (ver, por exemplo, Burnham, 2004 e Mensch, 2013). 
No momento histórico em que Kant escreve, não há “biologia” propriamente dita, o termo 
sequer foi inventado; tampouco existe algo como uma teoria da evolução. E se tivéssemos que 
descrever em poucas linhas a situação da história natural em 1790 e como Kant se posiciona 
em relação a essa ciência, teríamos de começar levando a sério a advertência feita no capítulo 
62, tantas vezes citada, de que “jamais existirá um Newton da folha de relva”. A Crítica da 
faculdade de julgar (doravante CFJ) não é uma propedêutica da história natural; não fundamenta 
essa ciência a priori, restringe criticamente os seus princípios a uma heurística, tolhendo as 
aspirações dogmáticas que tantas vezes a animaram na modernidade.

É o que fica claro a partir da vinculação da teleologia da natureza à reflexão da faculdade 
de julgar: se na física (e, eventualmente, na química) os juízos são sintéticos e a priori, e o 
fundamento da ciência é lógico-transcendental, teríamos de falar, a propósito da história natural, 
num fundamento simplesmente transcendental e parcialmente a priori, visto que a finalidade 
interna (Zweckmässigkeit) atribuída aos seres vivos é um conceito obtido num movimento que 
vai do particular ao universal, que parte da experiência do olhar (do anatomista) e chega a uma 
conceito da razão (humana).

Nesse sentido, o agrupamento de textos em torno do capítulo 65 é central para o argumento 
de Kant na 2ª parte da CFJ, na medida em que lhe permitirá demonstrar, num primeiro 
momento, a legitimidade e mesmo a necessidade do recurso a uma finalidade interna para uso 
heurístico da razão no estudo das formas organizadas naturais, vinculada, por meio de reflexão, à 
ideia de uma técnica da natureza; e, num segundo momento, que a própria noção fisiológica de 
geração se resolve nesse conceito de organismo, na medida em que é concebido como produto 
de uma força (Kraft) à qual Kant, na esteira de Blumenbach, chamará de Bildundgstrieb. Não se 
trata de uma força empiricamente dada, mas, à maneira da gravitação universal de Newton, de 
um princípio pressuposto a partir da análise de seus presumidos efeitos: dada uma forma como 
a orgânica, qual é, do ponto de vista da razão, o princípio a ser suposto como repousando em 
seu fundamento? Não pode ser mecânico, determinante, que é um princípio de agregação dos 
fenômenos, e não de sua sistematização. Mais uma vez, questão de reflexão. Daí a antinomia 
da faculdade de julgar em seu uso teleológico, na qual a força final de formação é oposta à lei 
universal do mecanismo, e sua solução, no “vertiginoso capítulo 77” (a expressão é de Lebrun, 
2016), que mostra que a consideração transcendental do princípio da geração remete ao substrato 
inteligível da natureza como sistema. 

Esse resumo brutalmente simples de um ponto tão complexo permite, mesmo assim, 
entrever algo essencial. Para Kant, não se trata de elaborar algo como uma “filosofia da 
natureza”, mas, antes, de mostrar o papel ativamente sistemático da reflexão teleológica, que, 
debruçada sobre o organismo como forma sistemática, promove com êxito a passagem (Übergang) 
do sensível ao inteligível, para benefício da razão em seu uso prático (cf. Terra, 2003). Isso explica 
porque toda a sequência final do livro, dos capítulos 79 a 91, é uma abertura para a filosofia da 
história, para a doutrina dos postulados da razão prática e suas consequências morais, e não uma 
discussão na qual Kant aponte para as eventuais consequências da CFJ para a história natural 
como ciência (um raro comentário desta passagem encontramos em Philonenko, 2013, pp. 166-
192). No fulcro dessa articulação, o conceito de organismo como forma sistemática desponta 
como símbolo da própria arquitetônica da razão, tal como descrita na doutrina transcendental 
do método da primeira Crítica (ver a respeito Marques, 1987 e Santos, 1989). Em suma, se 
o organismo entra em questão na terceira Crítica, não é porque Kant esteja particularmente 
interessado em história natural, mas porque nunca perde de vista o interesse moral da razão.       

E, no entanto, as coisas não são tão simples. Por mais que Kant tenha escrito na segunda 
parte da CFJ um livro de moral e não de biologia, isso não impedirá que os naturalistas o leiam 



29 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Arqueologia da Natureza (Crítica da faculdade de julgar, capítulo 80). 

e extraiam lições preciosas dele. É o caso, notadamente, de Georges Cuvier (1774-1832), que, 
como mostram estudos recentes (ver Huneman, 2006), apropriou-se da concepção kantiana 
de organismo, seja a partir da leitura direta da terceira Crítica (ele lia alemão), seja a partir de 
indicações de seu amigo e correspondente Blumenbach. Para Cuvier, o conceito de organismo 
como forma sistemática é um signo que aponta em duas direções, de um lado ele simboliza a ideia 
de vida, que é empiricamente inapreensível, de outro remete à imemorial história da sucessão das 
espécies em consequência das “revoluções da superfície do globo” (Thaquet, 2019). Foi sugerido 
por Foucault (2008), a meu ver com pertinência, que a teoria de Cuvier, que toma a Anatomia 
Comparada como base da classificação dos seres vivos, é uma condição de possibilidade para 
a emergência do discurso evolutivo a partir da teoria da seleção natural. Pois, se esta dispensa 
a própria ideia de organismo, submetida pela de modificação com descendência, pressupõe, 
entretanto, a ideia de continuidade entre as formas naturais como princípio a partir do qual é 
possível pensar a sua variação. Haveria, portanto, uma linha de continuidade, bastante tortuosa, 
mas mesmo assim irrecusável, entre a CFJ e o pensamento evolutivo posterior. Examinemos o 
seu traçado.

***

O título do capítulo 80 da CFJ, “Da subordinação necessária do princípio do mecanismo 
ao princípio teleológico na explicação de uma coisa como fim da natureza”, anuncia a resolução 
de um problema que se colocara desde os capítulos 72-74, dedicados, como dissemos, à antinomia 
da faculdade de julgar em seu uso teleológico, que parece introduzir uma contradição entre a 
máxima finalista de compreensão do organismo e o princípio mecanicista de conhecimento 
dos objetos. Contradição aparente, que se desfaz quando se atenta para o fato de que a 
teleologia é um princípio de reflexão, e o mecanismo, de determinação, princípios que a razão 
engenhosamente combina na explicação dessas unidades sistemáticas que são os organismos 
ou seres vivos, totalidades encerradas em si mesmas que parecem introduzir uma exceção na 
aplicação universal das leis do entendimento. Exceção há, realmente, mas não se trata de algo 
como uma fissura ontológica inerente à experiência: a razão compreende a título heurístico o 
organismo em termos teleológicos, explicando assim sua forma peculiar, na qual cada uma das 
partes parece ser feita para a outra, e em conjunto perfazem um mesmo todo. Mas as leis do 
mecanismo continuam a incidir nesses objetos, embora não expliquem sua montagem: eles 
parecem ser fabricados por uma arte, que Kant chama de técnica da natureza, análoga, porém 
não idêntica à arte humana. Esta última, com efeito, fabrica coisas a partir de um plano; aquela 
as gera e as propaga por reprodução, remetendo a razão a uma ideia. Diferença exprimida por 
Kant de maneira lapidar num fragmento do Opus postumum: “A natureza atua (agit). O homem 
faz (facit). O sujeito racional que age com a consciência do fim, realiza (operatur). Uma causa 
inteligente, que não se manifesta para os sentidos, dirige (dirigit)” (OP, AA XXI: 18, p. 645; ver, a 
respeito, Lebrun, 2009). 

No capítulo 77, esse estado de coisas transcendental é justificado pelo que Kant chama 
de “especificidade” do entendimento humano, que é discursivo, tem conceitos, mas tais que 
são desvinculados de intuições (acompanhamos aqui Lebrun, 1992, p. 645 ss.). Estas devem 
ser ligadas a eles a partir de sua forma a priori (o espaço e o tempo), mediante uma operação 
(o esquematismo) que conjuga entre si dois elementos no entanto heterogêneos; vale dizer que 
a relação entre conceito e intuição é sempre contingente. Ora, mas nem todo entendimento 
tem necessariamente de ser assim. Pensemos por um instante num “entendimento = X”, dito 
por Kant, nas Reflexionen, “divino”, no qual conceito e intuição são indissociáveis (cf. Lebrun, 
1992, p. 645). Essa inteligência seria tal, que teria diante de si, num mesmo ato de intuição, o 
conhecimento do mundo como totalidade. Em suma, Deus não precisa de teleologia, somos nós, 
humanos, que recorremos a esse dispositivo para tornar coerentes coisas que, de outra maneira, 
se afigurariam como irrepresentáveis. Ou, de maneira mais trivial, se para nós o princípio do 
engendramento das formas orgânicas como sistemas permanece um mistério – por mais que 
denominemos, seguindo as indicações de Blumenbach, um Bildungstrieb –, para Deus não há 



30Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Pedro Paulo Pimenta

mistério algum: tudo é engendrado mecanicamente, o universo é de uma ponta a outra um 
sistema newtoniano que cumpre à risca a exigência leibniziana de determinação completa da 
experiência. 

Daí o título desconcertante de nosso capítulo 80, pois, paradoxalmente, se o mecanismo 
tem sempre a primazia do ponto de vista do conhecimento, a reflexão termina por submetê-lo 
à teleologia, em uma reviravolta pela qual não apenas o ser vivo desponta como integralmente 
final, mas a própria natureza é pensada como sistema, e logo, como totalidade, segundo a 
máxima finalística. Como que para aumentar o estranhamento, Kant insiste no seguinte: com 
isso, não acrescentamos um mínimo que seja ao nosso conhecimento, apenas damos coerência 
ao uso do entendimento. O leitor da terceira Crítica fica agora sabendo que uma necessidade 
da razão leva os humanos a antepor ao conhecimento objetivo um arranjo no fundo ilusório, 
porém necessário, e, logo, perfeitamente válido. Corretivo aos preconceitos filosóficos herdados 
do racionalismo: diferentemente do que pensara Espinosa, as causas finais não são o mero 
fruto das paixões descontroladas de uma humanidade supersticiosa, mas um princípio subjetivo 
inteiramente coerente com o entendimento mais saudável e mais esclarecido2.

No capítulo 80 tudo isso é retomado com a introdução de uma ideia nova, que, embora 
exposta por Kant com perfeita nitidez, põe na cabeça do leitor algumas questões estranhas. 
Refiro-me em particular ao uso da expressão “arqueologia” das formas naturais. Acompanhemos, 
passo a passo, a exposição deste texto, num exercício escolar, mas que não deixa de vir ao caso, 
por se tratar de um capítulo dos menos comentados dessa seção menos estudada do livro de 
Kant que nos interessa. 

O texto começa lembrando que 

A prerrogativa de sair em busca de um modo de explicação meramente mecânico 
de todos os produtos naturais é, em si, inteiramente ilimitada; mas a faculdade 
de chegar a isso exclusivamente desse modo é, devido à constituição de nosso 
entendimento – na medida em que ele tem de lidar com coisas como fins da 
natureza –, não apenas muito limitada, mas também claramente delimitada: 
segundo um princípio da faculdade de julgar, não se consegue explicar nada 
sobre tais coisas seguindo-se apenas o primeiro procedimento, sendo-nos sempre 
necessário, portanto, subordinar o julgamento de tais produtos também a um 
princípio teleológico (CFJ, 80; KU, AA V: 417).

Abertura estratégica: trata-se de garantir o direito da razão ao recurso à máxima 
teleológica na explicação dos organismos como fins naturais (caps. 64-66), mediante o 
estabelecimento do princípio de que tal introdução só pode se dar quando toda tentativa de 
explicação por meio do princípio do mecanismo se revela insuficiente para dar conta dessa 
classe de objetos. Kant recapitula e reitera, com essas palavras, a suma do conteúdo teórico 
da 2ª parte do livro.

Ocorre que esse limite não é intrínseco às coisas, senão, como fica claro a seguir, ao 
entendimento humano; o que significa que  

É racional, e mesmo meritório, perseguir o mecanismo da natureza, em vista de 
uma explicação dos produtos naturais, tão longe quanto seja possível fazê-lo com 
plausibilidade; e não se deve desistir de tal tentativa porque é em si impossível 
encontrar a finalidade da natureza nesse caminho, mas sim porque é impossível 
para nós, seres humanos, na medida em que seriam requeridos para tal uma 
outra intuição, que não a sensível, e um conhecimento determinado do substrato 
inteligível da natureza, por meio do qual se pudesse oferecer um fundamento 
também ao mecanismo dos fenômenos segundo leis particulares – algo que 
ultrapassa por completo toda a nossa faculdade (CFJ, 80; KU, AA V: 418). 

2 Ver Espinosa (2015, I, 36). Comparando esse texto ao cap. 40 da CFJ, vemos que para Kant não se trata de banir a 
finalidade para os confins da imaginação, mas de integrá-la a uma ciência que identifica por toda parte na natureza 
uma mesma necessidade. 



31 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Arqueologia da Natureza (Crítica da faculdade de julgar, capítulo 80). 

Reencontramos a lição do capítulo 77: o modo de intuição do entendimento humano é 
discursivo, a razão não tem acesso a algo como uma intuição correspondente a um entendimento 
divino como concebido por Leibniz, e só lhe resta pensar esse substrato, sem, no entanto, conhecê-
lo, representando assim um fundamento sobre o qual repousa a natureza enquanto um todo (quer 
dizer, como sistema coerente de totalidades particulares concatenadas entre si, numa espécie de 
interdependência ou de referência recíproca). 

Mas uma coisa é a ideia transcendental desse entendimento, ideia que envia a razão do 
sensível ao suprassensível e pertence, nessa medida, ao domínio da metafísica enquanto ciência 
(apurada pela Crítica); outra é o uso empírico dessa mesma ideia, que, afinal, se põe na investigação 
da natureza e deve ter alguma aplicabilidade ao domínio da história natural. Kant não descuida 
desse ponto. 

Para que o pesquisador da natureza não trabalhe inteiramente em vão, ele tem de sempre 
fundar o julgamento das coisas cujo conceito como fins da natureza está firmemente 
estabelecido (seres organizados) em uma organização originária, a qual, por seu turno, 
emprega aquele mesmo mecanismo para produzir outras formas organizadas, ou 
transformar as suas em novas figuras (que, no entanto, sempre se seguem daquele fim e 

se dão em conformidade com ele) (CFJ, 80; KU AA V: 418). 

O correlato na história natural da ideia transcendental de entendimento intuitivo é a ideia, 
igualmente problemática do ponto de vista do entendimento humano, de uma “organização 
originária” a partir da qual a infinita variedade de formas dadas na natureza se sucederia, cada uma 
delas remetendo, em sua particularidade, a uma espécie, que, por seu turno, remeteria ao gênero, 
e assim por diante até a forma primordial. O diverso é unificado numa representação coerente, a 
variedade é submetida a um princípio transcendental de unidade. A história natural como ciência 
empírica remete à reflexão transcendental da faculdade de julgar em sua referência à razão humana 
como faculdade dos fins.

***

Ponhamos de lado por um instante a Crítica da faculdade de julgar, para ler algumas passagens 
do Apêndice à Dialética Transcendental da primeira Crítica, esse texto tão importante para a nossa 
discussão. O trecho que nos interessa mais de perto começa por recuperar uma “regra escolástica”, 
como Georges Canguilhem se referiu a ela (cf. Foucault, 2008), e que é para Kant especialmente 
preciosa. Ele a enuncia nos seguintes termos:

Que toda a multiplicidade de coisas singulares não exclui a identidade da espécie; que 
as várias espécies têm que ser consideradas apenas como diferentes determinações de 
poucos gêneros, mas estes como determinações de estirpes ainda mais altas; que, pois, 
se tem que procurar uma certa unidade sistemática de todos os conceitos empíricos 
possíveis na medida em que podem ser derivados de conceitos mais altos e mais gerais; 
eis uma regra escolástica ou um princípio lógico sem o qual não ocorreria uso algum da 
razão, pois só podemos concluir do geral ao particular na medida em que forem tomadas 
como fundamento propriedades universais das coisas sob as quais estejam propriedades 

particulares (CRP, B 679-80). 

A partir dessa consideração puramente teórica acerca da possibilidade do uso da razão, e 
sem discutir qual o método de classificação natural mais adequado (se um método de inspiração 
“realista” como o de Lineu ou se um declaradamente “nominalista” como o de Buffon), Kant mostra 
que é possível compreender esses diferentes métodos, e mais, que, embora eles tenham tendências 
contrárias, não deixam de ser complementares. A História Natural, ciência das classificações por 
excelência, é o objeto de seu comentário3. É um texto fascinante, mas eu me limito a observar 
que, para o filósofo, em toda classificação a referência tácita a um princípio último advém de uma 

3 Que o leitor me permita remeter ao meu livro A trama da natureza. São Paulo: Unesp, 2018, cap. 6. 



32Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Pedro Paulo Pimenta

necessidade lógico-transcendental: 

Se entre os fenômenos que se nos oferecem houvesse uma tão grande diversidade 
de conteúdo, isto é, quanto à multiplicidade dos seres existentes, que nem o mais 
agudo entendimento humano pudesse, mediante comparação de um com o outro, 
encontrar a menor semelhança, então não haveria a lei lógica dos gêneros nem 
haveria sequer um conceito de gênero ou qualquer conceito universal, nem mesmo 
um entendimento, que unicamente tem a ver com esses conceitos. Logo, se deve 
ser aplicado à natureza, o princípio lógico dos gêneros pressupõe um princípio 
transcendental. De acordo com um tal princípio, o múltiplo de uma experiência 
possível pressupõe necessariamente a homogeneidade, pois sem esta não seria 
possível conceito empírico algum, nem, por conseguinte, experiência alguma (CRP, 
B 681-82).

Por que Kant chama a esse princípio de classificação um “princípio transcendental”? Não 
é um princípio transcendente, porque ele não se contrapõe a uma imanência, se é transcendental 
é porque na arquitetônica da razão está acima de um princípio lógico e explica a necessidade 
deste: é a condição de possibilidade da coerência do uso do entendimento na sistematização 
da experiência. Observe-se, ainda, que Kant não fala aí em sujeito, porque não se trata de opor 
sujeito e objeto, mas em razão e entendimento: o que está em jogo é a confecção da ideia de 
natureza, não do mundo natural enquanto tal. Essa pressuposição é, no entender de Kant, 
indispensável à Zoologia e à Botânica, mas também à Anatomia Comparada e à Fisiologia, 
ciências em que a comparação entre diferentes indivíduos é condição para a observação de um 
único, decorre da tendência do entendimento à “especificação incessantemente progressiva de 
seus conceitos” e à “progressão rumo a diversidades sempre ainda remanescentes”, em suma, à 
“determinação completa” dos fenômenos da experiência (CRP, B 684). Problema de extração 
leibniziana, portanto, e que implica a remissão a priori da experiência como um todo a uma 
estrutura de determinação que, do ponto de vista da razão, a engendra e a põe onde ela se 
encontra. Então, pouco importa se falaremos com Leibniz em determinação completa ou 
monadologia, ou se falarmos com Kant num princípio dos gêneros a partir do qual são possíveis 
as sínteses que concatenam logicamente as diferenças: em todo caso, as descontinuidades serão 
pensadas sob o signo de um contínuo postulado, que não é dado enquanto tal, mas como que 
forjado pela inteligência do naturalista ou pressuposto por ele irrefletidamente como princípio 
lógico-transcendental, em cada uma de suas operações empíricas, da percepção à organização, 
passando pela análise dos seres vivos. 

O que nos devolve à Crítica da razão pura:   

A razão prepara o campo do entendimento, em primeiro lugar, mediante um 
princípio da homogeneidade do múltiplo sob gêneros superiores, em segundo lugar 
mediante um princípio da variedade do homogêneo sob espécies inferiores, e, para 
completar a unidade sistemática, em terceiro lugar, acrescenta ainda uma lei da 
afinidade de todos os conceitos, que ordena uma passagem contínua de cada espécie 
a toda outra mediante um crescimento gradual da diversidade. Podemos denominá-los 
princípios da homogeneidade, da especificação e da continuidade das formas. O último 
princípio surge da reunião dos dois primeiros depois que se completou a interconexão 
sistemática na ideia, tanto ao ascender a gêneros superiores quanto ao descender a 
espécies inferiores. Com efeito, todas as multiplicidades são reciprocamente afins, 
pois são todas oriundas de um único gênero supremo mediante todos os graus da 

determinação ampliada (CRP, B 685-86). 

A partir da combinação entre as leis de homogeneidade e de especificação do múltiplo, 
o entendimento humano adquire a perspectiva de uma continuidade das formas naturais. 
Isso explica porque, nas pesquisas sobre a natureza, tudo se passa como se cada forma se 
resolvesse em outra, não importa se anterior ou posterior a ela, numa cadeia ascendente, ou 
se simultânea a ela, numa ordem não-hierárquica. O princípio kantiano tem, por certo, uma 
função sistemática e resolve-se no interior de uma filosofia com um programa determinado; mas 
é sistemático também em sentido mais amplo, na medida em que, por estar enraizado no solo 
do transcendental, fornece as bases de um programa geral de pesquisa que não se restringe ao 



33 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Arqueologia da Natureza (Crítica da faculdade de julgar, capítulo 80). 

criticismo e depois será desenvolvido nas mais diferentes direções.     

***

Na Crítica da faculdade de julgar, Kant dá um passo adiante na via dessa especulação, 
caminhando em direção à hipótese de que as formas, além de serem estruturas específicas que 
variam o homogêneo, têm, para a razão humana, uma história, ou seja, podem e devem ser pensadas 
como variedades de uma forma primordial, de um arquétipo geral cujos elementos, combinando-
se entre si de mil maneiras, produziriam toda a variedade das formas naturais. O que nos envia à 
passagem mais importante do capítulo 80: 

É louvável percorrer a grande criação de naturezas organizadas por meio da anatomia 
comparada para ver ser não se encontra aí, segundo o princípio da geração, algo similar a 
um sistema, sem que, para tanto, seja preciso permanecer no mero princípio do julgamento 
(que não fornece nenhum esclarecimento para a compreensão da geração de tais naturezas) 
e desistir sem mais de toda e qualquer pretensão a um discernimento da natureza nesse 
domínio. A concordância de tantas espécies animais com um certo esquema comum, que 
parece estar na base não apenas de seu esqueleto, mas também na disposição das demais 
partes – em que uma simplicidade admirável de plano pôde, pelo encurtamento de uma 
e o alongamento de outra, pela evolução de uma e a involução de outra, produzir uma tão 
grande diversidade de espécies –, faz surgir na mente um raio de esperança, ainda que fraco, 
de que se poderia chegar aqui a algum resultado com o princípio do mecanismo – sem o 
qual sequer poderia haver uma ciência da natureza. Essa analogia das formas, na medida em 
que, malgrado toda a sua diversidade, parecem ser geradas segundo um arquétipo comum 
originário, reforça a suspeita de um parentesco efetivo na geração a partir de uma matriz 
comum originária, pela aproximação, em graus, entre uma espécie e outra – daquela em que 
o princípio dos fins parece estar mais comprovado, o ser humano, até o pólipo, e deste até 
os musgos e líquens, chegando finalmente até o grau mais inferior que podemos observar na 
natureza, a matéria crua, sendo que é desta e de suas forças que parece brotar segundo leis 
mecânicas (como as que parecem operar nas cristalizações) toda técnica da natureza – a qual 
nos parece tão incompreensível nos seres organizados que nos sentimos forçados a acreditar 
em outro princípio, para assim explicá-la (CFJ, 80; KU, AA V: 418-19).

À primeira vista, o texto é suficientemente claro. A ideia de um sistema das formas orgânicas 
a partir de um “arquétipo comum originário” não haverá de parecer descabida para o entendimento 
humano, que se detém nas leis de especificação dos particulares da experiência, e constata, desta 
vez com o auxílio do juízo reflexionante, a continuidade de formas a que o Apêndice da Dialética 
transcendental se referia a propósito de uma taxonomia sistemática, com a diferença – importante 
– de que agora a continuidade formal é pensada num processo de derivação temporal. Com isso, 
Kant chega ao princípio heurístico da Anatomia Comparada como disciplina da história natural 
capaz de fundamentar, de modo suficientemente exaustivo, aquela mesma Taxonomia – que, não 
custa lembrar, fornecera a um Lineu, por exemplo, o motivo de uma ordenação transcendente da 
experiência natural, que, agora sabemos, está ancorada, como ordem, na faculdade da razão humana. 

Antes que a expressão “arquétipo originário” venha causar estranheza, é bom lembrar, 1) 
que se trata de um equivalente metodológico, para uso do naturalista, da ideia transcendental de 
entendimento arquétipo (intuitivo), de uso metafísico, concepção que 2) não chega a ser original, 
tendo sido formulada, para dar conta do mesmo mecanismo da geração que inquieta Kant, por 
Maupertuis na Vênus Física (1745), e retomada, como variações, por Diderot nos Pensamentos sobre 
a interpretação da natureza (1753), por Buffon nos artigos “Asno” e “Cavalo” (História Natural, vol. 
IV, 1753), e, finalmente, por Herder, na Ideias para uma filosofia da história da humanidade (vol. I, 
1784), que dá a ela, para além do uso metodológico, uma acepção metafísica (que Kant considera 
indevida). 

	 Mas a passagem do capítulo 80 que acabamos de citar imprime a essa ideia de “arquétipo 
originário” um sentido inusitado, quando Kant afirma que a “matriz comum originária” permitiria 



34Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Pedro Paulo Pimenta

(eu cito novamente) “a aproximação, em graus, entre uma espécie e outra – daquela em que 
o princípio dos fins parece estar mais comprovado, o ser humano, até o pólipo, e deste até 
os musgos e líquens, chegando até o grau mais inferior que podemos observar na natureza, 
a matéria crua, sendo que é desta e de suas forças que parece brotar segundo leis mecânicas 
(como as que parecem operar nas cristalizações) toda técnica da natureza – a qual nos parece tão 
incompreensível nos seres organizados que nos sentimos forçados a acreditar em outro princípio, 
para assim explicá-la”. O que isso significa? Leiamos o parágrafo seguinte:     

O arqueólogo da natureza tem toda a liberdade de fazer surgir dos vestígios 
remanescentes de suas antigas revoluções, segundo o mecanismo natural que lhe é 
conhecido ou imaginado, essa grande família de criaturas (pois é assim que devemos 
representá-las, se o referido parentesco que a todas conecta integralmente deve 
ter algum fundamento). [De passagem: a representação dá o fundamento da ideia 
heurística: representá-la corretamente é torná-la pertinente, ou justificá-la em sentido 
transcendental]. Ele pode fazer brotar do solo materno da terra, que havia acabado 
de sair de seu estado caótico inicial, criaturas cuja forma é pouco conforme a fins, 
e destas fazer brotar outras que teriam se formado de maneira mais adequada a seu 
lugar de criação e a suas relações recíprocas; até que essa mãe geradora, endurecida 
e ossificada, tenha limitado suas crias a determinadas espécies, não expostas a uma 
degeneração ulterior, e a diversidade tenha se mantido tal como era ao final da 
operação dessa fértil força formadora. – Para isso, no entanto, ele tem de atribuir a 
essa mãe universal uma organização que seja conforme a fins em vista de todas essas 
criaturas, já que, do contrário, a forma final dos produtos dos reinos animal e vegetal 
não poderia ser pensada no que diz respeito à sua possibilidade (CFJ, 80; KU, AA 
V: 419).        

Kant puxa então uma nota, na qual declara que “uma hipótese desse tipo pode ser 
denominada uma aventura arriscada da razão”, o que dá ao leitor certo conforto, pois, de 
fato, não parece seguro afirmar, nem mesmo a título heurístico, que o processo de geração das 
formas naturais seria, aos olhos de nosso entendimento, mecânico, embora orientado por um 
princípio intencional – não é algo que a experiência ateste, ele aduz, de tal modo que, se com 
esse esboço de ideia para uso do naturalista (e apenas dos “mais perspicazes”) postula-se uma 
doutrina da generatio univoca, esta permanece como generatio homonyma, tendo em vista que, para 
ser heteronyma, isto é, para que desse a compreender como o universal engendra o particular em 
sua diferença específica, seria necessário ter exemplos concretos da “transformação gradativa de 
animais aquáticos em animais de pântano, e destes, após algumas gerações, em animais terrestres” 
(CFJ, 80; KU, AA V: 419, nota). Dificuldade à qual se poderia acrescentar a consideração de que 
tampouco há exemplos de engendramento do vegetal e do animal a partir do mineral, como, 
entretanto, parece necessário na hipótese do “arquétipo originário” ou “matriz comum” – a partir 
da qual as formas derivariam por graus de intencionalidade, as formas minerais perfeitamente 
mecânicas, as primeiras formas vegetais ou animais ainda imperfeitamente intencionais (e 
logo, expostas à destruição, por não estarem adaptadas ao seu meio), até o grau máximo de 
intencionalidade, dado na razão em sua configuração especificamente humana, incluindo, 
evidentemente, a predisposição moral da espécie. 

Temos agora condições de medir o alcance dessas considerações para uma história natural 
do ponto de vista transcendental. Kant observa à risca, no capítulo 80 da CFJ, a injunção feita 
no escrito de 1775 Das diferenças entre as raças humanas segundo a qual de uma “descrição da 
natureza” (Naturbeschreibung), que é uma ciência do entendimento, não se passa sem mais a uma 
“história da natureza” (Naturgeschichte), que seria uma ciência da razão (B 141; VvRM, AA II: 
434, nota). De fato, a arqueologia das formas naturais a partir da ideia de um arquétipo comum 
a elas suplanta a necessidade de uma história enquanto tal, pois não se trata tanto dos fatos tais 
como eles são em si mesmos quanto dos fatos tais como o são para nós. Citemos a propósito 
uma conhecida passagem dos Progressos da metafísica, na qual Kant aplica à história da razão o 
modelo arqueológico da CFJ:   

Uma história filosófica da filosofia é em si mesma possível, não histórica ou 
empiricamente, mas racionalmente, isto é, a priori. Embora estabeleça fatos da razão, 



35 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Arqueologia da Natureza (Crítica da faculdade de julgar, capítulo 80). 

não os vai buscar à narrativa histórica, mas extrai-os da natureza da razão humana, como 
arqueologia filosófica. O que permitiu aos pensadores sofismar sobre a origem, o fim 
e o termo das coisas no mundo. Qual o seu ponto de partida: o que há de desígnio no 
mundo? Apenas a cadeia das causas e efeitos ou o próprio fim da humanidade? (FM/

LoseBlätter, AA XX: 341)      

A história natural também tem os seus sofistas, e para lidar com eles é preciso corrigir o uso 
de sua razão. Feito isso, os fatos serão vistos na perspectiva mais adequada, que não é propriamente 
histórica, mas arqueológica, porque vê no empírico uma contingência em relação à necessidade 
transcendental. Tal é o desfecho último da história natural como ciência: integrar-se à razão humana 
às voltas com o necessário e difícil exercício de determinação (direta ou por meio de reflexão) das 
contingências empíricas.   

Mas não deixemos ainda o capítulo 80. Parece notável, no trecho que citamos, a afirmação 
de que “toda técnica da natureza” parece “brotar nos minerais segundo leis mecânicas”, isto é, 
parece fazê-lo aos nossos olhos. É claro que Kant não está dizendo que é o que ocorre na experiência; 
e certamente ele se recusaria a incorporar essa máxima heurística de interpretação conjectural dos 
fenômenos ao corpo de uma ciência da natureza digna desse nome. Sua arqueologia transcendental, 
ele deixa claro, não é uma ciência, é uma especulação permitida ao naturalista, desde que respeitados 
certos limites. Ela vem ocupar o lugar, diríamos, daquela especulação equivocada que levara o 
naturalista a ver nas coisas qualidades que só pertencem à sua razão, e, ato contínuo, a passar delas 
à prova de um sentido do mundo inscrito na experiência pelo sábio arquiteto. 

A heurística que assim se desenha no horizonte da história natural também abre uma 
perspectiva especulativa, ou melhor, uma dupla perspectiva, que Kant não desenvolve, mas que, 
ele sabe bem, está contida no modelo proposto no capítulo 80. Pois, à luz dos desenvolvimentos 
posteriores da filosofia transcendental, por um lado, e da própria história natural, por outro, o que 
temos aí é nada menos que um programa que pode levar o pesquisador da natureza ou ao Idealismo 
ou ao Materialismo. É um ponto delicado, pois, como sabemos, a filosofia transcendental implica 
tanto uma refutação do Idealismo quanto uma recusa do Materialismo.   

Para desenvolvê-lo, pode ser interessante recorrer ao capítulo 58 da mesma CFJ, que promove 
a concatenação entre as duas partes do livro, ou entre o juízo estético e o juízo teleológico4. O que 
diz Kant nesse texto? Entre outras coisas, que a natureza não faz formas belas para sentirmos prazer 
na sua contemplação. As leis do mecanismo parecem suficientes, senão para explicar, ao menos para 
presumir que a beleza das formas vegetais e animais (são os reinos mencionados por Kant) é produto 
de uma contingência na relação entre nosso sentimento de prazer e desprazer e a forma dada dos 
seres organizados. Essa contingência é suficiente para que desistamos de toda tentativa de querer 
encontrar uma ordem natural (e um plano desta) nas coisas mesmas, porque se trata aí da relação 
entre “espectador” e “cena”, se me permitem uma alusão teatral. Ora, e qual o melhor indício de 
que a forma orgânica é contingente? Precisamente este: que o elemento “artístico” que atribuímos 
a ela se encontre no princípio mesmo da cristalização dos líquidos, que, segundo Kant, repousa 
no fundamento daquela mesma mineralização que no capítulo 80 será o índice primeiro de uma 
atividade técnica não-intencional da natureza. Essa técnica se configura como “livre formação da 
natureza”, processo pelo qual “a partir de uma fluidez em repouso, pela volatilização ou separação 
de uma parte dela (por vezes somente a matéria calórica), o resto assume, ao solidificar-se, uma 
determinada forma ou tecido” (CFJ, 58; KU, AA V: 348). É o suficiente para que, feitos alguns 
detalhamentos, o filósofo estabeleça como “perfeitamente possível pensar que a beleza das flores, 
das plumas dos pássaros, das conchas seja, pela forma ou pela cor, atribuída à natureza e à sua 

4 Ver Lebrun (2009, p. 238): “tant qu’on se contente, en effet, de supposer au principe de la possibilite de l’objet (comme 
dans l’exemple du cristalin) un concept qui orienterait les causes méchaniques, on ne fait qu’entériner l’impossibilité 
d’une explication par le mécanisme natural; on se contente de penser la nature comme ‘technique de par son propre 
pouvoir’ (CFJ, cap. 61)”.   



36Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Pedro Paulo Pimenta

faculdade de, em liberdade, produzir formas, mesmo esteticamente conforme a fins, segundo leis 
químicas”, assim como, por exemplo, em “certas misturas de gases” (CFJ, 58; KU, AA V: 349). 
No livre jogo das faculdades do espírito humano (ou do ânimo: Gemut; ver Guillermit, 1986, pp. 
78-84), a técnica da natureza se encontra no mineral, no vegetal, no animal e em tudo o mais 
que exista em meio a eles. Desse gênero de organização são ainda os ditos “jogos da natureza”, 
desenhos vistos em rochas e pedras que parecem traçados intencionalmente e que nos propiciam 
um prazer em sua contemplação; manchas surgidas na pele das pessoas com formas sugestivas, 
e que depois desaparecem; nuvens que variam de forma ao sabor dos ventos. Essas declarações, 
que Kant não quer “provar” objetivamente, apontam para um mesmo foco: a ideia, tão valiosa 
para a razão humana (que a forjou), de natureza como domínio da continuidade das formas. 

***

Ao que tudo indica, portanto, a esboçada “arqueologia da natureza”, se um dia tivesse 
lugar, poderia ser uma poética do natural, uma ciência de tipo especial pautada por um ideal 
poético. Esse programa de investigação é desenvolvido por Goethe, que, em seus escritos de 
história natural, procede tal como recomenda Kant e ignora as fronteiras entre o animal, o vegetal 
e as demais formações naturais, tratando-as todas a título de morfologia, numa investigação em 
que o transcendental é como que desvendado no âmago do empírico (ver Molder, 1995 e Galé, 
2020). Um programa muito diferente é traçado por Schopenhauer, esse profundo conhecedor da 
fisiologia e que, na esteira da anatomia de Cuvier, valoriza as diferenças dentro dos reinos bem 
como as descontinuidades entre eles, com destaque para o hiato que separa o mineral do vegetal 
e assinala o ponto em que a vontade deixa de se manifestar na natureza – um vitalismo radical, 
fundado na sugestão de Kant de que a ideia de vida pode ser identificada à ideia de vontade 
(ver Cacciola, 1994, cap. 2). São duas metafísicas da natureza que contornam, cada uma à sua 
maneira, o interdito de Kant relativamente à integração da história natural no quadro de uma 
ciência a priori com fundamento lógico-transcendental: a CFJ não faz doutrina. E, no entanto, 
essa restrição tem uma contraparte importante. Se Kant se preocupa, no capítulo 80 como no 
Apêndice da primeira Crítica, em legitimar a priori a ideia de que tudo na natureza é contínuo, 
ou de que ela “não dá saltos” (insiste Darwin na Origem das espécies), é por estar ciente de que 
na investigação empírica das formas naturais tudo desponta como diferença, ou seja, as marcas 
diferenciais se encontram por toda parte. Essa saliência do peculiar tende à particularização e 
ao descontínuo, exigindo a postulação, de nossa parte, de um princípio de continuidade formal 
para que a experiência possa ser representada, em ideia, como sistema: é a condição sine qua 
non para o uso coerente do entendimento sadio e esclarecido. Ao caráter lógico que a CRP 
atribui aos sistemas taxonômicos, desvinculando-os de seu pretenso lastro ontológico, a CFJ vem 
acrescentar a ideia de derivação das formas particulares a partir de formas específicas, e destas a 
partir de uma forma geral, remetendo assim a taxonomia à anatomia comparada. É uma maneira 
discreta, porém efetiva, de pôr de lado a velha ideia – sustentada na Alemanha por Leibniz e 
pelos seus – de disposição hierárquica das formas (a “grande cadeia do ser”), ideia que, aplicada à 
história natural por Bonnet, dá respaldo a uma teologia da natureza. Para Kant, privar a história 
natural do direito de ser uma ciência plena é um preço a pagar, talvez não tão alto, para que a 
metafísica não mais venha a se imiscuir nas relações entre a razão e a experiência. Tal é, se não 
me engano, a principal condição teórico-conceitual para o advento de uma nova modalidade de 
discurso – “transformista”, “evolutivo”, radicalmente não-teleológico – que encontrará na teoria 
da seleção natural com descendência sua versão mais acabada e mais abrangente.   



37 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Arqueologia da Natureza (Crítica da faculdade de julgar, capítulo 80). 

Referências Bibliográficas

BURNHAM, D. Kant’s Philosophies of Judgement. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2004.

CACCIOLA, M. L. Schopenhauer e a questão do dogmatismo. São Paulo: Edusp, 1994.

ESPINOSA, B. Ética. Trad. coletiva. São Paulo: Edusp, 2015. 

FOUCAULT, M. ‘Posição de Cuvier na história da biologia’. In: Ditos e escritos vol. II, trad. Elisa 
Monteiro. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2008. 

GALÉ, P. F. Goethe. O olhar e o mundo das formas. Lisboa/São Paulo: Edições 70, 2020.

GOY, I.; WATKINS, E. (Orgs.). Kant’s Theory of Biology. Berlin: Walter de Gruyter, 2014.

GUILLERMIT, L. L’Élucidation critique du jugement de goût selon Kant. Paris: Éditions du CNRS, 
1986.

HUNEMAN, P. ‘Naturalising purpose. From comparative anatomy to the “adveture of reason”’, 
Studies on the History and Philosophy of Biology and Biomedical Sciences, 37(4), 2006. 

KANT, I. Gesammelte Schriften. Ed. da Deutschen Akademie der Wissenschaften, anteriormente 
Königlichen Preussischen Akademie der  Wissenschaften, 29 vols. Berlin: De Gruyter, 1902-.

KANT, I. Crítica da razão pura. Trad. Valerio Rohden e Udo Moosburguer. 2. ed. São Paulo: Editora 
Abril, 1978 [Coleção Os Pensadores].

KANT, I. ‘Diferenças entre as raças humanas’. In: Opuscules sur l’histoire. Trad. S. Piobetta. Paris: 
GF/Poche, 1994.  

KANT, I. Os progressos da metafísica. Trad. de Artur Morão. Lisboa, Edições 70, 1995.

KANT, I. Crítica da faculdade de julgar. Trad. de Fernando Costa Mattos. Petrópolis: Vozes, 2016.  

LEBRUN, G. ‘Objet d’art et objet de l’art’. In: Kant sans kantisme. Paris: Fayard, 2009.

LEBRUN, G. Kant e o fim da metafísica. Trad. de Carlos Alberto de Moura. São Paulo: Martins 
Fontes, 1992.

LEBRUN, G. O subsolo da Crítica, Discurso 46(2), 2016. 

MARQUES, A. Organismo e sistema em Kant. Lisboa: Presença Editorial, 1987

MENSCH, J. Kant’s Organicism. Chicago: University of Chicago Press, 2013.

MOLDER, M. F. O pensamento morfológico de Goethe. Lisboa: Imprensa Nacional: Casa da Moeda, 
1995.



38Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Pedro Paulo Pimenta

PHILONENKO, A. Commentaire à la Critique de la faculté de juger. Paris: Vrin, 2013.

PIMENTA, P. P. G. A trama da natureza. São Paulo: Unesp, 2018.

PIMENTA, P. P. G. ‘O direito do senhor (Crítica do Juízo, 63)’. In: Studia Kantiana, v. 19, n. 1, pp. 
09-29, 2021.

SANTOS, L. R. Metáforas da razão, ou economia poética do pensar kantiano. Lisboa: FLUL, 1989. 

TERRA, R. R. Passagens. Estudos sobre a filosofia da história de Kant. Rio de Janeiro: UFRJ, 2003.

THAQUET, P. Georges Cuvier, Anatomie d’un naturaliste. Paris: Odile Jacob, 2019.



Com a excitação de todo ser humano,

Eu quis prender as formas fugidias

Desse teu vulto feito de ilusão.

(Raul Bopp, Quimera)

Resumo

O texto busca apresentar a peculiar recepção de Heinrich von Kleist em relação à filosofia 
crítica. Cheia de desvios e intensificações, a apropriação de Kleist em relação à revolução 
copernicana empreendida por Kant, é das mais contundentes e terríveis demonstrações 
do espírito de sua época. Com Kleist a filosofia de Kant ganhou contornos dos mais 
singulares, marcando o lugar extraordinário do autor de Michael Kohlhaas em relação aos 
seus contemporâneos românticos.
Palavras-Chave: Kleist; Kant; Romantismo; Pós-kantismo; Filosofia Crítica.       

Abstract

The text aims to indicate the peculiar reception of Kany’s philosophy undertaken by 
Heinrich von Kleist. Full of deviations and intensifications, Kleist’s impressions of the 
Copernican revolution as understood by Kant is forceful and tragically aware of the spirit 
of his time. With Kleist, Kant’s philosophy is branded with the most singular contours, 
marking the extraordinary place of the author of Michael Kohlhaas in his peculiar rela-
tion to Romanticism.
Keywords: Kleist; Kant; Romanticism; Post-Kantianism; Critical Philosophy.

Heinrich von Kleist ou a filosofia crítica à 
contraluz

[Heinrich von Kleist:  Kantian philosophy against the light]

Pedro Fernandes Galé
Universidade Federal de São Carlos (São Carlos, Brasil), orcid.org/0000-0002-7799-4686

DOI: 10.5380/sk.v20i1.90912

Studia Kantiana, vol. 20, n. 1 (abr. 2022): 39-50
ISSN eletrônico: 2317-7462



40Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Pedro Fernandes Galé 

Podemos pensar que um dos mais célebres dentre os diversos desdobramentos da filosofia 
crítica de Kant tenha sido o romantismo. Refletir sobre a vinculação desse movimento do 
pensamento alemão com a revolução copernicana empreendida pelo filósofo de Königsberg 
é uma tarefa que apresenta diversos caminhos possíveis. Há sempre grande dificuldade para 
que se apresente uma definição encerrada acerca do que seria então o romantismo, como nos 
atestam as palavras de uma carta de Friedrich Schlegel a seu irmão: “Terei muita dificuldade em 
te enviar minha explicação da palavra romântico, pois ela tem 125 folhas impressas” (apud Le 
Blanc; Margantin; Schefer, 2003, p. 10). Tornar-se claro acerca do que se entende por romântico 
ou romantismo impõe certas dificuldades. A retomada da querela dos antigos e modernos, também 
não parece ajudar na definição de nosso objeto. Goethe, em conversa com Eckermann de 1829 
tentou lançar luz ao assunto: 

— Ocorreu-me uma nova expressão — disse Goethe — que caracteriza bem essa relação. 
Ao clássico eu defino como sadio, ao romântico como doente. E, assim, Os nibelungos 
são clássicos como Homero, pois ambos são sadios e vigorosos. A maior parte da 
literatura recente não é romântica por ser nova, mas por ser fraca, enfermiça, doente, 
e a literatura antiga não é clássica por ser antiga, e sim por ser forte, fresca, alegre 
e sadia. Se diferenciarmos entre clássico e romântico segundo tais qualidades, logo 

teremos clareza sobre o assunto (Eckermann, 2016, p. 324).

Esse diagnóstico não pode nos convencer de modo pleno, pois, além de se tratar de uma 
conversa de um claro opositor à corrente romântica e tudo que a envolvia, um ano depois, 
também em conversa, Goethe não deixou de assumir sua modernidade a contragosto: 

O conceito de poesia clássica e romântica, que atualmente causa tanta polêmica 
e discórdia – prosseguiu Goethe – partiu originalmente de mim e Schiller. Em 
poesia, eu seguia a máxima do procedimento objetivo e não reconhecia a validade 
de nenhum outro. Schiller, porém, que trabalhava de modo inteiramente subjetivo, 
considerava que esse era o procedimento correto (…). Ele me provou que eu mesmo, 
contra minha vontade, era romântico, e que minha Efigênia, graças ao predomínio 
do sentimento, não era tão clássica e de acordo com os modelos antigos quanto se 
poderia pensar. Os Schlegel adotaram a ideia e a desenvolveram, de modo que agora 
ela se disseminou pelo mundo todo (Eckermann, 2016, p. 392).

Aceitar a visão de Goethe acerca da questão e alinhar o romantismo aos termos “fraco, 
enfermiço, doente”, ou à subjetividade como elemento e procedimento poético é um movimento 
que não é isento de riscos, como sempre que se busca entender alguma coisa à contraluz. Cabe 
aqui seguir a própria recomendação do autor de Fausto em seus trabalhos morfológicos e tentar 
compreender esse desdobramento ou desvio dos românticos em relação à filosofia crítica. Em sua 
Metamorfose das plantas, o poeta utiliza de uma série de casos extraordinários para compreender 
o desenvolvimento corriqueiro das plantas mais usuais, em suas palavras, não seria possível que 
percebêssemos certos movimentos “se não conseguíssemos surpreender a natureza em casos 
extraordinários.” (Goethe, 1993, p. 36).

Esse foi o caminho que aqui escolhemos. Para pensar o romantismo e sua relação com 
a filosofia de Kant apelamos a um caso que, longe de ser corriqueiro, é extraordinário e de 
difícil caracterização: o poeta e escritor Heinrich von Kleist. Aquele que para Maria Filomena 
Molder foge a todas as categorizações fixas: “Nem clássico, nem romântico, Kleist é, na verdade, 
o primeiro moderno entre os poetas alemães” (Molder in Kleist, 2013, p. 6). O constrangimento 
diante desse autor é tal que os organizadores de uma exaustiva antologia do romantismo alemão, 
La forme poétique du monde, não deixam de manifestar certo desconforto: “Kleist é um daqueles 
autores fronteiriços que metem em embaraço toda antologia” (Le Blanc; Margantin; Schefer, 
2003, p. 248). Em outra coletânea francesa, a dedicada ao romantismo alemão da Biblioteca 
da Pléiade, o organizador, Maxime Alexandre, nos alerta: “Tencionado para a crise patológica, 
Kleist é romântico por sua insatisfação diante do real” (Alexandre, 1963, p. 1099). O autor de 
Michael Kohlhaas parece ser uma espécie de caso extraordinário que nos permitiria ver de modo 
intensificado algumas das passagens desse momento do pensamento alemão. 



41 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Heinrich von Kleist ou a filosofia crítica à contraluz

No campo das célebres distinções estéticas do pensamento alemão dos séculos XVIII e 
XIX, aquelas entre antigos e modernos, clássicos e românticos, unidade e cisão, objetividade 
e subjetividade, será em Kleist que vamos vê-las recolocadas de modo a que “que não 
conhe[çam] síntese que as superem (…); polaridades, cuja pertença recíproca não pode ser 
erradicada, engendra[ndo] auto-expressividades diferenciadas” (Molder, 2017, p. 41). Nesse 
caminho em busca de um engendramento, podemos dizer que esse “solitário em meio ao 
seu próprio círculo” (Kohlschmidt, 1967, p. 347), diante dessas oposições ou polaridades, fez 
não menos que intensificar os campos opostos em nome de uma expressividade aguda que 
lhe era peculiar. A intensificação tanto da subjetividade quanto da objetividade foi marca das 
obras deste escritor extraordinário. É notório o fato de que em sua juventude Kleist seguisse 
de bom grado certo otimismo ilustrado, embora já entremeado com aspectos do pensamento 
caros ao final do século XVIII e início do XIX. Algumas passagens de seu ensaio de juventude 
intitulado “Ensaio sobre como encontrar o caminho seguro da felicidade e, mesmo sob os 
maiores tormentos da vida, dela desfrutar” (provavelmente redigido em 1799) nos apresentam 
de modo muito claro essa etapa do pensamento do poeta. No breve ensaio o jovem autor, aos 
22 anos, escreve: 

Se, no que respeita à formação dos nossos juízos, no que toca à progressiva ascensão 
de nossa perspicácia por intermédio de experiências e de estudos de toda sorte, 
formos capazes de com o tempo entrelaçar inabalável e indissoluvelmente no nosso 
coração os princípios da generosidade, da equidade, do amor pelo próximo, da 
constância, da modéstia, da tolerância, da moderação, da sobriedade, etc., nestas 
circunstâncias, posso afirmar que nunca seremos infelizes (Kleist, 2009, p. 41). 

Nesse texto, os ideais iluministas, bem como algumas de suas tópicas mais caras, indicam 
a fé na unidade entre mundo interno e externo. A busca por uma expressividade que, mesmo 
diante das tormentas do pós-revolução francesa, o tencionava para dentro de si, fazia com que 
a felicidade se colocasse em consonância com o espírito, elaborando, diante da emanação feliz 
a partir do interior, uma condição que se apresenta do seguinte modo: “Ora, se a regra da 
felicidade encontra fundamento tão pouco seguro nas coisas exteriores, onde haverá ela então 
de se fundar com segurança e de maneira imutável? Creio, meu amigo, que será naquele único 
território onde dela se desfruta ou dela se é privado, ou seja, na nossa interioridade” (Kleist, 
2009, p. 36).

Essa felicidade abordada a partir do interior não se trataria de mera ingenuidade 
otimista transferida ao interior, mas da tentativa de se estabelecer, a partir de dentro de si, 
uma espécie de equilíbrio frente ao turbilhão da vida. Sua tentativa de nomear a felicidade 
como “fruições plenas e efusivas que – para dizer com um único traço característico – residem 
no deleitado intuir da beleza moral do nosso próprio ser” (Kleist, 2009, p. 41), não escapa à 
crítica de seu interlocutor ideal, “Já sei, o meu amigo acha que esta maneira de pensar é um 
expediente artificial, embora eficaz, que serve para afastar com recursos da filosofia as nuvens 
sombrias do destino e, no meio da tempestade e dos trovões, produzir os raios do sol” (Kleist, 
2009, p. 41).

Essa possibilidade de uma filosofia, digamos, solar, que a partir do interior possuiria 
vigor estável “em todos os condicionalismos da vida” (Kleist, 2009, p 42) segue um caminho 
onde o jovem segundo-tenente que deixara o serviço militar, a partir de um mergulho nas 
vias, aparentemente claras, do espírito, se pretenda imune aos acontecimentos não apenas 
de seu tempo, mas dos acontecimentos de qualquer tempo, pois sua intensa fé o faz crer que 
mesmo sob quaisquer condições exteriores, “a humanidade é regida por uma lei que faz com 
que em todos os tempos ela permaneça idêntica a si própria, por mais que os povos possam 
mudar de aparência e forma.” (Kleist, 2009, p. 57). Pela via do interior e dessa lei da felicidade 
intuída no íntimo do ser humano, traços de humanidade iluminam o caminho, a partir de 
uma interioridade equilibrada, que se vê inabalável diante de qualquer contingência infeliz.

É claro que esse otimismo não vai ser dos mais duradouros. Kleist, cuja interioridade 



42Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Pedro Fernandes Galé 

servia de amparo a qualquer circunstância, não vai poder furtar-se de ser filho de sua época. As 
vias do espírito se tornarão sombrias e desamparadas; a história não deixará de fazer suas vítimas. 
Esse otimismo juvenil, vinculado a uma visão atemporal do aspecto interior partilhado por toda 
humanidade, vai ruir diante da própria intensificação da relação entre mundo objetivo e subjetivo. 
É como homem de seu tempo que Kleist vai tornar-se suspeitoso do mecanismo interior como 
amparo diante de um mundo cujos movimentos nos afetam. Kleist não pode ser surdo aos barulhos 
de sua época,  algo que Goethe descreveu tão bem em um texto dedicado a Winckelmann:

Dado que pairam sobre nós os acontecimentos da era moderna, uma observação que 
podemos fazer acerca de nosso caminho na vida é muito apropriada, a de que nenhum 
homem douto pode impunemente afastar de si, combater ou desdenhar esse grande 
movimento filosófico iniciado por Kant (Goethe, 1969, p. 225).

É sob a égide dos acontecimentos da era moderna, ou seja, a revolução francesa, bem como 
do necessário entendimento de uma outra revolução, a copernicana, empreendida por Kant, que 
a intensificação dessa relação, agora já longe de um equilíbrio, de interior e exterior, subjetivo e 
objetivo, vai tornar Kleist um exemplar radical das pressões de seu período. Em suas cartas podemos 
ver uma guinada em relação ao pensamento de sua época de modo muito contundente. O que 
ocorre é que o futuro autor de algumas das mais terríveis narrativas do início do século XIX parece 
deslocar-se para um “‘estado interior de incerteza’ que lhe é ‘insuportável’ e vê vacilar ‘a própria 
coluna’ a que costumava arrimar-se ‘no turbilhão da vida (…), o amor pelas ciências’.” (Justo in 
Kleist, 2009, p. 8). 

O que teria abalado a fé de que a virtude, emanando do interior daquele que mesmo sob 
ferros a vislumbra, possuía “uma força secreta, divina, que eleva o homem acima de seu destino, nas 
lágrimas que dela brotam amadurecem alegrias superiores, mesmo na aflição que ela possa trazer 
consigo há uma felicidade nova”? (Kleist, 2009, p. 43). Não é por acaso que o grande motor de sua 
grande novela, Michael Kohlhaas, seja a própria tensão entre virtude interior e mundo exterior. Nela 
a personagem principal assim nos é apresentada: 

Esse homem incomum poderia, até completar os trinta anos de idade, ser considerado 
o exemplo de bom cidadão. Num vilarejo que ainda hoje leva seu nome, possuía uma 
propriedade de onde se sustentava tranquilamente com suas atividades; os filhos que a 
mulher lhe dera, ele, temente a Deus, criava para serem trabalhadores e leais; não havia 
um entre seus vizinhos que não tivesse desfrutado de sua bondade ou de sua justiça, o 
mundo haveria de abençoar a memória daquele homem, não tivesse ele exacerbado em 
uma virtude. O senso de justiça, porém, fez dele um bandoleiro e assassino (Kleist, 2014, 
p. 11). 

Do otimismo ilustrado, Kleist parece mergulhar, de modo até mesmo trágico no grande 
descompasso entre mundo interior e mundo exterior. Ao que parece teria sido o contato com a 
filosofia de seu tempo, com o movimento do qual o homem versado, segundo Goethe, não pode mais 
apartar-se, o grande propulsor de uma tensão que seria daí por diante apenas ampliada. Também os 
efeitos da outra revolução, a francesa, se manifestariam para o poeta de forma muito intensa anos 
mais tarde, em 1807, quando passara cerca de um semestre na prisão das forças napoleônicas em 
Paris sob a acusação de espionagem. Porém, é na esteira da revolução copernicana de Kant que 
as maiores aflições do jovem Kleist ganham os traços que viriam a se tornar marca de toda sua 
produção literária e ensaística. Em carta a sua então noiva, Wilhelmine von Zenge de março de 
1801, cerca de dois anos depois de seu texto trespassado de otimismo iluminista ele escreve:

Há pouco tomei conhecimento da nova e assim chamada, filosofia kantiana – e agora 
preciso partilhar contigo o que pensei sobre isso, sem o temor de que isso vá abalá-la tão 
profundamente, tão dolorosamente, quanto a mim. (…) Se todas as pessoas, no lugar 
dos olhos, tivessem lentes verdes, então julgariam necessariamente que os objetos, vistos 
através deles, são todos verdes – e elas jamais se poderiam decidir se seus olhos mostram 
para elas as coisas tais como são ou se não lhes é somado algo que pertence, não a elas 



43 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Heinrich von Kleist ou a filosofia crítica à contraluz

mesmas, mas a seus olhos. O mesmo acontece com o entendimento (Kleist, 1911, p. 
160).

Para além da contingente ironia – a interlocutora desta carta, anos mais tarde, casou-
se com Wilhelm Traugott Krug, professor que sucederia Kant na cadeira de filosofia da 
Universidade de Königsberg –, o que o autor de Terremoto no Chile descreve nessas linhas 
é a célebre Kant-krise da qual ele padeceu e que o marcara por toda a vida. Ainda que 
autores como Wichmann tenham colocado sob suspeita o papel dessa crise, acusando sua 
“indiscutível sobrevalorização, realizada na crítica” (Castro, 2006, p. 17), concordaremos 
uma vez mais com Maria Filomena Molder, que declara que Kleist foi “aquele a quem 
Kant ofereceu uma consciência aguda dos limites do entendimento que impede o lugar à 
qualquer forma de património humano” (Molder in Kleist, 2013, p. 6). 

A discussão em torno dessa crise é coisa que ocupa estudiosos há mais de um século. 
Em seu ensaio de 1919, Heinrich von Kleist e a filosofia kantiana, Cassirer não mede esforços 
para vincular tal crise não à obra de Kant, mas à Destinação do Homem, de Fichte (Cf. 
Cassirer 1919, p. 12-13), para Cassirer, essa “nova, e assim chamada, filosofia Kantiana” não 
traria a referência a textos de Kant, mas de seu seguidor, que seria a própria encarnação 
dessa “nova” filosofia. Como o que se pode levantar de documentação nesse sentido parece 
não lançar luz sobre o assunto, a questão, que se repropõe de tempos em tempos, permanece 
em aberto. O caminho que aqui seguiremos, a partir de agora, tenta lançar alguma luz 
sobre o assunto diante de textos do próprio Kleist. Levando em conta o ensaio de Cassirer, 
incontornável, segundo José Miranda Justo (Cf. Justo in Kleist, 2009, p. 9), tentaremos 
observar apropriações e transbordamentos da revolução empreendida por Kant. 

A própria carta em questão parece tornar problemática a relação de Kleist com o 
filósofo de Königsberg. A imagem desta lente verde, uma espécie de Ray Ban crítico, não 
poderia com facilidade ser digerida por um leitor preciso de Kant qual Cassirer. O abuso da 
metáfora das lentes, indicam os seguidores da interpretação de Cassirer, 

(…) não pode constituir uma síntese simplificada da doutrina da Crítica da razão 
pura, uma vez que Kant adverte repetidamente contra o erro de se usar “exemplos 
totalmente inadequados”, tomados no domínio da subjetividade das qualidades 
sensíveis, para dar conta “daquilo a que chama” a “subjetividade de formas da 
intuição e das categorias” (Justo in Kleist, 2009, p. 10). 

Ainda que concordemos com a incontornabilidade do ensaio do autor de O problema 
do conhecimento, não podemos deixar de compreender essa metáfora, para muitos infeliz, na 
linha em que Heine, vinte anos mais novo que o nosso Kleist, entende as possibilidades de 
recepção da filosofia de Kant: 

Dizem que os espíritos noturnos ficam aterrorizados quando avistam a espada de 
um carrasco. — Quanto não ficariam aterrorizados se se lhes apresentasse a Crítica 
da Razão Pura de Kant! Esse livro é a espada com que se executou o deísmo na 
Alemanha (Heine, 1991, p. 89).

Kleist, carrasco de si mesmo, não viu ruir o deísmo, coisa que ele não parecia nutrir 
em seu íntimo, mas pareceu ver a espada romper a “Destinação de nossa vida terrena [que] 
significa a finalidade da mesma, ou a intenção em vista da qual Deus nos pôs neste mundo” 
(Kleist, 2003, p. 67). As lentes verdes de Kleist, ainda que demos o peso que a declaração tem, 
em uma carta a sua noiva, um texto de âmbito privado, não parece ser uma metáfora precisa, 
pois não levam em conta a rigorosa secção exercida por Kant entre o plano transcendental 
e o plano psicológico. Nesse ponto, segundo Friedrich Koch, “Kleist não entendeu tão mal 
Kant. Ele o compreendeu e o apreendeu em caráter mais profundo, ele percebeu que, no 
caminho do conhecimento, não há uma verdade absoluta, incondicional, eterna” (apud 
Castro, 2006, p. 17). 

Kleist parece ter compreendido, tal qual Heine, que não podemos saber nada sobre o 



44Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Pedro Fernandes Galé 

noumenon ou sobre qualquer coisa que se eleve para além do mundano, a situação de seus leitores 
era tal, que, segundo Heine, antes das páginas da Crítica da razão pura, seria providencial inscrever 
a advertência de Dante: “Lasciate ogni speranza voi ch’entrare”! (Heine, 1991, p. 95). Na mesma carta 
a Wilhelmine von Zenge, Kleist faz clamar esse abandono da esperança, diante da filosofia crítica, 
símile ao da entrada do inferno:

Não podemos distinguir se aquilo que tomamos por verdade é verdade verdadeira ou se 
apenas nos aparece como tal. No último caso, a verdade que acumulamos aqui já não 
existe depois da morte e os esforços para que se adquira algo que nos acompanhe até a 
lápide são vãos (Kleist, 1911, p. 160).

Esse golpe foi muito profundo para quem a verdade e a formação (Bildung) figuravam como 
objetivos dos mais caros (Cf. Kleist, 1911, p. 159) e que da boca do Senhor von Trota, o virtuoso 
camareiro de O duelo, fez ecoar a seguinte declaração: “olhemos da vida para a morte e na morte 
para a eternidade e sejamos um testemunho da fé constante e inabalável” (Kleist, 2013, p. 69). 

Ainda que Kleist não tenha levado em conta as distinções kantianas, ele notou o “potencial 
bélico de Kant contra os ilusórios poderes da razão” (Molder in Kleist, 2013, p. 10), e não deixou de 
ser uma de suas vítimas. A espada que executou o deísmo na Alemanha, “deixou muita gente ferida” 
(Ibid.), ele mesmo não deixou de descrever à sua meia irmã, no dia seguinte à célebre carta à noiva, 
o estado de espanto em que se encontrava: “Parece que estou me tornando uma das conhecidas 
vítimas da loucura da filosofia kantiana” (Kleist, 1911, p. 163). Kleist, nas palavras de Nietzsche, 
foi vitimado por “este perigo [que] acompanha todo pensador que toma seu caminho a partir da 
filosofia kantiana, pressuposto que seja um homem vigoroso e inteiro no sofrer e desejar, e não 
apenas uma sacolejante máquina de pensar e calcular” (Nietzsche, 1974, p. 79).

O anedotário que se estabeleceu diante dessa confessa crise de matizes kantianos não deixou 
de inferir dela o destino de Kleist como um todo. O fato de, anos mais tarde, o próprio Kleist ter, 
como funcionário do departamento prussiano de finanças, habitado a cidade Königsberg (1805-
1807), alimentou ainda as mais diversas hipóteses. Mas não devemos, ao menos aqui, tomar esse 
caminho. É no corpo de alguns textos do próprio Kleist que tentaremos entender essa sua relação 
cada vez mais intensificada com a filosofia crítica. Para que entendamos a relação de Kleist com a 
filosofia de Kant, parece não ser de grande ajuda um pequeno fragmento de 1810, acerca de uma 
peça teatral de Johann Heinrich Voss, publicado no Berliner Abendblätter. Mais uma vez vemos Kleist 
fazer um uso inapropriado da letra de Kant: “Kant diz, em algum lugar da Crítica da faculdade de 
julgar, que o entendimento humano e a mão dos homens são duas coisas necessariamente relacionas 
e calculadas” e nesse mesmo texto diz ainda que o entendimento precisaria de uma ferramenta de 
“tão diversa e versátil perfeição” (Kleist, 1952, p. 895). Como nos indica Cassirer (1919, p. 40) essa 
passagem não se encontra na Crítica da faculdade de julgar, mas trata-se de uma assimilação livre de 
uma passagem da Antropologia de um ponto de vista pragmático, onde Kant escreve: 

A caracterização do ser humano como um animal racional já está contida na simples 
forma e organização de sua mão, de seus dedos e pontas de dedos, em parte na estrutura, em 
parte no delicado sentimento deles, porque a natureza não o tornou apto para uma única 
forma de manejo das coisas, mas para todas indefinidamente, portanto, para o emprego 
da razão, e com isso designou a capacidade técnica ou habilidade de sua espécie como a 
de um animal racional (Kant, 2006, p. 218; Anth, AA VII: 323).

É claro que o texto busca ressaltar a pantomima numa peça encenada em Berlin, o Tom dos 
dias, mas esse novo equívoco serviu para que aqueles que afastam Kleist quer do romantismo, quer 
do impacto da filosofia kantiana, declarassem a sua inépcia com a filosofia crítica e ainda mais 
com a terceira crítica, tão determinante aos ciclos do pós-kantismo, bem como no dos primeiros 
românticos. Seu modo, por vezes confuso de expressar sua relação com outros pensadores se dá 
numa chave que busca indicar a origem desses mal entendidos, uma peculiar metodologia na qual 
a submissão ao exame público soa antipática e ofensiva: nesse tipo de situação nos submetemos 



45 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Heinrich von Kleist ou a filosofia crítica à contraluz

àqueles que são “uma espécie de negociante de gado da erudição” (Kleist, 2009, p. 81). Há 
ainda o aspecto da linguagem, que “não é um entrave, como se fora um calço a travar a roda 
do espírito; antes surge como uma segunda roda, avançando em paralelo com a primeira, sob 
o mesmo eixo” (Kleist, 2009, p. 78). Nessa espécie de mutualismo da relação entre linguagem e 
pensamento passamos sempre por um terreno pedregoso ao lançar mão de qualquer tentativa 
de expressão.

Kleist, quando se apresenta a público sabe que “qualquer indivíduo se envergonharia de 
exigir a alguém que esvaziasse a bolsa à sua frente, quanto mais a alma” (Kleist, 2009, p. 81). 
Nesse mesmo texto, “Sobre a gradual elaboração dos pensamentos no discurso”, onde recorre 
a uma passagem da Metafísica dos costumes (A 116; TL, AA VI: 478) em que o professor é dito “a 
parteira dos pensamentos dos alunos”, na sua luta contra certa mediocridade, em suas palavras, 
dessa gente recém-saída da universidade, que ontem aprenderam o que é, por exemplo, o Estado 
e que amanhã já o esqueceram, esses que sempre têm a “resposta na ponta da língua”, admitem 
a complexa relação entre os conhecimentos e sua expressão naquele que possui espírito agudo: 
“Não somos nós que sabemos, é antes de mais nada um certo estado nosso que sabe”, ou ainda 
“é tão difícil tocar o instrumento do ânimo humano e arrancar dele o som que lhe é próprio”, 
pois “algo de inteiramente diferente se passa quando o espírito já dispõe do pensamento pronto, 
antes do discurso” (Kleist, 2009, p. 81). Aqui podemos estar diante daquilo que Kant observara 
sobre as ideias estéticas, ou melhor, um tipo de representação “que nenhuma linguagem alcança 
ou pode tornar compreensível” (Kant, 2016, p. 211; KU, AA V: 314), mas que ainda assim possui 
grande força. 

Sobre as imprecisões de Kleist em relação à filosofia de Kant, tanto no caso da lente 
verde da crítica, quanto no caso do erro de localidade da passagem sobre a relação da mão com 
o entendimento, podemos dizer que elas se devem à própria intensidade com que a filosofia 
crítica foi recebida pelo autor de Michael Kolhaas. Pode-se pensar que é pela nitidez com que ele 
recebeu, pela via do sentimento, digamos, alguns passos traçados pelo filósofo de Königsberg, 
que sua expressão não tenha sido das mais precisas:

se uma representação é expressa de modo confuso, daí não decorre necessariamente 
que haja sido também pensada confusamente; pelo contrário, pode muito bem 
acontecer que as representações expressas de modo mais confuso sejam as que foram 
pensadas mais distintamente (Kleist, 2009, p. 79).

Essa confusão se deve ao fato de que Kleist, se levarmos em conta o juízo de Nietzsche, é 
daqueles pouquíssimos homens nos quais “Kant atuou vivamente e transformou sangue e seiva” 
(Nietzsche, 1974, p. 79). Não se trata de salvar Kleist de um exame kantiano, mas de tentar 
entender, no estofo de uma grande transformação a partir de Kant, por que suas indicações sobre 
a filosofia que o despertara de um sono feliz no credo da razão, sempre tenham sido apresentadas 
de modo a gerar embaraços e confusões. “Sim”, escreve Nietzsche, “quando voltarão os homens 
a sentir dessa forma kleistiana, natural, quando reaprenderão a medir o sentido de uma filosofia 
em ‘seu íntimo mais sagrado’?” (1974, p. 79)   

Em seu texto sobre o quadro O monge junto ao mar1, de Caspar David Friedrich, podemos 
observar indicações de uma leitura da terceira crítica. Um pendor reflexionante, um movimento 
de reflexão é imposto como meio de se apreciar a pintura: “aquilo que eu deveria encontrar no 
próprio quadro só o achei entre mim e o quadro” (Kleist, 2009, p. 97). É diante de uma espécie 
corrupta da ação reflexionante, ou melhor, da atividade reflexiva, que se coloca aquilo a que 
Kleist chamou de um encontro entre a “pretensão que o meu coração apresentava ao quadro e 
uma privação que o quadro me impunha” (Kleist, 2009, p. 97). Aqui a atuação do espectador é 
tomada como necessária, cabe à imaginação jogar com a privação que o quadro impõe de 
modo análogo à noção de ideias estéticas na Crítica da faculdade de julgar: “uma representação 

1 Esse texto é, na verdade, uma versão de Kleist, e muito alterada, de uma colaboração de Clemens Brentano, que 
ao enviar o ensaio para Kleist para a publicação nos Berliner Abendblätter, o viu plenamente alterado em forma e 
conteúdo de modo a ser um texto atribuído a Kleist, em muito diverso da versão de Brentano.



46Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Pedro Fernandes Galé 

da imaginação que dá muito a pensar sem que, no entanto, um pensamento determinado, isto 
é, um conceito, possa ser-lhe adequado” (Kant, 2016, p. 211; KU, AA V: 314).

A sua descrição se passa como se para a fruição pintura, a faculdade de julgar tivesse 
de exercer uma ação sobre si mesma e para si mesma, e que o quadro em si fosse não uma 
forma apreendida e apreciada, mas um estopim de uma atividade que de dentro para fora 
pretende dar conta daquilo que observa. O caminho reflexionante se dá de tal modo, que a 
operação inversa, como que em contratempo, se dá simultaneamente e o observador se torna 
o quadro: “e assim tornei-me eu mesmo o frade cappuccino, o quadro tornou-se duna” (Kleist, 
2009, p. 97). A reflexão se afasta de tal modo da determinação e de qualquer sorte de lugar 
determinado, que o espírito que preenche a pintura é ao mesmo tempo absorvido por ela. 
Kleist parece indicar que, numa pintura como a de Friedrich, é a própria atividade reflexiva 
que incita o espectador, o quadro falta nas formas, ele não apresenta seus objetos de modo 
a colocar a paisagem, na qual se insere o monge, em uma relação que gerasse uma recepção 
passiva do observador, essa experiência estética tem de se basear em uma atividade que busca 
hipostasiar, por meio da reflexão, o que seria do campo do imagético, pois “aquilo por onde o 
meu olhar devia estender-se com nostalgia, o mar, faltava completamente” (Kleist, 2009, p. 97).

Para Kleist a experiência diante dessa pintura traz a marca da incompletude que marca 
o sublime. Como expresso por Kant no §23 da Crítica da faculdade de julgar (Kant, 2016, p. 
140; KU, AA V: 244), o sublime é ligado “a um objeto sem forma, desde que a ilimitação seja 
representada nele, ou por ocasião dele”. Kleist vai mais uma vez intensificar aquilo que está 
expresso na letra de Kant para fazer dessa experiência ativa uma experiência que carrega algo 

Triste e desconfortável (…), aquele posicionamento no mundo: a única centelha de 
vida no imenso reino da morte, o solitário ponto central no solitário círculo. O 
quadro, com seus dois ou três objetos misteriosos, apresenta-se como o apocalipse, 
como se ele mesmo tivesse os pensamentos noturnos de Young; e uma vez que, na 
sua uniforme ausência de limites, o quadro nada tem em primeiro plano a não ser a 
moldura, quando o observamos é como se nos tivessem cortado as pálpebras (Kleist, 
2009,p. 98).

O observador aqui se lança em uma totalidade abundante onde tudo parece faltar, 
inclusive limites. Nessa experiência estética peculiar baseada numa falta, num conflito, o 
que parece ser descrito são as próprias instâncias da experiência estética, um sentimento que 
acompanha a reflexão que apresenta sua carga de terribilidade.

Essa experiência, diante de uma obra de um pintor que “encetou um caminho totalmente 
novo para a arte” (Kleist, 2009, p. 99), seria incontornavelmente subjetiva e exigiria, também, 
a comunicabilidade que a tornasse compartilhável. É como se Friedrich pintasse para o espírito 
e não para o olho. O objeto é alçado a um meio de que se serve um estado subjetivo de ânimo 
para manifestar a sua própria sublimidade. A subjetividade do sublime é aqui reivindicada, na 
esteira de um kantismo adulterado, no confronto da objetividade, parcial, do belo que numa 
obra de arte “excelente está contido de modo tão puro que vem imediatamente ao encontro dos 
sentidos, bastando que a faculdade de apreensão seja sã” (Kleist, 2009, p. 151).

A beleza se impõe, nas palavras de Kant, “como um objeto de satisfação sem qualquer 
interesse” e “fundado naquilo que também se poderia pressupor em todos os demais”, 
permitindo que se fale “como se a beleza fosse uma propriedade essencial do objeto e o juízo 
fosse lógico” (Kant, 2016, pp. 107-108; KU, AA V: 211). O quadro de Friedrich não pode 
ser dito belo, para Kleist, pois “a beleza e a verdade evidenciam-se à natureza humana em 
primeiríssima instância” (Kleist, 2009, p. 151). Se para Kant a palavra beleza designa uma 
experiência de acordo com uma forma, uma experiência estética parece trazer à socapa uma 
promessa de acordo com todos os outros, assinalada no sentimento de acordo consigo mesmo, 



47 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Heinrich von Kleist ou a filosofia crítica à contraluz

Kleist vai dizer constatar que, diante de obras belas, “as opiniões nunca se dividam” (2009, p. 
151). 

Essa sublimidade que nos rasga as pálpebras não será encontrada senão no espírito 
daquele que julga, nunca no objeto. O sublime do quadro de Friedrich se apresenta como caso 
limite, um apocalipse, indo para além de qualquer tentativa de objetificação. O quadro parece 
ser uma imagem que, empregando as palavras de Kant, 

(…) desperta em nós o sentimento do sublime na pura e simples apreensão, sem 
quaisquer raciocínios, pode parecer, quanto à forma, contrário a fins para a nossa 
faculdade de julgar, inadequado à nossa faculdade de exposição e, por assim dizer, 
uma violência para nossa imaginação, mas, ainda assim, será por isso mesmo julgado 
tanto mais sublime (Kant, 2016, p. 141; KU, AA V: 245).

O autor deste ensaio, “Impressões perante a paisagem marinha de Friedrich”, pode ser, 
pelo modo como atribui um papel decisivo à faculdade de imaginar, inserido naquilo que 
Rubens Rodrigues Torres Filho indicou como marca distintiva do romantismo, a de uma atitude 
suscitada “pelo despertar de algum novo interesse por essa faculdade [imaginação]” (Torres Filho, 
1975, p. 94). Para Kleist, é como se a violência à imaginação diante desse apocalipse ilimitado 
nos indicasse uma sorte de disposição anímica, imaginativa e de difícil exposição: “Porém as 
minhas impressões sobre este maravilhoso quadro são demasiado confusas; é por isso que decidi, 
antes de manifestá-las abertamente, instruir-me no convívio daqueles que a dois, de manhã e à 
noite, passam na frente dele” (Kleist, 2009, p. 151).

Não há como negar que, nesse e em outros textos, Kleist mostre um trânsito, ainda que 
abusivo, com a filosofia kantiana, que nove anos antes o inserira em uma crise que perdurará, ao 
que parece, até os seus instantes finais. É claro que, como alguns abusos indicam, ele cometeu 
o erro de transferir a seu íntimo aquilo que era objeto enquanto um sujeito transcendental, que 
não se tratava de um “eu” empírico, o escritor se viu em choque com aquele ato que determinava 
a forma do mundo por meio das funções que não são algo determinado, mas que em toda 
determinação reclama sua condição de possibilidade. No âmbito das artes, demonstra a partir 
da pintura de Friedrich traços de um “sentimento de inadequação de sua imaginação às ideias 
de um todo capaz de representá-la, onde a imaginação atinge seu máximo e, no esforço para 
entendê-lo, acaba por afundar-se em si mesma” (Kant, 2016, p. 149; KU, AA V: 253). Kleist 
parece, diante do quadro de Friedrich, se ver diante de uma relação com a pintura que, longe 
de uma metafísica da beleza, possui uma relação análoga à descrita por Lebrun, onde “mais vale 
a atenção ao jogo das sensações, pois o jogo com a Aparência é o único texto do imaginário” 
(2002, p. 561).

Mas há ainda outro traço do qual Kleist parece tirar consequências improváveis: a noção 
de gênio. A célebre passagem do §46 da Crítica da faculdade de julgar, de que o “[g]ênio é o talento 
(dom natural) que dá regra à arte” (Kant, 2016, p. 205; KU, AA V: 307), terá em seus textos 
consequências ímpares. É por meio desse gênio e com seus matizes kantianos que Kleist vai 
dirigir uma série de farpas à tradição da imitação. Em seu texto “Carta de um jovem poeta a um 
jovem pintor”, Kleist parece querer tirar consequências da oposição entre gênio e imitação (§47). 
Kleist parece ter lido na terceira Crítica a seguinte passagem: “Todos concordam que o gênio 
deve ser inteiramente oposto ao espírito de imitação. E como o aprender não é senão um imitar, a 
maior aptidão (capacidade) para o aprendizado enquanto tal não pode valer como gênio” (Kant, 
2016, p. 206; KU, AA V: 308). 

E é contra as amarras de um aprender imitativo que o texto, publicado no Berliner 
Abendblätter em 1810, parece lançar seus dardos: “Para nós, poetas, é incompreensível que vós, 
caros pintores, cuja arte é algo tão infinito, sejais capazes de vos decidirdes a cumprir anos a fio 
a tarefa de copiar vossos mestres. (…) Dizeis que os professores cujas aulas seguis não toleram 
que passeis para a tela os produtos de vossa imaginação antes de haver chegado o momento 
adequado” (Kleist, 2009, p. 119). A indignação do poeta, diante de tais exigências ao pintor 



48Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Pedro Fernandes Galé 

de escola, faz com que a argumentação de Kleist se volte aos poetas, que se fossem submetidos a 
uma proibição tão cruel, prefeririam ser chicoteados, pois “a imaginação agitar-se-ia nos nossos 
peitos de maneira inteiramente irreprimível e (...) logo que tivéssemos aprendido que se pinta com 
pelos e não com o cabo dos pincéis, nos fecharíamos secretamente à noite para nos entregarmos à 
experiência da invenção” (Kleist, 2009, p. 119).

Esse apelo à atividade livre da imaginação se dá numa chave muito cara aos românticos: trata-
se de um apelo à fantasia como potência e atividade criadora, sobre esse modo imitativo da instrução, 
Kleist escreve, “nos casos em que a fantasia exista efetivamente (...) ela acabará obrigatoriamente 
aniquilada, sem piedade e sem remédio” (Kleist, 2013, p. 119). Ele parece transpor a noção de 
talento enquanto uma capacidade produtiva inata para a fantasia, transpondo para a invenção 
a disposição da mente de Kant: “gênio é a disposição inata da mente (ingenium) através da qual a 
natureza dá a regra à arte” (Kant, 2016, § 46, p. 205; KU, AA V: 307). 

Tudo se lança ao momento puramente criador da subjetividade com vistas à expressão. 
o pintor imaginário da carta deve cumprir uma tarefa: “que não é ser-se outro, mas serdes vós 
próprios, e, por meio do desenho e das cores, oferecer à contemplação dos outros, dar a ver o que 
em vós há de mais íntimo” (Kleist, 2013, p. 120). O pintor deve trazer à forma aquilo que está dado 
nele mesmo, no momento de sua criação, nesse encontro em cada um dos traços de sua ação, e até 
mesmo em cada um deles, podemos notar a característica da originalidade e da invenção.

Esse gênio kantiano, apropriado por Kleist, não é divino, ele apresenta a relação do homem 
com seus limites, e isso é transposto “no nível da expressão”. Poderíamos dizer que o gênio em 
questão é quase que um elemento de mediação entre a subjetividade e a expressão, não se pode 
ser genial sem que as vias do espírito se encontrem livres para aquela proporção ideal inatingível 
em seu pleno desenvolvimento, mas também é posta a necessidade de uma comunicabilidade, a 
expressão desse radical elemento reflexionante, deve ser inteligível ao espectador para se tornar uma 
obra de arte. Lebrun nos alerta: “uma expressão que não localiza nenhuma significação, todavia 
não é nada” (2002, p. 545). O gênio não é um homem superior a viver entre tolos, nas palavras de 
Lebrun, a coisa não se daria no diálogo “entre o artista maldito e o beócio” (2002, p. 557). Nesse 
ponto é exigido do gênio, não que ele obedeça às demandas de seu público, mas que ele estabeleça 
a expressão do que em ultimíssima análise não é sequer passível de expressão. Ele tem de comunicar 
ao público os frutos de sua capacidade mediadora entre subjetividade e expressão. Nessa expressão 
ele deve permanecer cônscio dos limites impostos pelos próprios meios expressivos e da necessidade 
da constante tentativa de superação dos mesmos. 

Nas palavras de Kleist sobre o ofício poético: “Língua, ritmo, harmonia, etc., por mais 
encantadoras que essas coisas sejam, na medida que forneçam invólucro ao espírito, nada são em si 
e por si, quando observadas de um ponto de vista superior, nada senão um verdadeiro mal, embora 
natural e necessário; e, no que a tais coisas diz respeito, a arte não pode senão ter o intento de, tanto 
quanto possível, fazê-las desaparecer” (Kleist, 2009, p. 156). Nesse sentido, Kleist parece radicalizar 
aquilo que Lebrun notou acerca do gênio em Kant: 

(…) o gênio nada tem a ver com a profusão de imagens; desse modo, toda imaginação 
seria genial e o poema seria tanto mais bem-sucedido quanto nele as metáforas fossem 
mais brilhantes. Ora, a genialidade está alhures, já que o problema que ela resolve é de 
expressão (Lebrun, 2002, p. 543).

Há algo de insondável na perfeita unidade entre os produtos do espírito e seus invólucros. 
Para Kant, Newton pode, como homem das ciências, indicar todos os passos que um discípulo 
tenha de seguir, mas o mesmo não ocorreria com aquele que se expressa artisticamente: “nenhum 
Homero, nenhum Wieland poderia indicar como surgiram e se juntaram em seus cérebros as suas 
ideias, ao mesmo tempo ricas em fantasia e intelectualmente profícuas, porque nenhum deles 
saberia dizê-lo a si mesmo, muito menos ensiná-lo aos demais” (2016, p. 207; KU, AA V: 309). Para 



49 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Heinrich von Kleist ou a filosofia crítica à contraluz

Kleist, se trata de um mergulho nas vias do espírito buscando a forma genuína e sem antecedentes 
para “a partir dela o espírito se destacar de modo imediato e instantâneo” (2009, p. 156). O 
caminho deve conduzir à forma genuína e poética e “quando já não se consegue criar sob essas 
formas espontâneas, inventaram as regras para o fazer” (Kleist, 2009, p. 94). 

Mais uma vez, Kleist parece intensificar aquilo que encontramos na terceira Crítica em 
nome de sua peculiar reação diante de seu mundo e suas revoluções. O que podemos notar é que 
algumas tópicas do movimento empreendido por Kant, parecem ter em Kleist consequências 
arrebatadoras; como homem de seu tempo, não foi surdo à revolução copernicana, fazendo 
dela a um só passo seu algoz e móbile de sua produção poético-literária. Na década que se 
abre com a dita Kant-krise, o autor produziu dramas, poemas, novelas e ensaios nos quais as 
consequências terríveis de sua própria condição interior de desabamento, como matéria do 
espírito, não fez mais que ganhar o mundo da expressão. Kleist fôra, de certo modo, vítima da 
própria incondicionalidade, se o gênio, como nos aponta Márcio Suzuki, “não é outra coisa que a 
expressão máxima do juízo reflexionante” (1998, p. 68), coube a Kleist intensificar essa expressão 
no íntimo de seu espírito que, a despeito de uma série de desentendimentos e incompreensões, 
se fez producente e ao mesmo tempo trágico. 

No dia 21 de novembro de 1811, depois de completar 34 anos, em Potsdam, Kleist atirou 
no peito de Henriette Vogel, sob o consentimento dela, que sofria de uma doença fatal, e logo 
depois disparou a mesma arma em sua boca. Encerrava-se assim uma das carreiras literárias 
mais impressionantes do século XIX. Se concordarmos com Novalis (que viria a falecer dias 
depois do relato de Kleist, em carta, sobre a sua crise kantiana) para quem “o ato filosófico 
genuíno é suicídio” (Novalis, 2001, p. 31), podemos pensar que Kleist, num outro movimento 
de intensificação, cunhou para si um primado da prática romântico, desferindo, qual Gustav, 
de Noivado em São Domingo, um tiro em uma mulher, no conto sua amada Toni, para depois 
disparar “uma bala carregada em outra pistola, contra a cabeça” (Kleist, 1992, p. 179).       

Referências Bibliográficas

ALEXANDRE, M. (org.). Romantiques Allemands. Bibliothèque de la Pléiade. Paris: Éditions 
Gallimard, 1963. 

CASSIRER, E. Heinrich von Kleist und die Kantische Philosophie. Berlin: Reuther und 
Reichard Verlag, 1919. 

CASTRO, R. C. P. Michael Kolhass – a vitória na derrota. Dissertação de mestrado defendida 
no Departamento de Letras – FFLCH – USP, 2006.

ECKERMANN, J. P. Conversações com Goethe. Mario L. Frungillo (trad.). São Paulo: Ed. 
Unesp, 2016. 

GOETHE, J. W. A metamorfose das plantas. Maria Filomena Molder (trad.). Lisboa: Imprensa 
Nacional – Casa da moeda, 1993.

GOETHE, J. W. Winckelmann und sein Jahrhundert. Leipzig: Veb Seeman Verlag, 1969.

HEINE, H. Contribuições à história da filosofia e da religião na Alemanha. Márcio Suzuki (trad.). 
São Paulo: Iluminuras, 1991.



50Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Pedro Fernandes Galé 

KANT, I. Antropologia de um ponto de vista pragmático. Clélia Aparecida Martins (trad.). São 
Paulo: Iluminuras, 2006.

KANT, I. Metafísica dos Costumes. Clélia Aparecida Martins, Bruno Nadai, Monique Hulshof e 
Diego Kosbiau Trevisan (trads.) Petrópolis: Vozes, 2013.

KANT, I. Crítica da faculdade de Julgar. Fernando Costa Mattos (trad.) Petrópolis: Editora Vozes, 
2016.

KLEIST, H. von. A marquesa D’O... e outras histórias. Cláudia Cavalcanti (trad.). Rio de Janeiro: 
Imago, 1992.

KLEIST, H. von. Michael Kolhass. Marcelo Rondinelli (trad.). São Paulo: Grua Livros, 2014.

KLEIST, H. von. O Duelo. Maria Filomena Molder. Belo Horizonte: Lumme editor, 2013.

KLEIST, H. von. Sämtliche Werke. Munique: Droemersche Verlagsanstalt, 1952.

KLEIST, H. von. Sämtliche Werke und Briefe. V.6. Briefe / Zweiter Teil. Leipzig: Insel Verlag, 1911.

KLEIST, H. von. Sobre o teatro de marionetas e outros escritos. José Miranda Justo (trad.). Lisboa: 
Antígona Editora, 2009.

KOHLSCHMIDT, W. “O romantismo”. In: BÖSCH, B (org.) História da Literaura alemã. São Paulo: 
Edusp, 1967.

LEBLANC, C., MARGANTIN, L., SCHEFER, O. (org.) La forme poétique du monde. Paris: Jossé 
Corti Librairie, 2003.

LEBRUN. G. Kant e o fim da metafísica. Carlos Alberto R. de Moura (trad.). São Paulo: Martins 
Fontes, 2002.

MOLDER, M. F. Dia alegre, dia pensante, dia fatal. Lisboa: Relógio d´água, 2017.

NIETZSCHE. F.  Obras incompletas. Gerard Lebrun (org.) e Rubens Rodrigues Torres Filho (trad.).  
Os Pensadores v. XXXII. São Paulo: Abril Cultural, 1974.

NOVALIS. Pólen: fragmentos, diálogos, monólogo. Rubens Rodrigues Torres Filho (trad.). São Paulo: 
Iluminuras, 2001. 

SUZUKI. M. O gênio romântico. São Paulo: Iluminuras, 1998.

TORRES FILHO, R.R. O espírito e a letra,. São Paulo: Ática, 1975. 



Resumo

Ao discutir a presença da terceira Crítica na obra inicial de Schelling, o artigo pretende 
mostrar como a vida e o ser organizado, tal como pensados por Kant nos marcos con-
ceituais da faculdade de julgar reflexionante, se revelam ao jovem Schelling como um 
problema, cuja solução o conduzirá progressivamente à formulação de uma Naturphiloso-
phie e ao abandono da filosofia transcendental. A vida e, a fortiori, a natureza terão de se 
constituir como uma atividade anterior e mesmo fundante da autoconsciência transcen-
dental, deixando esta de ser o sujeito do saber para se tornar seu objeto. Ao final, o artigo 
procura traçar algumas consequências especulativas e práticas dessa nova concepção de 
razão, de ser e de filosofia.
Palavras-chave: Kant; Schelling; filosofia transcendental; juízo reflexionante; Naturphilo-
sophie. 

Abstract

By discussing the presence of the third Critique in Schelling’s early work, the article aims 
to show how life and the organized being, as thought by Kant in the conceptual fra-
meworks of the faculty of reflective judgment, reveal themselves to the young Schelling as 
a problem, whose solution will lead him progressively to the formulation of a Naturphilo-
sophie and to the abandonment of transcendental philosophy. Life and, a fortiori, nature 
will have to be constituted as a previous and even founding activity of transcendental 
self-consciousness, ceasing to be the subject of knowledge and becoming its object. At the 
end, the article seeks to outline some speculative and practical consequences of this new 
conception of reason, being and philosophy.
Key-words: Kant; Schelling; transcendental philosophy; reflective judgment; Naturphilo-
sophie.

Transcendental, vida e indeterminação – a 
propósito da Crítica da faculdade de julgar e da 
Naturphilosophie de Schelling

[Transcendental, life and indeterminacy – on the Critique of Judgment 
and Schelling’s Naturphilosophie]

Francisco Prata Gaspar
Universidade Federal de São Carlos (São Carlos, Brasil), orcid.org/0000-0003-3865-3018

DOI: 10.5380/sk.v20i1.90913

Studia Kantiana, vol. 20, n. 1 (abr. 2022): 51-71
ISSN eletrônico: 2317-7462



Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Francisco Prata Gaspar 

52

O dinâmico é, para o físico, justamente aquilo que o transcendental é para a filosofia; 
explicar dinamicamente significa na física exatamente aquilo que na filosofia significa 
explicar transcendentalmente. Um fenômeno é explicado dinamicamente significa 
tanto quanto: ele é explicado a partir das condições originárias da construção da 
matéria em geral (...). Todos movimentos dinâmicos têm seu fundamento último no 
próprio sujeito da natureza, a saber, nas forças cujo mero esqueleto é o mundo visível 

(SW, IV: 75-6).

Certamente, é possível rastrear a presença da terceira Crítica de Kant no conjunto da 
obra schellinguiana: o tema da Reflexão e da unidade do teórico e do prático, seja na forma 
do juízo estético, seja na forma do juízo teleológico, são uma constante na obra. Dado o seu 
caráter extenso e multifacetado, com muitas linhas de desenvolvimento e mesmo, conforme a 
interpretação, muitos sistemas, restringirei meu comentário a tratar da obra inicial de Schelling, 
procurando mostrar como a vida e o ser organizado, tal como pensados por Kant nos marcos 
conceituais da faculdade de julgar reflexionante, se revelam ao jovem Schelling como um 
problema, cuja solução o conduzirá progressivamente à formulação de uma Naturphilosophie e 
ao abandono da filosofia transcendental. A vida e, a fortiori, a natureza terão de se constituir 
como uma atividade anterior e mesmo fundante da autoconsciência transcendental, deixando 
esta de ser o sujeito do saber para se tornar seu objeto, com a consequência, não obstante, de 
que Schelling doravante deverá renunciar ao ponto de vista finito do saber (aquele próprio a 
toda filosofia transcendental), para sustentar sua filosofia da identidade, cuja base é a filosofia 
da natureza e cujo ponto de vista é justamente aquele do infinito (do absoluto). 

Esse rebento da Naturphilosophie a partir da problematização da concepção kantiana de vida, 
no entanto, se realizará ao mesmo tempo com o recurso decisivo a elementos contidos na mesma 
Crítica da faculdade de julgar – Schelling não joga o bebê junto com a água do banho. De fato, com 
advento do sistema da identidade estamos afastados da paisagem da filosofia transcendental, já que, 
conforme ele, a subjetividade humana está fundada e imersa na identidade do ser, de modo que 
não cabe mais à filosofia deduzir a natureza a partir do agir da razão finita e de suas categorias, mas 
derivar o próprio ser racional finito a partir da exposição da identidade absoluta do ser e de seus 
desdobramentos, cujas categorias são originárias e inerentes à própria natureza. Nos termos técnicos 
de Schelling: “deixar surgir o sujeito-objeto da consciência a partir do puro sujeito-objeto” (SW, IV: 
87). Nessa acepção, o sujeito do saber não é o ser finito ou o homem, mas uma razão absoluta ou 
Deus. Todavia, é a mesma Crítica da faculdade de julgar que fornece um instrumental especulativo 
fundamental para a razão absoluta do sistema da identidade, porquanto, para se estabelecer, será 
preciso que esse saber seja compreendido sob a forma de um organismo tal como pensado por Kant 
(especialmente no §65 da Crítica da faculdade de julgar), ou seja, sob a forma de uma unidade sistemática, 
em que partes e todo estão em determinação recíproca, sendo a totalidade o fundamento cognitivo de 
seus movimentos, onde, portanto, para usar as palavras de Kant “nada é em vão”, “nada é por acaso”1. 
Em suma, os desdobramentos da Crítica da faculdade de julgar no pensamento do jovem Schelling 
e na gênese da Naturphilosophie se darão a um só tempo em duas direções: problematização do ser 
organizado tal como pensado conforme o juízo reflexionante, de um lado, concepção da razão como 
“ser organizado e que se organiza a si mesmo” (KU, AA V: 374), de outro2.

1 Embora este texto não possua um caráter polêmico, de querer tomar parte no debate da literatura secundária em 
torno dos motivos e influências que levaram Schelling a se afastar paulatinamente da filosofia transcendental, mesmo 
porque o conceito de “influência” filosófica é um conceito escorregadio e de difícil circunscrição, ele é desta posição 
de que a terceira crítica é ao mesmo tempo fonte de problemas e solução a eles. Com isso, é dito também que não 
me parece plausível defender que no ano de 1799, quando da publicação do Primeiro esboço de um sistema da filosofia 
da natureza e de sua subsequente Introdução, “a perspectiva de Schelling sobre a natureza se altera dramaticamente” 
(Nassar, 2014, 193), revelando “uma mudança radical em seu pensamento acerca da realidade ontológica da natureza 
e da maneira de conhecer a natureza” (Nassar, 2014, 198); ao contrário, a concepção de uma natureza viva como 
identidade de sujeito e objeto é elaborada progressivamente na obra schellinguiana. Ademais, se é verdade que é 
possível perceber uma influência do pensamento de Goethe (Nassar, 2010) ou de Platão (Gonçalves, 2015), é verdade 
também que a linguagem da Crítica da faculdade de julgar e sua concepção de organismo revelam-se nestes textos com 
força e clareza. Para um excelente comentário histórico sobre este engendramento da concepção schellinguiana de 
uma filosofia da natureza, ver Ostaric, 2014.      

2 Permanece como questão de fundo se perguntar se nessa problematização schellinguiana da vida e na sua formula-



Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Transcendental, vida e indeterminação 

53

O percurso a ser trilhado aqui será indicado por um trecho do jovem Hegel, cujo uso 
particular se justifica pelo didatismo que ele fornece à exposição conforme seu propósito 
específico e mesmo ao sentido mais geral da Crítica da faculdade de julgar. Ei-lo:

No princípio da dedução das categorias, esta filosofia [a filosofia kantiana, F.G.] é 
autêntico idealismo (...). Naquela dedução das formas do entendimento está expresso, 
do modo mais determinado, o princípio da especulação, a identidade de sujeito e 
objeto (...). Pelo contrário, quando Kant, pois, transforma essa mesma identidade, 
como razão, em objeto da reflexão filosófica, a identidade desaparece por si mesma; 
se o entendimento foi tratado com a razão, a razão, pelo contrário, é tratada com o 
entendimento. Fica claro aqui em que nível subordinado foi apreendida a identidade 
do sujeito e do objeto. (...). Permanece fora das determinações objetivas por meio 
das categorias um domínio empírico monstruoso da sensibilidade e da percepção, 
uma aposteridade absoluta para a qual não é indicada nenhuma aprioridade senão, 
apenas, uma máxima subjetiva da faculdade de julgar reflexionante; quer dizer, a 
não-identidade é elevada a princípio absoluto (Hegel, 2003, p. 29-30 – tradução 

modificada)3.

Este longo trecho indica, através da oposição nele contida, os elementos a partir dos quais 
se construirá a presente exposição. De um lado, o princípio da dedução transcendental das 
categorias na Crítica da razão pura, a unidade originariamente sintética da apercepção, é autêntico 
princípio especulativo, pois na medida em que exprime a identidade de sujeito e objeto, como 
que reformula, de modo crítico agora, a identidade entre pensamento e ser constituinte de toda 
especulação; de outro, contudo, o fato de essa identidade ter sido tratada sob o ponto de vista do 
finito, isto é, do entendimento, deixando indeterminado todo o lado empírico, cuja elaboração 
especulativa se limitou à subjetividade da faculdade de julgar reflexionante, fez com que o 
princípio perdesse sua essência especulativa, recaindo na não-identidade ou, se quisermos, em 
um idealismo subjetivo. De alguma forma, são estes dois lados que serão analisados nesta breve 
exposição sobre a Crítica da faculdade de julgar e a Naturphilosophie de Schelling. De um lado, trata-
se de expor brevemente como o idealismo alemão interpretou essa identidade especulativa de 
sujeito e objeto formulada na dedução transcendental das categorias e expressa no conceito do 
eu (seção 1); de outro, mostrar o que leva Schelling a problematizar esse lado da empiria tratado 
pelo fim natural (seção 2), o qual o conduzirá à sua Naturphilosophie e à concepção de um sujeito-
objeto não mais finito e subjetivo – como na filosofia transcendental de Kant e Fichte –, mas 
infinito e objetivo (seções 3, 4 e 5), sendo o homem como sujeito-objeto meramente subjetivo 
um objeto desse sujeito-objeto objetivo, de modo que a natureza doravante se estruturará sob a 
forma da autoconsciência, do eu. Como dirá Schelling na primeira exposição pública do assim 
chamado “sistema da identidade”: “o idealismo no sentido subjetivo teria de afirmar: o eu é 
tudo; o idealismo no sentido objetivo, inversamente: tudo é = eu e não existe nada a não ser o 
que é = eu” (SW, IV: 109)4. 

ção de uma Naturphilosophie, sobretudo quando pensada do ponto de vista do infinito, não se encontraria um possível 
motivo da dialética (hegeliana e marxista), cujas características principais seriam justamente o ponto de vista do infi-
nito (o sujeito do saber não é o homem, mas uma razão absoluta – o espírito ou o capital) e o caráter de organismo e 
de unidade sistemática desse saber. (Em alguma medida, aqui necessidade e contingência se unificam: há necessidade, 
mas não aquela mecânica, mas a necessidade conforme a fins; sob outro aspecto: parece que nessa concepção de saber 
há uma finalidade relativa das partes e do todo a partir de uma finalidade interna, resultado desse remanejamento do 
saber a partir do organismo).

3 Pode parecer um equívoco trazer um texto de Hegel para comentar a relação entre a terceira crítica de Kant e a 
filosofia da natureza de Schelling. Para além do fato de que nesta primeira publicação Hegel ainda era muito próximo 
de Schelling especulativamente e que, portanto, ainda não havia se distinguido dele, ao menos no debate público, é 
digno de nota que o texto fala por si ao esclarecer a problemática da época, a qual era tanto a de Hegel quanto a de 
Schelling, servindo, por isso, aos propósitos didáticos do momento. 

4 Do ponto de vista histórico e textual, restrinjo-me aos textos que vão de 1797 (particularmente, Ideias para uma 
filosofia da natureza, Introdução ao Projeto de uma filosofia da natureza, Sistema do idealismo transcendental e Dedução geral do 
processo dinâmico) àqueles de 1801 (notadamente, Exposição do meu sistema da filosofia); ao final, recorreremos ao tratado 
sobre Filosofia e Religião (de 1804), para indicar os desenvolvimentos do sistema da identidade em sua parte ideal.



Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Francisco Prata Gaspar 

54

1. Apercepção pura e identidade de sujeito e objeto

Mas, então, o que é essa identidade sujeito-objeto, como princípio especulativo, formulada 
por Kant no princípio da dedução transcendental das categorias da Crítica da razão pura?

Como sabido, o princípio supremo de todo uso do entendimento, dirá Kant, é a unidade 
originariamente sintética da apercepção (KrV, B139)5 – ou a Autoconsciência6. Sua formulação tem 
por base, dito brevemente, a acepção de que todo saber para ser saber tem de ser acompanhado 
por uma consciência desse saber, a qual, por isso, não é uma consciência de objeto, mas antes uma 
consciência de si mesmo como sujeito do saber: trata-se, pois, de uma autoconsciência, que só se 
realiza e se constitui como uma identidade a partir de sua ação sintética do múltiplo da intuição. Para 
nossa exposição, gostaria de salientar 5 características desse princípio: 1) na medida em que é uma 
apercepção pura e não empírica, ela é uma referência não-objetiva ao sujeito do saber, ou seja, refere-
se a ele não como um objeto de conhecimento, mas como foco de todo saber, que, por isso mesmo, 
é pura e simplesmente não-objetivo, mera e unicamente subjetivo, nunca podendo se tornar objeto 
do saber. Daí a formulação de Kant: “ela é aquela autoconsciência que, por produzir a representação 
eu penso que tem de poder acompanhar todas as outras e é sempre a mesma em toda consciência, 
não pode ser acompanhada por nenhuma outra” (KrV, B132). Caso fosse acompanhada por uma 
representação, essa autoconsciência seria objeto dessa representação e, portanto, não seria o sujeito 
do saber. Os paralogismos da psicologia racional fornecem, com efeito, a contraprova desse caráter 
absolutamente não-objetivo da autoconsciência: “é bastante evidente que não posso conhecer como 
objeto aquilo que tenho de pressupor para em geral conhecer um objeto, e que o eu determinante 
(o pensamento) é distinto do eu determinável (o sujeito pensante) assim como o conhecimento é 
distinto do objeto” (KrV, A402)7. 2) Justamente porque jamais pode se tornar objeto, esse princípio 
é uma atividade, uma espontaneidade ou, nos termos de Fichte e Schelling, uma produtividade: “um 
ato da espontaneidade”, que “não pode ser vista como pertencente à sensibilidade”, dirá Kant (KrV, 
B131). 3) A identidade da consciência como tal, isto é, a identidade consciente do sujeito formulada 
no eu penso, não é o princípio da unidade originariamente sintética da apercepção, mas é uma 
identidade analítica produzida justamente pela unidade sintética da apercepção: “somente porque 
eu posso ligar o múltiplo de representações dadas em uma consciência é possível que eu represente 
a identidade da consciência nessas mesmas representações, i. e., a unidade analítica da apercepção só é 
possível sob a pressuposição de alguma unidade sintética” (KrV, B133). 4) Essa ligação do múltiplo 
da intuição sob a unidade sintética da apercepção não ocorre aleatoriamente, mas mediante regras 
de ligação, justamente as categorias do entendimento – o que significa também que as categorias, 
enquanto regras de síntese do múltiplo da intuição sensível, unificam esse múltiplo em vista da 
realização da autoconsciência, quer dizer, a razão engendra seu objeto – sintetiza o múltiplo – para 
produzir a sua própria identidade (analítica). Um trecho da dedução transcendental das categorias, 
em sua segunda edição, fornece uma ilustração do que foi dito: “para conhecer alguma coisa no 
espaço, como, por exemplo, uma linha, eu tenho de desenhá-la e, assim, produzir sinteticamente 
uma determinada ligação do múltiplo dado, de tal modo que a unidade dessa ação é ao mesmo tempo 

5 Embora as citações da Crítica da razão pura sejam feitas conforme as duas edições originais A e B e as da Crítica da facul-
dade de julgar conforme a paginação da edição da Real Academia Prussiana das Ciências, elas seguem todas a tradução de 
Fernando Costa Mattos, editada pela Vozes, referida na bibliografia. 

6 Para as discussões em torno da autoconsciência como princípio do saber, seja em Kant seja na filosofia clássica alemã 
em geral, remetemos, evidentemente, à obra de Dieter Henrich. Para o que nos interessa, vale a pena cf. Henrich, 1967. 
Sobre a relação entre a autoconsciência em Kant e em Fichte, cf. Zöller, 2013, pp. 30-33.

7 Um texto da segunda edição que trata dos paralogismos é bastante explícito quanto a este ponto: o caráter incontornável 
da autoconsciência como pressuposto – e, portanto, princípio – de todo uso do entendimento e de todo conhecimento: 
“Através desse eu, ou ele, ou isso (a coisa) que pensa, não se representa nada mais do que o sujeito transcendental do 
pensamento = x, que só é conhecido através dos  pensamentos que são seus predicados, e do qual, separadamente, não 
poderíamos ter jamais o mínimo conceito; nós giramos em torno dele, portanto, em um círculo constante, já que temos 
sempre de nos servir de sua representação para julgar algo sobre ele” (KrV, B404).  



Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Transcendental, vida e indeterminação 

55

a unidade da consciência (no conceito de uma linha), e somente dessa forma se conhece um objeto” 
(KrV, B138). E 5) como essa ligação só tem conteúdo e validade objetiva se conjugada com 
as formas puras da intuição sensível sob a mediação da imaginação transcendental, a unidade 
originariamente sintética da apercepção se realiza in concreto somente na imaginação produtiva 
enquanto síntese figurativa: é esta que, ao mesmo tempo, produz o objeto ao ligar o múltiplo 
da intuição sensível conforme as categorias, de um lado, e a identidade da consciência que 
acompanha toda representação mas não é acompanhada por nenhuma outra, de outro. – É 
o que diz a formulação do capítulo do esquematismo: o esquema de um conceito puro do 
entendimento 

(...) é apenas a síntese pura, de acordo com um regra da unidade segundo conceitos 
em geral, que a categoria expressa, e é um produto transcendental da imaginação 
que diz respeito à determinação do sentido interno em geral, segundo condições de 
sua forma (o tempo), em relação a todas as representações, na medida em que estas 
deviam ser conectadas a priori em um conceito conforme a unidade da apercepção 
(KrV, A142/B181)8.

Em resumo, a unidade originariamente sintética da apercepção, enquanto princípio 
supremo de todo uso do entendimento e, por conseguinte, da própria dedução transcendental 
das categorias, é 1) uma autoconsciência, cuja referência a si nunca se dá de forma objetivante; 2) 
tem de ser, por essa razão, uma espontaneidade ou produtividade; 3) sua identidade consciente 
– o eu penso – é um produto de sua unidade sintética; 4) e assim o é na medida em que sintetiza 
o múltiplo dado da intuição conforme as categorias; e enfim, 5) tal unidade originariamente 
sintética da apercepção se realiza in concreto unicamente na síntese transcendental da 
imaginação, já que nossa intuição é sensível e a nós, seres humanos, só é possível uma síntese 
figurada, nunca uma síntese intelectual. 

É, pois, com essa chave de leitura que Fichte e, depois, Schelling traduzirão o princípio 
da dedução transcendental através da fórmula da identidade de sujeito e objeto: a identidade 
(analítica) do sujeito se produz em conjunto com a produção do objeto mediante a síntese do 
múltiplo dado da intuição sensível, ambos produtos da unidade originariamente sintética da 
apercepção ou autoconsciência. A receita hermenêutica de Fichte é clara quanto a isso: 

(...) a crítica kantiana começa com o eu, como mero sujeito – donde a representação da 
aprioridade dos conceitos vazios, tão ridiculamente mal interpretados pelos kantianos. 
Ora, um sujeito se refere sempre a um objeto e, ao menos na representação obscura, 
está inseparavelmente ligado a ele: assim incorporou-se provisoriamente à Crítica, 
com o consentimento de Kant, o objeto fora do eu, cujo lugar próprio é o ponto de 
vista do entendimento comum. Somente no meio, na doutrina do esquematismo da 
imaginação, é que o próprio eu também se torna objeto (GA I/3: 255-6 – nota; Cf. 
tradução desse texto em Torres Filho, 1975, p. 86).

Em outras palavras – e tirando as consequências desse princípio –, se a imaginação 
transcendental é a atividade que, ao mesmo tempo intuitiva e categorial, produz tanto o objeto 
quanto a consciência do sujeito do saber, ela é a fiadora dessa identidade especulativa de sujeito 
e objeto: enquanto unidade originariamente sintética da apercepção conjugada com a intuição 
sensível na forma da síntese figurada, a imaginação é o sujeito não-objetivável do saber (ver Torres 
Filho, 1975, cap. 2: “A imaginação radical”). Ao mesmo tempo, ela mostra que antes de haver 
qualquer objeto para a razão, há uma atividade que produz tanto esse objeto quanto a consciência 
que se tem dele como objeto, ou seja, tanto o objeto quanto a sua representação. É nesse sentido 
que Kant chama os esquemas de “verdade transcendental” (KrV, A146/B185), pois são eles que, 
ao produzirem transcendentalmente tanto a representação quanto seu objeto, tornam possível 
a sua posterior separação e comparação entre si, perguntando se tal representação se adequa ou 
não à coisa, aquilo que Kant chama de “verdade empírica” (KrV, A146/B185) e que nada mais 
é que o conceito tradicional de verdade como adequatio. Por isso, enfim, essa identidade 

8 Em texto da Dedução A, Kant é bastante explícito: “Nós temos, portanto, como faculdade fundamental da alma 
humana, uma imaginação pura que está na base de todo conhecimento a priori. Por meio dela, nós ligamos o diverso 
da intuição, de um lado, com, de outro, a condição da unidade necessária da apercepção pura” (KrV, A124).



Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Francisco Prata Gaspar 

56

de sujeito e objeto é a expressão da revolução copernicana de Kant: a estratégia filosófica que 
remonta a Aristóteles de afirmar uma harmonia entre pensamento e ser é posta em questão 
na medida em que o exame crítico mostra que é impossível assegurar qualquer isomorfia entre 
uma doutrina do ser exterior à razão e a razão mesma  – nisto, Kant está de acordo com a 
dúvida cética de Hume –, de modo que tal harmonia não é mais dada por dois níveis exteriores 
entre si, cada um objeto de uma ciência particular – de um lado, a lógica, enquanto ciência da 
forma essencial do enunciado, de outro, a ontologia, enquanto doutrina do ser (das coisas em 
si)  –, para entrar em cena uma lógica transcendental ou “analítica do entendimento”, cujo 
princípio é justamente essa atividade originariamente sintética da autoconsciência que produz 
em identidade indissociável o ser (ou objeto) conforme as mesmas regras que operam enquanto 
funções de unidade de representações em um enunciado (o pensamento) – e em cuja base se 
encontra o postulado de que “a razão só compreende aquilo que ela mesma produz segundo 
seu projeto” (KrV, BXIII). A consequência dessa “transformação” na maneira de pensar é que, 
doravante, só há objeto, só há ser e ser conhecível para a razão finita sob a forma de seus 
esquemas transcendentais, quer dizer, imanente à estrutura transcendental da razão humana.

Sabe-se como Fichte e o jovem Schelling radicalizaram essa transformação no modo de 
pensar. Chamando de Eu esse princípio da identidade de sujeito e objeto na autoconsciência9, 
eles farão dele, em sua exposição sistemática da filosofia transcendental, não apenas a fonte de 
todo saber teórico, como também, e sobretudo, deduzirão genética e sistematicamente dele, 
como seus ramos, todos os domínios da razão: é na identidade de sujeito e objeto que se 
encontrará a raiz (inescrutável para Kant) do sensível e do suprassensível, do teórico e do 
prático, do intuitivo e do categorial. A moral, o direito, a religião, a natureza e mesmo a 
teleologia e o domínio expressivo-artístico se justificam e encontram sua razão de ser na medida 
em que são momentos necessários na realização dessa autoconsciência enquanto identidade de 
sujeito e objeto10. 

Para isso, tanto a doutrina da ciência de Fichte quanto o sistema do idealismo 
transcendental de Schelling mostrarão que a autoconsciência de que parte Kant é, na verdade, 
produto de condições anteriores que a estruturam; resumidamente, de três atividades que 
apenas em conjunto têm sua significação: primeiro, de uma atividade infinita que produz a 
si mesma e que, dirigida para fora, procura causar tanto quanto pode – aquilo que Fichte 
chamará de pôr absoluto do eu ou Tathandlung; depois, de uma atividade que ao procurar tomar 
consciência desse pôr originário, coloca um limite à atividade infinita, já que um eu só é eu ao 
ser para si, de modo que o eu deve pôr-se para si mesmo como se pondo – tal atividade possui, 
portanto, um sentido centrípeto de retorno a si; por fim, uma terceira atividade sintética que 
se esforça por solucionar o conflito que surge entre a infinitude e a finitude das duas primeiras 
atividades – tal atividade será denominada por Fichte de “imaginação criadora” (GA I/2: 415 
(152)) e por Schelling de “intuição produtiva” (HKA I/9: 122): a imaginação é a atividade 
sintética por excelência que, ao unificar o conflito entre infinito e finito, oscila entre eles e, 
nesse oscilar, produz o mundo em todos os seus domínios e a consciência que se tem dele. Ela 
o faz ao produzir um limite e, ao mesmo tempo, tentar conferi-lo a si mesma para que ela seja 
consciente dele, que ele seja para ela, tudo isso conforme a exigência transcendental de que 
“nada cabe ao eu a não ser aquilo que ele põe em si” (GA I/3: 145), exigência igualmente genética 

9 Como dirá Schelling no Sistema do idealismo transcendental: “Um tal conceito é o de um objeto que é ao mesmo tempo 
oposto e igual a si mesmo. Mas um tal é somente um objeto que é de si mesmo simultaneamente a causa e o efeito, producente 
e produto, sujeito e objeto. – Portanto, o conceito de uma identidade originária na duplicidade, e vice-versa, é apenas o 
conceito de um sujeito-objeto e um tal aparece originariamente apenas na autoconsciência” (HKA I/9: 63).

10 Ver HKA I/9: 24-5: “o meio pelo qual o autor procurou realizar seu fim de expor o idealismo em toda a sua extensão, 
foi o de apresentar todas as partes da filosofia em uma única continuidade e a filosofia completa enquanto aquilo que ela 
é, a saber, como a progressiva história da autoconsciência, para a qual o deposto na experiência serve somente como que 
de monumento e documento”.  



Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Transcendental, vida e indeterminação 

57

porque postula que a inteligibilidade do ser só se funda na reflexão daquilo que já foi 
produzido pela própria razão, conforme o lema do prefácio da segunda edição da Crítica da 
razão pura11. 

Ora, a essa estrutura de atividade infinita, atividade finita e imaginação como atividade 
sintética que unifica momentaneamente o conflito ao se esforçar pela identidade do eu no 
interior desse conflito irreconciliável, Fichte e Schelling darão o nome de reflexão: é na reflexão do 
eu sobre si mesmo que progressivamente a autoconsciência vai se realizando, desde o momento 
mais pobre de consciência, no qual o eu se perde por completo no objeto e não há nenhuma 
consciência, até aquele em que o filósofo toma consciência do eu como princípio de todo saber. 
Até porque a completude do sistema é garantida justamente se o resultado final de toda a dedução 
retorna ao seu princípio, a autoconsciência, só que agora consciente dele enquanto tal, isto é, 
o princípio da autoconsciência que no início só é para o filósofo, é elevado à consciência de si 
mesmo, torna-se ao final dessa dedução consciente de si como princípio do saber. É aquilo que 
Fichte chamará de “história pragmática do espírito humano” e que, em sentido similar, Schelling 
batizará de “história da autoconsciência”. Como nos diz Schelling em seu Sistema do idealismo 
transcendental:

A filosofia transcendental não é nada mais que um contínuo potencializar do eu; 
todo seu método consiste em conduzir o eu de um estágio da auto-intuição ao outro 
até onde ele está posto com todas as determinações que estão contidas no ato livre e 

consciente da autoconsciência (HKA I/9: 146).

2. Problematização da vida como juízo reflexionante

Aqui, evidentemente, coloca-se a questão: por que tratar de uma leitura especulativa da 
Analítica Transcendental da Crítica da razão pura quando o tema que nos interessa é a Crítica da 
faculdade de julgar e a filosofia de Schelling, em particular a sua Naturphilosophie? Se é verdade que, 
no início de sua produção intelectual, Schelling é um partidário da filosofia transcendental e 
justamente buscará deduzir todo o saber, em seus domínios teórico, prático e estético, a partir da 
autoconsciência como identidade de sujeito e objeto, intuinte e intuído – notadamente no Sistema 
do idealismo transcendental, como já indicado –, o que nos interessa nesta exposição é o modo como 
Schelling pensará essa identidade de sujeito e objeto não mais a partir do ser racional finito (como 
na filosofia transcendental), mas da natureza. Ora, ele fará essa inversão de perspectivas – da filosofia 
transcendental para a filosofia da natureza – precisamente em decorrência de uma problematização 
que formula em torno do aparato crítico-transcendental estabelecido por Kant para se pensar a vida 
e o ser organizado, quer dizer, ao pôr em questão o modo como Kant, na sua Crítica da faculdade de 
julgar, circunscreve o fenômeno da vida a partir da faculdade de julgar reflexionante. Para delinear, 
portanto, a gênese da Naturphilosophie de Schelling, é preciso se dirigir agora a essa problematização 
da vida tal como pensada por Kant, para depois passar a uma breve descrição geral dos princípios 
e contornos dessa filosofia da natureza schellinguiana, aquela que pensará a natureza a partir da 
identidade de sujeito e objeto, onde, portanto, não tem lugar mais uma reflexão subjetiva do ser 
racional finito, mas uma reflexão objetiva da própria natureza, vale dizer, do próprio ser.

Como é sabido, o problema da finalidade objetiva interna emerge na filosofia kantiana 
porque as leis transcendentais do entendimento, ou seja, as leis formuladas a partir do esquematismo 
transcendental da imaginação, deixam indeterminados certos objetos na natureza: os seres organizados 
e, em última instância, a própria vida aparecem à razão como contingentes. Afinal, conforme a síntese 

11 Como enunciará o famoso texto da Grundlage de Fichte: “Essa alternância do eu em si mesmo e consigo mesmo, 
em que ele se põe finito e infinito ao mesmo tempo – uma alternância que, por assim dizer, consiste em um conflito 
consigo mesmo, e através disso reproduz a si mesma, enquanto o eu quer unificar o não-unificável, ora tentando aco-
lher o infinito na forma do finito, ora, repelido, pondo-o de novo fora dela e, nesse preciso momento, tentando mais 
uma vez acolhê-lo na forma da finitude – é a faculdade da imaginação” (GA I/2: 359 (113)).



Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Francisco Prata Gaspar 

58

das categorias, o que é sintetizado é o múltiplo do tempo, e a única causalidade inscrita entre as categorias 
é aquela da causalidade eficiente, a qual, justamente, estabelece uma ordem na série temporal, em que os 
momentos temporais estão sempre em uma relação unilateral de causa e efeito, o presente sendo causa 
do que vem a ser e efeito do que já veio a ser. Seu resultado, portanto, é a causalidade mecânica, e a partir 
desta, por conseguinte, não é possível explicar a existência de seres organizados, cujas partes estão em 
relação não de causalidade eficiente, em uma série unilateral, mas em uma série recíproca, onde todas 
partes são causa e efeito ao mesmo tempo. Daí que, exclusivamente conforme as leis transcendentais do 
entendimento, a natureza poderia ter criado esses seres organizados de mil outras maneiras ao invés desta 
que nos aparece, e é esta a razão de por que tais seres aparecem ao entendimento como contingentes. Para 
preencher essa indeterminação deixada pela discursividade de nosso entendimento, esses seres organizados 
só podem ser julgados se colocamos em seu fundamento a ideia de fim, isto é, a ideia de “uma causa 
cuja capacidade de atuar é determinada por conceitos” (KU, AA V: 369), “como se ela só fosse possível 
justamente pela razão” (KU, AA V: 370), cabendo ao conceito determinar a priori todas as partes e tudo 
o que deve estar contido em cada um desses seres (KU, AA V: 373). Sempre, contudo, sob a advertência 
de que tal ideia de fim que colocamos no fundamento do julgamento da vida e do orgânico não pode ser 
atribuída a eles, mas é somente um princípio regulativo da faculdade de julgar para o julgamento desses 
seres – por isso, a conhecida formulação problemática: “como se...”. Assim, nesses termos, a vida e esse 
tipo específico de objetos, os seres organizados, colocam um problema para a filosofia crítica, cuja solução 
é dada justamente pelo conceito de finalidade objetiva interna, conceito oriundo da faculdade de julgar 
teleológica e cujo uso, porém, só pode ser reflexionante.

	 Ora, é justamente essa solução kantiana que começará a ser posta em questão por Schelling 
em seu primeiro opúsculo, ainda programático, sobre a filosofia da natureza – Ideias para uma 
filosofia da natureza (1797) – e cujo ponto crítico se mostra justamente em virtude do conceito de 
natureza que devemos ter12. A inquirição de Schelling se volta, primeiramente, para a existência fora 
de nós desses tais seres que colocam para a razão o problema de como julgá-los: se eles existem fora 
da razão, não seria porque a sua organização conforme a fins não é apenas relativa à nossa faculdade 
de julgar, mas algo real?  Nas palavras de Schelling:

Vocês têm de conceder que ao menos aqui forma e matéria, conceito e objeto, são 
inseparáveis. E se está ao arbítrio de vocês transferir ou não a ideia de finalidade a coisas 
fora de vocês, como então se explica que vocês transferem essa ideia a certas coisas, não 
a todas, e que, além disso, vocês não se sentem livres ante essa representação de produtos 
conforme a fins, mas pura e simplesmente coagidos? Para ambas as perguntas, vocês não 
podem indicar nenhum fundamento a não ser que essa forma conforme a fins convém, 
sem nenhuma intervenção de vocês, originária e pura e simplesmente a certas coisas fora 
de vocês (SW, II: 43-4).

Em outras palavras, se queremos reconhecer em certos seres da natureza – e a fortiori, como 
se verificará, na própria natureza – a propriedade da vida, a capacidade de organizar a si mesma 
com força formativa <Bildungskraft>, é preciso que essa conformidade a fins de sua forma e da 
ligação de suas partes entre si e com o todo não seja apenas uma qualidade transferida por nossa 
faculdade de julgar, mas exista realmente fora de nós. A crítica ao procedimento da transferência do 
predicado da finalidade à natureza tem como alvo a filosofia transcendental em geral, incluindo 
aí não apenas a sua formulação kantiana, mas também aquela da doutrina da ciência de Fichte, a 
qual fará da transferência o procedimento por excelência de constituição de uma causalidade dos 

12 Daí que me parece exagerado e mesmo equivocado dizer, como o faz Nassar, que com a publicação do Primeiro esboço 
e de sua Introdução, em 1799, a concepção de Schelling da natureza se “altera dramaticamente” (Nassar, 2014, 193). Essa 
mudança já estava anunciada desde o primeiro texto sobre a filosofia da natureza, mesmo que em seu conjunto ele ainda 
defenda ali uma concepção transcendental de natureza, como algo derivado das ações da razão humana. 



Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Transcendental, vida e indeterminação 

59

objetos em geral para a razão finita13. Se separamos a natureza de nós, como mero objeto de 
transferência do predicado da vida, tal como o faz a filosofia transcendental, é a natureza 
que fica inexplicada, porque desse modo é o próprio conceito de vida que se perde, já que, 
enquanto objeto meramente construído pelo sujeito transcendental, ele é mero objeto sem 
ser sujeito para si e, portanto, sem a capacidade mais essencial a ele da vida – por isso, 
permanece um objeto morto. Já nessas primeiras formulações, Schelling é claro quanto aos 
limites da solução crítica para o problema da vida: “tão logo sou idêntico à natureza, eu 
compreendo o que é uma natureza viva, do mesmo modo como compreendo minha própria 
vida (...); tão logo eu me separo dela e separo o ideal do real, não me resta nada a não ser 
um objeto morto e eu deixo de conceber como é possível uma vida fora de mim” (SW, II: 
47-8). Em outras palavras, o que está em germe aqui nessa problematização formulada por 
Schelling da solução crítico-transcendental para a questão da vida é precisa e exatamente o 
questionamento do próprio projeto filosófico transcendental, na medida em que põe em 
questão a ideia básica de que todo objeto para a razão é objeto porque é feito conforme a 
sua estrutura transcendental, só podendo aparecer a ela de acordo com essa estrutura a 
priori da razão finita. A vida, pois, rompe a estrutura transcendental, aponta para algo que 
está e tem de estar além da configuração categorial e reflexionante do sujeito. É empírico 
e transcendental a um só tempo. 

Ora, a solução para o problema identificado passa justamente pela superação da 
separação entre natureza, como mero objeto do saber, e a razão como seu sujeito; passa, 
afinal, por uma identificação de natureza e razão, natureza e espírito, e cuja consequência 
é a ideia de uma finalidade do todo da natureza, tornando-se ela um todo fechado em 
si mesmo que se desenvolve progressivamente das formas vitais mais simples às mais 
complexas, incluída aí a própria razão humana, o espírito. Schelling pode então concluir 
(em uma formulação ainda em forma de projeto filosófico, já que expresso na figura de um 
“dever ser”): “a natureza deve ser o espírito visível, o espírito, a natureza invisível. Aqui, 
portanto, na identidade absoluta do espírito em nós e da natureza fora de nós, tem de 
resolver-se o problema de como é possível uma natureza fora de nós” (SW, II: 56).

	 Desse modo, o questionamento da solução crítico-transcendental kantiana para o 
problema da vida e o projeto que se formula com a solução assim posta de uma identidade de 
natureza e espírito, conjugada com a concepção de uma natureza viva cujo todo é conforme 
a fins, levarão Schelling a abrir um novo caminho investigativo, que dá à natureza uma 
autonomia e independência impensáveis no quadro da filosofia transcendental, marcado, 
evidentemente, por deduzir a natureza a partir da estrutura transcendental do sujeito. Do 
seio do questionamento do transcendental emerge o projeto de uma Naturphilosophie. E 
se o que assim se formula no opúsculo de 1797 ainda era em termos programáticos e na 
forma de um questionamento, ganhará o estatuto de ciência autônoma e própria em 1799 
com o Projeto de uma filosofia da natureza e, especialmente, com sua Introdução, quando, 
então, Schelling já fala claramente em “duas ciências independentes e complementares 
que compõem o sistema todo do saber”: a filosofia transcendental, de um lado, à qual cabe 
deduzir o real a partir do ideal, e a filosofia da natureza, de outro, a qual deduz o ideal 
a partir do real (SW, III: 271)14. “Como ela [a natureza] dá a si mesma a sua esfera – nos 
diz Schelling em 1799 –, então, nenhum poder alheio pode se imiscuir nela; todas as 

13 Como afirma Fichte na primeira exposição da doutrina da ciência: “essa determinação de vocês mesmos, vocês a 
transferem a algo fora de vocês; daquilo que, prontamente, é acidente do seu eu, vocês fazem um acidente de uma coisa 
que deve estar fora de vocês (...), de uma matéria <Stoff> que deve estar estendida no espaço e preenchê-lo. (...) e uma 
tal matéria sem um subjetivo para ser-lhe transferido, simplesmente não existe para vocês e, por isso, para vocês, não é 
nada mais que o portador de que precisam para o subjetivo a ser transferido de vocês” (GA I/2: 440 (169)).

14 Nesse sentido, tanto As Ideias para uma filosofia da natureza, de 1797, quanto o tratado sobre A alma do mundo, ao 
tratarem respectivamente da natureza inorgânica e orgânica, ainda o faziam sob certo domínio conceitual da filosofia 
transcendental. Ainda assim, eles já indicavam, como vimos no caso do primeiro texto, um transbordamento para 
fora deste domínio, em direção a uma autonomia da natureza como vida e ser organizado. Para a reconstituição desse 
percurso de Schelling, remetemos mais uma vez a Ostaric, 2014.



Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Francisco Prata Gaspar 

60

suas leis são imanentes ou: a natureza é sua própria legisladora (autonomia da natureza). (...) a 
natureza tem realidade incondicionada, proposição esta que é justamente o princípio de uma 
filosofia da natureza” (SW, III: 17)15. 

3. Estrutura especulativa da filosofia da natureza

Mas, então, o que entender, em primeiro lugar, dessa identificação entre natureza e 
espírito, elemento decisivo da filosofia da natureza por fazer da natureza não apenas objeto de 
um sujeito externo a ela, mas ela mesma sujeito de si mesma? Em primeiro lugar, se a filosofia 
da natureza parte da premissa de que é preciso considerar a natureza em sua autonomia, 
ela não é e não pode ser mero objeto do conhecimento de uma razão finita exterior a ela; 
ao contrário, a natureza tem também de ser sujeito. Ela é objeto ao ser considerada como 
mero produto: é a natureza que nos aparece em seus seres e que está diante de nós na vida 
ordinária. Utilizando-se da nomenclatura espinosana, Schelling chamará essa natureza como 
objeto de natura naturata. Mas se é também sujeito, a natureza é, nessa medida, produtividade 
infinita, isto é, e para utilizar os termos kantianos que designam o princípio da dedução 
transcendental das categorias, uma espontaneidade que nunca pode se tornar objeto, “algo 
pura e simplesmente não-objetivo”, que tem de acompanhar toda produção, mas não pode ser 
acompanhada por nenhuma, é, pois, a autoconsciência de que fala Kant, mas agora em um 
sentido objetivo, já que pertencente à natureza – ao ser. Portanto, a natureza é compreendida a 
partir do princípio especulativo da identidade de sujeito e objeto, tal como já vimos formulado 
na dedução transcendental das categorias da Crítica da razão pura – por isso também, Schelling 
chamará a filosofia da natureza de “física especulativa” (SW, III: 274). E no entanto, e em 
segundo lugar, se Schelling faz igualmente uso aqui do termo espinosano de natura naturans 
para designar essa produtividade como sujeito da natureza, não se pode cair no erro de pensar 
que se trata de mera repetição do esquema de Espinosa. Ao contrário deste, que simplesmente 
postula dois atributos distintos – a extensão e o pensamento – que não se comunicam, mas 
que correm em paralelo – a ordem das ideias é a mesma que a ordem das afecções –, a filosofia 
da natureza concebe a natureza como identidade de ideal e real. Tal inseparabilidade é plena de 
consequências. Afinal, o ideal é justamente a atividade de um ser de pôr-se para si mesmo, isto 
é, de tornar consciente aquilo que está posto nele, e que sem essa atividade não pode chegar 
nunca à consciência: a atividade ideal é aquela atividade que Fichte – e o próprio Schelling – 
identificam com a reflexão do eu. Se, pois, a própria natureza e seus produtos são crivados pela 
idealidade, isso significa que a propriedade da reflexão e, com ela, do espírito, não é exclusiva 
do ser racional finito ou do homem. A natureza como um todo é eu – ou como já dito: “tudo 
é = eu e não existe nada a não ser o que é = eu” (SW, IV: 109). Daí que, como corolário dessa 
identidade de ideal e real na natureza, em todos os produtos dessa produtividade infinita 
da natureza estão presentes os dois elementos, só que na forma de um desenvolvimento de 
potências, em que cada uma passa a possuir uma progressiva preponderância do ideal sobre 
o real e em cujo progresso a natureza vai tomando consciência de si mesma, em uma espécie 
de “história pragmática” – não do espírito humano –, mas da natureza. Já era isso o que dizia 
o opúsculo programático de 1797: “essa vida universal da natureza se revela nas mais diversas 
formas, em desenvolvimentos graduais, em aproximações progressivas à liberdade” (SW, II: 

15 Em nota, Schelling completa a afirmação atribuindo à natureza os traços característicos do orgânico: “natureza tem sua 
realidade a partir de si mesma – ela é seu próprio produto – um todo organizado a partir de si mesmo e que se organiza a 
si mesmo” (SW, III: 17, nota). A fim de mensurar a distância que Schelling está tomando em relação a Kant, lembremos 
um dos resultados da dedução transcendental das categorias: “somos nós, portanto, que introduzimos nos fenômenos a 
ordem e a regularidade a que denominamos natureza” (KrV A125), “são certas leis, portanto, e de maneira a priori, que 
antes de tudo tornam uma natureza possível” (KrV A216/B263).  



Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Transcendental, vida e indeterminação 

61

47); é também o que afirmará a Exposição do meu sistema da filosofia: “a totalidade absoluta é 
construída apenas por meio de um tornar-se real do subjetivo em todas as potências” (SW, 
IV: 143)16.

Serão esses dois elementos – identidade de sujeito e objeto e inseparabilidade de realidade 
e idealidade na natureza – que articularão desde o fundamento a filosofia da natureza. Para 
entender, então, como se realiza essa identidade de sujeito e objeto da natureza e, portanto, 
a presença nela da reflexão e da idealidade, o princípio pura e simplesmente não-objetivo 
comandando o processo de produção dessa vida universal da natureza, e como, portanto, 
estamos aqui diante de uma reflexão que não é nossa ou da razão finita, mas da própria natureza, 
vale a pena traçar brevemente essa gênese da natura naturata a partir da natura naturans. 

Se a natureza é originariamente apenas pura produtividade e se nesta produtividade não 
há nada de determinado, mas ela é pura e simplesmente indeterminada – é uma atividade que 
atua sobre si mesma e que afirma apenas a si mesma (uma Tathandlung, poderíamos dizer) –, 
para haver produto e, por conseguinte, algo determinado, com determinada figura e modo de 
atuação, é preciso que essa produtividade originária seja limitada e que de indeterminada atue 
determinadamente: “A natureza, na medida em que é apenas produtividade, é pura identidade e 
não é possível distinguir nada nela. Se algo deve ser distinguido nela, a identidade nela tem de 
ser suprimida, a natureza tem de ser não identidade, mas sim duplicidade” (SW, III: 287-8). Tem 
de haver, portanto, uma passagem da pura identidade (e indeterminidade) a uma duplicidade 
e, com ela, a produtos determinados. O que é essa duplicidade? A continuação do texto explica: 
“a natureza tem de fazer de si mesma objeto, essa transformação do puro sujeito em um sujeito-
objeto é impensável sem uma cisão originária <ursprüngliche Entzweiung> na natureza” (SW, III: 
288). Ou seja, essa duplicidade é aquela de sujeito e objeto em sua identidade, traço característico 
da autoconsciência: se tem de haver produtos na natureza e não apenas mera produtividade, a 
natureza tem de refletir sobre si como objeto e, desta feita, fazer de si mesma objeto, cindir-se em 
sujeito e objeto, sendo que, ao fazer isso, ela coloca um limite à atividade originária infinita. 

Com essa formulação, Schelling não está fazendo nada mais do que replicar na natureza o 
esquema da reflexão formulado originalmente pela doutrina da ciência na figura da imaginação 
criadora e depois pelo Sistema do idealismo transcendental sob a forma da intuição produtiva. 
Como já indicado, a reflexão se estrutura na unificação de três atividades: i) uma produtividade 
infinita originária que, ao ser limitada pela cisão, procura ultrapassar o limite e causar tanto 
quanto pode (eis a tese); ii) por uma atividade que põe o limite sobre a atividade originária 
ao procurar pô-la para si, a atividade retornando sobre si (eis a antítese); iii) por fim, por uma 
atividade sintética que unifica essas duas atividades conflitantes através de um esforço por 
retorno à pura identidade originária, esforço que nunca se realiza plenamente, na medida 
em que todo produto dessa atividade sintética é sempre algo determinado e, portanto, nunca 
idêntico à infinitude indeterminada da produtividade originária. A identidade de sujeito e 
objeto se realiza, por conseguinte, na medida em que o objeto e, digamos, a representação que se 
tem dele são produtos da reflexão sobre o que foi produzido com a limitação sobre a atividade 
originária. Schelling designará cada atividade oposta entre si e a síntese delas como uma força: a 
força para fora, de produção de si, que procura ultrapassar o limite posto pela cisão originária e 
causar tanto quanto pode, será a força de expansão; a força em sentido contrário que busca fazer 

16 É essa inseparabilidade de ideal e real na natureza – e no ser, se quisermos – que justifica o elogio carregado de 
Schelling a Leibniz e à sua concepção de que as mônadas são forças representativas, muito mais que a presença de 
Espinosa na filosofia da natureza, a qual seria mais forte na armação geral do sistema do que nessa concepção de 
uma vida universal que continuamente torna consciente aquilo que antes era inconsciente. A distância em relação 
à monadologia leibniziana é que esta, pré-kantiana, não se constrói sob a identidade de sujeito e objeto. Quanto a 
isso, leia-se as seguintes palavras do Sistema do idealismo transcendental: “todas as forças do universo se reconduzem ao 
fim a forças representantes – um enunciado sobre o qual se situa o idealismo leibniziano, o qual, bem entendido, 
não se distingue, de fato, do transcendental. Quando Leibniz chama a matéria de estado sonolento das mônadas ou 
Hemsterhuis a chama de espírito coagulado, encontra-se nessas expressões um sentido que facilmente se deixa ver a 
partir dos princípios aqui expostos. De fato, a matéria não é nada mais que o espírito intuído no equilíbrio de suas 
atividades” (HKA I/9: 148).    



Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Francisco Prata Gaspar 

62

desse produto algo seu, tornando-o algo para si, a força de atração; ambas, enfim, só são como tais 
mediante uma terceira força que as unifica e que, no fundo, é elas próprias, já que só há oposição de 
forças baseada em um terceiro que é comum a ambas. Ora, dirá Schelling, à força de expansão cabe 
uma primazia de realidade e objetividade, enquanto à força de atração uma primazia de idealidade 
e subjetividade17. 

Assim, operando conforme a imaginação produtiva fichteana, a produtividade sintética da 
natureza em geral oscila entre os opostos que são produzidos por essas forças, sendo que a cada 
vez que sua oscilação é fixada, surge algo comum aos opostos que é, pois, um produto seu. Cada 
produto da natureza, por conseguinte, é uma solução momentânea desse conflito originário inscrito 
na produtividade da natureza, nessa sua duplicidade. Como diz Schelling: “esse estado de oscilar, 
da alternância entre força de atração e força de repulsão, é o verdadeiro estado da criação <Bilden>” 
(SW, III: 308, nota 2)18. E no entanto, como o conflito – a oposição das forças – nunca pode 
ser apaziguado e nunca retorna à pura identidade originária, a produtividade da natureza jamais 
encontra um fim, há nela um ininterrupto esforço pela solução da oposição que nunca se apazigua, 
toda permanência está na natureza apenas como objeto, sendo que considerada em seu conjunto 
há nela um “vir a ser infinito”. Cada oscilação fixada, por sua vez, indica uma potência dessa 
produtividade, na qual se inscreve um progressivo quantum de idealidade e de realidade, na medida 
em que a cada vez o conflito se produz sobre o já produzido, sempre conforme a exigência de tornar 
para si o que já se apresentara como produto em si. 

Do ponto de vista lógico-especulativo, essa sucessão ou série <Stufenfolge> se configurará, a 
partir do sistema da identidade, como uma progressão que, partindo da pura identidade originária, 
da sua cisão e da duplicidade decorrente desta, se mostrará como um movimento que vai da 
“identidade relativa” (tese), passa pela “duplicidade relativa” (antítese) e se resolve momentaneamente 
em uma “totalidade relativa” ou “indiferença” (síntese, oscilação fixada), a qual é o termo final de 
engendramento de uma potência, sendo que esta, da sua parte, passa a ser uma nova identidade 
relativa de uma nova potência que possuirá uma preponderância maior de subjetividade e assim 
por diante – tudo isso no interior da totalidade absoluta que é o “puro sujeito-objeto”. O fio que 
perpassa todo o processo de acrescer de subjetividade ao que se apresentara como real é o princípio 
do “autoconhecer”, princípio este inscrito na identidade absoluta originária19. É desse modo, 
portanto, por meio dessa reflexão progressiva através das potências, que cada potência expõe, a cada 
vez, uma maior preponderância de idealidade e subjetividade, até atingir a consciência consciente 
do ser humano, momento em que se cumpre essa história da natureza, “o passado transcendental” 
do eu da filosofia transcendental20. Mas, que fique claro, o sujeito dessa reflexão não é o ser 
humano ou o ser racional finito, mas sim a própria natureza: é ela, em sua produtividade pura, a 
autoconsciência que acompanha todo o processo e que não é acompanhada por nada – é um eu e 
tudo o que há, é eu, possui o traço da autoconsciência. 

17 Nisto, Schelling retoma o conflito de forças opostas descrito por Kant nos Primeiros princípios metafísicos da ciência da 
natureza, aduzindo, contudo, dois novos elementos: 1) de modo original, caracteriza essas forças mediante os tipos de ati-
vidade que até então pareciam ser privilégio do ser racional finito (o homem): a idealidade e a realidade; e 2) mostra que o 
conflito e, portanto, as duas forças não existem separadas de uma terceira que é uma força sintética que as unifica em seu 
conflito. Não caberia aqui desenvolver este ponto e a comparação com a concepção de Kant. Para isso, ver Ostaric, 2014.

18 É a partir dessa estrutura de uma imaginação <Einbildungskraft> inscrita na natureza que o sistema da identidade poderá 
dizer que há uma Einbildung da natureza (e da identidade absoluta), termo que comumente é vertido por “formação-em-
-um” e que exprime o processo pelo qual a natureza cria seus produtos a partir da fixação sintética em um do conflito 
entre suas forças originárias (sua duplicidade). 

19 Cf. SW, IV: 141 (112): “a identidade absoluta é posta como um infinito autoconhecer (§19, §20); portanto, nada pode 
estar nela em geral (por exemplo, a limitabilidade) que não seja posto também sob a forma do autoconhecer, e isso deve 
necessariamente prolongar-se até que ela seja posta sob a forma do autoconhecer absoluto”. 

20 Como dirá Schelling no opúsculo Sobre o conceito da filosofia da natureza: “pelo fato de que o puro sujeito-objeto torna-
-se progressivamente totalmente objetivo, a atividade (intuinte) ideal ilimitável por princípio eleva-se por si mesma ao eu, 
isto é, ao sujeito para o qual aquele sujeito-objeto (aquele ideal-real) é ele mesmo objeto”. Sobre o conceito de “passado 
transcendental” e “história transcendental”, (ver Hühn, 1992, pp. 31-34).



Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Transcendental, vida e indeterminação 

63

E é conforme a esse esquema de identidade de sujeito e objeto, de inseparabilidade 
de ideal e real e, portanto, de uma reflexão objetiva da natureza, que a Naturphilosophie 
de Schelling construirá a natureza. Seu problema capital e originário, dirá Schelling, é 
justamente o de “construir a matéria” (SW, IV: 3), na medida em que, afinal, todos os 
fenômenos do processo dinâmico – os mais primitivos da natureza – e mesmo todos os 
demais “não são nada mais que um contínuo autoconstruir da matéria repetido apenas em 
diferentes estágios <Stufen>” (idem: 4)21. Quer dizer, a fim de cumprir com seu programa 
formulado já em 1797 de que “a natureza deve ser o espírito visível, o espírito, a natureza 
invisível” – ou, em outras palavras, de que o ideal não pode ser separado do real –, o próprio 
espírito já deve estar inscrito na matéria, a alma ser inseparável do corpo, de modo que na 
matéria já está compreendida, só que em menor grau, a idealidade que se revelará com 
maior preponderância e força nas demais potências, em particular na natureza orgânica e 
no mundo prático do homem, na história22. Daí a formulação da Exposição do meu sistema da 
filosofia: “está compreendido na matéria o princípio ideal, o qual, em si ilimitável, contém o 
fundamento de todas as potências” (SW, IV: 150 (128 – tradução modificada))23. 

4. Construção da matéria: brevíssima descrição da gênese da 
natureza

Na Dedução geral do processo dinâmico, Schelling já parte de uma “oposição originária 
de forças”, justamente entre uma força de expansão, “que se dirige para fora”, e uma força de 
atração, “que retorna ao interior da natureza”, sendo que a primeira é aquele “puro produzir, 
no qual pura e simplesmente nada pode ser distinguido” enquanto a segunda é aquela “que 
primeiramente leva a cisão à identidade universal e é, através disso, a primeira condição da 
produção efetiva” (Schelling, SW, IV: 5). Assim, se a força de expansão originariamente atua 
para fora em todas as direções e dá o espaço infinito, é a força de atração, enquanto ponto, 
que coloca-lhe um limite. Dessa junção das duas forças surgirá a matéria, particularmente, a 
partir de três momentos. Em um primeiro, as duas forças estão unificadas em uma “identidade 
relativa”, uma limitando a outra em um ponto em comum, o qual não é nem positivo, como 
a força de expansão, nem negativo, como a força de atração – o espaço infinito e o ponto 
dão a linha, o que é a dedução da primeira dimensão do espaço, o comprimento <Lange>. 
Em um segundo momento, o equilíbrio dessas forças é rompido, cada uma delas atuará em 
todas as direções, a identidade relativa inicial é cindida em uma “duplicidade relativa”, as 
duas forças, antes unificadas, opõem-se agora dinamicamente e são não-idênticas: a linha 
inicial dá lugar a duas linhas formando um ângulo reto – dedução da largura <Breite> e 
da superfície como segunda dimensão do espaço. Por fim, em um terceiro momento, a 
oposição entre o primeiro e o segundo momentos deve ser unificada por uma síntese (uma 
“totalidade relativa”): a oposição das forças deve subsistir em uma terceira produção que 
é comum a elas, e às duas primeiras dimensões é adicionada a terceira, a profundidade. 
Temos aqui o volume, a dedução do espaço em geral e, por conseguinte, a construção da 
matéria: esta é sempre um espaço preenchido pelas duas forças (de expansão e de atração) 
em conjunto –  a matéria é um terceiro elemento composto das duas forças, algo ao mesmo 
tempo comum a elas, surgido de sua síntese. Enquanto síntese, porém, ela não deixa de ser 

21 O termo utilizado aqui por Schelling, “construção”, não é sem razão. É termo técnico oriundo da filosofia kantiana 
e que indica o procedimento da razão pelo qual ela produz a priori um objeto singular “sob as condições universais da 
razão” (KrV A714/B742), tal que no objeto singular se expressa o universal. Se em Kant esse procedimento é próprio 
da matemática, para Schelling ele é realizado pela própria natureza em todos os seus domínios. 

22 O que, não obstante, não será sem consequências para as clássicas divisões entre inorgânico e orgânico e natureza 
e espírito, como ainda indicaremos.

23 Aqui, nessa descrição geral da gênese da natureza, seguiremos mais particularmente a exposição contida no trata-
do da Dedução geral do processo químico ou das categorias da física, publicado em 1800 na Zeitschrift für speculative Physik, 
editada pelo próprio Schelling; ao nosso ver, ele contém a apresentação mais elucidativa da construção da natureza. 



Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Francisco Prata Gaspar 

64

uma força: ao buscar a unificação e identidade das forças opostas, é uma força sintética, é a 
atividade que as unifica sem suprimi-las. Um longo trecho de Schelling é esclarecedor: 

A força postulada tem de ser uma tal que, decerto, se dirige à identidade, mas apenas 
sob a condição da duplicidade ou oposição, uma força, portanto, cuja causalidade não é 
incondicionada, mas de tal maneira limitada pela oposição das duas primeiras forças, que 
ela pode, sem dúvida, mediá-las, mas de modo algum pura e simplesmente suprimi-las. 
Afinal, se a força só pode ser posta em movimento pela absoluta cisão <Entzweiung>, se, por 
conseguinte, ela só começa a ser atuante depois que a oposição chegou à impossibilidade 
de ser suprimida, restará a essa força nada mais que: suprimir ao menos no produto essa 
contradição que ela em princípio ou nele mesmo não pode suprimir. Mas justamente este 
é o caráter de uma força sintética, a qual não é capaz de ir além da sua condição (a antítese), 
de suprimir a própria contradição na fonte, mas de suprimi-la apenas no produto para a 
intuição (SW, IV: 34).     

Se essa força é uma tal que é posta em movimento pela oposição e, por isso, se esforça pela 
identidade originária, embora esta nunca seja alcançada, restando a síntese apenas no produto, então, 
em primeiro lugar, a oposição das forças sempre permanece e está assegurada, bem como a ação 
recíproca de todos os produtos da natureza. Em segundo lugar, a força de atração nunca é simples, 
mas sempre está, em um espaço preenchido, em unidade sintética com a força de expansão, embora 
sob diferentes graus, sendo ela, aliás, o determinante da força de expansão: é ela que determina o grau 
da expansão, enquanto esta é a determinada – o grau da força de atração é proporcional ao espaço 
preenchido, isto é, à massa. Desse modo, e em terceiro lugar, se todos os produtos estão em oposição 
recíproca e se, por conseguinte, há entre as matérias uma transferência recíproca de forças de atração, 
então, “surge através disso uma atração universal de todas as matérias” (SW, IV: 38), a qual dá a gênese da 
força da gravidade <Schwerkraft>, uma força universal que, constituinte do peso dos corpos, não é, mais 
uma vez, apenas uma força simples de atração, mas está sempre em unidade com a força de expansão24. 

  Nesses termos, a matéria é a primeira formação desse conflito entre as forças de expansão (real) 
e de atração (ideal) e uma primeira totalidade relativa dele – enquanto preponderância da realidade e 
objetividade, sua natureza é a força da gravidade. Ela é, portanto, a primeira potência na construção 
da natureza. Mas até aqui nada dos três momentos dessa construção inicial da matéria (equivalentes 
à dedução das três dimensões do espaço) são visíveis na natureza. Eles tornam-se visíveis pela própria 
progressão do movimento das forças. A solução do conflito é parcial (momentânea), a contradição 
originária não se dissipa. O princípio da identidade da matéria é então suprimido e as forças de 
atração e expansão atuam sobre ela própria, a matéria, produzindo novos produtos, os quais são 
justamente uma segunda construção sobre a matéria já construída. Especialmente é o princípio ideal 
já incluso na matéria que, por ser ilimitável, atua novamente sobre ela, sendo, pois, um “reproduzir 
do próprio construir” da matéria (SW, IV: 47). Surge aqui aquilo que Schelling chama de “força da 
gravidade da segunda potência”: uma atividade que deve possuir as mesmas características da matéria 
só que idealmente, ou seja, ela tem de descrever as três dimensões do espaço sem preenchê-lo como faz 
a matéria. Ora, tal atividade (construtora) <konstruirende Thätigkeit>, um “construir do construir”, é a 
luz: “a luz, portanto, não é matéria (espaço preenchido), nem o próprio preenchimento do espaço (ou a 
atividade que preenche o espaço), mas sim o construir do preenchimento do espaço” (SW, IV: 46). É a luz que 
ao iluminar a matéria, torna-a visível. Ela é, pois, princípio ideal. E é ela que ao atuar sobre a matéria, 
produz o processo dinâmico, o qual nada mais é que a construção da matéria na segunda potência: 
a luz (e o calor dela oriundo) potencializa o que estava contido em cada momento da construção da 
matéria, potencializando assim tese, antítese e síntese das forças de expansão e atração presentes em 
cada um desses momentos. 

Assim, no processo dinâmico, o magnetismo é o conflito das forças e sua identidade relativa 

24 Isso significa também que na natureza não há repouso, propriamente dito, já que mesmo a matéria está sempre em mo-
vimento ao ser uma síntese do conflito dinâmico entre as forças opostas: “movimento não surge apenas do movimento, 
mas mesmo a partir do repouso, portanto, mesmo no repouso da natureza há movimento” (SW, III: 274-5). 



Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Transcendental, vida e indeterminação 

65

(equilíbrio) em um mesmo corpo (atuando no comprimento); a eletricidade é o conflito entre as forças 
em dois corpos distintos opostos, em que cada um está polarizado com uma das forças (positiva ou 
negativa) e atua no comprimento e na largura; o processo químico, enfim, é a síntese de dois corpos 
em um mesmo, atua, portanto, em todas as dimensões do espaço. Enquanto segunda potência da 
natureza, o processo dinâmico possui, com efeito, uma maior presença de idealidade, subjetividade 
e, portanto, consciência, do que na construção originária da matéria, de modo que por meio do 
processo dinâmico a matéria é posta para a própria natureza, é tornada consciente para ela e sem ele 
não haveria matéria como matéria para a natureza. O seguinte trecho parece resumir esse processo de 
gênese da produção – desde a limitação da produtividade, passando pela alternância até chegar em 
sua fixação na indiferença dos termos ou totalidade relativa: 

(...) o primeiro estímulo à construção originária é a limitação da produtividade pela 
oposição originária, que como oposição (e como condição de toda construção) só é 
distinguida no magnetismo; o segundo grau da produção é a alternância de expansão e 
contração, que, como tal só se torna visível na eletricidade; o terceiro grau, finalmente, é 
a passagem dessa alternância em indiferença, que como tal só se torna reconhecida nos 
fenômenos químicos. (SW, III: 321)25 

Que se trata aqui de um processo de constituição e desenvolvimento da natureza como 
identidade de sujeito e objeto fica ainda mais claro na sequência desse trecho, quando a referência 
às categorias é explícita, embora se trate de uma construção categorial não mais da razão humana, 
mas “originária da natureza”: “Magnetismo, eletricidade e processo químico são as categorias da 
construção originária da natureza [da matéria]” (SW, III: 321).

E, não obstante, a produção da natureza não para por aqui. Por uma nova produção sobre 
a já existente, em que por um novo conflito sobre essa totalidade relativa do processo dinâmico 
surge uma nova alternância e uma nova fixação em uma nova totalidade relativa, constrói-se a assim 
chamada natureza orgânica, a qual inclui as plantas e os animais, dentre eles o próprio homem. 
Construindo sobre aquilo que fora construído pelo processo dinâmico, em particular pelo processo 
químico enquanto síntese de materiais, há na assim chamada natureza orgânica através das funções 
da sensibilidade, da irritabilidade e do impulso formativo uma maior preponderância de idealidade e 
subjetividade, na medida em que tais funções como que elevam à consciência da natureza, enquanto 
sujeito, o que no processo dinâmico aparecia como em si – a sensibilidade torna para si o magnetismo 
(atuando em uma dimensão), a irritabilidade o faz com a eletricidade (atuando em duas dimensões) 
e o impulso formativo, com o processo químico (atuando, enfim, em todas as dimensões). Como diz 
Schelling: 

Se os fenômenos dinâmicos expõem a nós a natureza produtiva na segunda potência, 
então a contemplamos ativa na natureza orgânica em uma potência ainda superior. Do 
mesmo modo, portanto, como o magnetismo representa a segunda potência do primeiro 
momento [da construção da matéria, F.G.], a sensibilidade representa a potência superior 
do magnetismo (...). Na irritabilidade, da mesma maneira, se manifesta uma potência 
superior da eletricidade, e no impulso formativo uma potência superior do processo 
químico (SW, IV: 74).

A natureza orgânica, portanto, é a terceira potência e se revela como fechamento do círculo 
nesta dedução de todo desenvolvimento progressivo da natureza a partir de sua construção 
originária a priori. Com o orgânico a natureza gera um “produto produtivo”, uma vez que a vida 
reproduz a si mesma. Trata-se de algo contraditório, porquanto o produto é produto porque a 

25 Vale notar aqui os termos utilizados por Schelling para indicar a ação efetuada pela própria natureza de tornar 
consciente aquilo que na construção originária da matéria ainda permanece inconsciente: “distinguir”, “tornar visí-
vel” e “tornar reconhecida”, bem como o uso do “como” <als>, partícula para designar a representação de algo, o 
tornar para si de algo, a qual lembra seu emprego feito por Fichte para caracterizar o que cabia à ação de reflexão do 
eu: o eu deve se pôr como posto por si mesmo. Na Dedução geral do processo dinâmico, há outro trecho esclarecedor: “a 
natureza visível já pressupõe esses processos da primeira ordem e tem de tê-los percorrido para se expor como produto. 
Somente a natureza produtiva na segunda potência percorre essa sucessão progressiva <Stufenfolge> diante de nossos 
olhos. A eletricidade, por exemplo, não é o próprio segundo momento [aquele da largura], mas sim a reprodução do 
segundo momento. Da mesma forma, não encontramos puro na natureza o primeiro momento, mas apenas através 
do magnetismo, isto é, em corpos já formados e, portanto, na sua repetição” (SW, IV: 43). 



Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Francisco Prata Gaspar 

66

produtividade da natureza foi fixada, mesmo que momentaneamente; essa contradição, contudo, 
não pode ser resolvida em uma síntese superior conforme a uma potencialização das três funções da 
sensibilidade, irritabilidade e impulso formativo (as quais, vale lembrar, não são mais do que uma 
potencialização das três funções do processo dinâmico); a indiferença a ser obtida a partir dessa 
contradição não se dá, portanto, em uma potência superior, mas “no decaimento do produto da 
terceira potência em um produto da segunda potência” (SW, III: 324), ou seja, na morte. Ao mesmo 
tempo, contudo, como “todo produto orgânico é, ao infinito, orgânico”, reencontramos aqui aquele 
“vir a ser infinito” próprio da natureza como natura naturans, de modo que a natureza orgânica se 
resolve em uma síntese superior na própria natureza, “na medida em que ela, considerada como 
todo, é absolutamente orgânica” (SW, III: 326).

Por fim, a consciência consciente do homem surge no desenvolvimento da própria vida 
orgânica, através de uma abstração de tudo aquilo que foi até agora produzido, percebendo ele 
que não pode abstrair de si mesmo, já que é ele que empreende essa abstração26. Mas aqui, com 
essa abstração, não estamos mais no domínio da filosofia da natureza, mas naquele do idealismo. 
É aqui, com essa abstração, que, em primeiro lugar, são postos na forma da sensação, da intuição e 
da reflexão aquilo que na terceira potência era em si: a sensibilidade, a irritabilidade e o impulso 
formativo, elevando estes assim à consciência. Nesse momento, surge o eu consciente de si, como 
um sujeito que por assim dizer se desprende da natureza e a toma como um mundo objetivo, isto é, 
um mundo de objetos que ele tem diante de si e que podem ser modificados por ele conforme seus 
fins: o filósofo “acolhe seu objeto com o primeiro ato já na potência suprema – como eu enquanto 
dotado de consciência, só o físico chega por trás dessa aparência <Täuschung>” (SW, IV: 76). É aqui, 
portanto, que o sujeito-objeto consciente, o homem e, vale dizer, a própria autoconsciência de que 
parte a filosofia transcendental, são deduzidos da natureza enquanto puro sujeito-objeto, de modo 
que a razão humana é um prolongamento da racionalidade inscrita na própria natureza: “com 
a filosofia da natureza eu nunca me separo daquela identidade de ideal-real, eu conservo ambos 
constantemente nessa conexão originária, e o puro sujeito-objeto de que eu parto, é justamente 
esse ideal e real ao mesmo tempo na potência 0. Somente a partir dele me é dada a gênese do 
ideal-real da potência suprema, o eu, em referência ao qual aquele puro sujeito-objeto já é objetivo” 
(SW, IV: 87). Sob a direção da filosofia da natureza como fundamento do próprio idealismo27, 
cabe à filosofia em geral reconstituir todos os estágios <Stufen> de gênese da razão humana, a qual, 
portanto, só existe sob a pressuposição de uma racionalidade anterior a ela e fundante dela: “todo 
filosofar consiste em uma rememoração <Erinnern> do estado no qual nós éramos uma só coisa com 
a natureza” (SW, IV: 77). 

5. Consequências: conclusão

Isso posto, estabelecido o modo como essa natureza como identidade especulativa de 
sujeito e objeto se constrói a si mesma em uma sucessão progressiva de potências, em que cada 

26 Tal ação é exposta no Sistema do idealismo transcendental como uma ação do querer, momento, então, em que se dá a 
passagem da filosofia teórica – a qual corre em paralelo à exposição da filosofia da natureza – à filosofia prática (Cf. HKA 
I/9: 230-238). 

27 O que só ocorrerá ao final de 1800, com a publicação da Dedução geral do processo dinâmico, quando Schelling abandona 
o projeto formulado em 1799 e início de 1800 em seu Sistema do idealismo transcendental, de duas ciências complementares 
e igualmente necessárias, em que as duas direções – do ideal ao real (filosofia transcendental) e do real ao ideal (filosofia 
da natureza) – são equipolentes, para a acepção de que só há uma direção correta e que é aquela que vai do real para o 
ideal, da filosofia da natureza, como parte real do sistema, para o idealismo, como parte ideal do sistema. Eis o que dizem 
as últimas páginas da Dedução geral: “Desse modo, depois que atingimos este ponto, podemos ir em direções totalmente 
opostas – da natureza a nós, de nós à natureza –, mas a verdadeira direção para aquele para o qual vale o saber acima de 
tudo, é a que toma a própria natureza” (SW, III: 77-8).



Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Transcendental, vida e indeterminação 

67

uma expõe uma maior preponderância de subjetividade e idealidade, embora, não obstante, 
elas só existam em conjunto, uma pressupondo a outra, é o momento de tirar algumas 
consequências, seja em relação à filosofia crítica e à Crítica da faculdade de julgar, seja também 
em relação ao remanejamento conceitual aqui obra e suas consequências para a acepção 
de razão, remanejamento que marcará o desenvolvimento especulativo imediatamente 
posterior da obra schellinguiana e mesmo, parece-nos, da dialética tal como pensada por 
Hegel e Marx. Vale a pena aqui indicar três consequências.     

Uma primeira consequência já remete a esse remanejamento em operação com o 
estabelecimento da natureza como identidade de sujeito e objeto, oriundo do projeto de 
pensar a natureza como vida, isto é, a partir do orgânico. O que essa operação traz consigo? 
Em primeiro lugar, na medida em que a natureza se mostra como uma vida universal, na qual 
mesmo a matéria supostamente morta é plena de atividade e produtividade, inscrevendo-se 
nela o espírito e o ideal através do conflito de forças (de atração e repulsão) que perpassa 
toda a natureza; na medida, portanto, em que a natureza se apresenta como um processo 
em que as partes estão não em relação de causalidade unilateral (mecânica), mas em uma 
causalidade recíproca, ou seja, em que cada parte está em função das demais e do todo, em 
que cada potência se relaciona com as outras de modo recíproco, só terminando o processo 
quando ele se fecha a si mesmo em uma “síntese total”, em um “todo orgânico”, então, 
a própria distinção entre mecânico e orgânico cai por terra: “a diferença entre natureza 
orgânica e inorgânica está apenas na natureza como objeto, a natureza como originariamente 
produtiva paira diante das duas” (SW, III: 326); “a assim chamada natureza inorgânica é, 
por isso, realmente organizada” (SW, IV: 206)28. Essa absorção das causas mecânicas e da 
sua necessidade pela causalidade final já era algo previsto por Kant, afinal o ser organizado é 
natural porque organiza a si mesmo e, nesse sentido, produz todos os movimentos, inclusive 
aqueles que, em princípio, caberiam apenas à causalidade mecânica. Com essa absorção, 
o que a filosofia da natureza faz é expor a própria natureza como esse “ser organizado e 
que se organiza a si mesmo” (KU, AA V: 374) e, sob esse aspecto, apenas levar às últimas 
consequências a ideia de que, com o ser organizado, o próprio movimento unilateral 
mecânico deve estar subordinado a um movimento superior pensado sob a Zweckmäßigkeit. 
Como já dizia Kant:

Para um corpo, portanto, que deve ser julgado, em si mesmo e segundo sua 
possibilidade interna, como fim da natureza, requer-se que as suas partes 
produzam todas umas às outras reciprocamente, tanto no que diz respeito à 
sua forma como à sua ligação entre si, e que, assim, produzam por sua própria 
causalidade o todo cujo conceito, por seu turno (em um ser que possuísse a 
causalidade segundo conceitos adequada a tal produto), poderia, inversamente, 
ser considerado a causa desse todo segundo um princípio; e, por conseguinte, a 
conexão das causas eficientes poderia ser considerada ao mesmo tempo o efeito de 
causas finais (KU, AA V: 373).

Daí que, mesmo a distinção entre natureza e espírito deve igualmente cair por terra. 
Do ponto de vista da produtividade da natureza – que é o ponto de vista da intuição –, o 
próprio homem é um produto no interior da atividade do ser, de modo que a sua atividade 
é, no fundamento, idêntica a toda atividade que está em movimento no engendramento da 
matéria, do processo dinâmico e da vida orgânica. Só sob o ponto de vista da reflexão – que 
passará a ser aquele da filosofia transcendental (tanto a de Kant quanto a da doutrina da 
ciência de Fichte) –, há uma distinção entre uma natureza viva (orgânica) e uma natureza 

28 É nesse sentido que, com a filosofia da natureza, é possível falar que a construção orgânica do produto “tem de ser 
o símbolo <Sinnbild> da construção originária de todo produto” (SW, III: 306): o orgânico é apenas a expressão de todo 
processor natureza, desde a construção originária da matéria passando pelo processor dinâmico até a vida orgânica.



Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Francisco Prata Gaspar 

68

morta (inorgânica), bem como uma diferença entre natureza e espírito29. 

Essa consequência traz consigo dois elementos que é preciso salientar a fim de apontar para 
o conceito de razão que está em gestação aqui. Primeiro, ao fazer da natureza uma vida universal, 
um ser organizado que organiza a si mesmo e, portanto, ao dotar de vida a própria matéria, a 
filosofia da natureza acaba por deduzir a priori da produtividade da natureza aquilo que, para Kant, 
era deixado indeterminado pelas leis transcendentais do entendimento, aquilo que era meramente 
empírico e particular e que, por não poder ser determinado a priori, se mostrava como contingente, 
subtraindo-se à explicação racional filosófica. A própria finalidade interna dos seres organizados 
era um princípio que a faculdade de julgar reflexionante lançava mão para dar sentido a essa 
contingência, atribuindo, mediante a ideia de uma conformidade a fins de suas partes entre si 
e com o todo, um sentido ali inscrito; daí a ideia de que em um ser organizado “tudo é fim e, 
reciprocamente, tudo é meio. Nada nele é em vão, sem finalidade” (KU, AA V: 376). Como vimos, 
Schelling deduz esse “domínio empírico monstruoso” recorrendo justamente à concepção de 
orgânico oriunda da Crítica da faculdade de julgar, segundo a qual, como vimos igualmente, em um 
ser organizado “cada parte, que existe graças a todas as demais, é pensada também como existindo 
em função das demais e do todo, isto é, como instrumento (órgão)” e, especificamente, “como órgão 
producente de todas as partes (cada parte, portanto, produzindo as demais reciprocamente), do tipo 
que não pode ser um instrumento da arte, mas apenas da natureza” (KU, AA V: 374). Isso significa, 
portanto, que a recondução de todo mecanismo ao orgânico se mostra como uma exigência para a 
própria realização da natureza como identidade de sujeito e objeto, quer dizer, a própria produção 
da natureza se organiza conforme a finalidade de realização da identidade do sujeito-objeto: do 
contrário, haveria em seu processo de produção e de elevação a si de sua produtividade, de fazer do 
em si para si, algo que escaparia ao seu modo de atuar, algo que não estaria em vista e em função da 
realização da identidade do sujeito-objeto. Daí o tom do discurso de Schelling de que é “intenção da 
natureza <Intention der Natur>” (SW, IV: 77) que o homem como que se desprenda dela, executando 
o ato da passagem do sujeito-objeto objetivo para o sujeito-objeto subjetivo (a autoconsciência de 
que a filosofia transcendental ilusoriamente parte como seu princípio).

Ora, se é assim, se a natureza é um todo orgânico e se ela é a identidade de sujeito e objeto, 
em cujo desenvolvimento tem lugar uma reflexão objetiva da natureza sobre si mesma, sempre 
ela elevando para si o que antes fora construído, então, e em segundo lugar, é a própria ideia de 
uma racionalidade objetiva que começa a se construir aqui, na qual cada parte está em função 
das demais e do todo, e vice-versa, na qual, portanto, há uma finalidade interna de todas as suas 
partes, um sentido já inscrito nelas próprias e no todo orgânico: nada é em vão e sem finalidade. 
Nesses termos, Schelling está aqui abandonando o ponto de vista finito da filosofia transcendental 
e reabilitando o entendimento intuitivo, aquele que, para Kant, enquanto ideia, designava justamente 
a contrapartida necessária à discursividade da razão humana – trata-se aqui da passagem do ponto 
de vista da reflexão ao ponto de vista da intuição. Conforme a essa discursividade – lembremos –, 
nosso entendimento dá apenas o “universal analítico” – conceitos comuns a muitos particulares 
–, para o qual “têm de ser contingentes a variedade e diversidade do particular que lhe pode ser 
dado na natureza e subsumido sob seus conceitos” (KU, AA V: 406); por isso, a necessidade em 

29 Na Exposição do meu sistema da filosofia Schelling afirma: “as coisas ou fenômenos, que nos aparecem como diferentes, 
não são verdadeiramente diferentes, mas realiter Uma, de tal modo que expõem a própria identidade pura e incólume, não 
cada uma por si, mas todas na totalidade, na qual originalmente as potências opostas se suprimem mutuamente. (...) A 
força que se espraia na massa da natureza, é, segundo a essência, a mesma que a que se expõe no mundo espiritual, com a 
diferença que lá ela tem de lutar com a preponderância do real e aqui com a do ideal, mas mesmo essa oposição, que não 
é uma oposição segundo a essência, mas segundo a mera potência, aparece como oposição apenas àquele que se encontra 
fora da indiferença e não contempla a identidade absoluta como o originário” (SW, IV: 127-8 (87-8 – tradução ligeira-
mente modificada). Em boa medida, essa produtividade da natureza é aquele suprassensível de que fala Kant na Crítica 
da faculdade de julgar que estaria na unidade fundamental de mecânico e orgânico e mesmo do teórico e prático. Donde 
vemos aqui, novamente, como temas e motivos da terceira Crítica são reabsorvidos no interior da estrutura especulativa 
do sistema da identidade e de sua parte real, a filosofia da natureza.



Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Transcendental, vida e indeterminação 

69

nosso conhecimento de partir das partes em direção ao todo. Ao contrário, para um intelecto 
arquetípico, “a possibilidade das partes (no que diz respeito à sua constituição e conexão)” é 
“dependente do todo” (KU, AA V: 407). Ora, segundo a filosofia da natureza, a natureza e 
mesmo a vida universal que nela se produz e reproduz procedem à maneira do entendimento 
intuitivo de que falava Kant. As palavras de Schelling aqui parecem ressoar as de Kant do §65 
da Crítica da faculdade de julgar, descrevendo a operação da natureza conforme o entendimento 
intuitivo: 

(...) a compreensão dessa necessidade de todos os fenômenos da natureza torna-
se, sem dúvida, ainda mais perfeita tão logo consideremos que não há um sistema 
verdadeiro que não seja ao mesmo tempo um todo orgânico. Pois, se em qualquer 
todo orgânico tudo se apoia e se suporta reciprocamente, essa organização teve de 
preexistir como todo às suas partes, o todo não pôde surgir das partes, mas as partes 
tiveram de se originar do todo (SW, III: 279)30.

Do ponto de vista do saber filosófico, não cabe mais ao filósofo refletir sobre sua razão 
finita para encontrar categorias que seriam funções de síntese do entendimento discursivo 
humano. As categorias são agora modos de unificação da própria natureza em sua construção 
originária e o trabalho do filósofo é reencontrar essa atividade categorial da natureza, do ser31. 
Daí que seu modo de conhecimento é a intuição intelectual: através dela é a própria natureza 
que se expõe diante dos olhos do filósofo, e o genitivo da filosofia da natureza deve ser entendido 
tanto subjetiva quanto objetivamente: é uma filosofia sobre a natureza, exposta pela própria. 
Como diz Schelling:  

(...) o que eu denomino natureza, não é nada mais que o puramente objetivo da 
intuição intelectual, o puro sujeito-objeto, aquilo que o idealismo transcendental põe 
= eu porque ele não faz abstração do intuinte, que, porém, é necessária, se deve se 
realizar uma filosofia puramente objetiva, isto é, uma filosofia efetivamente teórica. 
– Esse puro sujeito-objeto, por sua natureza (pelo conflito que se encontra nela), está 
determinado à atividade e, aliás, à atividade determinada. Essa atividade determinada, 
através de todas as suas potências, fornece uma série de produtos determinados, 
enquanto ela de modo uniforme se potencializa com aquilo que nela é ilimitável (o 
ideal); – ela não se preocupa se seus produtos são os que aparecem na experiência ou 
não; eu atento apenas para a autoconstrução do sujeito-objeto (SW, IV: 90).

A passagem para o estabelecimento dessa racionalidade objetiva será dada por Schelling 
em 1801 com o abandono da filosofia transcendental como um ponto de vista necessário do 
saber, considerado agora como mero momento derivado do sistema da identidade, em cujo 
fundamento se encontra justamente a filosofia da natureza. É quando o próprio ser racional 
finito, origem do saber para Kant e Fichte, passa a ser algo deduzido desse processo de realização 
do puro sujeito-objeto pensado como natureza, algo deduzido que, portanto, jamais pode obter 
a credencial de ser algo pura e simplesmente não-objetivo, como a unidade originariamente 
sintética da apercepção, mas sempre será “algo explicável” (SW, IV: 77), o objeto do saber 
universal em que se realiza ao máximo o processo de subjetivação que corre por trás dele. 
Abandonado o ponto de vista finito do saber, esse puro sujeito-objeto se mostrará como razão 
absoluta, seu ponto de vista, o ponto de vista do infinito: “não há nenhuma filosofia – dirá 
Schelling na Exposição do meu sistema da filosofia – a não ser do ponto de vista do absoluto (...). 
A razão é o absoluto”, “seu conhecimento é um conhecimento das coisas como elas são em si, 
isto é, na razão” (SW, IV: 115). O orgânico, que desde a virada copernicana – momento em que, 
portanto, a razão se autonomiza e se coloca como legisladora única do saber –, transformara-se 

30 Nesse sentido, parece ser equivocado identificar esse entendimento intuitivo ao gênio, como o faz Ostaric (2014 e 
2016). Em diversos momentos, Schelling enfatiza sobremaneira que a natureza supera em muito o modo de proceder 
da arte, na medida em que ela mesma constrói a matéria sobre a qual erguerá novos produtos. Assim, há de se iden-
tificar a vida ao entendimento infinito.  

31 Nas palavras precisas de Garcia: “mesmo a subjetividade humana deve ser compreendida como tendo sido en-
gendrada no interior do desdobramento da unidade dinâmica, o que implica uma mudança de postura do sujeito 
cognitivo, cuja tarefa não pode mais ser compreendida como a apreensão das regras que ele mesmo prescreve para 
a gênese dos fenômenos, mas como apreensão das regras pelas quais a unidade fundamental se desdobra” (Garcia, 
2020, p. 38).



Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Francisco Prata Gaspar 

70

em metáfora da racionalidade em geral, sempre porém sob a restrição de ser esta uma propriedade 
humana32, é elevado agora com Schelling à forma do próprio mundo, de modo que a própria 
natureza, o ser, é racionalidade: não é que o eu é tudo, como queria a filosofia transcendental de 
Kant e Fichte, mas tudo é eu e só existe aquilo que é eu. 

A contraprova desse deslizamento conceitual se verifica no domínio prático. Com efeito, se 
a racionalidade é um processo objetivo, é preciso recusar o primado do prático e (voltar a) erigir 
a teoria como condição da ação ética: afinal, se há um sentido inscrito no movimento objetivo 
do desenvolvimento da razão absoluta, se nada é em vão, então é preciso saber reconhecer esse 
movimento objetivo para poder agir, sendo que a ação ética é um entregar-se consciente à necessidade 
inscrita no Absoluto. É por isso que em Filosofia e Religião – a primeira exposição da parte prática 
do sistema da identidade – Schelling dirá que há uma “intenção na história” <Absicht der Geschichte> 
e que “a liberdade consiste em se entregar à absoluta necessidade de Deus” (SW, VI: 40), em se 
manter na harmonia com Deus, que justamente é a “harmonia de necessidade e liberdade, esta 
porém, só pode ser expressa na história no todo, não no particular, logo, a história só é no todo – e 
mesmo esta é apenas uma revelação de Deus que se desenvolve sucessivamente” (SW, VI: 57). 

Não estaria aqui, nessa concepção de razão absoluta como puro sujeito-objeto, cujo processo 
de reflexão é objetivo e que se desenvolve à revelia de seus produtos, um dos motivos da dialética de 
Hegel e, mesmo, de Marx? A satisfação que nela encontra o anseio religioso por unidade sistemática, 
pelo sentido inscrito no mundo, nas ações e na natureza, é patente. Por outro lado, se é verdade 
que o conceito de natureza dela oriundo é decisivo para recolocar o ser humano como produto da 
natureza, racionalidade que o prepara e o fundamenta e da qual ele nunca pode escapar, sob pena 
de se aniquilar, não é verdade também que para dissolver as dificuldades carecemos igualmente da 
ação política, ação que exige a contingência, a indeterminação, o particular, o fato de que há algo 
em vão, que escapa ao sentido? Talvez seja no oscilar entre os polos dessa antinomia, entre imersão 
na natureza e indeterminação, muito mais do que na afirmação unilateral de uma delas, onde se 
encontra o caminho a ser trilhado. Talvez.    

Referências Bibliográficas 

FICHTE, J. G.	  Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Stuttgart: frommann-
holzboog, 2000, org. Reinhard Lauth, 42 vols.

FICHTE, J. G. A doutrina da ciência de 1794 e outros escritos. São Paulo: Abril Cultural, 1984, trad. 
Rubens Rodrigues Torres Filho.

GARCIA, L. F. “Introdução histórico-sistemática”. In: SCHELLING, F. Exposição do meu sistema da 
filosofia. Tradução de Luís Fellipe Garcia. São Paulo, Clandestina, 2020.

GONÇALVES, M. C. “Criação, construção e produção na filosofia da natureza de Schelling”. Dois Pontos, 

32 A razão, diz Kant, “constitui uma unidade inteiramente separada, subsistente por si mesma, em que cada membro, 
como num corpo organizado, existe em função de todos os demais, e todos em função de um, de tal modo que nenhum 
princípio pode ser extraído com segurança de uma relação sem ter sido investigado na relação completa com o uso inteiro 
da razão pura” (KrV BXXIII). Segundo a doutrina da ciência, por sua vez: “embora a doutrina da ciência não seja um 
sistema de conhecimentos, mas uma única intuição, poderia bem ser que a própria unidade dessa intuição não fosse uma 
simplicidade absoluta, um último elemento, átomo, mônada, (...), porque eventualmente algo assim não haveria no saber 
e, em geral, não existiria, mas que ela fosse uma unidade orgânica, uma fusão da diversidade na unidade e uma difusão da 
unidade em diversidade, ao mesmo tempo e em uma unidade inesperada” (GA II/6: 141 (258)). 



Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Transcendental, vida e indeterminação 

71

vol. 12, nº 02, pp. 13-26. 

HEGEL, G. W. F. Differenz des Fichteschen und Schellingschen Systems der Philosophie. In: Hauptwerke 
in sechs Bänden. Hamburg: Felix Meiner, 2015. 

HEGEL, G. W. F. Diferença dos sistemas filosóficos de Fichte e Schelling. Lisboa: Casa da Moeda, 
2003.

HÜHN, L. Fichte und Schelling oder: Über die Grenze menschlichen Wissens. Stuttgart: Metzler, 
1992. 

KANT, I.  Gesammelte Schriften. Ed. da Königlich Preussische Akademie der Wissenschaften. 
Berlin: Reimer, 1902 em diante.

KANT, I. Crítica da razão pura. Tradução de Fernando Costa Mattos. Petrópolis: Vozes, 2012.

KANT, I. Crítica da faculdade de julgar. Tradução de Fernando Costa Mattos. Petrópolis: Vozes, 
2016.

NASSAR, D. The Romantic Absolute. Chicago/London: The University of Chicago Press, 2014.

NASSAR, D. “From a philosophy of Self to a philosophy of Nature: Goethe and the development of 
Schelling’s Naturphilosophie”. Archiv für Geschichte der Philosophie, vol. 92, pp. 304-321, 2010.

OSTARIC, L. “The concept of life in early Schelling”. In: OSTARIC, L. (org.) Interpreting Schelling. 
Critical Essays. Cambridge: Cambridge University Press, 2014.

OSTARIC, L. “Creating the Absolute: Kant’s Conception of Genial Creation in Schlegel, Novalis and 
Schelling”. In: Kant Yearbook: Kant and German Idealism, vol. 8, pp. 63-85, 2016. 

SCHELLING, F. Historisch-kritische Ausgabe. Stuttgart: frommann-holzboog, 1976, org. Wilhelm 
Jacobs (citada como HKA).

SCHELLING, F. Schellings Werke. Munique: Becksche, 1965, org.  Manfred Schröter (citada 
como SW).

SCHELLING, F. Exposição do meu sistema da filosofia. Tradução de Luís Fellipe Garcia. São Paulo, 
Clandestina, 2020.

TORRES FILHO, R. R. O espírito e a Letra. São Paulo: Ática, 1975.





“Assim, a doutrina-da-ciência não tão simplesmente a 
regra, mas é ao mesmo tempo o cálculo” (SW I, 75).

Resumo

 A herança kantiana no pensamento de Fichte é tão certa quanto obscura: se não há a 
menor sombra de dúvida quanto ao fato de que diversos aspectos conceituais da filosofia 
transcendental estão presentes em seus mais diversos textos; o modo pelo qual o autor da 
Doutrina-da-ciência se apropria deles é objeto das mais diversas interpretações. Dentre as 
três Críticas, a literatura costuma – com boas razões – acentuar o papel da primeira delas a 
partir do intenso debate em torno da “coisa-em-si”; por outro lado, também se reconhece 
o papel do “primado prático” oriundo da segunda – muito embora, nesse caso, quase 
como corolário do tema anterior (com, pelo menos uma honrosa exceção, M. Gueroult). 
No que se segue, defenderei uma hipótese na contracorrente destas duas vias, tentando 
mostrar que a Crítica do Juízo desempenha um papel absolutamenteestratégico nessa rela-
ção subversiva, particularmente, com a chave fornecida pela tópica da reflexão.     
Palavras-chave: Kant; Fichte; faculdade de julgar; juízo reflexionante; primado prático.

Abstract

The Kantian heritage in Fichte’s thought is as certain as it is obscure: if there is not the 
slightest shadow of doubt about the fact that various conceptual aspects of transcenden-
tal philosophy are present in his most diverse texts, the way in which the author of the 
Doctrine of Science appropriates them is subject to the most diverse interpretations. 
Among the three Critiques, the literature usually - with good reason – emphasizes the 
role of the First of them based on the intense debate around the “thing-in-itself”; on the 
other hand, the role of the “practical primacy” arising from the Second Critique is also 
recognized - although, in this case, almost as a corollary of the previous theme (with, at 
least one honourable exception, M. Gueroult). In what follows, I will defend a hypothesis 
in the countercurrent of these two paths, trying to show that Critique of Judgment plays 
an absolutely strategic role in this subversive relation, particularly, with the key provided 
by the topic of reflection.
Keywords: Kant; Fichte; power of judgment; reflective judgment; practical primacy

Reflexão e primado prático no subsolo da 
filosofia transcendental: Fichte leitor da 
terceira Crítica

[Reflection and practical primacy in the underground of transcenden-
tal philosophy: Fichte’s reading of the Third Critique]

João Cunha
Universidade Federal de Lavras (Lavras, Brasil), orcid.org/0000-0002-8074-1276

DOI: 10.5380/sk.v20i1.90914

Studia Kantiana, vol. 20, n. 1 (abr. 2022): 73-95
ISSN eletrônico: 2317-7462



74Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

João Cunha

1. Estado da questão

Não é de hoje que a literatura especializada salienta a influência decisiva que o projeto 
crítico kantiano exerceu sobre a elaboração filosófica de Fichte – particularmente, durante os 
primeiros anos de sua carreira intelectual em Iena –, no entanto, a bem da verdade, podemos 
perceber que esse consenso é bastante magro tão logo examinemos mais de perto a questão. 
E o principal motivo para isso se deve ao fato de que, para delimitar o cenário no qual essa 
influência se deu e, desse modo, medir a distância ou a proximidade entre a filosofia Crítica 
e a Doutrina-da-ciência, é preciso considerar um amplo e complexo debate filosófico, político e 
religioso em torno da recepção da filosofia transcendental. Desde então, embora saibamos que 
Fichte tenha feito uma leitura direita das três Críticas de Kant, não podemos ignorar que essa 
leitura foi atravessada por interpretações conflitantes que se armavam a partir de uma disputa 
de fundo em torno da Aufklärung. Em outras palavras, a elaboração da Doutrina-da-ciência só pode 
ser adequadamente compreendida à luz e nos interstícios da interlocução que Fichte manteve, 
direta ou indiretamente, com Jacobi, Reinhold, Maimon e Schulze – para citar os principais 
nomes1.

Grosso modo, podemos dizer que a referida influência perpassa questões e posições filosóficas 
concernentes às três Críticas em conjunto: a começar pelo debate oriundo da primeira delas em 
torno da “coisa-em-si”; passando pela concepção de liberdade como autonomia da segunda (bem 
como, e principalmente, do “primado prático” que a acompanha); e, enfim, chegando à tópica da 
“reflexão” da terceira – sem contar, claro, os diversos aspectos mais “doutrinais” (e pontuais) acerca 
do direito, da moral, da religião etc. Muito embora, circunstancialmente, Fichte tenha tomado 
conhecimento das Críticas na ordem cronológica em que foram publicadas, nem por isso deve-se 
supor uma espécie de incorporação sucessiva delas, muito menos, que ele tenha comportadamente 
repetido a ordem cronológica das Críticas na Doutrina-da-ciência; o que torna, prima  facie, plausível a 
suposição de que última delas esteve no horizonte de sua elaboração filosófica desde as formulações 
mais seminais de seu projeto2.

Numa formulação esquemática, eu diria que a Doutrina-da-ciência pretendeu estabelecer a tese 
do primado prático a partir da tópica da reflexão e, com isso, dissolver a querela em torno da “coisa-
em-si”; ou melhor, dito curto e grosso, se a Crítica da razão prática (CRPr) ofereceu o “conteúdo” 
central do projeto filosófico inicial de Fichte, a Crítica da faculdade de julgar (KdU) lhe indicou um 
“método” para levá-lo a cabo; e, por essa via, reconfigurar os parâmetros que a Crítica da razão 
pura (CRP) havia estabelecido para o exercício teorético da razão e cuja legitimação envolvia sua 
necessária limitação – reconfiguração que, aos olhos do próprio Fichte, permitiria dissolver as 
objeções em torno da “coisa-em-si”. Eis a hipótese geral que irei explorar neste trabalho, a partir da 
qual abordarei a questão de fundo que o motivou, aquela acerca de uma possível herança deixada 
pela terceira Crítica para o projeto filosófico que Fichte orgulhosamente batizou de Doutrina-da-
ciência. 

2. A boa nova da Crítica da razão prática

Algumas cartas em especial, datadas entre setembro e dezembro de 1790, dão testemunho 
do entusiasmo de Fichte pela segunda Crítica e o motivo principal para tanto estava na concepção 

1 Dentre os mais diversos trabalhos que insistem nessa tese geral, são significativos os seguintes exemplos: Beiser (2000, 
pp. 18-36; 2002, pp. 217-239); Förster (2012, pp. 153-176); Zöller (2013); W. Martin (2016, pp.7-37) Sobre as origens mais 
remotas da disputa em torno da Aufklärung, especificamente em relação à Jacobi e com destaque para aspectos que terão 
desdobramentos importantes em Fichte, cf. F. Beiser (1987, pp. 44-91).

2 Ademais, suas leituras se deram, pela proximidade espantosa entre elas, de maneira algo vertiginosa, e na 
seguinte sequência: Crítica da razão pura em julho de 1790, Crítica da razão prática em setembro do mesmo ano 
e a Crítica do Juízo em janeiro de 1791 (Léon, 1922, p.82, p.91).



75 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Reflexão e primado prático no subsolo da filosofia transcendental

de liberdade como autodeterminação, ou autonomia, que ele encontra nela. Pois, se com a CRP 
Kant já havia limitado as pretensões do uso teórico da razão “para dar lugar à fé”3, é apenas com 
a idéia de autonomia que a filosofia transcendental passa a admitir um “conhecimento prático” 
da liberdade4; e, através dele, afasta-se de um “sistema da necessidade” – a expressão é de Fichte 
– em nome do primado prático. Doravante, a oposição entre crítica e dogmatismo, estabelecida 
pelo próprio Kant (CRP B xxxv) – mas que, depois, será cada vez mais intensamente mobilizada 
pelos defensores de sua filosofia – assume em Fichte um sentido primordialmente vinculado ao 
“primado prático”. E sua publicação inaugural sobre a relação entre filosofia crítica e religião 
revelada dá testemunho da direção que seu projeto filosófico, muito em função disso, tomaria 
nos próximos anos. 

Trata-se do Ensaio de uma crítica de toda revelação (Versuch einer Kritik aller Offenbarung; 
Fichte, SW, V, pp. 9-174) cuja importância, sabidamente, foi decisiva para o início da vida 
profissional de Fichte. Em primeiro lugar, pelo fato de que, convertido ao kantismo pela leitura 
das Críticas, Fichte anseia conhecer pessoalmente o grande filósofo de Königsberg e, depois de 
certa insistência, acaba por se encontrar com Kant, pela primeira vez, em 4 de julho de 1791. A 
despeito da impressão de certa indiferença da parte desse último, Fichte mantém seu ânimo e 
entusiasmo pelo autor da filosofia transcendental e começa a trabalhar intensamente na redação 
do referido ensaio (aproximadamente, desde 13 de julho); e, desejoso de saber qual seria a 
opinião do próprio Kant sobre seu trabalho, envia-lhe o manuscrito, conseguindo agendar uma 
segunda visita para 23 de agosto. A boa impressão que seu texto causou em Kant fez com que 
este último recomendasse o ensaio ao seu próprio editor, que veio a publicá-lo anonimamente 
(por estratégia editorial ou por mero descuido?) – fato que, imediatamente, Kant quis esclarecer 
publicamente – por volta de abril do ano seguinte, na “páscoa de 1792”. Seja como for, com 
essa publicação, Fichte recebeu um reconhecimento notável e meteórico, e cuja repercussão 
contribuiu em muito para sua indicação ao posto de professor em Iena, substituindo, ninguém 
mais, ninguém menos, do que Karl L. Reinhold – então, o mais reputado kantiano no meio 
acadêmico prussiano (Goddard, 1988, pp. 7-32; Förter, 2012, pp.174-176). 

Quanto ao teor, o argumento geral deste Ensaio pode ser caracterizado como uma tentativa 
de fundação filosófica e crítica da religião revelada por meio de uma dedução da noção de revelação 
a partir de princípios da razão prática (Goddard, 1998, p.12). Assim, o entusiasmo de Fichte pela 
CRPr pode ser atestado, para além de diversas cartas nessa direção5, também, e principalmente, 

3 No contexto do Prefácio à segunda edição da Crítica da razão pura, esta afirmação vem acompanhada pelos 
esclarecimentos de Kant sobre “utilidade positiva” da Crítica, resultante do trabalho “negativo” de limitação das 
pretensões do uso cognitivo da razão, deixando, assim, campo aberto para seu uso prático legítimo (B xxx).
4 Na verdade, em certo sentido, pode-se encontrar a noção de “autonomia” (mas não a palavra) já no Cânon da 
primeira Crítica, particularmente, através da ideia de “autodeterminação”: no arbítrio humano, diz Kant, habita 
“uma faculdade de determinar-se por si mesmo (ein Vermögen von selbst zu bestimmen), independentemente 
da necessitação (Nötigung) por impulsos sensíveis” (CRP A 534 / B 562). Porém, mesmo que a sensibilidade não 
lhe imponha necessariamente uma ação, ainda sim, tal arbítrio só pode se exercer como “autodeterminação” 
sob a condição de que a idéia de moralidade opere como “mola propulsora” (Triebfeder) para ele; e isso se 
dá através das ideias de Deus e de um mundo (futuro) ainda invisível, mas esperado pelos agentes (CRP A 
813 / B 841). Por outro lado, a concepção de liberdade da segunda Crítica, radicaliza, por assim dizer, essa 
autodeterminação no sentido de dispensar o recurso a uma “mola propulsora”, em favor tão-somente de um 
motivo para ação verdadeiramente moral – e, talvez por conta disso, Kant tenha passado a designá-la como 
“autonomia”. Claro que tudo isso é bastante controverso, mas, de todo modo, quanto ao que interessa para a 
apropriação de Fichte, não pode haver dúvida quanto ao fato de que, apenas com a FMC e  CRPr, Kant passará a 
falar de “conhecimento prático” em sentido próprio. Pois, ainda que ele utilize, pelo menos uma vez, a expressão 
“praktischen Erkenntnis”, seu contexto é aquele do Prefácio à segunda edição da CRP (B xxi), cuja principal tese 
incide, precisamente, sobre a distinção entre o que se pode conhecer através do uso teórico da razão e o que se 
pode pensar em seu uso prático; de modo que, o emprego dessa expressão, em princípio, deve-se muito mais a 
certa oscilação no vocabulário do que uma indicação conceitual mais precisa. Num artigo sobre o problema da 
fundamentação racional da liberdade (Almeida, 1997, pp. 175-202). 
5 Um bom exemplo do que a correspondência do período revela sobre o impacto que a leitura da segunda 
Crítica teve em Fichte é sua declaração, na carta de agosto-setembro de 1790 ao editor Weisshuhn: “Eu vivo num 
mundo novo, desde que li a Crítica da razão prática. Proposições que eu acreditava serem inabaláveis me são 
derrubadas; coisas que eu acreditava que não poderiam me ser provadas – por exemplo, conceito de liberdade 



76Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

João Cunha

por este Ensaio. Em função de meus objetivos, irei destacar apenas três aspectos dele: (a) sua 
diretriz geral, como “dedução”; (b) o modo como Fichte aproxima as noções de espontaneidade 
e autonomia; e, por fim, (c) o fato de que, aqui, a compatibilização entre razão teórica e razão 
prática é tributária do interesse prático na ação moral – cujo corolário é a postulação prática.

(a) Quanto ao primeiro ponto, Fichte parte da constatação empírica de que:

Em todas as nações, desde que tenham se elevado do estado de completa barbárie 
até aquele da sociabilidade, encontramos crenças sobre uma comunicação recíproca 
entre seres superiores e os seres humanos, tradições que afirmam a inspiração e 
influência sobrenaturais da divindade nos mortais; numa palavra, encontramos 
reincidentemente o conceito de revelação [Offenbarung], aqui, de modo mais bruto, 
ali, mais sutilmente, malgrado tudo, universal (Fichte, SW, V, p.15). 

Uma “constatação”, como sublinha o texto de Fichte, que também funciona como uma 
caracterização preliminar e aproximada da noção central do Ensaio que é aquela de revelação. 
Muito embora, não se trate ainda de uma definição propriamente e isso por duas ordens de 
razões: seja por conta da lição kantiana de que uma generalidade empírica não é em si mesma 
uma universalidade, de jure, pois não é acompanhada pela constatação correlata de sua 
necessidade; mas também, na medida em que o sentido filosófico de um conceito deverá resultar 
da argumentação ainda por vir, pois, seus traços constitutivos devem ser estabelecidos a partir 
e a cada passo da própria “dedução”. Em outras palavras, se a noção religiosa de revelação tiver 
legitimidade filosófica, ela deve ser estabelecida, exclusivamente, por meio de uma “dedução”, 
então o espectro religioso da noção serve mais como ponto de partida e menos como ponto de 
chegada; cabe apenas à investigação filosófica estabelecer paulatina e dedutivamente as notas 
características que podem lhe conferir um valor racional.

Por outro lado, o estatuto provisório ou pré-filosófico desta constatação não enfraquece 
a argumentação do Ensaio, uma vez que, a rigor, não faz parte da dedução que se seguirá, e 
nem interfere nessa última de modo decisivo; sua função preliminar diz respeito apenas ao 
estabelecimento do problema6. É precisamente isso que Fichte indica, sem muitos detalhes, 
quando sustenta que, por conta daquela sua “universalidade” (eu acrescentaria, empírica) que, 
supostamente, pode ser constatada, o conceito de revelação merece consideração por uma 
filosofia profunda (gründlichen Philosophie); i.e., uma filosofia que não negligencia, ou esconde, os 
problemas com os quais se depara e, assim, tentará rastrear a origem, pretensões e prerrogativas 
desse conceito. Para tanto, como inquirição filosófica, “deve partir de princípios a priori” e, nesse 
caso, daqueles da razão prática. Numa palavra, da constatação de um fato empírico (supostamente 
universal), impõe-se a exigência filosófica de uma investigação dedutiva sobre seus títulos, ou 
melhor, uma legitimação transcendental sobre eles.

Insisti neste primeiro ponto para, mais tarde, utilizarmos dele como um termo de 
comparação quanto ao “modo de exposição” que será adotado por Fichte na Grundlage e, nesse 
caso, ficará mais patente como a KdU exerceu um papel importante, particularmente, por meio 
da tópica da reflexão que ela introduz no sistema Crítico. Em outras palavras, a forma expositiva 
empregada por Fichte nestes textos iniciais sofrerá uma mutação crucial diretamente vinculada 
a uma nova concepção acerca do conteúdo dos conceitos filosóficos; e esse duplo aspecto é, 
precisamente, como defenderei aqui, a marca mais profunda deixada pela Crítica do Juízo na 
Doutrina-da-ciência, determinando a direção dessa transformação.

(b) Depois de justificar a questão acerca da revelação religiosa como legítimo problema 
filosófico, o passo seguinte de Fichte (§ 2) será o de esclarecer os princípios que nortearão 
sua tarefa dedutiva e, dentre eles, primeiramente, aquele pelo qual irá definir a faculdade de 

absoluta, de dever etc. – me são provadas; e com isso eu só me sinto ainda mais contente. É inconcebível quão 
respeito à humanidade, quão força tal sistema nos fornece” (Fichte, GA III/1: 167). 
6 Fichte se valerá do vocabulário lógico de Kant para escalonar as três modalidades (problemático, assertórico e 
apodítico) da noção de revelação que, segundo ele, constituem graus cada vez mais elevados do sentimento de 
respeito pela lei moral (Fichte, SW, V, 26-27).



77 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Reflexão e primado prático no subsolo da filosofia transcendental

desejar (Begehrungsvermögen). A possibilidade de um uso prático da razão – diria Kant – depende 
da capacidade de se produzir uma representação – comentário de Fichte (Ibidem, p.16) – através da 
espontaneidade absoluta do sujeito racional; na medida em que essa última está pressuposta na 
gênese do uso teórico da razão (ou, mais precisamente, do entendimento), percebe-se como desde 
a recepção mais originária das Críticas, Fichte já se mostra inclinado a uma leitura unificada delas 
– mesmo antes, portanto, de incorporar o debate que tornou urgente a busca por um princípio de 
unidade para a filosofia transcendental (voltaremos a isso, em breve). Ora, percebe-se um enredo, 
por assim dizer, familiar à concepção de autonomia própria à segunda Crítica, mas que, ao mesmo 
tempo, não deixa de causar certo estranhamento, e isso muito em função dessa aproximação entre 
faculdade de desejar e espontaneidade; à primeira vista, portanto, desde a segunda página publicada, 
Fichte já começava embaralhar as cartas do kantismo – mas, neste caso, com a aprovação de Kant. 

De toda maneira, a manobra de Fichte neste Ensaio não é, de todo, estranha às Críticas, 
pois, no Cânon da razão pura encontramos a mesma aproximação entre as noções de liberdade e 
espontaneidade; embora, naquele contexto, a primeira não se reduza à segunda, pois essa última, 
a espontaneidade, indica um dos sentidos atribuídos à liberdade, o sentido positivo, mas não o 
negativo (CRP A 533 / B 561). Portanto, a estranheza à qual me referia não diz respeito exatamente 
à aproximação entre liberdade e espontaneidade, quanto a isso podemos dizer que Fichte é fiel 
à letra da filosofia kantiana. Ela tem outra origem, a saber, o fato de que Fichte declaradamente 
sustenta que os princípios de sua dedução serão, precisamente, aqueles da “razão prática”, assim, 
diz ele: se essa investigação pretende ser filosófica, ela “deve partir princípios a priori, precisamente 
daqueles da razão prática” (Fichte, SW, V, p. 15). A significação a ser atribuída à “razão prática” aqui 
é evidenciada páginas adiante quando, depois de ter estabelecido uma concepção da “faculdade de 
desejar”, nos termos já indicados, ele desafia o leitor que desconfiar de suas análises a compará-las 
com os argumentos “que se encontram na Crítica da razão prática” (Fichte, SW, V, p. 34). 

Acontece que, mesmo concedendo a Fichte o direito em aproximar duas noções, liberdade e 
espontaneidade, com base no próprio texto do Cânon da razão pura, é, no mínimo, curioso que ele 
passe ao largo das diferenças significativas entre a primeira e a segunda Crítica. Mesmo que se lhe 
conceda a prerrogativa do filósofo, não lhe exigindo, portanto, aquela atitude pautada pelas regras 
com as quais viemos a definir, de certo modo (e não sem considerável controvérsia), o historiador da 
filosofia. Uma vez que essa aproximação, em princípio, “inofensiva” irá resultar numa sobreposição 
futura bem mais conforme ao espírito do que à letra das Críticas, ocasião a partir da qual Kant 
irá decretar o divórcio entre a Filosofia transcendental e a Doutrina-da-ciência. Instigado a declarar 
publicamente sua apreciação sobre a Grundlage, Kant será absolutamente taxativo em desautorizar o 
então professor da cadeira de “filosofia crítica” em Iena a falar em nome da filosofia kantiana, pois, 
“com olhos voltados para a escolástica”, a obra de Fichte não seria mais do que uma “uma lógica 
pura”. 

Seja como for, é no Ensaio sobre a religião revelada que encontramos a primeira indicação 
sobre o desentendimento futuro entre Kant e Fichte, mas não deste para com aquele (pois, para seu 
autor, a W-L sempre foi, e nunca deixou de ser, a mesma doutrina da filosofia kantiana). Contribuiu 
como um fator primordial para isso o modo como Fichte acentua o “primado prático” ao longo 
da elaboração inicial de seu projeto filosófico, e sua primeira formulação foi, precisamente, aquela 
que vimos acima entre autodeterminação (ou autonomia) e espontaneidade. Por outro lado, se nos 
desviamos do Ensaio para lembrar alguns aspectos do desentendimento de Kant com a Grundlage, foi 
por considerar estratégico antecipar o nó que a KdU representa na ligação entre a W-L e a filosofia 
Crítica. Assim, o que inicialmente consiste numa aproximação atestada pelo Cânon da razão pura, 
resultará (em 1794-5) numa alteração na concepção de liberdade como autodeterminação prática 
e espontaneidade judicativa, uma espécie de operador transcendental pelo qual Fichte pretenderá 
garantir a articulação orgânica entre os diversos registros conceituais, teóricos e práticos, pertinentes 
à filosofia. O principal instrumento para essa operação será uma noção de reflexão diretamente 



78Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

João Cunha

vinculada à terceira Crítica.  

Uma última consideração sobre isso, antes de retomar o fio argumentativo do Ensaio, a 
aproximação entre espontaneidade e autonomia, no limite, consiste numa aproximação entre 
duas noções originalmente apartadas por aquele abismo de que falará Kant na Introdução 
(publicada) à Crítica do Juízo, entre a legislação pelo conceito de natureza e aquela pelo conceito 
de liberdade – como teremos oportunidade de ver depois. Consoante a isso, essa “aproximação” 
seria um modo ainda irrefletido de lidar com o problema da unidade sistemática. Espero que 
esse “longo desvio” tenha alcançado êxito em antecipar algo da orientação geral da relação 
entre W-L e KdU  e, assim, possa ter oferecido alguns elementos preparatórios para a abordagem 
mais direta que virá na parte final deste trabalho. Cabe agora voltar ao enredo do Ensaio para a 
consideração do último aspecto mencionada anteriormente. 

(c) Depois de diversas mediações ao longo do § 2, mostrando a contradição entre 
nossa limitação sensível e o mandamento de uma lei pura (representação “pura”), própria à 
ideia mesma de liberdade no sentido da espontaneidade absoluta, e não do arbítrio empírico e 
condicionado etc. (Fichte, SW, V, pp. 16-17; p.26; pp.32-33), enfim, o § 3 dá inicio à dedução 
propriamente dita da “religião em geral”; o resultado desse percurso é o estabelecimento do 
postulado da existência de Deus (ibidem, pp.39-40). A legitimidade do poder legislativo de uma 
faculdade moral, própria à idéia de liberdade como espontaneidade absoluta – que, por sua 
vez, é um corolário da consciência de si –, implica a capacidade física para a obediência prescrita 
pela lei (moral). Ora, a natureza está estruturada a partir de leis universais e necessárias que, 
fundamentalmente, entrelaçam seus eventos numa cadeia causal que, embora não resulte em 
determinismo, ainda sim não é permeável, direta e integralmente, aos desígnios da vontade 
humana. Será, pois, preciso postular a condição de possibilidade para tanto – ou ainda, será 
preciso crer na existência de Deus. É de se notar que, nessa formulação juvenil, o postulado 
assume um tom extremado, algo sacerdotal: “A existência de Deus deve, pois, ser admitida tão 
prontamente quanto se deve admitir uma lei moral. Há um deus” (Fichte, SW, V, p. 40). 

Como se vê, foi considerável o entusiasmo de Fichte pela segunda Crítica, porém, ainda 
que o tema do primado prático articule sua estratégia de “dedução” da revelação, por meio da 
postulação da existência de Deus, cumpre resguardar seu sentido preciso aqui: um interesse 
pela efetividade da ação moral; com base numa lei à determinação livre, como espontaneidade 
absoluta, a postulação articula aquela exigência com nossa imperfeição. Mas muita água vai 
passar pelo moinho do autor da futura Doutrina-da-ciência.   

Seja como for, a “boa nova” trazida pela segunda Crítica marcou profundamente Fichte, 
ainda que sua conversão ao kantismo envolva outros elementos, a possibilidade “dar lugar a 
fé” abre um horizonte que, qualquer que tenha sido a mutação pela qual passou a idéia de um 
“sistema da liberdade”, nunca mais deixará de preencher seu céu estrelado e seu coração. Esse 
impacto, levou Martial Gueroult, valendo-se de declarações da correspondência citada acima, a 
defender que a Crítica da razão prática, e não a Crítica da razão pura (como o fora para a Filosofia 
elementar de Reinhold), teria sido a herança kantiana mais decisiva para Fichte (Gueroult, 1930, 
p.45; pp. 51-61).

3. A “querela da coisa-em-si”

Por outro lado, por mais promissor que o primado prático tenha sido para vincular crítica 
e revelação, bem como a idéia de liberdade como autonomia (ou espontaneidade absoluta), nada 
disso  respondia, ou respondia muito pouco, às objeções em torno da coisa-em-si e, quanto a 
esse aspecto, tão decisivo quanto o diálogo com Reinhold – de quem, aliás, Fichte empresta 
aquele conceito da faculdade de desejar (Begehrungsvermögen) –, foi o impacto que as objeções de 



79 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Reflexão e primado prático no subsolo da filosofia transcendental

Maimon à Crítica da razão pura tiveram sobre o jovem professor convertido ao kantismo. Em carta 
ao primeiro, ele declara: “acredito firmemente e estou preparado para demonstrar que, através dele 
[Maimon], toda a filosofia kantiana, tal como ela foi plenamente entendida, mesmo por você, caiu 
por terra desde seu fundamento” (Fichte, GA III/2: 275). É notável como Fichte, por volta de 1795, 
está duplamente convencido: de um lado, assume inteiramente a pertinência da argumentação 
de Maimon; por outro, a contrapelo e indiretamente, parece também acreditar ter encontrado a 
solução para a objeção dela oriunda, na medida inversamente proporcional à “demonstração” do 
caráter demolidor dessas mesmas objeções. Vejamos os caminhos pelos quais Fichte passou para 
chegar aí. 

O cerne das objeções de Maimon incide sobre a dedução transcendental das categorias e 
sustenta que a pretensão kantiana em legitimar a aplicação dessas últimas ao múltiplo sensível seria 
obliterada pela heterogeneidade entre a espontaneidade judicativa do entendimento e a passividade 
receptiva da sensibilidade. E isso na medida em que essa heterogeneidade exigiria considerar que 
o “dado” – supostamente oriundo de um “fora de nós” – é apenas um “modo-de-surgimento” 
(Entstehungsart) em nós, como representação, e de cuja causa não se poderia ter qualquer consciência 
(Maimon, 2004, p. 114; p. 224; grifo meu). Desde então, a imaginação não poderia cumprir o papel 
sintético a ela atribuído pelo Esquematismo e, por isso mesmo, a tarefa da dedução em legitimar 
a aplicação das categorias à experiência estaria inteiramente comprometida (Franks, 2000, pp.105-
110; Gaspar, 2017, pp. 2-3). 

O desdobramento mais significativo desta “querela da coisa-em-si” para o projeto filosófico 
inicial de Fichte foi a inflexão que recebeu através de Schulze, autor do ensaio – publicado 
anonimamente, em 1792 – Enesidemo (Schulze, 1996); com o qual, em defesa do ceticismo e 
paralelamente às objeções de Maimon, aprofundava o questionamento sobre as “pretensões da 
Crítica da razão”. A argumentação de Schulze examina a “filosofia crítica” para atacá-la em seus 
“fundamentos”, tanto em sua forma original pela letra de Kant, quanto na versão que recebera 
de Reinhold. A resenha de Fichte em resposta a esse ensaio revela um aspecto decisivo para a 
perspectiva que ele adotará em sua incorporação e re-elaboração das Críticas: de um lado, parecia-
lhe incontornável a tarefa de oferecer uma defesa da filosofia kantiana, levando a sério, tanto a 
acurácia, quanto a natureza certeira de tais acusações – fosse nos termos de Maimon, fosse naqueles 
de Schulze (Breazeale, 2014, p.114) –; por outro lado, o êxito na execução dessa tarefa dependeria 
da estratégia pela qual a pertinência de tais objeções fosse dissolvida em seus próprios termos – ou 
seja, uma estratégia pela qual se pudesse conceder ao adversário as premissas de seu argumento, mas 
recusar-lhe as conclusões que pretenderia extrair delas. 

Trocando em miúdos, Fichte aceita a objeção – já levantada por Maimon, e retomada por 
Schulze, mas cuja primeira formulação se deve a Jacobi – quanto ao caráter paradoxal da noção de 
coisa-em-si como origem dos fenômenos. E isso na medida em que seria preciso admiti-la como 
“causa” de nossas afecções, ou melhor, no “fundamento” das aparições fenomênicas que constituem 
a “matéria” de todas as nossas representações, muito embora, paradoxalmente, a própria Crítica 
proíba que se faça um uso não fenomênico das categorias em geral e, por conseguinte, da categoria 
específica de causa. Em outras palavras, ou a coisa-em-si não é causa (sob o preceito restritivo de 
aplicação das categorias aos fenômenos), ou não pode ser diferenciada dos fenômenos (um evento 
fenomênico ao qual se pode aplicar a categoria de causa), cuja origem, supostamente, deveria explicar 
(como aquilo de quê os fenômenos são a aparição). Paralelamente, Fichte também aceita, pelo menos 
em certo sentido, uma segunda objeção – essa especificamente formulada por Schulze – segundo a 
qual a tentativa de superação desse paradoxo através do “princípio da consciência”, formulado por 
Reinhold7, também padece de inconsistência; basicamente, pelo fato de que, como proposição, esse 

7 O “princípio da consciência” é formulado por Reinhold em 1790 nos seguintes termos “Na consciência, é pelo 
sujeito que a representação é distinguida de, e relacionada a sujeito e objeto.” (Reinhold, 2003, p.114-115). Para 
uma interpretação erudita e acurada, mostrando alguns dos principais desdobramentos do “fato da consciência” 



80Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

João Cunha

princípio deve estar submetido ao princípio de não contradição e, nessa condição, não pode ser 
instituído como um princípio absolutamente primeiro (Förster, 2012, pp. 156-158; Fracalossi, 
2019, pp. 2-5)8. 

Dizer que Fichte aceita em certo sentido essas objeções significa dizer que ele incorpora das 
críticas de Schulze a constatação de que o verdadeiro princípio deve estar “além” (ou “acima”) 
da relação entre representação e representado, que Reinhold pretendera extrair analiticamente 
do “fato da consciência” (Faktum des Bewußtseins). O que não impediu Fichte, porém, recusar o 
argumento pelo qual Schulze alcança esse resultado, pois, diz ele, não é por estar submetido 
ao princípio de não contradição (Regel der Beurtheilung) que o Satz der Bewußtsein de Reinhold 
perderia o estatuto de Grundsatz; afinal, estar sob a regência de uma regra lógica formal (unter als 
einem Gesetze) não é estar sob um princípio (unter einem Grundsatze) de validade real9. Uma boa 
medida do quanto (e como) Fichte, de fato, respeita sobremaneira essa linha de objeções (Jacobi-
Maimon-Schulze), encontra-se numa nota à primeira versão da Doutrina-da-ciência, publicada 
entre 1794-1795. Contrapondo a filosofia crítica à dogmática, ele distingue duas formas de 
dogmatismo, um “pré-crítico” e outro “crítico”, para ressaltar os méritos do segundo frente ao 
disparate do primeiro:

O ceticismo, assim como foi determinado acima, não seria um sistema (...) e é 
inteiramente contrário à razão. (...) Até agora jamais alguém levou a sério um tal 
cético. Algo outro é o ceticismo crítico, o de Hume, de Maimon, de Enesidemo, que 
revela a insuficiência dos fundamentos apresentados até agora [leia-se, por Kant e 
por Reinhold] e justamente através disso indica onde encontrar fundamentos mais 
consistentes. Através dele a ciência ganha sempre, se não em conteúdo, seguramente 
na forma – e conhece mal os interesses da ciência quem recusa ao cético perspicaz a 

consideração que lhe é devida (Fichte, SW, I, p. 120; trad. p.60; grifos meus)10.

Como se pode ver, Fichte não só aceita como pertinente e incontornável essa linha de objeções, 
mas também elogia sua contribuição para um projeto filosófico, como a Doutrina-da-ciência, que 
pretende estabelecer os fundamentos sistemáticos do saber. Por conseguinte, em certo sentido, 
ele foi buscar junto a essas objeções a forma pela qual poderia ter êxito em elevar a filosofia 
transcendental ao patamar de uma “ciência”, ou melhor, de uma “Doutrina-da-ciência”. 

Assim, o tom da Resenha de Fichte ao Enesidemo é bastante ambíguo e não seria exagero 
dizer que, a despeito da insistência com que ele se apresenta como defensor da filosofia crítica, o 
texto revela um “acordo substancial com algumas das objeções mais fundamentais de Schulze”; 
razão pela qual, ele se viu obrigado a rever sua aliança com a filosofia kantiana e, para tanto, foi 
levado a estabelecer a distinção entre o espírito e a letra dessa filosofia (Breazeale, 2014, p.114-116). 

Seja como for, a inserção de Fichte na “querela da coisa-em-si” tem servido aos mais 
diversos intérpretes como justificativa suficiente para medir a influência do pensamento 
kantiano na gestação inicial de sua filosofia a partir da primeira Crítica – ao contrário, por 

(Faktum; Tatsache), em correlação ao “princípio da consciência” em Reinhold, cf. Fabbianelli (2003, pp. xx-xxv). 
8 Essa é a primeira e mais fundamental objeção de Schulze à Reinhold, seguida de pelo menos mais duas 
outras: o “princípio” em questão contém noções (distinguir [Unterscheiden] e relacionar [Beziehen] que estão 
pressupostas para a compreensão de seu enunciado (o que revelaria, portanto, seu caráter secundário ou 
dependente, chocando-se frontalmente com seu pretenso estatuto originário); além disso, segundo Schulze, tal 
princípio não seria uma proposição analítica e a priori, como pretende Reinhold. 
9 A distinção entre validade formal e validade real reverbera aquela estabelecida pela primeira Crítica entre 
condições formais e condições materiais do conhecimento (B 189-191, B 268, B 302), mas também, como salienta 
explicitamente Fichte, a diferença estabelecida pelo próprio Reinhold em seu Fundamentschrift (1791) entre o 
elemento material (“fato da consciência”) e o elemento formal (“princípio da consciência”) na fundação do saber 
filosófico. 
10 Num fragmento avulso e sem título, cuja data provável, segundo a edição da academia, é abril de 1795, Fichte 
repete o mesmo acorde: “Quem quer que ainda não tenha entendido Hume, Enesidemo (no que ele está certo) e 
Maimon, ou não tenha dado o devido crédito aos problemas colocados por eles, de forma alguma está preparado 
para a doutrina-da-ciência: pois essa responde a questões, das quais, tal pessoa nem sequer suspeita; e cuida de 
ferimentos que a última nunca sofreu” (GA/II. 3: 389). 



81 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Reflexão e primado prático no subsolo da filosofia transcendental

exemplo, da tese de M. Gueroult aludida acima, pela qual, a segunda Crítica teria sido a herança 
kantiana mais decisiva para Fichte. Um bom exemplo desse perfil de interpretação, que privilegia o 
papel da primeira Crítica para a elaboração conceitual da doutrina-da-ciência, pode ser encontrado 
em Frederick Beiser (2002, pp.217-235). Uma consideração de sua leitura, mesmo que circunscrita, 
servirá como contraponto às análises que irei apresentar logo depois em defesa da hipótese 
formulada na abertura deste trabalho, notadamente, no que concerne à presença da Crítica do juízo 
na Doutrina-da-ciência.

4. Contraponto: primado prático e escândalo teórico 

O exemplo de Frederick Beiser será proveitoso, não apenas pelo amplo reconhecimento de 
sua obra – e, portanto, da penetração de sua interpretação, particularmente, nos comentários em 
língua inglesa –, mas, sobretudo, pelo fato de que, ao acentuar a importância da primeira Crítica 
para a gênese da Doutrina-da-ciência, ele interpreta o primado prático em Fichte como um desvio 
significativo (de fato, uma “ruptura”, ou mesmo, uma completa distorção) em relação ao sentido 
dessa tópica em Kant. Uma análise de sua posição permitirá, a contrapelo, delimitar melhor minha 
afirmação inicial sobre o que, a meu ver, é a influência mais marcante das três Críticas sobre Fichte; 
a saber, a tópica da reflexão própria à Crítica do Juízo.  

Em primeiro lugar, é preciso dizer que F. Beiser não afirma textualmente a tese que estou 
atribuindo à sua interpretação, i.e., uma reconstrução da gênese da Doutrina-da-ciência concentrada 
nos temas e questões majoritariamente oriundos da Crítica da razão pura e, em especial, a partir 
do que tenho chamado “querela da coisa-em-si”. Porém, parece-me inegável que, no conjunto da 
reconstrução que faz da filosofia de Fichte (Beiser, 2002, Parte II, pp. 217-345), o volume massivo de 
análises em torno de aspectos especulativos (ou da “filosofia teórica”), e que orbitam a nossa “querela 
da coisa-em-si”, é consideravelmente maior comparado às páginas dedicadas especificamente à 
“filosofia prática”; e a melhor confirmação deste “desequilíbrio” (na perspectiva aqui em questão 
apenas), pode ser tomada, exatamente, junto ao tema do primado prático, um subitem do primeiro 
capítulo (da Parte II, “Fichte and the Subjectivist Tradition”), que não ocupa mais do que três 
páginas (pp. 232-235).

E este aspecto material reverbera no conteúdo conceitual da interpretação de F. Beiser, pois, 
e esse é o ponto que mais me interessa agora, sua interpretação do tema parece significativamente 
sobredeterminada pelo conjunto das análises especulativas. Nesse sentido, F. Beiser afirma:

Fichte estava confiante de que sua dedução transcendental finalmente havia revelado 
a unidade secreta do sistema kantiano. Com ela, havia unificado os domínios, teórico 
e prático, da razão, porque teria feito do principal interesse prático da razão – a ação 
moral – a solução do problema central da razão teórica: a explicação da possibilidade da 
experiência. A ironia, porém, está no fato de que a estratégia de Fichte também significa 
uma importante ruptura com Kant, que havia expressamente interditado qualquer 
subordinação do entendimento aos interesses práticos da razão. Kant sempre insistiu 
que a razão prática não tem poder sobre o entendimento, e que este, por sua vez, tem 
completa independência no estabelecimento da experiência (Beiser, 2008, p.233; grifos 

meus).

Seguindo a divisão do próprio trecho, mas invertendo sua ordem, comecemos pela segunda 
parte, i.e., pelas afirmações sobre Kant. Contudo, antes de confrontá-las com as fontes, cabe uma 
observação preliminar: se for “interditada qualquer subordinação do entendimento aos interesses 
da razão prática”, o que poderia significar um primado prático? Como falar em primado, relação de 
primazia entre duas coisas (nesse caso, de um interesse da razão sobre outro), se não se tratar de 



82Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

João Cunha

alguma forma de subordinação? 

Voltarei a isso em breve, mas, desde logo, gostaria de ressaltar minha convicção de que, 
quaisquer que possam ser os sentidos do “primado prático”, tanto em Kant, como em Fichte, 
não me parece razoável que uma noção de “primado” possa excluir – como sustenta Beiser – 
aquela de “subordinação”. Com a ressalva importante de que uma subordinação não implica 
necessariamente interferência ou usurpação de funções, arrisquemos um exemplo: o atendimento 
preferencial aos idosos faz com que o interesse deles nessas situações tenha primazia sobre os 
demais, mas, nem por isso, que interfiram ou usurpem interesses alheios; ou ainda, o fato de que 
o atendimento do avô Manuel tenha primado sobre o meu na fila de atendimento da padaria, 
resulta apenas no deslocamento do meu atendimento para depois do seu, mas, que seu interesse 
anteceda o meu, não implica sua interferência no, ou usurpação do meu (muito embora, de fato 
isso ocorra quase sempre, mas seus conselhos ou sugestões se devem a outros fatores alheios ao 
direito de atendimento preferencial, afinal, sabemos de muitos avôs graciosamente intrometidos 
que viveram antes da conquista desse merecido direito). Por simplório, o causo serve bem ao 
propósito de explicitar minha suspeita. 

Ademais, ainda preliminarmente, o que se quer dizer ao afirmar que a “razão prática 
não tem poder sobre o entendimento”? Caso signifique que a “razão prática”, em nome de 
seu interesse, não possa ter a pretensão de exercer a função cognitiva da síntese categorial do 
entendimento, ou seja, pretender tomar seu lugar, ou exercer sua função, então, trata-se mais de 
um truísmo. Afinal, evidentemente, estamos falando de duas faculdades distintas – que lidam, 
respectivamente, com idéias e com conceitos; faculdade dos princípios, faculdade das regras 
(B 356) etc. –, o que, per se, é suficiente para afastar qualquer confusão entre elas. Atribuir tal 
confusão a Fichte, como faz nosso intérprete, parece-me precipitado, como tentarei mostrar 
abaixo. Passemos às fontes textuais, como dizia, começando por Kant.

Frederick Beiser apóia as afirmações sobre Kant (do trecho citado) na seguinte passagem 
da terceira Crítica: 

A razão só pode ser legisladora a priori no âmbito prático; em relação ao conhecimento 
teórico (da natureza) ela só pode (conhecendo as leis pelo entendimento) extrair 
conseqüências, por meio de inferências, a partir de leis dadas, as quais, por seu turno, 

permanecem sempre e tão somente na natureza (KdU 174-175; trad. p.75)  

Aqui Kant apenas salienta a diferença entre os dois usos da “razão” (lato sensu), seus respectivos 
domínios, natureza e liberdade, suas respectivas legislações e, por fim, entre sensível e supra-
sensível. Além disso, ressalta que, oposta ao entendimento, a razão (stricto sensu) cumpre 
uma dupla função, além de legislar no domínio prático, também acompanha as operações do 
entendimento, como “faculdade das inferências”. Se for isso, então a passagem não explica o 
primado prático, propriamente – talvez até o pressuponha –; no máximo, ficamos sabendo que 
Kant, nesse caso, se mantém fiel ao bom senso: duas faculdades; duas legislações; dois interesses 
etc.

Curiosamente, porém, na sequência desta mesma passagem, Kant oferece algumas 
indicações importantes, caso se queira pensar o tema do primado prático a partir da terceira 
Crítica (como escolheu F. Beiser, ao procurar nela a fonte de suas afirmações). Ora, ali Kant 
afirma que: “O entendimento e a razão têm, portanto, duas legislações diferentes em um único 
e mesmo terreno, sem que uma possa prejudicar a outra.” (grifo meu). E prossegue dizendo que: 
“o conceito de natureza, ao tornar seus objetos (Gegenstände) representáveis na intuição, não 
os torna como coisas em si mesmas, mas sim como fenômenos, ao passo que o conceito de 
liberdade, pelo contrário, torna representável em seu objeto (Objekte) uma coisa em si mesma, 
mas não na intuição” (KdU 175, trad. 75). E isso para concluir, ainda na mesma página, o fato 
de que, portanto:

nenhum dos dois [conceitos] pode oferecer um conhecimento teórico de seus objetos (ou 
mesmo do sujeito pensante) como coisas em si mesmas, o que seria o supra-sensível – 



83 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Reflexão e primado prático no subsolo da filosofia transcendental

cuja idéia tem de ser colocada na base da possibilidade de todos aqueles objetos da experiência, mas 
não pode jamais ser ampliada ou elevada a um conhecimento (grifos meus).

Note-se que, às distinções anteriores (citadas por F. Beiser), Kant acrescenta pelo menos três 
pontos importantes, negligenciadas por ele, para o tema do primado prático: (1) o entendimento 
e a razão têm duas legislações diferentes em um único e mesmo terreno; (2) nenhum dos dois conceitos, 
natureza ou liberdade, pode oferecer um conhecimento teórico de seus objetos como coisas em si mesmas; 
(3) a idéia do supra-sensível tem de ser colocada na base da possibilidade de todos aqueles objetos da 
experiência. Ora, sendo assim, se a “razão prática não tem poder sobre o entendimento”, no sentido 
trivial de que ela não pode exercer a função teórico-cognitiva da síntese categorial e judicativa do 
entendimento, isso não impede que (3) sua idéia do supra-sensível tenha de ser colocada na “base 
da possibilidade de todos aqueles objetos da experiência”. E o motivo para tanto, grosso modo, reside 
no fato de que essas duas legislações (tanto do entendimento pelo conceito de natureza, quanto a 
razão prática pelo conceito de liberdade) não operam, por assim dizer, em “dois mundos”, mas (1) 
em um único e mesmo terreno. Por fim, se a “razão prática” não pode usurpar as funções teórico-
cognitivas do entendimento e, portanto, não pode conhecer a “coisa-em-si”, isso não quer dizer (2) 
que o entendimento tão-pouco o possa. 

	 Estes três aspectos desembocam, no final das contas, no tema que mais nos interessa aqui. 
Logo em seguida (KdU 175-176), Kant anuncia a tarefa implicada pelas considerações anteriores:

Ainda que haja um abismo intransponível entre o domínio do conceito de natureza, 
como domínio sensível, e aquele do conceito de liberdade, como domínio suprassensível, 
de tal modo que do primeiro ao último (através, portanto, do uso teórico da razão) não 
há passagem possível, como se fossem dois mundos tão distintos que o primeiro não pode 
ter qualquer influência sobre o último, este deve, no entanto, ter influência sobre o primeiro, 
ou seja, o conceito de liberdade deve tornar efetivo, no mundo sensível, o fim fornecido 
por suas leis; e a natureza, por conseguinte, também tem de poder ser pensada de tal modo que 
a legalidade de sua forma concorde ao menos com a possibilidade dos fins que devem nela operar 

segundo leis da liberdade (grifos meus).

Contrariamente ao que afirma F. Beiser, Kant não parece interditar, mas antes, prescrever 
alguma forma de “subordinação” do entendimento aos interesses práticos da razão, declarando 
expressamente que, de um lado, o “conceito de liberdade deve (soll) tornar efetivos seus fins no 
mundo sensível”; de outro e nessa medida, que a “natureza tem de poder ser pensada (muss gedacht 
werden können) de modo que a legalidade de sua forma concorde com a possibilidade dos fins práticos”. 

Por fim, corrobora minha leitura, a caracterização específica (curiosamente, não mencionada 
pelo intérprete) que Kant oferece do primado prático, na Dialética da Crítica da razão prática, seu 
lugar natural: 

Por primado entre duas coisas ligadas pela razão eu entendo a preeminência de uma delas, 
ao ser o primeiro fundamento de determinação da ligação com todas as restantes. No 
significado prático mais estrito, isso significa a preeminência do interesse de uma, na 
medida em que o interesse das outras está subordinado a ele (o qual não pode ser colocado 

depois de nenhum outro) (KVPr A 215 / 120, trad. 158; grifo meu). 

Como se vê, Kant não poderia ser mais claro. Contradizendo a formulação de F. Beiser, afirma 
expressamente que um primado envolve subordinação, e isso sem qualquer ameaça de usurpação entre 
poderes; e mais, essa primazia situa o interesse prático no “primeiro fundamento de determinação 
da ligação” com os outros interesses, a começar, é claro, pelo interesse teórico (a “cada faculdade 
do ânimo pode-se atribuir um interesse”). E não pode restar qualquer dúvida sobre o sentido desta 
“subordinação”, na exata medida de que não se trata aqui de um interesse patológico,

mesmo que do ponto de vista teórico [da razão pura] a sua capacidade não seja suficiente 
para estabelecer certas proposições afirmativas, embora também não as contradiga, ela 
tem de admitir essas mesmas proposições, na medida em que pertencem inseparavelmente 



84Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

João Cunha

ao interesse prático da razão pura, certamente como uma oferta que lhe é estranha, 
que não cresce em seu solo, mas que ainda sim é suficientemente certificada, e 
ela tem, além disso, de buscar compará-las e conectá-las com tudo aquilo que tem 
em seu poder, enquanto razão especulativa, resignando-se de que não são seus 
discernimentos, mas sim ampliações de seu uso em um outro ponto de vista, a saber, 
do ponto de vista prático, que não é de modo algum contrário ao seu interesse, que 
consiste em restringir a infração especulativa (A 218 / 121; trad. 159-160; os grifos 

são de Kant). 

Afastada a ideia de uma “subordinação” do entendimento pelo uso prático, no sentido 
trivialmente errôneo como usurpação de um poder legislativo por outro (i.e., uma pretensão 
descabida da razão prática de, por meio do “conceito de liberdade”, fornecer uma suposta 
explicação teórica sobre a natureza), resta que: “tem de haver (muss es), portanto, um fundamento 
da unidade do suprassensível, que está no fundamento da natureza, com aquilo que o conceito da 
liberdade contém do ponto de vista prático” (KdU 176). E isso pelo fato de que, se o entendimento 
não pode “exercer qualquer influência” sobre o domínio prático, em contrapartida, “o conceito 
de liberdade deve tornar efetivo, no mundo sensível, o fim fornecido por suas leis” (KVpr 176; 
trad. 76). 

Tudo somado, retomando o fio de nosso contraponto, a caracterização de F. Beiser 
na passagem que citei acima definitivamente não se coaduna com (na verdade, contradiz) 
diversas afirmações explícitas de Kant sobre o primado prático. Seja como for, isso não impede, 
evidentemente, que Fichte tenha feito uma leitura distorcida do texto kantiano e, com isso – 
como defende Beiser – tomado um caminho que, de todo modo, marcaria uma “importante 
ruptura com Kant”. Voltemos agora à primeira metade da passagem citada.

F. Beiser dizia que Fichte estava confiante por haver “unificado os dois domínios” (teórico 
e prático) e, para tanto, teria feito “do principal interesse da razão prática – a ação moral – a 
solução do problema central da razão teórica: a explicação da possibilidade da experiência”. 
Analogamente, também nesse caso, parece-me insustentável sua leitura: seja porque a noção de 
“ação moral” não recobre o sentido que Fichte atribui ao “primado prático” na Doutrina-da-ciência; 
seja porque “a explicação da possibilidade da experiência” não decorre do “interesse pela ação 
moral” (mas, precisamente, do primado prático); seja, finalmente, pelo fato de que a tentativa de 
Fichte de uma “unificação” dos domínios, teórico e prático, não pode ser compreendida como 
uma espécie de coordenação de problemas e soluções, mantendo inalterado o registro mesmo de 
tais “domínios” (ainda que este seja, de fato, um dos aspectos envolvidos na questão). 

Sobre este último ponto, vale notar que a Doutrina-da-ciência, lida a partir da tópica da 
reflexão da Crítica do Juízo (portanto, em sintonia com as afirmações de Kant, citadas acima, e 
parcialmente mobilizadas por F. Beiser), não fará mais do que repetir o gesto na direção daquele 
fundamento da unidade que, não permitindo qualquer conhecimento, teórico ou prático, do 
suprassensível, não deixa de ter efeitos sobre o entendimento teórico-cognitivo da natureza. Não 
estou sugerindo que a tese do primado prático, com isso, tenha o mesmo sentido em Kant e 
Fichte, mas apenas ressaltando que foi Kant, antes de Fichte, quem assumiu como necessária 
uma forma de “união” entre natureza e liberdade, uso teórico e uso prático da razão.  

Quanto aos outros aspectos, identificação do primado prático com o “interesse pela ação 
moral” e “explicação da possibilidade da experiência a partir desse interesse”. Fosse essa a posição 
de Fichte, ele não teria feito muito mais do que embaralhar as cartas, oferecendo uma solução 
prática para um problema teórico e, assim, posto a perder o ganho crucial do projeto Crítico: a 
legitimação do uso teórico-cognitivo da razão e, como seu “resultado positivo”, a necessária 
limitação desse uso aos fenômenos. Mas isso, suspeito, talvez decorra de uma premissa mais 
remota, relacionada ao nosso tema: na medida em que a Doutrina-da-ciência é excessivamente 
alinhada ao campo de influência da Crítica d razão pura, atravessado pela “querela da coisa-em-
si”, talvez se perca de vista qual possa ser o estatuto do discurso filosófico para Fichte – e, nesse 
caso, a contrapelo, pode-se já imaginar o peso que a tópica da reflexão teria para podermos 



85 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Reflexão e primado prático no subsolo da filosofia transcendental

dimensionar o registro no qual Fichte pretende se colocar com a Doutrina-da-ciência. Mas deixemos 
pelo momento essa suspeita e voltemos à ordem das razões.  

De mais a mais, no que concerne à “explicação da possibilidade da experiência a partir do 
interesse pela ação moral”, não se vê muito bem como essa “solução” poderia afastar as objeções 
céticas em torno da coisa-em-si. Em primeiro lugar, pelo fato de que, essa foi a chave do Ensaio 
sobre a revelação, cuja inspiração em Reinhold (como mencionei), talvez seja a melhor indicação do 
fato de que, afastando-se do “princípio da consciência”, como Grundsatz do sistema, em função do 
reconhecimento quanto à pertinência (em certo sentido) das objeções céticas do Enesidemo, Fichte 
teria de se afastar também daquela concepção do primado prático que lhe é correlata e que serviu 
para a articulação entre crítica e revelação no Ensaio inaugural dedicado a esse tema. Agora, porém, 
reduzidos a pó diante deste novo adversário, tanto aquele princípio, quanto aquele primado, a defesa 
da filosofia transcendental exige o estabelecimento de um “princípio mais elevado” para alicerçar 
o sistema do saber; o que resulta, por sua vez, numa completa alteração no primado prático para que 
assuma o sentido genuíno pelo qual pode se apresentar como a contraface adequada do primeiro. 

Disso decorre que as mesmas críticas do Enesidemo voltadas à Reinhold (e ao próprio Kant) 
não só poderiam, como, de fato, o foram, serem redirecionadas aos argumentos do próprio Fichte, 
uma vez que, grosso modo, um fato, teórico ou prático, não faz um princípio; seja porque, como fato, 
será sempre condicionado e, nessa medida, não pode configurar um Grundsatz, seja porque uma 
argumentação estabelecida sobre um fato não pode deduzir a validade necessária de seu resultado. 
ou, mais simplesmente, um fato pode expressar uma verdade assertórica, mas nunca apodítica; 
como, aliás, prescreve Kant, seguindo seu despertador metafísico (Hume).   

Em suma, o que Beiser não esclarece é como e por que exatamente o interesse pela ação moral 
poderia “explicar a possibilidade da experiência”. Em outras passagens, além da citada, o autor 
insiste no mesmo ponto, mas não reconstrói nenhum argumento textual de Fichte para sustentar 
essa leitura e, no mais das vezes, citas fontes secundárias (Beiser, 2002, pp. 219, 220, 294, 305). 
Seja como for, para retomar o ponto de partida desse meu “contraponto”, parece-me que sua 
interpretação decorre do acento que ele – como vários outros intérpretes – coloca sobre a primeira 
Crítica para esquadrinhar os marcos iniciais de elaboração da Doutrina-da-ciência. 

Até aqui, tentei mostrar que a relação do pensamento de Fichte com a filosofia kantiana 
perpassa as três Críticas, entrecruzando, sobretudo, os três aspectos mencionados: “primado 
prático”; “coisa-em-si”; e “reflexão” (no sentido da terceira Crítica). Além disso, também ofereci 
algumas indicações sobre duas direções interpretativas para o percurso que leva de Kant a Fichte, 
acentuando, ou a Crítica da razão prática (como M. Gueroult, por exemplo), ou, talvez o caso mais 
usual na literatura, a Crítica da razão pura (da qual, F. Beiser foi nosso exemplo). É de se imaginar, 
portanto, que possa haver uma terceira via entre as duas anteriores, pavimentada pela Crítica do 

Juízo – e, de fato, esse é o caminho a ser tomado daqui em diante. 

5. A Reflexão como (único) método filosófico

Passo a considerar agora a significação de nossa “terceira via” e, com isso, esclarecer e justificar 
as objeções que apresentei acima contra a interpretação de F. Beiser sobre o primado prático em 
Fichte. Talvez a declaração mais direta de Fichte sobre o valor geral da Crítica do Juízo para seu 
próprio pensamento é aquela do opúsculo Sobre o conceito da Doutrina-da-ciência: “O autor está, até 
agora, convencido de que nenhum entendimento humano pode ir além do limite a que chegou 
Kant, em particular em sua Crítica do Juízo” (Fichte, SW, I, p. 30; trad. p.6). O contexto no qual se 



86Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

João Cunha

insere, porém, não oferece maiores indicações sobre o sentido conceitual de tamanho prestígio 
conferido à terceira Crítica.  

Cabe notar que Fichte planejara publicar um comentário sobre a terceira Crítica, cujo 
título seria Ensaio de um excerto explicativo à Crítica do Juízo de Kant (Versuch eines erklärenden 
Auszugs aus Kants Kritik der Urteilskraft). Embora esse projeto tenha sido abandonado, o fragmento 
inacabado que restou dele exibe um dos aspectos centrais que intrigaram o jovem Fichte, leitor 
da terceira Crítica, e a partir do qual se pode atribuir um sentido menos vago à declaração tão 
prestigiosa da citação anterior. A seguinte passagem, cuja extensão se justificará em seguida, 
servirá como nossa base textual:

Esse ponto de união entre as leis da natureza e as leis da liberdade, deve ser 
considerado como sendo mais profundo do que os princípios de ambas. Pois, se 
estivesse na própria natureza, na medida em que essa vem a ser através da legislação 
de nosso entendimento, a harmonia entre as duas legislações repousaria sobre uma lei 
desse entendimento, e a liberdade que com ele se harmoniza estaria submetida a essa 
lei, o que é contraditório. Em contrapartida, se estivesse numa lei da liberdade, seria 
preciso que a natureza fosse submetida a essa lei, o que resulta em outra contradição. 
Não estará em outra parte senão no suprassensível, considerado como fundamento 
da natureza. O conceito desse fundamento da unidade do substrato suprassensível da 
natureza com aquilo que o conceito de liberdade pressupõe para a possibilidade de 
sua legislação, mesmo que não se alcance por meio dele um conhecimento teórico ou 
prático do próprio suprassensível, tal conceito tornaria possível ainda sim a passagem 
do modo de pensar segundo os princípios de uma legislação ao modo de pensar 
segundo os princípios da outra; i.e., ele explicaria a possibilidade de como pensar, através 

da legislação da liberdade, a posição de um fim no mundo sensível (grifos meus).11       

Como faz notar X. Léon, aqui Fichte se reporta àquele segundo parágrafo da Introdução 
– citado acima, “Do domínio da filosofia em geral” –, enfatizando sua parte final sobre “um 
fundamento da unidade” entre os domínios do conceito da natureza e do conceito de liberdade 
(KdU 175-176). Ao longo de todo o trecho, sobressai mais o teor de uma paráfrase do texto 
kantiano do que o de um comentário propriamente; mais um trabalho escolar, portanto, do que 
um autoral. E essa teria sido a razão principal pela qual sua publicação fora desencorajada pelo 
amigo Weiβhuhn (Léon, 1922, p.93). 

Mas é precisamente a proximidade com as formulações do próprio Kant que nos interessa 
nesse fragmento, pois, falando em “contradição”, para caracterizar a impossibilidade de se 
pretender estabelecer tal “fundamento da unidade” (entre natureza e liberdade) via legislação 
do entendimento ou por meio de uma lei da liberdade, Fichte parece querer enfatizar a tese 
central enunciada explicitamente por Kant na referida passagem (reproduzida quase literalmente 
por Fichte em seguida): “mesmo que não se alcance por meio dele [conceito do fundamento 
da unidade] um conhecimento teórico ou prático do próprio suprassensível” – ao que Kant 
acrescentaria, “não tendo, portanto, nenhum domínio próprio” (grifo meu).

Em certa medida, e aqui está o ponto central, esta ênfase não deixa de ser um indício 
na direção que Fichte veio a trilhar nos anos seguintes, em nome do estabelecimento de um 
“princípio sistemático” para a filosofia transcendental. Afinal, a defesa dessa filosofia – a 
única, no fundo, digna desse nome para Fichte –, impunha como tarefa, fundamentalmente, o 
estabelecimento de um princípio imune às objeções do “ceticismo crítico” (particularmente, de 
Schulze). 

É exatamente na Resenha ao Enesidemo que Fichte apresenta uma primeira formulação 
mais clara sobre isso. Ao comentar a recusa cética do “primado prático” kantiano, ele afirma: 

(1) a lei ética não é dirigida, primeiramente, a uma força física; pelo contrário, é 

11 Xavier Léon reproduz esse trecho (1922, pp. 93-4) do original alemão, para o qual oferece uma tradução, 
a partir dos inéditos da Biblioteca Real de Berlim, bem como relata o contexto mais amplo deste projeto 
interrompido de um Ensaio de Fichte sobre a Crítica do Juízo – a partir, principalmente, da correspondência 
com Weiβhuhn do final de 1790. 



87 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Reflexão e primado prático no subsolo da filosofia transcendental

direcionada a uma faculdade hiperfísica do desejo ou esforço (ou como se queira chamá-
la)12. Essa lei não visa produzir, de saída, qualquer ação, mas somente o constante esforço 
para uma ação (...), mesmo que não tenha qualquer eficácia [Wirksamkeit] (no mundo 
sensível); 
(2) E este é o significado da expressão: a razão é prática. No puro eu, a razão não é prática, 
nem é prática no eu como inteligência [Intelligenz]; ela é prática somente na medida em 

que se esforça em unificá-los (Fichte, SW, I, 22).     

A lição escolar segundo a qual o estabelecimento daquele fundamento não proporciona um 
conhecimento, teórico ou prático, do suprassensível, reverbera no comentário autoral do 
“resenhista”; desde então, a tese do “primado prático” assume uma feição inédita em relação a 
sua origem crítica e, exclusivamente aqui, pode-se falar numa ruptura de Fichte com a ortodoxia da 
filosofia transcendental quanto ao tema. Doravante, reiterar o fato de que “meu sistema não é outro 
senão o kantiano” (Fichte, SW, I, 420)13 significa, ao mesmo tempo, já ter tomado certa distância 
do legado que a Doutrina-da-ciência deve à filosofia transcendental; distância assinalada pelo próprio 
Fichte – e veementemente recusada por Kant – com a distinção entre o espírito e a letra. 

Não está em questão aqui o fato de que, eventualmente, poderíamos recolher declarações de 
Fichte, ao longo da Grundlage sobretudo, para interpretar a afirmação da Resenha – citada acima – 
em favor de um sentido “moral” para o primado prático. Nessa medida, a tese do primado prático 
em Fichte não estaria lá muito distante do sentido que Kant lhe atribuiu. E mesmo o cruzamento 
entre “primado prático” e o tema do “fundamento da unidade”, que vimos se articular entre o 
projeto interrompido daquele Ensaio (sobre a terceira Crítica) de Fichte e sua Resenha ao Enesidemo, 
também já havia surgido anteriormente com o próprio Kant, quando a tese do primado prático 
(depois de formulada na Crítica da razão prática) foi retomada na Crítica do Juízo, como preâmbulo 
ao tema da reflexão. 

No entanto, mesmo que este sentido, por assim dizer, “moral” também esteja presente no 
modo pelo qual Fichte se apropria da tese do primado prático, os textos não permitem reduzi-
la apenas a ele; ao meu juízo, de fato, este é um sentido derivado e dependente de outro mais 
fundamental. Todavia, ainda que, na direção contrária à minha, se conceda certa preponderância 
desse sentido “moral”, o “prático” contido na expressão “primado prático”, de forma alguma ele 
pode ser reduzido à “ação moral” (nos termos da interpretação de F. Beiser), como o trecho da 
Resenha citado acima (1) evidencia cabalmente. Mais ainda, na segunda parte dele (2), a noção de 
esforço com a qual Fichte designa o caráter prático da razão está longe de circunscrever apenas o 
campo da moralidade, ou das “ações morais”; é bem o contrário disso. 

Para todos os efeitos, uma hipótese intermediária é suficiente para meus propósitos. Trocando 
em miúdos: ora a “razão prática” designa aquilo que ensina a lição kantiana mais ortodoxa sobre os 
dois usos da razão, ora designa um sentido inédito dos atos originários do espírito que subjazem a estes 
mesmos usos. Corrobora esse segundo sentido, tanto a parte final da última citação (2), quanto a 
parte inicial da citação precedente, respectivamente: a razão “é prática na medida em que se esforça 

12 Como salienta D. Breazeale (1993, p.75, nota), os termos aqui são tomados de Reinhold, Begehrungs oder 
Bestrebungs-Vermögen.  
13 Segue o texto: “Isto é, contém a mesma concepção do problema, mas pelo seu método é completamente 
independente da exposição kantiana”. Essa tópica incide precisamente sobre a importância da terceira Crítica 
para a W-L, tal como defendo aqui. Seja como for, essa afirmação em particular consta de um artigo publicado 
no Philosophisches Journal, em 1797: Erste Einleitung in die Wissenschaftslehre (Fichte, SW, I, p.420), mas seu 
enunciado é freqüente nas declarações de Fichte, seja por motivação retórica e polêmica, bem ao seu gosto, seja 
para “ser justo” – como diz Fichte linhas abaixo da afirmação citada, “não para me proteger por detrás de uma 
grande autoridade, mas para ser justo”. Note-se que a teimosia de Fichte em destacar seu alinhamento junto ao 
projeto de Kant perdurou até seus últimos trabalhos, por exemplo, já em um de seus últimos cursos (1813), na 
recém criada Universidade de Berlim, ele escreve: “Também não sou o primeiro a pensar assim sobre a filosofia, 
nem o único. Kant pensava precisamente assim: só que não o declarou com esta precisão. Idealismo transcendental 
significa exatamente o mesmo. Simplesmente não o entenderam...” (SW, IV, 374).,  



88Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

João Cunha

por unificar” seus dois usos, “prático” (stricto sensu) e teórico – conforme a Resenha ao Enesidemo 
–; complementarmente, o “ponto de união entre as leis da natureza e as leis da liberdade deve ser 
considerado como sendo mais profundo do que os princípios de ambas” – conforme o esboço de 
um comentário à KdU. Ora, essa oscilação entre dois sentidos que podem ser atribuídos ao termo 
“prático”, por via de consequência, é correlata de uma segunda ambiguidade no que concerne 
ao “primado prático”: seja a preeminência do interesse moral  (mas não, “do principal interesse 
da razão prática – a ação moral –”, como gostaria Beiser); seja o esforço “mais profundo” para 
unificar os dois usos da razão. 

É curioso como, comentadores tem se perfilado numa mesma direção para, no final 
das contas, concluírem pelo “disparate” da interpretação que Fichte dá ao primado prático 
“kantiano”; conclusão, a bem da verdade, quase inevitável, uma vez que já se decidiu de antemão, 
sobre o que ele estaria falando. E o exemplo de Frederick Beiser, considerado acima, é um dos 
mais notórios, mas nem de longe solitário. Resta, porém, que as afirmações da Grundlage – aqui 
tomada como referência – não dizem o que esta linhagem de interpretação atribui ao “primado 
prático” em Fichte. Mas antes de retomar a consideração da primeira exposição da Doutrina-da-
ciência de 1794-5, e sua relação com a terceira Crítica – lócus decisivo dessa questão, como se verá 
depois –, um passo atrás pode esclarecer essa seara.

Nas páginas que antecedem e preparam a afirmação citada acima sobre a “razão prática”, 
Fichte assume com Schulze (em certa medida) e contra Reinhold, o seguinte:

[a] Este resenhista está convencido de que o princípio da consciência é um teorema 
que está fundado sobre outro primeiro princípio; a partir do qual, o princípio da 
consciência pode ser rigorosamente derivado, de maneira a priori e independentemente 
de toda experiência. [b] A pressuposição inicial incorreta, pela qual o princípio da 
consciência foi tomado como o primeiro princípio de toda filosofia, foi precisamente 
aquela segundo a qual se deve partir de um fato. [c] Com certeza, nós também 
exigimos de um primeiro princípio que ele seja real e não meramente formal. [d] Mas 
tal princípio não expressa um estado-de-coisa, mas antes um estado-de-ação (Fichte, 

SW, I, p. 8).  

As frases do trecho acima expressam uma espécie de “silogismo”, cuja conclusão é o 
estabelecimento da tese fundamental da Doutrina-da-ciência: o princípio pelo qual se poderia 
apresentar a filosofia transcendental de modo sistemático não descreve um estado-de-coisa, ou 
“fato”; mas um “estado-de-ação” [d]. Tal “conclusão” resulta de duas premissas: [a] a pertinência 
da objeção cética de Schulze contra o princípio da consciência de Reinhold; [b] a impertinência, 
compartilhada por Reinhold e Schulze (et alii), de se pressupor que, no princípio, haveria um 
fato. Tais premissas são acompanhadas por um corolário [c], agora contra Schulze, de que um 
primeiro princípio não pode ser meramente lógico, mas real.14 

Quem pretende reduzir o “primado prático” em Fichte apenas ao sentido restrito que 
ele certamente herdou de Kant, deverá explicar – antes de tirar suas próprias conclusões sobre 
a distorção que o primeiro impôs ao segundo, submetendo a letra desse último ao espírito dele 
–, o que poderia significar, neste caso, a descoberta acerca da qual o autor da Doutrina-da-ciência 
tanto se orgulhava: o princípio “mais elevado” do “estado-de-ação” que subjaz, como verdadeiro 
princípio material das representações, sejam da teoria, sejam da esfera das ações – mas, bem 
entendido, como projeções dos fins da liberdade no mundo.

14 As relações entre validade lógica e fundamentação transcendental dos princípios não é um tema consensual 
em Fichte, e o principal motivo para tanto está no fato de que ele, nos textos “programáticos” (ou melhor, nos 
lugares em que descreve o “método” da Doutrina-da-ciência parece afirmar algo que não se confirma quando, 
alhures, o método descrito deveria comparecer em ato). Grosso modo, eu diria que a validade formal da lógica 
pode, sem circularidade, ser assumida antes de sua fundamentação transcendental pela W-L, na medida em que 
a “exposição” para Fichte não mantém uma relação fixada de uma vez por todas com seu conteúdo; a distinção 
entre o espírito e a letra em filosofia confirma essa visão, por exemplo.  Sobre isso cf. R. R. Torres Filho, “Deixar 
as palavras serem palavras” (1975, pp. 127-175). Sobre a relação entre lógica e W-L, D. Breazeale, “Inference, 
intuition, and imagination: on the methodology and method of the first Jena Wissenschafstlehre” (2001, pp. 19-
36) 



89 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Reflexão e primado prático no subsolo da filosofia transcendental

Mas caberá, fundamentalmente, a tais intérpretes explicar a seguinte declaração pela qual 
Fichte começa a exposição da Terceira Parte (da Grundlage): “Fundação da ciência do prático”:

Na proposição que era o resultado dos três princípios de toda a doutrina-da-ciência: o 
eu e o não-eu se determinam mutuamente, estavam contidas as duas seguintes; em primeiro 
lugar, o eu se põe como determinado pelo não-eu, que discutimos, mostrando que factum tem 
de corresponder-lhe em nosso espírito; e, em segundo lugar, a seguinte: o eu se põe como 

determinando o não-eu (Fichte, SW, I, 247; trad. 133).	

Explicitamente, Fichte recorre a dois termos diferentes para distinguir dois planos de análise: 
Grundsatz e Lehrsatz (ou, mais simplesmente, Satz); ou seja, “princípio” ou “proposição fundamental” 
de um lado; “teorema”, ou “proposição”, de outro. Não me importa agora discutir a melhor opção 
de tradução e compreensão dos elementos etimológicos e/ou conceituais das opções do vocabulário 
de Fichte. De todo modo, na Grundlage, a “fundação da ciência do prático” (stricto sensu) começa 
com “der Hauptsatz aller praktischen Wissenschaftslehre [a proposição capital de toda a doutrina-da-
ciência prática], qual seja: “o eu se põe como determinando o não-eu”. Esta “proposição capital” ou 
“Segundo teorema” [Zweiter Lehrsatz] não pode ser confundido com os três Grundsätze que pretendem 
fundamentar toda a doutrina-da-ciência; ou seja, tanto a parte teórica (Primeiro teorema), quando a 
parte prática (Segundo teorema). 

E a passagem que acabo de citar vai mais longe e afirma ainda que esse Segundo teorema 
(ou segunda proposição, ou proposição capital) é o resultado dos três Princípios (ou proposições 
fundamentais) – tanto quanto o fora o primeiro teorema (primeira proposição) da parte teórica. 
Como eu dizia, quem pretende reduzir o primado prático à “parte prática” da Doutrina-da-ciência 
(ou, no vocabulário mais kantiano, à legislação prática que deriva deveres do conceito de liberdade); 
em suma, quem acredita que o primado prático de Fichte é kantiano segundo sua letra, terá de explicar 
como pode haver primado, em qualquer sentido, se ele qualifica uma exposição que, na economia 
da Grundlage é derivada  (como resultado) dos três únicos princípios (Grundsätze) dela.  Pois, nessa 
hipótese, o “primado” seria função de um “teorema” derivado e não de um “princípio” originário. 
Ora, não era isso mesmo, mutatis mutandis, que se pretendia evitar, afastando-se do “princípio da 
consciência” de Reinhold, essa presa fácil das objeções do “cético crítico” (Schulze)?

Pois bem, o “prático” (bem como seu primado), adquire um sentido inédito – que pode muito 
bem conviver com aquele mais evidente, caso se queira ressaltar o que há da letra de Kant em Fichte –, 
para o qual o famoso neologismo tem sua razão de ser: Estado-de-ação; e se as representações (teóricas ou 
“práticas”, stricto sensu) são condensações dessa atividade subterrânea do espírito, é aí que a Doutrina-
da-ciência inova e provoca a verdadeira ruptura com Kant. A formulação mais lapidar, ao meu juízo, 
para expressar do que se trata, quando entra em cena o “primado prático” num sentido que Kant 
não suspeitara, e diante do qual entendeu ser necessário tomar distância e se precaver; em suma, a 
formulação que divide as águas a herança entre um “escudeiro” e um “filho pródigo” (que não retorna, 
porém), encontramos na exposição de 1794-5:

A reflexão que reina na doutrina-da-ciência inteira, na medida em que esta é ciência, é um 
representar; mas disso absolutamente não decorre que tudo sobre o qual se reflete seja também 
apenas um representar. Na doutrina-da-ciência o eu é representado, mas disso não decorre 
que ele seja representado meramente como representativo; pode perfeitamente ocorrer que 
se encontrem nele outras determinações (...) a totalidade dos modos de ação da Inteligência 
que a doutrina-da-ciência deve esgotar só chegam à consciência na forma da representação – 

só na medida em que, e tais como são representados (Begriff 80, trad. 33).

A passagem sustenta uma tese decisiva para a interpretação da W-L, pois incide diretamente no ponto 
chave para a interpretação que estou defendendo sobre um segundo sentido para o “primado prático” 
que não se restringe àquele mais imediato próprio à expressão kantiana concernente ao “uso prático” 
da razão. Aparentemente trivial, a declaração central deste trecho sustenta que uma exposição representa 
algo, que não necessariamente é outra representação, mas uma representação cujo referente é de 



90Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

João Cunha

“natureza” não representacional. A inovação peculiar à W-L estaria no fato de que, ao contrário de 
longa tradição, o representado não diz respeito à “determinações” tomadas como estados-de-coisas, 
ou algo fático, e sim a estados-de-ações, ou “modos de ação da inteligência”. 

A essa assunção central, Fichte acrescenta – direta ou indiretamente – dois corolários: (1) 
sendo a Doutrina-da-ciência uma exposição do saber, ela deve ser “sistemática” e, para tanto, deve 
visar a “totalidade” de tais “modos de ação da inteligência”, ou ainda, deve ter como objetivo maior 
a tentativa de “esgotá-los” em sua apreensão representativa; além disso, a passagem termina com a 
afirmação de que (2), muito embora os “modos de ação” representados não sejam eles próprios 
representações (ainda que, eventualmente, se possa representar uma representação em alguma 
circunstância específica), eles “só chegam à consciência na forma da representação” e, sobretudo, 
“na medida e tal como são representados” (grifos meus). Desde então, a tese de origem kantiana 
do “primado prático” pode assumir um novo contorno, não excludente do sentido canônico 
da primazia do interesse prático da razão delimitado pela esfera que a KdU designava como o 
“domínio” da legislação segundo a ideia de liberdade.

A esta altura posso, finalmente, retomar as objeções que apresentei a F. Beiser: a noção 
de “ação moral” não recobre o sentido que Fichte atribui ao “primado prático”; a explicação da 
possibilidade da experiência não decorre do “interesse pela ação moral”; a unificação dos domínios 
não é uma subordinação da teoria à prática, se essa última for entendida no sentido estrito 
kantiano.  À luz da Critica do Juízo, o “primado prático” amplia seu sentido, Fichte, mais que 
aproximar – como fora o caso no Ensaio sobre a revelação – ele sobrepõe, como dois aspectos de uma 
mesma atividade originária, a espontaneidade do “eu penso que tem de poder acompanhar todas 
as minhas representações”, à autonomia moral. Ora, a avaliação de Kant é conhecida, trata-se de 
um curto-circuito deletério e, por isso mesmo, será melhor manter-se fiel à letra das Criticas, antes 
de se deixar enganar pelo espírito que se atribui a ela. Tendo em vista tal deslocamento de sentido 
quanto ao primado prático, o que teria levado Fichte a insistir nas reiteradas afirmações segundo 
as quais a “doutrina” contida na Doutrina-da-Ciência seria a mesma da filosofia kantiana? Se Fichte 
se permitiu cruzar a solução da “querela da coisa-em-si” com a ampliação do “primado prático”, foi 
usando – à revelia da opinião de Kant – uma lição kantiana: voltemos ao mesmo parágrafo de onde 
partimos: II da Introdução.

Depois de afirmar a necessidade de buscar um fundamento de unidade entre os 
dois domínios legislativos da razão, Kant introduz a distinção entre juízos reflexionantes e 
determinantes; a Doutrina-da-ciência começa por ai, e é nesta “primeira camada” (como gostava 
de dizer Lebrun, referindo ao tema da Reflexão na Crítica do Juízo), que se situa toda a Grundlage. 
Escavando mais fundo, por de trás das “condições de possibilidade”, seja do entendimento, seja 
da razão prática (estrito sensu), para encontrar no Juízo o lugar natural do discurso filosófico – ali 
onde seus conceitos podem adquirir um eastatuto legítimo. Perder esse fio, é perder tudo, pois, 
do contrário, não se saberá mais como, nem por que, Fichte resolveu que deveria dar um nó em 
três fios, oriundos, respectivamente, de cada uma das críticas. Mas, para isso, seria preciso tomar 
a reflexão da terceira delas como método, e desdobrar o “primado prático”, num sentido inédito, 
como verdadeiro tema do sistema filosófico, no sentido, portanto, de uma filosofia que já deu um 
passo decisivo para fora da representação. 

6. Idealismo prático

Não seria possível analisar aqui em detalhe o modo como, efetivamente, a tópica da reflexão 
fornece o “método” pelo qual a exposição da Doutrina-da-ciência se apresenta. Cabe, porém, uma 
indicação e, quanto a isso, farei suas observações.15

15 Permito-me agora retomar parte de um argumento que desenvolvi em outro lugar (Cunha, 2021, pp. 314-18).



91 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Reflexão e primado prático no subsolo da filosofia transcendental

Citando diretamente Kant e o fim da metafísica, Rubens alinha os resultados da interpretação 
de Lebrun ao argumento d’O Espírito e a letra: “na medida mesma em que opera um radical 
«remanejamento dos conceitos» da metafísica clássica, a Dialética Transcendental dá ocasião ao 
«nascimento dos temas» da Crítica do Juízo”; desde então, prossegue, “talvez porque a «navalha de Kant» 
não tenha sido suficientemente afiada, dá lugar à persistência de resíduos metafísicos”. Seja como for, 
o funcionamento do discurso filosófico se altera:

a função da representação tem de ficar a cargo da expressão e a linguagem, passando do registro 
do dizer ao mostrar, tem de tornar-se necessariamente indireta, alusiva, oblíqua, pois tira seu 
sentido de algo que não pode tematizar diretamente (que não pode tomar como objeto). 
E o certo é que a obra de Fichte [...] poderia situar-se precisamente no ponto crítico dessa 
mutação. Mais que isso, para ele, pós-kantiano a partir da Crítica do Juízo, a função da 
“claridade do olho” é precisamente aquela última: dissipar “fantasmas” (Torres Filho, 1975, 

p. 251-2.).16

Em resumo, se o tema da “reflexão como método da filosofia” – introduzido por Lebrun 
(1993 (A)), orientou a leitura da Doutrina-da-Ciência feita por Rubens, essa incorporação não se fez 
sem a devida subversão – bem ao gosto, aliás, do próprio Lebrun. E essa subversão, por sua vez, 
parece operar num duplo registro: (a) de um lado, no sentido de que uma crítica da imaginação pura 
mostraria como o projeto de Fichte teria radicalizado o reflektieren ao ponto de conduzir a filosofia 
transcendental até “O método paradoxal”17; (b) por outro lado, simultaneamente, este esquema 
permitiria duelar com certas interpretações da Doutrina-da-Ciência, no esforço de tirá-la da sombra 
do hegelianismo à qual estivera relegada – e, nesse caso, Lebrun teria sido vítima de certa tradição 
(francesa?) de leitura. Em outras palavras, a tese inaugural de Rubens sobre a filosofia de Fichte 
foi decisiva ao colocar a tônica sobre sua dimensão mais propriamente “crítica”, i.e., (com Lebrun) 
“reflexionante”: porém, radicalizando o reflektieren, a Doutrina-da-Ciência, longe de ser a antecâmara, 
mal-acabada, do projeto hegeliano, deveria ser entendida em sua radicalidade transcendental e 
reflexionante, i.e., como “o projeto de uma filosofia estritamente não-figurativa” (contra Lebrun, et 
alia).18   

A segunda e última observação que eu gostaria de fazer, ainda me valendo do trabalho de 
Torres Filho, concerne à centralidade que a imaginação assumiria com Fichte. Vejamos um dos 
argumentos que estrutura o segundo capítulo da tese, “A imaginação radical”. Nele, lemos a seguinte 
citação de Fichte: 

A Crítica kantiana começa com o eu, como mero sujeito; daí a representação da aprioridade 
de conceitos vazios [...]. Ora, um sujeito se refere sempre a um objeto [...] e assim 
incorporou-se provisoriamente à Crítica, com o consentimento de Kant, o objeto fora do 
eu, cujo lugar próprio é o ponto de vista do senso comum. Só no meio, na doutrina do 
esquematismo da imaginação, é que o próprio eu se torna também o objeto (FSW II, pp. 
444-5). 

16 Acrescente-se, de passagem, que os “resíduos metafísicos” mencionados são: “precisamente aqueles temas (a 
Existência, a História, a Subjetividade, etc.) que iriam nutrir a «metafísica futura» a partir do criticismo”.
17 Parece-me muito sugestivo o paralelismo entre os dois títulos: a conclusão de Rubens, “O método paradoxal”, e 
o Cap. X de Lebrun, “A reflexão como método da filosofia”; particularmente, pelo fato de que, em Fichte, “com total 
exemplaridade”, encontraríamos uma “atitude” não redutível às duas alternativas indicadas por G. Lebrun, a saber: “o 
projeto de uma filosofia estritamente não-figurativa”, ou ainda, aquele que, ao “fazer do ato de objetivação seu objeto”, 
torna-se “uma perspectiva que se liberta de toda perspectiva, para investir-se de um saber do perspectivismo do 
saber” (Torres Filho, Ibid., p.34, nota 53; p. 250, reproduzido na epígrafe; p.119). 
18 À primeira vista, esta indicação de Rubens parece contrariar diversos textos que revelam a preocupação insistente 
de Fichte com a “figuração”, em especial, aqueles das lições tardias sobre Lógica Transcendental. Contudo, já tentei 
mostrar que ela permite situar essas análises (inegavelmente, densas e elípticas) na direção contrária e, sobretudo, 
alinhá-las ao projeto de Iena: explorar a relação entre lógica e filosofia a partir da noção de “imagem” (Bild) revela, 
por paradoxal que pareça, o caráter “não-figurativo” da “figuração”, desde que considerados os diferentes registros 
da “reflexão”. Cf. João Cunha “The Concept of the Image in the Berlin Lectures on Transcendental Logic”, em Fichte-
Studien, vol. 47, 2019, pp. 88-101.



92Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

João Cunha

Comentando este texto, Torres Filho afirma que: “Em lugar de colocar desde o início, como 
princípio único, a sujeito-objetividade transcendental, a egoidade originária, e mostrar por 
explicitação genética, a partir dela, a diferenciação que se introduz com a separação entre sujeito 
e objeto, a Crítica segue uma ordem descritiva e abstrata [...]” (Torres Filho, op. cit., p. 86). Nos 
termos de Fichte, pois, é no Esquematismo que o próprio Kant teria fornecido a chave para a 
reconstrução “sistemática” de sua filosofia, uma vez que, neste “meio” da Crítica, o eu figuraria 
como sujeito e objeto ao mesmo tempo. A partir desta indicação, o projeto de uma filosofia 
transcendental poderia ser redimensionado: subvertendo a “ordem descritiva e abstrata” utilizada 
por Kant (ainda como que situado no “ponto de vista do senso comum” e não propriamente 
“filosófico” – i.e., exatamente aquele da reflexão), “a imaginação a priori revela-se então como a 
fiadora da verdadeira unidade transcendental entre sujeito e objeto” (Torres Filho, Ibid., p. 87).  

Tudo se passa como se Fichte pretendesse reescrever a filosofia crítica de Kant – em nome de 
sua forma sistemática – para mostrar que, no limite, a condição transcendental de possibilidade do 
conhecimento a priori, o “eu penso que tem poder acompanhar todas as minhas representações” 
(CRP, B132), para ser bem compreendida, deve ser lida à luz da equação estabelecida mais tarde  
por Kant entre imaginação e reflexão.19 Depois de uma meticulosa argumentação, Rubens R. 
Torres Filho sustentará, já em seu capítulo final, que a raiz comum entre sensível e inteligível, 
não estando nem na Crítica da razão pura, nem na Crítica da razão prática, “mas sim no livre jogo 
das faculdades, da Crítica do Juízo”, será – em Fichte – a “entrada da filosofia transcendental” 
(Torres Filho, op. cit., p. 201).  

Assim, para Fichte, a filosofia transcendental deveria “começar” por onde Kant “termina” 
o inventário das condições de possibilidade do entendimento (“mesmo em seu uso lógico”), a 
saber: pela pergunta sobre a legitimidade da unidade transcendental da apercepção, este “ponto 
supremo” de todo uso do entendimento – e “mesmo da lógica inteira” (KdU B 131, B 134 
(nota)) – e, em vez de tomar a lógica como “fio condutor”, extrair seu fundamento daquele 
registro mais originário (daquela “primeira camada”, erste Grundlage, dizia Lebrun) da reflexão. 
Para salientar a incidência decisiva da Crítica do Juízo na Doutrina-da-Ciência, Torres Filho cita o 
próprio Fichte: “nenhum entendimento humano pode penetrar além do limite a que chegou 
Kant, em particular em sua Crítica do Juízo”; e é precisamente na Introdução dela, “a parte mais 
significativa desse livro tão significativo” (FSW I, p. 31; X, p. 103), “por ocasião da distinção 
entre o juízo determinante e o juízo reflexionante, [que encontramos] as indicações que levam 
a estabelecer mais precisamente essa especificidade da reflexão” para o projeto de Fichte (Torres 
Filho, Ibid., p. 32). 

A hipótese que pretendi defender aqui foi a de mostrar que, a partir da terceira Crítica, 
Fichte toma a reflexão como método filosófico e, a partir daí, pretende articular teoria e prática.    
a tese do primado prático pode ser ampliada (reflexivamente) – pois não há, como mostra a 
paráfrase escolar do jovem Fichte, conhecimento do suprassensível, nem teórico, nem prático – 
para afastar definitivamente as objeções céticas oriundas da “querela da coisa-em-si”. Em suma, 
tentei defender como a tese do primado prático se altera em função da Crítica do Juízo e, com isso, 
dar um sentido à caracterização da Doutrina-da-ciência como “idealismo prático”. 

19 Seria interessante fazer o caminho inverso ao de Rubens, recuperando o papel das figuras da reflexão na 
Crítica da razão pura, para comparar a “radicalidade” empreendida por Fichte (centrada na imaginação, a partir 
da KdU), em nome do “espírito” do projeto crítico, com eventuais alternativas “internas” a esse projeto. Muito 
embora, como se sabe, a estratégia de Fichte tenha sido desautorizada textualmente por Kant, exatamente, em 
defesa de sua própria “letra”, o principio da Reflexão – como observa Rubens, citando a 1a Introdução à terceira 
Crítica (Ibid., p. 33) –, mesmo que não possa servir “para determinar” (uma lei à natureza), não deixa de ser 
“a condição de possibilidade da aplicação da lógica à natureza”. Nessa direção, parece-me muito profícua a 
argumentação de Vinicius Figueiredo que, demarcando diferentes acepções destas figuras já na Analítica (algo 
correlato, mas distinto de Lebrun), acaba por revelar “uma orientação reflexiva de cunho geral” que perpassaria 
a Crítica. Vinicius Figueiredo, “Reflexão na Crítica da razão pura”, em Studia Kantiana, n0 20, 2016, pp. 51-77. 
Paralelamente, também seriam valiosas algumas considerações de B. Longuenesse sobre o tema, Kant et le 
pouvoir de juger. Paris: PUF, 1993, pp. 134-137, 208-215. Antônio Marques, “O valor crítico do conceito de reflexão 
em Kant” (2002).



93 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Reflexão e primado prático no subsolo da filosofia transcendental

Referências Bibliográficas

ALMEIDA, Guido A. (1997). “Liberdade e moralidade segundo Kant”. In: Analytica – Revista de 
Filosofia, v. 2, n0 1, pp. 175-202.

BEISER, Frederick C. (1997). “Jacobi and the pantheism controversy”. In: The fate of reason: German 
philosophy from Kant to Fichte. Londres: Harvard University Press. pp. 217-239.

________________. (2000). “The Enlightenment and Idealism”. In: The Cambridge Companion to 
German Idealism. Ed. K. Ameriks. Cambridge: Cambrigde University Press, pp. 18-36.

________________. (2002). German Idealism: The struggle against subjectivism 1781-1801. Londres: 
Harvard University Press. pp. 217-239.

BREAZEALE, Daniel. (1988). Fichte: Early philosophical writings. Tradução e edição, D. Breazeale. 
Ithaca: Cornell University Press. 

__________________; (2001). “Inference, intuition, and imagination: on the methodology and 
method of the first Jena Wissenschafstlehre”. In: New essays in Fichte’ foudation of the doctrine of 
scientific knowledge. Ed. D. Breazeale  T. Rockmore. Nova Iorque: Humanity Books, pp. 19-36.

__________________. (2014). “A resenha do Enesidemo de Fichte e a transformação do idealismo 
alemão”. In: Sképsis, n0 11 pp. 111-132. 

CUNHA, João Geraldo M. (2019). “The Concept of the Image in the Berlin Lectures on 
Transcendental Logic”, em Fichte-Studien, vol. 47, pp. 88-101.

_____________________. (2021). “Rubens Rodrigues Torres Filho ‘leitor’ de Gérard Lebrun”. In: 
Fichte en las Américas. Ed. M. Gaudio, S. Palermo e M. Jimena Solé. Buenos Aires: Ragif Ediciones, 
pp. 309-329.

FABBIANELLI, Faustino (2003). “Einleintung”. In: Beiträge zur Berichtigung bisheriger Miβverständnisse 
der Philosophen. K. L. Reinhold. Hamburgo: Felix Meiner Verlag.

FICHTE, J. G. (1971) Fichtes Werke. 11 vols. Berlin: Walter de Gruyter. (SW)

___________. (1980) A doutrina da ciência de 1794 e outros escritos. Trad. Rubens Rodrigues Torres 
Filho. São Paulo: Abril Cultural. 

___________. (2000). J. G. Fichte-Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. 
Stuttgart: Frommann-Holzboog, ed. Reinhard Lauth & Hans Jacob, 42 vols. (GA)

FIGUEIREDO, V. (2016). “Reflexão na Crítica da razão pura”, In: Studia Kantiana, v. 14, n0 20, pp. 
51-77. 

FÖRSTER, Eckart (2012). The twenty-five years of pfilosophy: a systematic reconstruction. Trad. B. 
Bowman. Cambridge: Harvard University Press, pp. 153-176.



94Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

João Cunha

FRACALOSSI, I. (2019). “Fichte, Reinhold e o problema da apercepção originária kantiana”, 
In: Revista Estud(i)os sobre Fichte, n0 19, pp.1-10. 

FRANKS, P. (2000). “All or nothing: systematicity and nihilism in Jacobi, Reinhold, and 
Maimon”. In: The Cambridge companion to german idealism. Cambridge: Cambridge University 
Press, pp. 95-116.

GASPAR, F. “Retrato filosófico de Salomon Maimon: crítica a Kant e retomada da metafísica do 
infinito”. In: Revista de Estud(i)os sobre Fichte. N. 14, 2017, pp.1-14.

GODDARD, J.-C. (1988). “Introduction”, In: Essai d’une critique de toute révélation (1792-1793). 
Trad. J.-C. Goddard. Paris: Vrin, pp. 7-32.

GUEROULT, M. (1930). L´évolution et la structure de la doctrine de la science chez Fichte. Paris: Les 
Belles Lettres.

IVALDO, M. “Doutrina da ciência e filosofia transcendental: Fichte em face de Kant”. In: 
Revista Estud(i)os sobre Fichte. 2012, vol. 5, pp.1-8.

KANT. I. Crítica da razão pura. Trad. Fernando Costa Mattos. Petrópolis: Editora Vozes, 2012.

_______. Crítica da faculdade de julgar. Trad. Fernando Costa Mattos. Petrópolis: Editoda Vozes, 
2016.

LEBRUN, Gerard. Kant e o fim da metafísica. Trad. Carlos A. R. de Moura. São Paulo: Martins 
Fontes, 1993 (A).

LEBRUN, G. Sobre Kant. Org. Rubens R. Torres Filho. São Paulo: Iluminuras & Edusp, 1993 
(B).

LEBRUN, G. “O subsolo da Crítica: uma conferência inédita de Lebrun sobre Kant”. In: Discurso, 
2016, v. 46, n.2 pp.53-82. Transcrita por Maria Lúcia Cacciola e Maurício Keinert, editada por 
Pedro P. Pimenta.

LÉON, Xavier (1922). Fichte et son Temps I. Établissement et Prédication de la Doctrine de la 
Liberté. Paris: Armand Colin, 1922. 

LONGUENESSE, B. Kant et le pouvoir de juger. Paris: PUF, 1993.

MAIMON, S. Versuch über die Transzendentalphilosophie, Hamburg: Felix Meiner, 2004.

MARQUES, A. (2002). “O valor crítico do conceito de reflexão em Kant”, In: Studia Kantiana, 
v. 4, n0 1, pp. 43-60.

MARTIN, Wayne (2016). “From Kant to Fichte”. In: The Cambridge companion to Fichte. 
Cambridge: Cambridge University Press, pp. 7-37.

REINHOLD, K.L. (2003). Beiträge zur Berichtigung bisheriger Missverständnisse der Philosophen. 
Hamburgo: Felix Meiner Verlag.

SCHULZE, G. E. (1996). Aenesidemus oder über die Fundamente der von Herrn Professor Reinhold in 
Jena gelieferten Elementar-Philosophie: Nebst einer Verteidigung des Skeptizismus gegen die Anmassungen 



95 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Reflexão e primado prático no subsolo da filosofia transcendental

der Vernunft. Berlim: Felix Meiner.

SLAOUTI, H. (2007). “Présentation”, In: Énésidème ou sur lês fondements de La philosophie 
élémentaire exposée à Iéna par Reinhold. Tradução e apresentação de Hélène Slaouti. Paris: Vrin, 
pp.7-35.

TORRES FILHO, R.R. (1975). O espírito e a letra: a crítica da imaginação pura em Fichte. São Paulo, 
Ática.

WITTGENSTEIN, L. (1975). Investigações filosóficas. Trad. José Carlos Bruni. São Paulo: Abril 
Cultural.

ZÖLLER, G. Fichte lesen. Stuttgard-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog Verlag, 2013.





Resumo

O presente artigo propõe-se discutir a recepção da Kritik der Urteilskraft no Brasil por meio 
da análise das dissertações e teses defendidas nos programas de pós-graduação em filoso-
fia no período de 50 anos. A plataforma Lattes nos serviu como fonte de pesquisa para 
a coleta de dados, o levantamento das produções discentes e a elaboração das tabelas.  
Palavras-chave: Kant; Kritik der Urteilskraft; Recepção.

Abstract

The present article aims to discuss the reception of Kritik der Urteilskraft in Brazil throu-
gh the analysis of master and PhD theses defended in postgraduate programs in philo-
sophy in the period of 50 years. The Lattes platform served us as a research source for 
the data collection, the survey of student productions, and the preparation of the tables.  
Keywords: Kant; Kritik der Urteilskraft; Reception.

1 Professor titular da Universidade Federal do Paraná e pesquisador CNPq.

2 Doutorando do Curso de Pós-graduação em Filosofia pela Universidade Federal do Paraná e bolsista CAPES.

3 Doutoranda do Curso de Pós-graduação em Filosofia pela Universidade Federal do Paraná e bolsista CAPES.

4 Doutoranda do Curso de Pós-graduação em Filosofia pela Universidade Federal do Paraná e bolsista CAPES.

5 Doutor em filosofia pela Universidade Federal do Paraná.

50 anos de dissertações e teses sobre a Kritik der 
Urteilskraft na filosofia universitária nacional 
(1971-2021)

[50  years of Master and PhD Theses on Kritik der Urteilskaft in Na-
cional University Philosophy (1971-2021)]

Vinicius de Figueiredo1, Tiago Zúchi2, Lorenna Marques3, Egyle Lopes4 e 
André Penteado5

Universidade Federal do Paraná (Curitiba, Brasil)

DOI: 10.5380/sk.v20i1.90915

Studia Kantiana, vol. 20, n. 1 (abr. 2022): 97-116
ISSN eletrônico: 2317-7462



98Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Vinicius de Figueiredo , Tiago Zúchi , Lorenna Marques , Egyle Lopes  e André Penteado

§ Recepção da Kritik der Urteilskraft na filosofia nacional

Há diferentes maneiras de se discutir a recepção de uma obra clássica em um determinado 
contexto, mas todas operam, de um modo ou de outro, com a informação elementar acerca 
dos trabalhos versando sobre ela. O intuito desse texto é subsidiar pesquisas dessa natureza, 
fornecendo dados sobre dissertações e teses concernindo a Kritik der Urteilskraft (KU) que foram 
realizadas por discentes ou docentes atuantes nos cursos de pós-graduação em filosofia no Brasil 
em um período específico: entre 1971 e 2021.

Além de eventuais omissões por conta da abrangência do período investigado, esse recorte 
pode ocasionar mal-entendidos, acerca dos quais é recomendável fazer um breve comentário. 

Como dito acima, limitamo-nos, aqui, a realizar o levantamento de autores de dissertações 
e teses sobre a KU, sem empreender considerações de ordem mais abrangente sobre a recepção 
dessa obra entre nós. Isso exigiria outra abordagem, diversa da assumida aqui. Essa escolha 
explica por que não constam como entrada da classificação pesquisadores atuantes no Brasil 
que são referência de nosso debate sobre a 3ª Crítica. O motivo é simples: não fizeram nem seu 
mestrado, nem seu doutorado sobre a Crítica do Juízo. Para dar alguns exemplos bem conhecidos 
de nós, caem neste caso Valerio Rohden, Zeljko Loparic, Ricardo Terra e Guido de Almeida. 

Outra omissão que à primeira vista poderá surpreender é o nome de Gérard Lebrun, 
muito citado nos trabalhos sobre a 3ª Crítica feitos no Brasil. Lebrun defendeu seu doctorat 
d’État, intitulado Kant et la fin de la métaphysique, sob orientação de Georges Canguilhem, 
na Sorbonne e o trabalho foi publicado em 1970 (Armand Colin, Paris). Quando elaborava 
boa parte do trabalho, Lebrun atuou como professor visitante na USP (1960-1966); nos anos 
seguintes, retornou seguidamente a esta instituição, constituindo referência obrigatória para 
muitos trabalhos vindouros sobre a KU, feitos quer na Universidade de São Paulo, quer fora 
dela6. Mas aqui nos limitamos às dissertações e teses defendidas em instituições nacionais. Daí o 
não comparecimento, como entrada de nossa relação, do nome de Lebrun. 

O terminus a quo do levantamento coincide com o reconhecimento do primeiro programa 
de pós-graduação nacional pela Coordenação e Aperfeiçoamento do Ensino Superior (CAPES), 
com a oficialização dos cursos de mestrado e doutorado da Universidade de São Paulo (USP), 
logo seguida pelos mestrados da Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC/
RJ: 1973) e da Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG: 1974). Como é sabido, a pós-
graduação em filosofia no Brasil teve expansão progressiva, acentuada a partir da primeira década 
do século XXI. Essa pesquisa opera como um indicador parcial desse processo de expansão, visto 
aqui pela ótica do aumento de dissertações e teses nos programas de pós-graduação brasileiros 
sobre a 3ª Crítica de Kant.

Convém observar que, antes do credenciamento dos cursos de pós-graduação pela 
CAPES, departamentos de filosofia em vias de consolidação ofereciam informalmente cursos 
de pós-graduação. Veja-se, a propósito, o depoimento de Otília Beatriz Arantes a respeito da 
USP: “o mestrado era uma monografia sem parâmetros muito precisos que, em geral, era escrita 
sob a pressão dos professores, pois éramos informalmente bolsistas – na verdade, monitores 
contratados pelo departamento – e devíamos prestar contas em tempo recorde, ou seja, mostrar o 
mais rapidamente possível a que tínhamos vindo” (Arantes, 2002, p. 221). Mesmo nesse contexto 
mais informal, conforme nosso levantamento, nenhum mestrado ou doutorado defendido em 
programas de filosofia brasileiros antes de seu credenciamento pela CAPES versa sobre a 3ª 
Crítica. Também por essa razão, a decisão por iniciar o levantamento em 1971 parece acertada. 

Algumas opções suplementares que embasaram o levantamento merecem registro:

6 Chama a atenção o fato de que o nome de G. Lebrun não compareça na página de apresentação do Departa-
mento de Filosofia da USP, como ocorre com outros professores que estiveram lá por conta da mesma missão 
francesa, como, por exemplo, Jean Maugué, M. Guéroult e G. G. Granger. 



99 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

50 anos de dissertações e teses sobre a Kritik der Urteilskraft na filosofia universitária nacional (1971-2021)

(i) Não foram consideradas dissertações e teses defendidas em programas de outras áreas, 
tais como direito, letras, artes, ou mesmo na subárea teologia e ciências da religião7. 
Apesar de haver trabalhos originais sobre a KU nessas outras áreas, nosso foco se limitou 
aos programas de filosofia.

(ii) As informações sobre dissertações e teses (título, ano, palavras-chave etc.), assim como 
vinculação institucional e produção científica foram tomadas dos dados disponíveis na 
plataforma Lattes do CNPq, consultada até o início do último trimestre de 2021. Em alguns 
casos, as informações do Lattes foram complementadas por consulta aos repositórios de 
teses e dissertações das universidades disponíveis online. Mas tais repositórios, de modo 
geral muito bem-vindos, ainda carecem de melhoramentos – a começar porque muitos 
deles incluem apenas trabalhos recentes, em geral de 2000 em diante. 

(iii) O funcionamento e padronização do CV-Lattes (nossa fonte principal para a coleta 
dos dados) ocorreu apenas a partir de agosto de 1999. Apesar de muitos pesquisadores 
em atividade antes disso terem alimentado seus currículos na plataforma com dados sobre 
sua produção ou atividade formativa anterior a 1999, há omissões ou incorreções que 
uma ulterior pesquisa exaustiva não poderá negligenciar. 

(iv) Definimos os nomes de nosso levantamento a partir de três tipos de entrada: 

a) Fez mestrado (ME) e/ou doutorado (DOU) em KU;

b) Fez mestrado (ME) e/ou doutorado (DOU) em Kant, mas não na KU (aplicável apenas 
aos orientadores);

c) Não fez mestrado (ME) nem doutorado (DOU) em Kant (aplicável apenas aos 
orientadores).

Para realizar a classificação, consultamos os dados autodeclarados de cada mestre ou 
doutor e de seus respectivos orientadores na Plataforma Lattes. As teses e/ou dissertações em 
que a 3a Crítica figura no título e/ou nas palavras-chave ou que tratam diretamente sobre a KU 
(mesmo quando ela não constitui a única fonte do trabalho) foram consultadas, sempre que 
isso foi possível; confirmando a centralidade da 3ª Crítica para a argumentação, incluímos seus 
autores no grupo “a”, que abarca as entradas do levantamento geral.

(v) Uma dificuldade para a classificação concerne a dissertações e teses que, embora não 
versem diretamente sobre a KU, a tomam como elemento relevante de sua argumentação. 
A ponderação sobre se, e em que grau, a KU foi decisiva ou não para o argumento do 
trabalho é, naturalmente, sujeita à interpretação. Dois exemplos dão ideia do problema. O 
doutorado de Rubens Rodrigues Torres Filho, defendido na USP em 1972, sustenta que a 
Wissenschafslehre fichteana corresponde ao aprofundamento da imaginação transcendental 
kantiana. Para demonstrá-lo, Torres Filho examina inicialmente a “Primeira Introdução” 
e passos da 3a Crítica, representando, salvo engano, a primeira aproximação aprofundada 
desses textos por um trabalho de pós-graduação no Brasil. Mas, como se trata de tese 
sobre Fichte, a decisão foi por não incluí-la. Caso semelhante a esse é o do doutorado 
de Daniel Tourinho Peres, hoje professor na Universidade Federal da Bahia. Apesar de 
sua interpretação da política kantiana girar em torno da ideia de “reflexão”, investigada 
por Kant na 3ª Crítica, o autor apoia-se privilegiadamente em outras obras, sobretudo 
jurídicas e políticas, para elaborar sua interpretação. Há outros casos em que o recurso à 
3a Crítica não nos pareceu suficientemente explicitado ou em que, apesar de ser explícito, 
não nos pareceu constituir o elemento principal da dissertação ou da tese. Decisões dessa 
natureza, como foi dito, são sempre passíveis de questionamento e revisão e estamos 
abertos ao debate.

7 Como é sabido, Filosofia/Teologia e Ciências da Religião constituíram duas subáreas de uma única área de 
conhecimento na CAPES até 2016. 



100Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Vinicius de Figueiredo , Tiago Zúchi , Lorenna Marques , Egyle Lopes  e André Penteado

(vi) Como era de se esperar, a tabela aponta aspectos ligados à profissionalização da 
pesquisa em filosofia no Brasil. 

É notável, de imediato, que o primeiro trabalho voltado inteiramente para a KU tenha 
sido defendido apenas em 1987 – o doutorado de Jayme Paviani, defendido na Pontifícia 
Universidade Católica do Rio Grande do Sul (PUC/RS) – sob orientação de Urbano Zilles, cujo 
doutorado, defendido na Alemanha, em 1989, versa sobre Gabriel Marcel. Ou seja, foi preciso 
esperar por quase vinte anos após o credenciamento oficial dos Programas de Pós-Graduação em 
Filosofia na CAPES para termos um trabalho que tem como principal objeto a KU. Além disso, 
incluindo os trabalhos defendidos até 2002, que somam 11 mestrados e 6 doutorados, apenas 
dois foram supervisionados por pesquisador que fez mestrado (ME) e/ou doutorado (DOU) em 
KU (os dois tendo sido defendidos em 1998 na PUC/RS e ambos tendo sido supervisionados 
pelo mesmo orientador, Jayme Paviani). Em 2002, Maurício Cardoso Keinert defende a primeira 
dissertação supervisionada por orientador que, apesar de ter feito seu doutorado sobre Kant, 
não o fez sobre a KU: Ricardo Terra, da Universidade de São Paulo. 

Observe-se também que, de 1971 a 2002 (total de 17 defesas), 14 trabalhos sobre a 3a 
Crítica foram supervisionados por orientadores que não defenderam nem ME, nem DOU sobre 
Kant. Esse é um indicador de que a especialização não era a regra até recentemente no âmbito 
da produção filosófica universitária nacional. Se isso é bom ou ruim, é uma história; aqui, 
limitamo-nos aos fatos.

Apenas a partir de 2010, que coincide com a abertura de novos programas de pós-
graduação no Brasil, começa a haver um equilíbrio entre orientadores que defenderam ME e/
ou DOU sobre Kant e aqueles que não defenderam sobre Kant. Naquele ano, dentre as três 
defesas realizadas, duas foram supervisionadas por orientadores que fizeram ME e/ou DOU 
sobre Kant. Em 2011, essa tendência acentua-se: dos 6 trabalhos defendidos, apenas um não teve 
um supervisor que tivesse feito ME e/ou DOU sobre Kant. 

(vii) Classificamos os trabalhos em três categorias relativas a seu conteúdo, o que revelou 
também forte desequilíbrio. Entre 1971 e 2021, (a) 54 trabalhos possuem ênfase sobre a 
“Crítica do Juízo Estético”; (b) 19 sobre a “Crítica do Juízo Teleológico”; (c) 13 versam sobre 
a obra em sua unidade ou sobre seus aspectos gerais (incluindo nisto a “Primeira Introdução 
à KU”). No decorrer do período, as onze primeiras defesas privilegiam os aspectos estéticos 
da obra. A primeira defesa de trabalho concernente às duas partes da KU data de 1999, e a 
primeira com ênfase na “Crítica do Juízo Teleológico”, de 2001. 

(viii) Outra informação que chama atenção diz respeito ao gênero dos autores e autoras 
dos mestrados e doutorados sobre a KU. Pode-se afirmar que o universo examinado aqui 
corrobora as conclusões do artigo seminal de Carolina Araújo acerca da estratificação de 
gênero que afeta a filosofia universitária brasileira (Araújo, 2019). Para todo o período 
considerado, são 66 trabalhos defendidos por homens e 20 por mulheres. A desproporção 
incide quer sobre mestrados (41 por homens, 16 por mulheres), quer sobre doutorados (25 
por homens, 4 por mulheres). O mesmo padrão, numa relação mais acentuada, verifica-se no 
que diz respeito à divisão entre os supervisores e supervisoras: 67 trabalhos supervisionados 
por homens, contra 19 supervisionados por mulheres, sendo que as duas defesas pioneiras 
nisto – o doutorado de Rosa Gabriela de Castro Gonçalves, supervisionado por Maria Lúcia 
M. de O. Cacciola, na USP, e o mestrado de Arthur E. Grupillo Chagas, supervisionado por 
Virgínia Araújo de Figueiredo, na UFMG –, datam apenas de 2006. 

(ix) Por fim, a tabela revela a distribuição regional dos trabalhos defendidos sobre a KU no 
Brasil – e, aqui também, as informações concernindo o período reiteram a concentração da 
produção acadêmica em filosofia nas regiões sudeste e sul do Brasil. Programas localizados 
no Sudeste respondem por 48 dissertações ou teses; o Sul, por 30; o Nordeste, por 7 e 1 no 
Norte. Não há registro de defesas sobre a KU no centro-oeste. 



101 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

50 anos de dissertações e teses sobre a Kritik der Urteilskraft na filosofia universitária nacional (1971-2021)

(x) Comparando agora os programas de pós-graduação, a USP lidera com 16 trabalhos sobre a 
KU (6 mestrados e 10 doutorados) no inteiro período. Em segundo lugar, empatam UFMG, 
com 8 (todos mestrados) e PUC/RJ, com 8 também (6 mestrados e 2 doutorados). Em 
terceiro, empatam PUC/RS, UFRJ/Filosofia e UFSM, todas elas com 7 defesas sobre a KU. 
Para a consulta de todos esses dados, ver tabelas abaixo. 

*   *   *

Dados Gerais da Produção Discente (1971-2021)

Elucidação da tabela abaixo

Coluna Informação disponibilizada

A Ano da defesa do mestrado (ME) ou doutorado (DOU) em KU e o Programa de 
Pós-Graduação (PPG) em que ocorreu.

B Nome do(a) pesquisador(a) e em qual PPG se encontra ou o último em que atuou. 
Nenhuma indicação significa que a informação não foi localizada. Quando não 
participa de PPG, indica-se a última Instituição de Ensino (IE) em que atua ou 
atuou.

C Título da Dissertação ou da Tese sobre a KU.

D Ênfase do trabalho relacionado à KU: Estética, Teleologia ou ambas. 

E Indica o nome do(a) orientador(a) seguido de: 
i) Fez ME e/ou DOU em KU;
ii) Fez ME e/ou DOU em Kant, mas não na KU; 
iii) Não fez ME nem DOU em Kant.

* Fonte: Plataforma Lattes (consultada até início do último trimestre de 2021) e repositórios de 
teses e dissertações disponíveis nas páginas de diversos Institutos de Ensino Superior.

Dados Gerais da Produção Discente de Trabalhos (ME/DOU) na KU (1971-
2021)

A B C D E

Ano
ME/DOU
PPG

Nome e PPG
ou IE em que
atua/atuou

Título do trabalho de
ME ou DOU sobre a
Kritik der Urteilskraft

Ênfase na
KU

Orientador(a)

1.
1987
DOU
PUC/RS

Jayme Paviani
(UCS)

A razão sensível, a 
racionalidade como 
categoria estética

Estética

Urbano Zilles 
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

2.
1989
ME
USP

Valter José 
Maria Filho 
(USP)

A reflexão e os dias
Estética

Franklin Leopol-
do e Silva
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)



102Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Vinicius de Figueiredo , Tiago Zúchi , Lorenna Marques , Egyle Lopes  e André Penteado

3.
1991
ME
PUC/RJ

Luiz Camillo 
Dolabella Por-
tella Osorio de 
Almeida
(PUC/RJ)

A Crítica do Juízo e a 
arte moderna

Estética

Eduardo Jardim 
de Moraes
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

4.

1994
ME
UFPE
UFPB
UFRN

Zuleide Fer-
nandes de Ma-
cedo Silva

Sentimento do subli-
me e moralidade em 
Kant

Estética

Roberto Marken-
son
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

5.
1995
ME
UFMG

Romero Alves 
Freitas
(UFOP)

Beleza, sublimidade, 
natureza: Subjetivida-
de e objetividade nas 
Analíticas kantianas 
do Belo e do Sublime

Estética

Rodrigo Antônio 
Paiva Duarte
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

6.
1996
DOU
USP

Valter José 
Maria Filho
(USP)

O conceito de razão 
na época de sua efe-
tuação

Estética

Franklin Leopol-
do e Silva
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

7.

1997
DOU
UFRJ/
Filosofia

Bernardo Bar-
ros Coelho de 
Oliveira
(UFF)

O que significa orien-
tar-se pela arte? Uma 
leitura contemporâ-
nea da Crítica da Fa-
culdade do Juízo

Estética

Gilvan Luiz 
Fögel
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

8.
1997
ME
UFMG

Jairo Dias de 
Carvalho
(UFU)

A beleza como ade-
quação da natureza ao 
homem: Um estudo 
sobre a Crítica da 
Faculdade do Juízo de 
Kant

Estética

José Henrique 
Santos
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

9.
1998
ME
PUC/RS

Elve Miguel 
Cenci
(UEL)

A especificidade dos 
juízos estéticos e a 
possibilidade de con-
ciliar universalidade 
e subjetividade na 
Crítica da Faculdade 
do Juízo de Immanuel 
Kant

Estética
Jayme Paviani 
(Fez ME e/ou 
DOU em KU)

10.
1998
ME
PUC/RS

Gerson Luís 
Trombetta
(UPF)

A estrutura do juízo 
estético e a posição 
da arte na Crítica da 
Faculdade do Juízo de 
Kant

Estética
Jayme Paviani 
(Fez ME e/ou 
DOU em KU)

11.
1998
DOU
PUC/RJ

Luiz Camillo 
Dolabella Por-
tella Osorio de 
Almeida
(PUC/RJ)

A Forma como Lugar: 
uma leitura da arte 
contemporânea

Estética

Eduardo Jardim 
de Moraes
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)



103 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

50 anos de dissertações e teses sobre a Kritik der Urteilskraft na filosofia universitária nacional (1971-2021)

12.
1999
ME
UFSM

Carlos Adria-
no Ferraz
(UFPel)

Sobre o conceito de 
juízo no sistema crí-
tico-transcendental 
kantiano

Estética
e Teleologia

Christian Viktor 
Hamm
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

13.

2000
DOU
UFRJ/
Filosofia

Pedro Costa 
Rego
(UFRJ)

A Improvável una-
nimidade do belo: 
a fundação estética 
do conhecimento na 
Crítica da Faculdade 
do Juízo de Immanuel 
Kant

Estética

Gilvan Luiz 
Fögel
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

14.
2001
DOU
USP

Eduardo Salles 
de Oliveira 
Barra
(UFPR)

De Newton a Kant: 
A Metafísica e o Mé-
todo da Ciência da 
Natureza

Teleologia

Caetano Ernesto 
Platino
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

15.
2002
ME
UFSM

Luciano Carlos 
Utteich
(Unioeste)

A Faculdade da Imagi-
nação Transcendental 
no Sistema Crítico 
kantiano

Estética
Ricardo Bins di 
Napoli
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

16.
2002
ME
USP

Maurício Car-
doso Keinert
(USP)

Da Idéia ao Juízo: o 
problema da finalida-
de na relação entre 
razão e natureza em 
Kant

Estética
e Teleologia

Ricardo Ribeiro 
Terra
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

17.

2002
ME
UFPB
UFPE
UFRN

Miguel Gally 
de Andrade
(UnB)

Da constituição do 
sentimento do belo 
em Kant

Estética

Guido Antônio 
de Almeida
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

18.

2003
DOU
UFRJ/
Filosofia

Elve Miguel 
Cenci
(UEL)

A dimensão política 
dos juízos estéticos 
kantianos

Estética

Aquiles Côrtes 
Guimarães
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

19.
2003
DOU
PUC/RS

Carlos Adria-
no Ferraz
(UFPel)

Do Juízo teleológico 
como propedêutica 
à teologia moral em 
Kant

Teleologia

Nythamar Fer-
nandes de Olivei-
ra Junior
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

20.
2003
ME
PUC/RS

Mayta Fernan-
da Pasa
(UCS)

Analítica do Belo Estética
Jayme Paviani 
(Fez ME e/ou 
DOU em KU)



104Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Vinicius de Figueiredo , Tiago Zúchi , Lorenna Marques , Egyle Lopes  e André Penteado

21.

2003
ME
UFRJ/
Filosofia

Vladimir Me-
nezes Vieira
(UFF)

O Conceito de Subli-
me e a Teoria Estética 
Kantiana

Estética

Fernando Au-
gusto da Rocha 
Rodrigues
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

22.
2004
ME
PUC/RS

Cesar Tadeu 
Fontoura
(UFPel)

Aspectos semânticos 
da exposição trans-
cendental do juízo de 
gosto: Estudo sobre a 
estética kantiana na 
Crítica da Faculdade 
de Julgar

Estética

Zeljko Loparic 
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

23.

2004
ME
UFRJ/
Filosofia

Marco Aurélio 
Oliveira da 
Silva
(UFBA)

Estatuto constitutivo 
dos juízos puros de 
belo na “analítica do 
belo” de Immanuel 
Kant

Estética

Roberto Horácio 
de Sá Pereira
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

24.
2005
ME
PUC/RJ

Pedro Duarte 
de Andrade
(PUC/RJ)

Pensamento desinte-
ressado: a pergunta 
pela estética no fim 
da metafísica

Estética

Eduardo Jardim 
de Moraes
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

25.
2006
ME
UFMG

Arthur Eduar-
do Grupillo 
Chagas
(UFS)

O homem de gosto 
e o egoísta lógico: o 
princípio de Kant da 
comunicabilidade 
estética à luz de sua 
teoria do conheci-
mento

Estética

Virginia de Arau-
jo Figueiredo
(Fez ME e/ou 
DOU em KU)

26.
2006
DOU
PUC/RS

Gerson Luís 
Trombetta
(UPF)

Harmonia e ruptura: 
a Crítica da Facul-
dade do Juízo e os 
rumos da arte con-
temporânea

Estética

Hans-Georg Fli-
ckinger
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

27.
2006
ME
UFMG

Lincoln Tha-
deu Gouvêa de 
Frias
(Unifal)

A produtividade da 
capacidade de imagi-
nação em Kant: As re-
lações entre a Crítica 
da Faculdade do Juízo 
Estética e a Analítica 
Transcendental

Estética
e
teleologia

Rodrigo Antônio 
Paiva Duarte
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

28.
2006
ME
UFSM

Mónica Herre-
ra Noguera
(UdelaR-UY)

O juízo de gosto 
como fundamento de 
interpretação da bele-
za natural e artística 
na Crítica da Faculda-
de de Julgar de Imma-
nuel Kant

Estética

Christian Viktor 
Hamm
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)



105 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

50 anos de dissertações e teses sobre a Kritik der Urteilskraft na filosofia universitária nacional (1971-2021)

29.
2006
ME
UFBA

Roberto Riveli-
no Evangelista 
da Silva
(UFRB)

A relação entre su-
pra-senível e sensível: 
estética e teleologia na 
filosofia kantiana da 
história

Estética
e teleologia

Daniel Tourinho 
Peres
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

30.
2006
DOU
USP

Rosa Gabriella 
de Castro Gon-
çalves
(UFBA)

Forma e Gosto na 
Crítica do
Juízo

Estética

Maria Lúcia 
Mello e Oliveira 
Cacciola
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

31.
2007
ME
PUC/PR

Gladys Mariot-
to Rodrigues
(ALETEIA)

O sublime kantiano 
no horizonte da arte 
contemporânea

Estética

Eladio Constan-
tino Craia Pablo
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

32.
2007
ME
UFSC

Leandro Mar-
celo Cisneros 
(UNIFEBE)

O juízo reflexionante 
estético: uma das vias 
necessárias para a rea-
lização da liberdade 
política

Estética

Maria de Lour-
des Alves Borges
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

33.
2007
DOU
USP

Maurício Car-
doso Keinert
(USP)

Crítica e autonomia 
em Kant: a forma 
legislativa entre deter-
minação e reflexão

Estética
e teleologia

Ricardo Ribeiro 
Terra(Fez ME 
e/ou DOU em 
Kant, mas não 
na KU)

34.

2007
DOU
UFRJ/
Filosofia

Renato Valois 
Cordeiro
(UFFRJ)

A antinomia da 
faculdade de julgar 
teleológica na terceira 
Crítica de Kant

Teleologia

Guido Antônio 
de Almeida
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

35.
2008
ME
PUC/PR

Humberto 
Costa
(U.PORTO-
-PT)

A Recepção do Su-
blime kantiano em 
Schiller

Estética

Jair Lopes Bar-
boza
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

36.
2008
ME
USP

Ivanilde Apa-
recida Vieira 
Cardoso Fraca-
lossi
(UFSCAR)

A universalidade 
subjetiva do juízo de 
gosto em Kant

Estética

Maria Lúcia 
Mello e Oliveira 
Cacciola
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

37.
2008
ME
UFSM

Joel Thiago 
Klein
(UFPR)

O problema da fun-
damentação de uma 
História universal no 
sistema crítico-trans-
cendental de Kant

Teleologia

Christian Viktor 
Hamm
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)



106Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Vinicius de Figueiredo , Tiago Zúchi , Lorenna Marques , Egyle Lopes  e André Penteado

38.
2008
ME
PUC/PR

Luciano Eze-
quiel Kaminski
(Rede Pública 
- PR)

Da beleza como sím-
bolo da moralidade

Estética

Daniel Omar 
Perez
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

39.
2008
ME
UFC

Maria Célia 
dos Santos
(UFC)

O pensamento teleo-
lógico de Immanuel 
Kant

Teleologia

Kléber Carneiro 
Amora
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

40.

2008
DOU
UFRJ/
Filosofia

Miguel Gally 
de Andrade
(UnB)

O ambiente do belo 
e o pluralismo nas 
artes visuais: para 
uma atualização da 
“Crítica da Faculdade 
de Julgar Estética” de 
I. Kant

Estética

Guido Antônio 
de Almeida
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

41.
2008
DOU
Unicamp

Vicente de 
Paulo Justi
(Unicamp)

Kant e a música na 
Crítica da Faculdade 
do Juízo

Estética
e teleologia

José Oscar de Al-
meida Marques
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

42.
2008
ME
UFRGS

Virgínia Hele-
na Aragônes 
Aita
(UFRGS)

Semântica da apre-
sentação estética em 
Kant: um preâmbulo 
às estruturas transfi-
gurativas em Danto

Estética

Valerio Rohden
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

43.
2009
DOU
Unicamp

Agostinho de 
Freitas Mei-
relles
(UFPA)

Crítica e história na 
filosofia de Kant

Teleologia

Zeljko Loparic 
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

44.
2009
ME
PUC/RJ

Alexandra de 
Almeida
(PUC/RJ)

A noção de sublime 
em Kant e a questão 
da comoção na arte

Estética

Vera Cristina 
Gonçalves de 
Andrade Bueno
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

45.
2009
ME
PUC/RJ

Douglas Luiz 
Pereira
(IF-Sudeste)

Ideias da razão, ideia 
estética e bela arte na 
Crítica da Faculdade 
do Juízo de Kant

Estética

Vera Cristina 
Gonçalves de 
Andrade Bueno
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

46.
2009
ME
PUC/PR

Juliana Flores 
Desessards

Apercepção do espaço 
nas fronteiras do su-
blime

Estética

Jair Lopes Bar-
boza
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)



107 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

50 anos de dissertações e teses sobre a Kritik der Urteilskraft na filosofia universitária nacional (1971-2021)

47.
2009
ME
UFRN

Rogério Emi-
liano Guedes 
Alcoforado
(UERN)

Uma (re)leitura te-
leológica da filosofia 
moral em Kant: Por 
uma necessidade de 
inclusão do homem 
na natureza

Teleologia

Cinara Maria 
Leite Nahra
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

48.
2010
ME
UFPR

André Gustavo 
Biesczad Pen-
teado
(UNINTER)

Sistema e reflexão: 
estudo sobre a solida-
riedade teórica entre 
a primeira e a terceira 
Crítica de Kant

Teleologia

Vinicius Berlen-
dis de Figueiredo
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

49.
2010
ME
UFOP

Luiz Otávio 
Luciano Gou-
lart
(UEM)

O simbolismo moral 
no formalismo do 
belo: Uma interpre-
tação da Crítica da 
Faculdade do Juízo de 
Kant

Estética

Mário Nogueira 
de Oliveira
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

50.
2010
DOU
UFRGS

Renato Duarte 
Fonseca
(UFRGS)

O território do 
conceito: Lógica e 
estrutura conceitual 
na filosofia crítica de 
Kant

Teleologia

João Carlos 
Brum Torres
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

51.
2011
ME
UFRN

Carlos Moises 
de Oliveira
(UFRN)

A Moral Kantiana 
entre Deontologia e 
Teleologia

Teleologia

Cinara Maria 
Leite Nahra
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

52.
2011
ME
UFOP

Danilo Citro
(UFRR)

Sobre a analogia entre 
natureza e arte na 
Crítica da Faculdade 
do Juízo

Estética

Hélio Lopes da 
Silva
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

53.
2011
ME
PUC/RJ

Júlia Casamas-
so Mattoso
(Colégio Alaor)

Reflexão e fundamen-
to: a validade do juízo 
de gosto na estética 
de Kant

Estética

Vera Cristina 
Gonçalves de 
Andrade Bueno
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

54.
2011
ME
UFPR

Luiz Carlos de 
Souza Filho
(SESI-PR)

A relevância da genia-
lidade para o sistema 
crítico kantiano

Estética

Vinicius Berlen-
dis de Figueiredo
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)



108Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Vinicius de Figueiredo , Tiago Zúchi , Lorenna Marques , Egyle Lopes  e André Penteado

55.
2011
DOU
USP

Bruno Nadai
(UFABC)

Progresso e moral na 
filosofia da história 
de Kant

Teleologia

Ricardo Ribeiro 
Terra
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

56.
2011
DOU
UFSC

Rejane Marga-
rete Schaefer 
Kalsing
(UFRGS)

Sociabilidade legal: 
Uma ligação entre 
sociabilidade e direito 
em Kant

Estética
e
teleologia

Delamar José 
Volpato Dutra 
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

57.
2012
ME
PUC/RIO

Alexandre 
Medeiros de 
Araújo
(IFRN)

Estética e moralidade, 
em Kant: a relação 
entre e o sublime e o 
sentimento moral na 
crítica da faculdade 
do juízo

Estética

Vera Cristina 
Gonçalves de 
Andrade Bueno
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

58.
2012
ME
USP

Sérgio Izidoro 
de Souza

História da Natureza 
em Kant

Teleologia

Pedro Paulo Gar-
rido Pimenta
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

59.
2012
ME
USP

Daniel Rehfeld
(UNIP)

O jovem Hegel leitor 
de Kant: crítica, refle-
xão e especulação

Estética
e Teleologia

Marco Aurélio 
Werle
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

60.
2012
DOU
UFSC

Joel Thiago 
Klein
(UFPR)

Ideia de uma História 
Universal nos Limites 
da Razão

Teleologia

Maria de Lour-
des Alves Borges
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

61.
2013
DOU
USP

Ivanilde Apa-
recida Vieira 
Cardoso Fraca-
lossi
(UFSCAR)

O fato da consciência 
como primeiro princí-
pio da filosofia: teoria 
da representação

Estética

Maria Lúcia 
Mello e Oliveira 
Cacciola
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

62.
2013
DOU
USP

Zilmara de 
Jesus Viana de 
Carvalho
(UFMA)

Teleologia e Moral 
na Ideia de uma his-
tória universal de um 
ponto de vista cosmo-
polita

Teleologia

Ricardo Ribeiro 
Terra
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

63.
2014
DOU
PUC-RIO

Douglas Luiz 
Pereira
(IF-Sudeste)

Formação do caráter 
e juízo reflexivo na 
filosofia de Kant

Teleologia

Vera Cristina 
Gonçalves de 
Andrade Bueno
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)



109 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

50 anos de dissertações e teses sobre a Kritik der Urteilskraft na filosofia universitária nacional (1971-2021)

64.
2014
ME
UNESP

Oscar Vinícius 
Sillmann Leite

O conceito de técnica 
da natureza na Crítica 
da Faculdade do Juízo 
de Kant

Estética
e Teleologia

Ubirajara Ran-
can de Azevedo 
Marques
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

65.
2014
ME
UFPR

Antonio 
Djalma Braga 
Junior
(FASBAM)

A possibilidade de 
uma transição (Uber-
gang) entre liberdade 
e natureza na terceira 
Crítica de Kant

Estética

Vinicius Berlen-
dis de Figueiredo 
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

66.
2014
DOU
USP

Marcio Pires
(IFSP)

Subjetividade e siste-
ma na filosofia trans-
cendental de Kant

Estética
e Teleologia

Carlos Alberto 
Ribeiro de Mou-
ra
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

67.
2015
ME
UFF

Nathan Mene-
zes Amarante 
Teixeira
(UERJ)

Do livre jogo cogni-
tivo das faculdades 
ao modo de consi-
deração genial: A 
experiência estética 
em Kant e o conhe-
cimento estético em 
Schopenhauer

Estética

Vladimir Mene-
zes Vieira
(Fez ME e/ou 
DOU em KU)

68.
2015
ME
UFPR

Ivanildo Luiz 
Monteiro Ro-
drigues Dos 
Santos
(Unibagozzi)

O sujeito de morali-
dade 
como fim supremo da 
natureza

Teleologia

Vinicius Berlen-
dis de Figueiredo 
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

69.
2015
DOU
USP

Diego Kosbiau 
Trevisan
(UFSC)

O Tribunal da Razão: 
Um Estudo Histórico 
e Sistemático sobre as 
Metáforas Jurídicas na 
Crítica da Razão Pura

Estética
e Teleologia

Ricardo Ribeiro 
Terra
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

70.
2015
ME
USP

Paulo Borges 
de Santana 
Júnior
(UNESPAR)

Kant e Schiller: con-
flitos e diálogos entre 
entendimento e sensi-
bilidade

Estética

Márcio Suzuki
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

71.
2016
ME
UFSM

Rômulo Eisin-
ger Guimarães
(UFBA)

Sobre a beleza como 
símbolo da moralida-
de em Kant

Estética

Christian Viktor 
Hamm
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)



110Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Vinicius de Figueiredo , Tiago Zúchi , Lorenna Marques , Egyle Lopes  e André Penteado

72.
2016
ME
UFMG

Regina San-
ches Xavier
(UFES)

Ceci n’est pas de lart: 
o conceito de reflexão 
em Kant apropriado 
na recepção da arte 
contemporânea

Estética

Virginia de Arau-
jo Figueiredo
(Fez ME e/ou 
DOU em KU)

73.
2016
ME
UFMG

Hudson de 
Oliveira Assis

A força crítica da 
reflexão kantiana e a 
possibilidade de sua 
utilização na crítica da 
arte contemporânea

Estética

Virginia de Arau-
jo Figueiredo 
(Fez ME e/ou 
DOU em KU)

74.

2017
ME
UNIOES-
TE

Tamara Ha-
vana dos Reis 
Pasqualatto
(UNIPAR)

Kant E Hölderlin – 
da Reflexão Estética 
ao pensamento poé-
tico

Estética

Luciano Carlos 
Utteich
(Fez ME e/ou 
DOU em KU)

75.
2017
ME
UFMG

Rafael Sella-
mano Silva 
Pereira

Kant e o cinema 
transcendental: Um 
debate acerca das rela-
ções espaço-temporais 
no cinema a partir de 
Theodor W. Adorno 
e Immanuel Kant

Estética

Giorgia Cecchi-
nato
(Fez ME e/ou 
DOU em KU)

76.
2017
ME
UFMG

Ana Carolina 
de Carvalho 
Belmani

A forma bela na Crí-
tica da faculdade de 
julgar

Estética

Giorgia Cecchi-
nato
(Fez ME e/ou 
DOU em KU)

77.
2017
ME
UFPA

Jeandersonn 
Pereira de 
Sousa

O belo e o sublime 
em Kant nas fases 
pré-crítica e crítica: 
ruptura ou continui-
dade?

Estética

Luís Eduardo 
Ramos Souza
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

78.
2017
ME
UFF

Rogério Aran-
tes Luís
(COLJES)

A beleza entre o sensí-
vel e o suprassensível

Estética

Vladimir Mene-
zes Vieira
(Fez ME e/ou 
DOU em KU)

79.
2017
ME
UFOP

Carolina Mi-
randa Sena
(DOCTUM)

Beleza como símbolo 
estético da moralida-
de na Crítica da facul-
dade do juízo

Estética

Romero Alves 
Freitas
(Fez ME e/ou 
DOU em KU)

80.
2018
ME
UFOP

Maria Carolina 
de Oliveira 
Pienegonda
(URCA)

Thierry de Duve e o 
juízo estético moder-
no: uma análise dos 
ready-mades pelo juí-
zo estético kantiano

Estética

Rachel Cecília 
de Oliveira Cos-
ta (Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)



111 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

50 anos de dissertações e teses sobre a Kritik der Urteilskraft na filosofia universitária nacional (1971-2021)

81.
2018
DOU
UFRGS

Alexandre 
Teles
(SMED)

Sobre o método de 
prova da Dedução 
Transcendental das 
Categorias e sua apli-
cação na Crítica da 
Faculdade de Juízo 
Teleológico

Teleologia

Sílvia Altmann 
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

82.
2018
DOU
UFSM

Rafael da Silva 
Cortes
(UFABC/ 
UFRGS)

A importância siste-
mática do Sumo Bem 
como operador de 
passagens e da unida-
de da razão pura em 
Kant

Estética
e Teleologia

Christian Viktor 
Hamm
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

83.
2018
DOU
USP

Sérgio Izidoro 
de Souza

Organismo como 
finalidade segundo 
Kant

Teleologia

Maurício Cardo-
so Keinert
(Fez ME e/ou 
DOU em KU)

84.
2018
ME
UFRN

Lorenna Fya-
ma Pereira 
Marques

A relação entre socia-
bilidade insociável e 
teleologia na filosofia 
prática de Kant

Teleologia
Joel Thiago Klein 
(Fez ME e/ou 
DOU em KU)

85.
2019
DOU
UFPR

Antonio 
Djalma Braga 
Junior
(FASBAM)

Passagem e progresso 
em Kant

Estética
e Teleologia

Vinicius Berlen-
dis de Figueiredo 
(Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU)

86.
2020
DOU
UFSM

Rômulo Eisin-
ger Guimarães
(UFBA)

O problema da “sensi-
ficação” das Ideias e a 
doutrina kantiana da 
‘Beleza como símbolo 
da Moralidade

Estética

Christian Viktor 
Hamm
(Não fez ME 
nem DOU em 
Kant)

*   *   *

Quantitativo dos 50 anos de KU na Filosofia Universitária Nacional (1971-2021)

Orientações de ME e DOU em KU

Orientação por 
quem Fez ME e/
ou DOU em KU

Orientação por 
quem Fez ME e/
ou DOU em Kant, 
mas não na KU

Orientação por quem Não 
fez ME nem DOU em 
Kant

TOTAL

ME 13 17 27 57

DOU 1 9 19 29

Total 14 26 46 86



112Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Vinicius de Figueiredo , Tiago Zúchi , Lorenna Marques , Egyle Lopes  e André Penteado

Ênfase dos trabalhos de ME e DOU em KU

Estética Teleologia Est. & Teleo. Total

ME 43 8 6 57

DOU 11 11 7 29

Total 54 19 13 86

Trabalhos de ME e DOU por Gênero

ME em KU DOU em KU Total

Homens 41 25 66

Mulheres 16 4 20

Orientações de ME e DOU em KU

Orientadores(as) ME em KU DOU em KU Total

Homens 43 24 67

Mulheres 14 5 19

ME e DOU por Região/Gênero

Norte Nordeste Centro-Oeste Sudeste Sul

ME em KU 1 7 0 29 20

DOU em KU 0 0 0 19 10

Homens 1 4 0 38 23

Mulheres 0 3 0 10 7

TOTAL        p/ 
Região

1 7 0 48 30

ME e DOU por programas de Pós-Graduação em Filosofia

PPGFil Me em KU DOU em KU Total

USP 6 10 16

PUC/RJ 6 2 8

UFMG 8 0 8

PUC/RS 4 3 7

UFRJ/Filosofia 2 5 7

UFSM 5 2 7



113 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

50 anos de dissertações e teses sobre a Kritik der Urteilskraft na filosofia universitária nacional (1971-2021)

UFPR 4 1 5

PUC/PR 4 0 4

UFOP 4 0 4

UFRGS 1 2 3

UFRN 3 0 3

UFSC 1 2 3

UFF 2 0 2

UFPE/UFPB/UFRN 2 0 2

Unicamp 0 2 2

UFBA 1 0 1

UFC 1 0 1

UFPA 1 0 1

UNESP 1 0 1

UNIOESTE 1 0 1

Quem mais orientou ME e/ou DOU em KU de acordo com sua formação acadêmica

Orientador(a) que 
...

Nome do(a) Orientador(a) ME

em KU

D O U 
em KU

Total

Fez ME e/ou 
DOU em KU

Jayme Paviani 3 0 3

Virginia de Araujo Figueiredo 3 0 3

Fez ME e/ou 
DOU em Kant, 
mas não na KU

Ricardo Ribeiro Terra 1 4 5

Vinicius Berlendis de Figueiredo 4 1 5

Não fez ME nem 
DOU em Kant

Christian Viktor Hamm 4 2 6

Quem mais orientou (ME/DOU) em KU em números totais

Orientador(a) ME em KU DOU em KU Total

1. Christian Viktor Hamm 4 2 6



114Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Vinicius de Figueiredo , Tiago Zúchi , Lorenna Marques , Egyle Lopes  e André Penteado

2. Ricardo Ribeiro Terra

2. Vera Cristina Gonçalves de Andrade Bueno

2. Vinicius Berlendis de Figueiredo

1

4

4

4

1

1

5

5

5

3. Eduardo Jardim de Moraes

3. Guido Antônio de Almeida

3. Jayme Paviani

3. Virginia de Araujo Figueiredo

2

1

3

3

1

2

0

0

3

3

3

3

Anos em que mais ocorreram defesas de ME/DOU em KU

ME em KU DOU em KU Total

2008 6 2 8

2006

2011

2017

4

4

6

2

2

0

6

6

6

2009

2018

4

2

1

3

5

5

Pós-graduandos que fizeram ME & DOU na KU

1.	 Antonio Djalma Braga Junior

2.	 Carlos Adriano Ferraz

3.	 Douglas Luiz Pereira

4.	 Elve Miguel Cenci

5.	 Gerson Luís Trombetta

6.	 Ivanilde Aparecida Vieira Cardoso Fracalossi

7.	 Joel Thiago Klein

8.	 Luiz Camillo Dolabella Portella Osorio de Almeida

9.	 Maurício Cardoso Keinert

10.	 Miguel Gally de Andrade

11.	 Rômulo Eisinger Guimarães

12.	 Sérgio Izidoro de Souza

13.	 Valter José Maria Filho



115 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

50 anos de dissertações e teses sobre a Kritik der Urteilskraft na filosofia universitária nacional (1971-2021)

*   *   *

Informações laterais sobre os 50 anos de KU na filosofia universitária 
nacional  (1971-2021)

	Jayme Paviani foi o primeiro homem e a primeira pessoa a defender um trabalho de pós-

-graduação em KU e foi logo um DOU, inclusive foi o primeiro trabalho de Pós-Graduação 

com ênfase em Estética na KU (1987);

	Valter José Maria Filho foi o primeiro homem e a primeira pessoa a defender um ME em 

KU (1989);

	Zuleide Fernandes de Macedo Silva foi a primeira mulher a defender um ME em KU 

(1994); 

	Rosa Gabriella de Castro Gonçalves foi a primeira mulher a defender um DOU em KU 

(2006); 

	Eduardo Salles de Oliveira Barra foi a primeira pessoa a defender um trabalho de Pós-Gra-

duação com ênfase em Teleologia na KU (2001); 

	Carlos Adriano Ferraz foi a primeira pessoa a defender um trabalho de Pós-Graduação 

voltado para as duas partes (Estética e Teleologia) da KU (1999); 

	Elve Miguel Cenci foi o primeiro a defender um ME (1998) orientado por supervisor que 

fez ME e/ou DOU em KU (Jayme Paviani, que defendeu seu doutorado em 1987);

	Sérgio Izidoro de Souza foi o primeiro e único nos 50 anos a defender um DOU (2018) 

orientado por alguém que fez ME e/ou DOU em KU (Maurício Cardoso Keinert, que 

defendeu seu doutorado em 2007);

	Mayta Fernanda Pasa foi a primeira mulher a defender um ME (2003) orientada por alguém 

que fez ME e/ou DOU sobre a KU (Jayme Paviani, que defendeu seu doutorado em 1987);

	No total, foram 86 (oitenta e seis) trabalhos de ME e DOU referentes à KU. Dentre estes, 

houve 13 (treze) pesquisadores (discentes) que fizeram tanto ME quanto DOU na KU. 

Logo, subtraindo essas “duplicações”, ao longo dos 50 anos houve 73 (setenta e três) dis-

centes de ME/DOU que defenderam na KU;

	Em 2021 – especificamente até o último trimestre de 2021, último ano da nossa pesquisa 

–, não houve defesas de ME ou DOU em KU no país.



116Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Vinicius de Figueiredo , Tiago Zúchi , Lorenna Marques , Egyle Lopes  e André Penteado

Referências Bibliográficas

ARANTES, Otília B. F. Entrevista com Otília Beatriz Fiori Arantes. Rapsódia, no 2, pp. 221-
264, 2002.

ARAÚJO, Carolina. Quatorze anos de desigualdade: Mulheres na carreira acadêmica de Filosofia 
no Brasil. Cadernos de Filosofia Alemã, 24 (1), pp. 13-33, 2019. 



Resumo

A partir de um ponto de vista pessoal, procura-se oferecer um conjunto de marcos tempo-
rais e institucionais que auxiliam a refletir sobre a história da recepção da terceira Crítica 
no Brasil nos últimos 50 anos. Discute-se também o papel de professores como Gerard 
Lebrun, José Arthur Ginnotti e Rubens Rodrigues Torres Filho na consolidação de certo 
“kantismo da USP”, perspectiva a partir da qual se questiona a falsa oposição entre filo-
sofia e história da filosofia. 
Palavras-chave: Kant; Crítica da Faculdade de Julgar; Brasil; USP.

Abstract

From a personal point of view, we seek to offer a set of temporal and institutional mi-
lestones that help to reflect on the history of the reception of Third Critique in Brazil 
in the last 50 years. The role of professors such as Gerard Lebrun, José Arthur Ginnotti 
and Rubens Rodrigues Torres Filho in the consolidation of a certain “USP Kantism”, a 
perspective by which the false opposition between philosophy and history of philosophy 
is questioned.
Keywords: Kant; Critique of the Faculty of Judgment; Brazil; USP.

Esquema para uma história da recepção da 
Crítica da faculdade de julgar no Brasil, nos 
últimos 50 anos, a partir de uma visão uspiana

[Scheme for a history of the reception of the Critique of the faculty of 
judgment in Brazil in the past 50 years, from a Uspian viewpoint]

Ricardo Terra
Universidade de São Paulo (São Paulo, Brasil)

DOI: 10.5380/sk.v20i1.90917

Studia Kantiana, vol. 20, n. 1 (abr. 2022): 117-125
ISSN eletrônico: 2317-7462



118Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Ricardo Terra 

Abordo neste texto a recepção brasileira de Kant e da Crítica da faculdade de julgar nos 
últimos 50 anos, a partir da minha experiência na USP. Ressalvo desde logo que neste recorte 
temporal e local será dada menor ênfase aos últimos 15 anos, já que eu tenho menos intimidade 
com as obras mais “recentes”1. Ao perceber que tenho o que falar sobre coisas ocorridas nos 
últimos 50 anos, fiquei um pouco assustado, mas essa é minha situação. Apenas para começar 
a ilustrar muito do que discutirei aqui, gostaria de compartilhar uma lembrança. Lembro-me 
claramente da primeira vez que em que pus os olhos sobre o livro de Lebrun, Kant et la fin de 
la métaphysique, que foi originalmente publicado em 1970.  Posso me lembrar de Rubinho (o 
professor Rubens Torres Filho) carregando o livro e mostrando-o a nós, seus alunos. Eu corri 
para Livraria Francesa, na tentativa de comprá-lo, mas Carlos Alberto Ribeiro de Moura, que 
era meu colega e morava mais próximo da livraria, chegou primeiro. Como havia um único 
exemplar na Livraria, foi ele quem comprou-o. Eu só vim a obter o livro alguns meses depois. 
Mas, creio, lembranças anedóticas como essa podem ficar para um outro momento.

Tendo em vista sugerir esquemas para pensarmos sobre a recepção da obra kantiana 
no período indicado, procurei inicialmente organizar essa exposição fincando alguns marcos 
temporais que são importantes para começarmos a nos situar nessa história. Em seguida, dirijo 
minha atenção especificamente à recepção da Crítica da faculdade de julgar. Por fim, faço algumas 
considerações sobre o ambiente filosófico em que fui formado, tecendo comentários acerca do 
“kantismo” da USP e da falsa oposição entre filosofia e história da filosofia, que, segundo alguns 
relatos, decorreria de uma suposta adesão ao chamado “método estrutural”.

1.

Acredito que o primeiro marco para pensarmos a consolidação da recepção kantiana no 
Brasil é a fundação da ANPOF e da Sociedade Kant Brasileira. Em 1983 foi fundada a Associação 
Nacional de Pós-graduação em Filosofia. Sua instituição foi um elemento fundamental para a 
organização da comunidade filosófica brasileira e também influenciou muito a recepção da 
obra de Kant, impulsionando-a. Na verdade, ainda antes desses eventos, precisaríamos também 
lembrar da presença do professor Oswaldo Porchat no Departamento de Filosofia da UNICAMP, 
pois foi ele quem “reinventou” a ideia de um congresso nacional de filosofia no Brasil. É uma 
história importante de ser lembrada, mas não quero me alongar em muitos detalhes, pois neste 
caso é mais importante que tenhamos uma visão do conjunto. Outro momento importantíssimo 
nessa história, ainda na década de 1980, foi a fundação da Sociedade Kant Brasileira, em 
1989, resultado da articulação de figuras como Valerio Rohden, Zeljko Loparic, Guido A. de 
Almeida, Balthazar Barbosa, Raul Landin Filho, Christian Hamm, além de mim. Nós redigimos 
o estatuto e fundamos a sociedade. Em seguida, em 1998, foi lançada a revista da Sociedade, a 
Studia Kantiana. Esses são marcos institucionais importantes da história da recepção da filosofia 
kantiana no Brasil, particularmente significativos para sua ampliação e difusão nos últimos 50 
anos. 

Outro marco relevante pode ser encontrado na organização e recepção de importantes 
eventos e congressos da pesquisa kantiana internacional. Em 2005, o Brasil sediou o Xth 
International Kant Congress, da Kant-Gesellschaft, Congresso organizado pela Sociedade Kant 
Brasileira, Universidade de São Paulo e Universidade de Campinas (com a participação 
decisiva da professora Fátima Évora). Esse congresso representou um grande reconhecimento 
internacional das pesquisas kantianas no Brasil. A história começa alguns anos antes, quando, 
em 2001, a Sociedade Kant Brasileira organizou o seu III Congresso Kant Brasileiro, em 
Itatiaia. Foi um excelente Congresso, bilíngue, que contou com a participação do presidente, 

1 Gostaria de ressaltar o caráter limitado e memorialista de minha exposição. Falei livremente tendo apenas uma lista 
com as datas das traduções dos livros citados. Esta publicação deve-se à generosidade de Bruno Nadai que providen-
ciou a transcrição e a correção das principais falhas e repetições da exposição oral. 



119 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Esquema para uma história da recepção da Crítica da faculdade de julgar no Brasil

vice-presidente e alguns outros membros da Kant-Gesellschaft. Posteriormente, em reunião desta 
Sociedade, relatou-se sobre a experiência brasileira e sua diretoria deliberou que o próximo 
Congresso Internacional seria sediado no Brasil, na Universidade de São Paulo. É interessante 
mencionar que foi a primeira vez na história da Kant-Gesellschaft que seu Congresso se realizou 
em algum país do hemisfério sul. Até então ele só havia sido realizado na Alemanha ou nos 
Estados Unidos. E, mais interessante ainda, é o fato de que, depois de sua realização no Brasil, 
os congressos da Sociedade Internacional passaram a se realizar alternadamente em diferentes 
cidades, de diferentes países. Em 2008 foram publicadas pela Walter de Gruyter as atas desse 
Xth International Kant Congress, em cinco volumes, intitulados Recht und Frieden in der Philosophie 
Kants [Direito e paz na filosofia de Kant], organizado por Guido, Valerio e por mim, em parceria 
com Margit Ruffing. Outro resultado interessante vinculado ao Xth Kant Congress, que deve 
ser ressaltado, foi a organização e publicação do volume 10 da NAKS Studies in Philosophy, 
série de livros da North American Kant Society, editado por Frederic Rauscher e Daniel Perez, em 
2012. Concebido durante o Congresso, esse volume intitulado Kant in Brazil reúne um conjunto 
de artigos de pesquisadores brasileiros, retratando e tornando acessível em língua inglesa a 
qualidade e diversidade da pesquisa kantiana no Brasil. 

No ano de 2013, em Salvador, a Société d’Études Kantiennes de Langue Française (SEKLF) 
promoveu o seu XIº congresso, Kant et La Raison Pratique. Desse congresso resultou, em 2015, 
a publicação do volume Organizado por Sophie Grapotte, Margit Ruffing e eu, com o mesmo 
título, pela Librairie Philosophique J. Vrin. Também em 2013 realizou-se o IV Kant Multilateral 
Colloquium, em Tiradentes. Dele resultou a publicação de um vasto volume, organizado pelas 
professoras Patricia Kauark-Leite, Giorgia Cecchinato, Virginia de Araújo Figueiredo, Margit 
Ruffing e Alice Serra, intitulado Kant and the Metaphors of Reason, publicado em Hildesheim pela 
Georg Olms, em 2015. Nesse contexto, é importante lembrar a série de encontros de estudos 
kantianos organizados na UNESP de Marilia pelo colega professor Ubirajara Rancan, que foi 
também o idealizador dos Colóquios Multilaterais. Estes são marcos importantes, mas insisto 
mais uma vez que não se trata de um levantamento exaustivo, apenas da referência a alguns 
exemplos com os quais estou mais familiarizado. 

Esses foram alguns dos congressos de instituições importantes, que resultaram em 
publicações importantes, editadas ou organizadas pela comunidade kantiana brasileira. São 
elementos que devem ser destacados se queremos pensar sobre a recepção de Kant no Brasil. 
Tudo isso indica e atesta o crescimento e solidificação dos estudos kantianos brasileiros, com o 
devido reconhecimento da comunidade internacional.

Um outro marco ou indicador do crescimento brutal dos estudos kantianos no Brasil nos 
últimos 50 anos são as traduções dos textos de Kant. Em um levantamento não exaustivo, feito 
de memória e a partir da minha biblioteca pessoal, eu mencionaria as seguintes traduções.

Em primeiro lugar, devo lembrar da publicação da coleção Os Pensadores, pela editora 
Abril Cultural. Essa coleção, todos sabemos, foi um marco fundamental da difusão dos estudos 
filosóficos no Brasil, assim como dos estudos de Kant e da terceira Crítica, em particular. Nos 
volumes da coleção dedicados a Kant foram publicadas a Crítica da razão pura, traduzida por 
Valerio Rohden e Udo Moosburguer, e a 1ª Introdução e passagens da Crítica do Juízo, traduzidas 
por Rubens Rodrigues Torres Filho. Essa tradução de Rubens Rodrigues influenciou muito os 
estudos da terceira Crítica, particularmente na USP, onde ele já era professor. Também em 1974 
foram publicados os Textos Seletos, pela editora Vozes, traduzidos por Raimundo Vier e Floriano 
de Souza Fernandes. Essa publicação inclui o Prefácio à segunda edição da Crítica da razão 
pura, a Resposta à pergunta: Que é “Esclarecimento”?, bem como outros textos, e contribuiu muito 
para o estudo de temas políticos do pensamento kantiano. Notem, portanto, que há, de saída, 
uma recepção gaúcha forte, além do início da recepção uspiana, inaugurada por Rubens, e da 
recepção no Rio de Janeiro e em Minas Gerais.

Nos anos 1980 (e eu talvez esteja esquecendo alguns eventos) há, pelo menos, dois marcos 



120Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Ricardo Terra 

importantes. O primeiro foi a publicação da tradução da Ideia de uma história universal de um 
ponto de vista cosmopolita, em 1986, por mim e Rodrigo Naves. Além do próprio texto de Kant, 
esse volume foi importante na difusão da recepção kantiana porque contou também com alguns 
artigos sobre a filosofia da história kantiana, tal como o artigo fundamental de Lebrun, “Uma 
escatologia para a moral”, e o instigante artigo de Giannotti, “Kant e o espaço da história 
universal”, além de um texto meu. Em 1989 foi publicada pela L&PM a tradução de À paz 
perpétua, por Marco Zingano. 

Em 1993 temos a publicação binacional da Crítica da faculdade do juízo, em tradução de 
António Marques, por Portugal, e Valerio Rohden, pelo Brasil, publicada no país pela editora 
Forense Universitária. Também em 1993 houve a publicação das Observações sobre o sentimento 
do belo e do sublime, uma tradução do joveníssimo Vinicius de Figueiredo de uma obra do 
joveníssimo Kant, pela Papirus.

A partir dos anos 2000 começa uma mudança nesse quadro, com um gradativo 
crescimento e ampliação de publicações dos textos de Kant no Brasil, o que indica a 
ampliação e difusão da recepção da obra do filósofo. Em 2002, Valerio Rohden publicou a 
tradução da Crítica da razão prática, pela Editora Martins Fontes e, em 2003, uma 2ª edição, 
desta vez bilíngue. Em 2005 são publicados os Escritos Pré-críticos, em tradução de Jair 
Barbosa, Joãosinho Beckenkamp, Luciano Codato, Paulo Licht e Vinicius de Figueiredo, 
pela Editora da Unesp. Vemos aí uma nova geração assumindo os trabalhos e tornando 
acessível em português textos kantianos fundamentais, inclusive do período pré-crítico. No 
ano de 2006, é publicada a tradução da Antropologia de um ponto de vista pragmático, por 
Clélia Martins, pela Editora Iluminuras. Em 2009 é publicada a Fundamentação da metafísica 
dos costumes, pela editora Barcarolla, na precisa tradução de Guido de Almeida.

Então vem o salto dos anos de 2010, que é uma coisa incrível. Em 2010 é publicado 
o Começo conjectural da história humana, pela EdUNESP, em tradução de Edmilson Menezes. 
Em 2011 foi publicado O que é esclarecimento?, em tradução de Paulo Cesar Gil Ferreira, 
pela editora Viaverita. Em 2012 Fernando Mattos publica sua tradução da Crítica da razão 
pura, pela editora Vozes. Em 2013, também pela editora Vozes, foi publicada a Metafísica 
dos costumes. A primeira parte da obra, a “Doutrina do direito”, foi traduzida por Clélia 
Martins, com revisão técnica feita por um grupo que contou com as participações de Bruno 
Nadai, Diego Kosbiau Trevisan, Fernando Mattos, Monique Hulshof e Nathalie Bressiani, 
além da minha. A segunda parte, a “Doutrina da Virtude”, foi traduzida por Bruno Nadai, 
Diego Kosbiau Trevisan e Monique Hulshof, dando continuidade ao trabalho coletivo 
iniciado com a revisão da primeira parte. Em 2014 são publicados os Prolegômenos a qualquer 
metafísica futura, pela Estação Liberdade, em tradução de José Oscar de Almeida Marques. 
No mesmo ano, ocorre a publicação de outra tradução da “Doutrina do Direito”, por 
Joãosinho Beckenkamp, pela editora Martins Fontes. Em 2016 é publicada a Crítica da razão 
prática, pela editora Vozes, em tradução de Monique Hulshof. No mesmo ano, também 
pela Vozes, é publicada a Crítica da faculdade de julgar, em tradução de Fernando Mattos. 
Em 2018 são publicadas as Lições de ética, pela Editora Unesp, traduzidas por Bruno Cunha 
e Charles Feldhaus. Em 2019 são publicadas as Lições sobre a doutrina filosófica da religião, 
pela editora Vozes, também por Bruno Cunha. Ou seja, nesta década bastante produtiva, 
além de traduções de novos textos kantianos, alguns deles sequer publicados em vida por 
Kant, temos a publicação de novas traduções das três Críticas. Isso tudo indica a difusão da 
recepção da obra de Kant no Brasil, inclusive com o surgimento de novos pólos ou núcleos 
regionais de pesquisa. 

Ao que me parece, entre outros fatores, esse desenvolvimento tremendo dos últimos 
anos foi possibilitado por aquelas iniciativas mencionadas no início, a fundação da ANPOF, 
da Sociedade Kant Brasileira e o lançamento da Studia kantiana. Lembro-me, por exemplo, 
de quando eu participava do Seminário de Lógica e Ontologia, organizado pelo Prof. 
Giannotti no CEBRAP e, em um de nossos encontros, em meio a um seminário sobre 



121 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Esquema para uma história da recepção da Crítica da faculdade de julgar no Brasil

Wittgenstein, o Prof. Valerio Rohden telefonou direto da cidade onde estava se realizando o 
IX Congresso da Kant Gesellschaft. Ao telefone, ele nos perguntava se a USP aceitaria organizar 
junto com a Sociedade Kant Brasileira o próximo congresso. O Prof. Giannotti respondeu 
imediatamente que sim, que aceitávamos. Mas ele fez isso tão somente porque queria voltar para 
a leitura e discussão do texto de Wittgenstein. Bom, é claro, quem teve de organizar o Congresso 
não foi Giannotti.

Procurei mostrar até aqui de que modo foi ganhando fôlego no Brasil esse processo de 
expansão da recepção da obra kantiana como um todo, desde os anos 1970 até os anos 2010, tendo 
como baliza alguns marcos institucionais importantes e as traduções dos textos kantianos publicadas 
ao longo desse período. A partir de agora vou tratar especificamente da recepção da Crítica da 
faculdade de julgar, pensando-a, volto a insistir, a partir da minha experiência na Universidade de 
São Paulo.

2.

Antes de tudo, devo mencionar a publicação do livro de Gérard Lebrun, Kant et la fin de la 
métaphysique, em 1970. O livro de Lebrun representou um terremoto para nós da USP, especialmente 
pela maneira de interpretar a Crítica da faculdade de julgar. Mas não apenas isso, pois ele impactou 
também nossa compreensão da Crítica da razão pura, introduzindo outro modo de ler a Dialética 
Transcendental, especialmente o seu “Apêndice”. Muitas ideias e interpretações que depois vieram 
a se desenvolver entre nós tiveram origem no impacto que a leitura do livro de Lebrun causou 
entre os professores e estudantes da USP. E, se estamos falando da recepção da terceira Crítica, 
devemos lembrar, aqui também, da tradução de Rubens Rodrigues publicada no volume de Os 
Pensadores, mencionada anteriormente. Notem, então, que tínhamos dois elementos importantes. 
Não só podíamos ler e trabalhar a partir do livro de Lebrun, como também dispúnhamos de parte 
da terceira Crítica traduzida e começávamos a aprender a traduzir do alemão junto com Rubens 
Rodrigues, que era nosso professor.

É claro que, com a publicação da tradução completa por Valerio Rohden e António Marques, 
em 1993, deu-se um passo importante para a difusão dos estudos brasileiros da terceira Crítica. A 
colaboração brasileira com Marques vem desde antes, porque ele publicou em 1987 um importante 
livro sobre o conceito de organismo em Kant, em que a questão da teleologia é reconstruída, de 
maneira muito detida, desde o “Apêndice à dialética transcendental” da primeira Crítica até as 
Introduções e segunda parte da terceira Crítica. Esse livro influenciou bastante os estudos da terceira 
Crítica no Brasil. De todo modo, apesar de ter sido publicada, essa tradução binacional é bastante 
curiosa, porque há soluções de tradução adotadas na Primeira Parte (tal como a “complacência” para 
traduzir Wohlgefallen) que não são adotadas na Segunda Parte, e vice versa. No final das contas, o 
texto ficou tão estranho que António Marques terminou publicando uma outra edição portuguesa, 
com ambas as partes traduzidas por ele. Além desta tradução binacional, como vimos, nesse mesmo 
ano de 1993 Vinicius de Figueiredo publica sua tradução das Observações sobre o sentimento do belo 
e do sublime. Trata-se de um texto do período pré-crítico, como sabemos, mas nele Kant desenvolve 
temas que serão retomados na terceira Crítica e sua publicação também é sinal da consolidação da 
recepção de Kant entre nós.

Em seguida, em 1995, houve a publicação das Duas Introduções à Crítica do juízo, resultado de 
um trabalho cooperativo de que fiz parte, muito parecido com o trabalho cooperativo que resultou 
na tradução da Doutrina da Virtude alguns anos depois, ao qual fiz menção anteriormente. Na época, 
Hebert Bornebusch, que foi assistente do DAAD, contatou a mim, Márcio Suzuki, Marcos Nobre 



122Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Ricardo Terra 

e Moacyr Novaes com a proposta de traduzir e publicar textos kantianos. Nós nos dedicamos 
um longo tempo a traduzir a chamada Introdução “definitiva”, ou Segunda Introdução, que 
foi publicada em conjunto com a Primeira Introdução, que já havia sido traduzida por Rubens 
Rodrigues, como dito anteriormente.

Por fim, como vimos acima, em 2016 Fernando Mattos publica sua tradução da Crítica da 
faculdade de julgar. E vejam algo de curioso em relação aos títulos das três traduções brasileiras 
da Kritik der Urteilskraft: Crítica do Juízo, na tradução de Rubens Rodrigues Torres Filho, Crítica 
da faculdade do juízo, na tradução de Valério Rohden, e Crítica da faculdade de julgar, na tradução 
de Fernando Mattos. Essa variação na tradução de Urteilskraft permite ver como a recepção 
brasileira da terceira Crítica, e da obra de Kant em geral, envolve também um cuidadoso trabalho 
com a questão da constituição de um léxico e um repertório filosófico em português, bastante 
atento aos problemas de tradução e suas dificuldades conceituais. 

Para completar esse quadro, eu deveria também elencar as pesquisas, dissertações, teses, 
livros e artigos sobre a Crítica da faculdade do julgar publicados no Brasil, mas essa seria uma outra 
tarefa, bastante trabalhosa aliás. Felizmente, isso vem sendo feito por Vinicius de Figueiredo e 
pode ser conferido neste mesmo volume. De todo modo, se passarmos os olhos pelos livros a 
que fiz referência no começo da minha exposição encontraremos nos títulos dos artigos neles 
contidos muita coisa relacionada à Crítica da faculdade do julgar. Pode-se notar, por exemplo, que 
a recepção da terceira Crítica no Brasil é bastante ampla e, de certo modo, acompanha a divisão 
da própria obra. Se traçássemos um estudo cronológico mais detalhado veríamos que a recepção 
da segunda parte da obra, sobre o juízo teleológico, é mais recente do que a recepção da primeira 
parte, sobre o juízo estético. Há também uma outra vertente dessa recepção, mais recente, que 
vai tratar do juízo reflexionante na história, no direito e na política. Então poderíamos delinear 
toda uma árvore da reflexão, com os ramos da estética, da teleologia, da história, política e 
direito e assim por diante.

Assim, se ponderarmos sobre esse esboço de árvore genealógica, considerando as teses e 
trabalhos escritos sobre Kant em diferentes lugares do Brasil nos últimos 50 anos, veremos que 
a recepção da obra kantiana é bastante complexa, especialmente a da terceira Crítica. Mas, como 
indiquei no início, desenhar detalhadamente essa árvore exigiria um conhecimento mais preciso 
sobre os trabalhos publicados nos últimos 15 anos, tarefa para a qual não tenho competência. 
Afinal, eu estou na posição daqueles pioneiros que fundaram a Sociedade Kant.

3.

Para concluir, farei algumas considerações sobre o que podemos chamar de “kantismo da 
USP”. Antes de tudo, eu diria que há mais de um kantismo uspiano, ou seja, que ele é plural. Essa 
pluralidade se deve muito à presença de Rubens Rodrigues Torres Filho no Departamento de 
Filosofia da USP, basta ver os “kantismos” de Maria Lúcia Cacciola, Márcio Suzuki ou Pedro Paulo 
Pimenta. Não me refiro tanto ao livro de Rubens sobre Fichte, mas sim àquilo que aprendemos 
com ele sobre Kant, enquanto seus alunos e ouvintes de suas análises e reflexões em sala de aula. 
Fui aluno de Rubens em 1970 e 1971. Se não me engano, foi em 1970 que ele voltou da França e 
devo dizer que sua presença no Departamento de Filosofia foi muito importante para mim. Na 
época, o Departamento e a Faculdade estavam praticamente destruídos, após a aposentadoria 
compulsória de Giannotti e outros professores, consequência do AI-5 e do recrudescimento da 
ditadura no país. Eu estava muito desanimado com meus estudos quando, então, Rubens voltou 
da França, mudando bastante o clima pesado que pairava no ar. Lembro que, em seus cursos, 
ele chegava sempre atrasado e fumava o tempo todo, enquanto nós fazíamos os seminários. No 
primeiro curso que eu assisti, sobre a Crítica da razão pura, durante os seminários, a gente falava, 
falava e falava e eu tenho a impressão de que ele não escutava nada. Acho que ele nem prestava 



123 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Esquema para uma história da recepção da Crítica da faculdade de julgar no Brasil

atenção, porque ele não corrigia nada e depois refazia o seminário inteirinho, diante de nós. Ao final 
da nossa exposição ele ia até a mesa, abria seu volume da Crítica em alemão e começava a traduzir 
e analisar o texto, linha por linha. Era uma coisa maravilhosa. Sem trazer nenhuma anotação nem 
nada, apenas com o texto original, ele desenvolvia na nossa frente aquelas análises textuais incríveis, 
sobre a “dedução transcendental”, sobre a “Dialética transcendental” e outros textos dessa ordem. 
Isso me impactou muito e me fez pensar que eu tinha que continuar no Departamento, que valia a 
pena. Rubens foi um respiro importante naqueles anos difíceis.

Bom, para sermos justos e precisos, tenho de mencionar, evidentemente, que devo muito 
da minha formação à convivência com Giannotti, de quem fui aluno e com quem trabalhei no 
CEBRAP. Na época, seu livro Trabalho e reflexão caiu nas nossas cabeças como um raio, foi um 
choque fantástico. Tal como o livro de Lebrun em 1970, Trabalho e reflexão, que é de 1983, foi muito 
impactante. É verdade que já havíamos lido e estudado Origens da dialética do trabalho, seu livro 
anterior. Mas Trabalho e reflexão nos ofereceu aquela abertura multidisciplinar necessária para que 
a filosofia pudesse fazer o enfrentamento com o mundo, que sempre me pareceu fundamental. O 
livro de Giannotti tem esse efeito fantástico. Mas vejam, o kantismo de Maria Lúcia Cacciola ou do 
Márcio Suzuki, por exemplo, são diferentes. É a isso que me referia com a pluralidade do kantismo 
uspiano. Do ponto de vista da minha formação, isso se deve a uma virtude que eu encontrei no 
Departamento de Filosofia, com Rubens, e no CEBRAP, com Giannotti.

E aqui temos elementos para pensarmos sobre o quanto há de falso na história que se conta 
sobre o Departamento de Filosofia da USP. Pois, vejam, a presença do Rubens em sala de aula foi 
muito mais determinante na minha maneira de entender a história da filosofia do que as teorizações 
gueroultianas sobre o “método estrutural” ou coisa do tipo. Afirmar que o Departamento de 
Filosofia da USP é estruturalista e só faz história da filosofia é um equívoco enorme. Por exemplo, 
acabei de indicar a importância de Giannotti na minha formação. E não faz o menor sentido dizer 
que Giannotti fez apenas história da filosofia. O livro dele sobre o jovem Marx, Origens da dialética 
do trabalho, é uma briga com o PCB [Partido Comunista Brasileiro], uma briga com o Althusser e o 
PCF [Partido Comunista Francês]. Isso é filosofia ou história da filosofia? Trabalho e reflexão é um 
livro estruturalista, de história da filosofia? O espírito e a letra e “Kant na sala de aula” de Rubens, 
sua leitura de Novalis ou a maneira como ele faz e pensa a arte, vamos dizer que isso é história da 
filosofia estruturalista? Comparem os livros de Rubens e de Gueroult sobre Fichte, por exemplo. 
A diferença é enorme. A reflexão, não o sistema, é o elemento que se destaca na interpretação de 
Rubens. E há muito do Kant da terceira Crítica nisso. Se pegarmos os textos de Kant sobre a leitura 
de textos, veremos que ele sempre propõe a ideia de que não podemos aprender filosofia, apenas 
a filosofar, como que de modo reflexionante. Sendo assim, a oposição entre filosofia e história da 
filosofia pode até ser pressuposto do método estritamente estrutural, mas não foi isso o que fez 
Rubens, o que fez Giannotti. Não foi isso o que eles nos ensinaram.

Do ponto de vista metodológico ou pedagógico eu diria que a reflexão aberta e ausente de 
pressupostos é a marca da filosofia praticada no ambiente em que eu me formei. Penso que há um 
mito sobre a “leitura estrutural” do Departamento de Filosofia da USP, uma certa história que 
se conta, mas que não corresponde à realidade, tal como há um mito referente à oposição entre 
filosofia e história da filosofia, como se na USP só se fizesse história da filosofia, não filosofia. Se 
o próprio enfrentamento dos textos da história da filosofia tem uma dimensão reflexionante, o 
pluralismo de leituras e perspectivas filosóficas como prática pedagógica já está dado e isso constitui 
um antídoto contra a oposição estéril entre filosofia e história da filosofia, algo muito diferente de 
uma busca fanática por estruturas na leitura dos textos. Eu penso a história da filosofia como uma 
busca reflexionante, antes do que uma caça por estruturas. E isso é algo que aprendi com Rubens. 

Por fim, quero concluir dizendo algo sobre porque devemos ler a Crítica da faculdade de 
julgar hoje. Creio que se temos alguma pretensão de fazer filosofia hoje, é preciso ler a terceira 



124Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Ricardo Terra 

Crítica. Afinal, do que adianta pensarmos de modo sistemático sobre a filosofia ou o mundo 
se não mantivermos a tensão da crítica? E na terceira Crítica encontramos justamente essa arte 
de manter a tensão. Antes se dizia que sem lê-la não se entende as filosofias posteriores. Mas 
eu diria que é muito mais do que isso, pois sem ler a terceira Crítica o que não se entende é o 
próprio mundo. 

Referências Bibliográficas

ALMEIDA, G. A.; ROHDEN, V.; TERRA, R. R.; RUFFING, M. (Hrsg.) Recht und Frieden in 
der Philosophie Kants. Akten des X. Internationalen Kant-Kongress. Berlin; New York: Walter de 
Gruyter, 2008.

GIANNOTTI, J. A. Origens da dialética do trabalho. São Paulo: Difel, 1966.

GIANNOTTI, J. A. Trabalho e reflexão. São Paulo: Brasiliense, 1983.

GRAPOTTE, S.; RUFFING, M.; TERRA, R. (dir.) Kant - la Raison Pratique. Concepts et héritages. 
Paris: Vrin, 2015.

KANT, I. Textos Seletos. Traduções de Raimundo Vier e Floriano de Souza Fernandes. Petrópolis: 
Vozes, 1974.

KANT, I. Crítica da razão pura e outros textos filosóficos. Traduções de Valerio Rohden, Udo B. 
Moosburguer, Rubens R. Torres Filho et al.São Paulo: Abril Cultural, 1974.

KANT, I. Idéia de uma história universal de um ponto de vista cosmopolita. Organização de Ricardo 
Terra. Tradução de Rodrigo Naves e Ricardo Terra. São Paulo: Brasiliense, 1986.

KANT, I. À paz perpétua. Tradução de Marco Zingano. Porto Alegre: L&PM, 1989.

KANT, I. Crítica da faculdade do juízo. Tradução de Valerio Rohden e Antônio Marques. São Paulo: 
Forense Universitária, 1993.

KANT, I. Observações sobre o sentimento do belo e do sublime; Ensaio sobre as doenças mentais. Campinas: 
Papirus, 1993.

KANT, I. Duas introduções à Crítica do Juízo. Traduções de Rubens R. Torres Filho, Ricardo R. Terra, 
Márcio Suzuki, Marcos Nobre e Moacyr Novaes. São Paulo: Iluminuras, 1995.

KANT, I. Crítica da razão prática. Tradução de Valerio Rohden. São Paulo: Martins Fontes, 2002.

KANT, I. Escritos pré-críticos. Traduções de Jair Barbosa, Joãosinho Beckenkamp, Luciano Codato, 
Paulo Licht dos Santos e Vinicius de Figueiredo. São Paulo: Editora UNESP, 2005.

KANT, I. Antropologia de um ponto de vista pragmático. Tradução de Clélia Martins, revisão de Márcio 
Suzuki e Vinicius de Figueiredo. São Paulo: Iluminuras, 2006.

KANT, I. Fundamentação da metafísica dos costumes. Tradução, introdução e notas de Guido A. de 
Almeida. São Paulo: Barcarolla, 2009.



125 Studia Kantiana | vol. 20 n. 1 | abr. 2022

Esquema para uma história da recepção da Crítica da faculdade de julgar no Brasil

KANT, I. Começo conjectural da história humana. Tradução de Edmilson Menezes. São Paulo: Editora 
UNESP, 2010.

KANT, I. et al. O que é Esclarecimento? Tradução de Paulo Cesar Gil Ferreira e revisão de Marco A. 
Casanova. Rio de Janeiro: Via Verita, 2011.

KANT, I. Crítica da razão pura. Tradução de Fernando Costa Mattos. Petrópolis: Vozes; Bragança 
Paulista: Ed. Universitária São Francisco, 2013.

KANT, I. Metafísica dos Costumes. Tradução da Doutrina do Direito de Clélia A. Martins, com revisão 
de Bruno Nadai, Monique Hulshof et al e da Doutrina da Virtude de Bruno Nadai, Monique Hulshof 
e Diego Kosbiau Trevisan. Petrópolis: Vozes; Bragança Paulista: Ed. Universitária São Francisco, 2013.

KANT, I. Prolegômenos a qualquer metafísica futura que possa apresentar-se como ciência. Tradução de José 
Oscar de Almeida Marques. São Paulo: Estação Liberdade, 2014.

KANT, I. Princípios metafísicos da doutrina do direito. Tradução e introdução de Joãosinho Beckenkamp. 
São Paulo: WMF Martins Fontes, 2014.

KANT, I. Crítica da razão prática. Tradução de Monique Hulshof. Petrópolis: Vozes; Bragança Paulista: 
Ed. Universitária São Francisco, 2016.

KANT, I. Crítica da faculdade de julgar. Tradução de Fernando C. Mattos. Petrópolis: Vozes; Bragança 
Paulista: Ed. Universitária São Francisco, 2016.

KANT, I. Lições de Ética. Tradução e apresentação de Bruno Cunha e Charles Feldhaus. São Paulo: 
Editora Unesp, 2018.

KANT, I. Lições sobre a doutrina filosófica da religião. Tradução de Bruno Cunha. Petrópolis: Vozes; 
Bragança Paulista: Ed. Universitária São Francisco, 2019.

KAUARK-LEITE, P.; CECCHINATO, G.; FIGUEIREDO, V. de A.; RUFFING, M.; SERRA, A. 
(Eds.) Kant and the Metaphors of Reason. Hildesheim: Georg Olms, 2015.

LEBRUN, G. Kant et la fin de la métaphysique. Essai sur la “Critique de la faculté de juger”. Paris: A. Colin, 
1970.

LEBRUN, G. Kant e o fim da metafísica. São Paulo: Martins Fontes, 1993.

PEREZ, D. O. (Org.) Kant no Brasil. São Paulo: Escuta, 2005.

PEREZ, D. O.; RAUSCHER, F. (Ed.) Kant in Brazil. Rochester: University of Rochester Press, 2012.

TORRES FILHO, R. R. O espírito e a letra: a crítica da imaginação pura em Fichte. São Paulo: Ática, 1975.


