Studia Kantiana

REVISTA
DA SOCIEDADE
KANT BRASILEIRA

Volume 19

Nuamero 1

Abril de 2021

ISSN impresso 1518-403X

ISSN eletronico 2317-7462



Editores

Joel Thiago Klein
Universidade Federal do Parana
Florianopolis, Brasil

E-mail: jthklein@yahoo.com.br

Monique Hulshof
Universidade Estadual de Campinas
Campinas, Brasil

E-mail: mohulshof@gmail.com

Robinson dos Santos
Universidade Federal de Pelotas
Pelotas, Brasil

E-mail: dossantosrobinson@gmail.com

Assistentes editoriais

Nicole Martinazzo
Universidade Estadual de Campinas
Campinas, Brasil

Pedro Gallina Ferreira
Universidade Estadual de Campinas
Campinas, Brasil

Vinicius Carvalho
Universidade Estadual de Campinas
Campinas, Brasil

Comissao editorial

Christian Hamm
Universidade Federal de Santa Maria
Santa Maria, Brasil

Ricardo Terra
Universidade de Sdo Paulo
Sao Paulo, Brasil

Zeljko Loparic
Universidade Estadual de Campinas
Campinas, Brasil

Web site

www.sociedadekant.org/studiakantiana

Endereco para correspondéncia
[Mailing address]:

Joel Thiago Klein

Departamento de Filosofia, UFPR
Rua Dr. Faivre, 405, - 6° Andar — Ed.
D. Pedro II, Curitiba- PR

CEP: 80060-140

E-mail: studia.kantiana@gmail.com



Conselho editorial

Alessandro Pinzani
Universidade Federal de Santa Catarina
Florianopolis, Brasil

Antonio Marques
Universidade de Lisboa
Lisboa, Portugal

Christoph Horn

Universitdt Bonn,
Bonn, Alemanha

Daniel Tourinho Peres
Universidade Federal da Bahia
Salvador, Brasil

Dieter Schonecker
Universitét Siegen
Siegen, Alemanha

Eckart Forster
Universidade de Miinchen
Miinchen, Alemanha

Francisco Javier Herrero Botin
Universidade Federal de Minas Gerais
Belo Horizonte, Brasil

Guido A. de Almeida

Universidade Federal do Rio de Janeiro
Rio de Janeiro, Brasil

Giinter Zoller
Ludwig Maximilian Universitit
Munique, Alemanha

Heiner Klemme
Martin Luther Universitét —
Halle/Wittemberg

Halle, Alemanha

Henry Allison
Universidade de Boston
Boston, Estados Unidos

José Alexandre D. Guerzoni
Universidade Federal do Rio Grande do Sul
Porto Alegre, Brasil

Julio Esteves
Universidade Estadual do Norte Fluminense
Campos dos Goytacazes, Brasil

Luigi Caranti
Univerita di Catania
Catania, Italia

Marco Zingano
Universidade de Sdo Paulo
Sao Paulo, Brasil

Marcos Lutz Miiller
Universidade Estadual de Campinas
Campinas, Brasil

Marcus Willaschek

Goethe Universitét
Frankfurt am Main, Alemanha

Maria de Lourdes Borges
Universidade Federal de Santa Catarina
Florianopolis, Brasil

Mario Caimi
Universidade de Buenos Aires
Buenos Aires, Argentina

Nuria Sanchez Madrid
Universidade Complutense de Madrid
Madrid, Espanha

Oliver Sensen
University of Tulane
New Orleans, EUA

Otfried Hoffe

Universidade de Tiibingen
Tiibingen, Alemanha

Oswaldo Giacodia
Universidade Estadual de Campinas
Campinas, Brasil

Pablo Muchnik

Emerson College
Boston, Estados Unidos



Patricia Kauark Vera Cristina Andrade Bueno

Universidade Federal de Minas Gerais Pontificia Univ. Catolica do Rio de Janeiro
Belo Horizonte, Brasil Rio de Janeiro, Brasil

Paul Guyer Vinicius de Figueiredo
Universidade da Pennsylvania Universidade Federal do Parana
Philadelphia, Estados Unidos Curitiba, Brasil

Silvia Altmann
Universidade Federal do Rio Grande do Sul
Porto Alegre, Brasil



31

49

Studia Kantiana

Volume 19

Numero 1

Abril de 2021

ISSN impresso 1518-403X
ISSN eletronico 2317-7462

Artigos

[Articles]

O direito do Senhor (Critica do Juizo, 63)

[The Right of the Lord (Critique of the Power of Judgment, 63)]

Pedro Paulo Pimenta

Kants teleologische Uberlegungen zur Menschenwiirde in
der Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend.

[Kant’s teleological reflections on human dignity in the Feyerabend lecture on
natural law]

Fernando Moledo

Uma interpretacio juridica sobre a suposta circularidade
na fundamentacao da filosofia transcendental de Kant

[A legal interpretation about the alleged circularity in the foundation of Kant’s
transcendental philosophy]

Diego Kosbiau Trevisan



71

&9

111

Is there a Kantian faculty for politics? Judgment and
Publicity in Political and Moral Philosophy in 20th
Century

Valentina Dafne De Vita

O advento da filosofia psicologica de Tetens na Deducio
transcendental das categorias de Kant de 1781:
Pressuposto a concepcio de sua interpretacio psicologica

[The advent of Tetens' psychological philosophy in the transcendental deduction of
the 1781 Kant categories: Presupposition to the conception of its psychological
interpretation. ]

André Renato de Oliveira

Traducao

Recensio da Antropologia de Immanuel Kant por
Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: Traducao e
Apresentacgao

[Review from Immanuel Kant’s Anthropology by Friedrich Daniel Ernst
Schleiermacher: Translation and Presentation]

Alexandre Hahn



121

130

131

132

Resenha

de Boer, Karin. Kant’s Reform of Metaphysics: The
Critique of Pure Reason Reconsidered. Cambridge
University Press, 2020.

Luis Fellipe Garcia

Informagoes aos autores

Information for authors

Siglas para citacio das obras de Kant / Siglenverzeichnis






O direito do senhor (Critica do Juizo, 63)'

[The Right of the Lord (Critique of the Power of
Judgment, 63)]

Pedro Paulo Pimenta*

Universidade de Sdo Paulo (Sao Paulo, Brasil)

Para Marcio Sattin, por 1992 and all that

Nos 230 anos da Critica do Juizo parece apropriado chamar a atencdo, ainda
uma vez, para a singularidade do livro. Como sabem os leitores que chegam a ela
apos ter passado pela Critica da razdo pura e pela Critica da razdo pratica, a
“terceira critica” reserva uma série de surpresas teoricas desconcertantes. Até hoje,
muitos intérpretes de Kant t€ém dificuldade de entender muitas passagens, o que elas
dizem, qual o estatuto do que ¢ dito, e quais as implicagdes sistematicas do que se
diz — seja para a releitura das criticas precedentes, seja para o que vem depois da
Critica do Juizo. Nao € necessario insistir nesses pontos; basta abrir os melhores
comentarios, que continuam tao escassos em 2020 quanto, digamos, ha cinquenta
anos atrds, para ver que ¢ perfeitamente possivel ler a terceira critica como o
acabamento mais coerente de um sistema Unico na historia da filosofia — o da
Filosofia Critica, que, entendemos agora, nao corresponde exatamente ao sistema
positivo edificado a partir da identificacdo do primado do uso pratico da razao,
descoberta que serve a Kant como fio condutor para o estabelecimento de uma nova
metafisica digna do titulo de Wissenschaft. Ao que eu saiba, ndo existe introducao
mais apropriada a toda essa questdo do que o artigo de Rubens Rodrigues Torres
Filho para a Folha de Sao Paulo, publicado nos idos de 1992 a propdsito da primeira

' Uma primeira versio deste texto foi apresentada num coloquio dedicado aos 230 anos da Critica da faculdade de
Jjulgar realizado a distdncia na UFABC ao longo do 2° semestre de 2020. Agradeco a Bruno Nadai pelo convite para
que eu participasse desse evento e pelas observagdes feitas ao texto na ocasido; a Giorgia Cecchinato, Monique
Hulshof, e Karen Shiratori, por observagdes criticas e apontamentos bibliograficos; e, em especial, a Ricardo Ribeiro
Terra, que chamou minha atenc¢do para uma passagem da Paz perpétua que eu ndo conhecia e permitiu assim que
eu suprisse uma lacuna importante em meu argumento, para a qual eu nio havia dado atengao.

* E-mail: pedronamba@gmail.com

Studia Kantiana, vol. 19, n. 1 (abr. 2021): 09-29
ISSN impresso 1518-403X
ISSN eletronico: 2317-7462



Pimenta

tradugdo integral da obra para a lingua portuguesa’. Durante anos, essa versdo foi a
unica de que os interessados dispunham para chegar a entrever a tdo misteriosa
“terceira margem da filosofia de Kant” (era o titulo do artigo de Rubens)’. Hoje,
podem contar com o limpido texto da tradu¢do de Fernando Costa Mattos',
verdadeiro four de force, que, se deixa na cabeca do leitor a diivida quanto a algumas
solucdes encontradas, o instiga com isso a ir ao original e a abrir outras tradugdes;
enfim, a entrar no texto de Kant por multiplas vias. E, quanto mais o fazemos,
forcoso € reconhecer, mais surpreendente nos parece esta Critica da faculdade de
Jjulgar — como iremos chama-la daqui por diante, pautando-nos por Fernando.
Como eu disse, ndo me compete repetir o que os bons comentadores disseram,
nem tenho a pretensdo, que me parece simplesmente absurda, de oferecer algo como
uma interpretacao original de um texto que resiste incessantemente a toda tentativa
de leitura definitiva. A Critica da faculdade de julgar, diferente de suas irmas mais
velhas, ndo se estrutura segundo uma ordem que pareca justificada pela natureza de
seu objeto, que ¢ a reflexdo como operacdo judicativa precedente a determinagao e,
por vezes, subjacente a ela. Ou melhor: se Kant segue uma ordem, ¢ facil perder de
vista o seu desenvolvimento, em meio a tantas considera¢des acerca de assuntos os
mais variados. E algo que niio acontece, em absoluto, nos livros anteriores. Pensemos
na Dialética Transcendental, que trata os sistemas precedentes de filosofia a partir
de um grau maximo de generalizacdo dos seus principios, dissolvendo suas
peculiaridades em um ponto de vista para o qual elas deixam de ter importancia; ou
na Analitica da Razdo Pratica, onde os sistemas de moral, em vez de serem discutidos
em pormenor, sao absorvidos, abruptamente, em uma tabela que os ordena a partir
de critérios estranhos tao gerais que fica dificil identifica-los neste ou naquele autor
(mesmo quando Kant os evoca pelo nome). Na Critica da faculdade de julgar é
diferente: as regras da poesia sdo consideradas; a retorica € criticada; a pintura €
esmiucada; a anatomia, a fisiologia e a taxonomia sdo mobilizadas; e assim por
diante. Tudo se passa como se a positividade desses saberes, longe de estar sendo
questionada por Kant, é, quando muito, limitada a certas condi¢des, das quais eles
mesmos oferecem, de resto, a melhor evidéncia. Nos dominios do gosto e da historia
natural, os limites da razdo sdo como que expostos in concreto, na consideracao dos
produtos da arte humana e da técnica da natureza — tdo similares entre si, tdo dispares
quanto aos principios’. Dito isso, a ordem existe, e esta 1a: passamos da consideragao
de uma reflex@o livre, que ndo redunda em determinag@o (o juizo de gosto) a outra
em que o julgar aponta para as determinagdes da razdo pratica (o juizo teleologico).

*Kant, Critica da faculdade do juizo, tradugdo de Antonio Marques e Valerio Rohden, 1992.
*Ver Torres Filho, 1993.

'Kant, Critica da faculdade de julgar, tradugdo de Fernando da Costa Mattos, 2016.

*Ver Lebrun, 2009.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29



O direito do senhor (Critica do Juizo, 63)

Quero falar desta ultima operagdo. Detendo-me no capitulo 63 — intitulado:
Da finalidade relativa da natureza a diferenga da finalidade interna —, um texto
aparentemente despretensioso, de ar digressivo, identificarei um efeito que me
parece recorrente ao longo do livro, desde a dificilima Primeira Introdugao,
suprimida, até as estranhas paginas finais do Apéndice a Critica do Juizo
Teleolodgico. Trata-se do seguinte: onde quer que se abra o livro, qualquer que seja
o capitulo, e ndo importa qual o tema, deparamos com apontamentos conceituais de
carater sistematico, que dizem respeito, via de regra, a organizagao dos principios da
razdo transcendental, e/ou as passagens que levam, nessa estrutura, da consideracao
do mundo sensivel a do mundo inteligivel’. A presenga constante desse horizonte
abrangente explica porque os capitulos da Critica da faculdade de julgar se deixam
remeter com tanta facilidade a textos publicados por Kant desde o inicio da década
de 17817, a0 mesmo tempo em que se abrem para coisas que vieram a ser publicado
depois, principalmente na década de 1790.

ek

“Todas as disposigdes naturais de uma criatura estdo destinadas a um dia se
desenvolver completamente ¢ conforme a um fim” (IaG, AA 08: 18) — essa
afirmacao de Kant, primeira das nove proposi¢oes do opusculo Ideia de uma historia
universal de um ponto de vista cosmopolita (1784), ¢ justificada com uma alusdo a
anatomia e a fisiologia. “Em todos os animais”, continua o texto, “isso ¢ confirmado
tanto pela observagdo externa quanto pela observagdo interna, ou anatomica”
(ibidem). Kant refere-se ao método dos naturalistas, que em descrigdes de animais,
tém de levar em conta a estrutura interna e a aparéncia externa com vistas a
determinagdo especifica dos individuos. Kant consigna a esse método um carater
filosofico: “um 6rgdo que ndo deva ser usado, uma ordenag@o que ndo atinja o seu
fim, sdo contradi¢des a doutrina teleoldgica da natureza” (ibidem). O estudo da
anatomia dos seres vivos ilumina sua fisiologia e permite elucidar cada parte do
corpo e seu funcionamento por referéncia a um todo. Nesse sentido, a historia natural
¢, mais que uma ciéncia empirica, uma disciplina, que integra uma doutrina da

*Ver Terra, 2003, “Sentidos de Passagem (Ubergang).

" Nada direi aqui acerca de outros textos, igualmente importantes, como os de 1763 (Unico fundamento possivel
para uma demonstragdo da existéncia de Deus) e 1775 (Das diferentes ragas humanas). Ver a respeito Marques,
1987, cap. 3.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29



Pimenta

natureza que toma 0s organismos como sistemas particulares e os refere a um
sistema geral, governado por fins. Portanto, o aporte da finalidade ¢ duplo. Por um
lado, diz respeito a ordenagdo interna dos seres vivos como sistemas particulares;
por outro, refere-se a disposicdo destes num sistema, na medida em que a
peculiaridade de um individuo ¢ inserida pelo naturalista num sistema mais
abrangente, o da espécie, que compreende os individuos e os ultrapassa, remetendo
a uma ordem geral da natureza como sistema. Por isso, adverte-nos Kant, “se
prescindirmos desse principio, ndo teremos uma natureza regulada por leis, € sim um
jogo sem finalidade da natureza, e uma indeterminag¢ao desoladora toma o lugar do
fio condutor da razao” (ibidem). No olhar do naturalista, que v€, observa, constata e
explica, encontra-se o signo de uma ordem da qual a natureza parece depender,
mesmo nos fenomenos explicados pelo mecanismo. Em suma, o naturalista que julga
de acordo com causas finais ¢, no fundo, um bom filésofo, pois considera tudo
necessario, nada contingente, desde os detalhes da anatomia de uma planta ou animal
até suas conexdes com outros numa determinada regido geografica; e assim por
diante.

Ideia similar é exprimida no capitulo 61 da Critica da faculdade de julgar,
mas com uma diferenca significativa:

Quando mencionamos a estrutura de um passaro, a cavidade de seus 0ssos, a disposi¢ao
de suas asas para o voo, ¢ da cauda para o direcionamento, etc., dizemos que tudo isso
¢ contingente no mais alto grau, segundo o mero nexus effetivus da natureza, sem
precisar recorrer a um tipo especial de causalidade, qual seja, a dos fins (nexus finalis);
ou seja, dizemos que a natureza, considerada como mero mecanismo, poderia ter se
estruturado de mil outras maneiras sem esbarrar justamente na unidade segundo tal
principio, € que, portanto, ¢ somente fora do conceito da natureza, ndo nele, que
podemos esperar encontrar algum fundamento a priori para essa unidade. (KU, AA 05:
360)

A principal diferenga entre esse texto ¢ a primeira proposi¢do do opusculo
citado me parece residir no deslocamento da énfase, que antes recaia sobre a ideia
da natureza como sistema e agora ¢ inteira sobre a ideia da razdo como sistema. Se
antes a finalidade era como que imposta a observagao pelo objeto, entende-se agora
que ¢ a observagdo, guiada pela razdo, que a impde ao objeto. Num caso como no
outro, ndo ¢ necessario que o naturalista saiba ao certo o que esta fazendo, acontece
que realiza suas observacdes de acordo com a pressuposicao ndo-deliberada de uma
maxima teleoldgica, que, agora sabemos, ¢ um principio estrutural da razdo junto a
faculdade de julgar no uso teleologico (reflexionante). Com isso, as coisas da
natureza viva perdem o estatuto de objetos produzidos a partir de uma ideia ou
designio e adquirem o de representagdes produzidas em conformidade a uma ideia
ou designio, que, no entanto, ndo estd nelas. Encontraremos o eco dessas
consideragdes no capitulo 63 que nos interessa aqui.

Kant abre o texto:

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29



O direito do senhor (Critica do Juizo, 63)

A experiéncia s6 conduz nossa faculdade de julgar ao conceito de uma finalidade
objetiva e material, isto ¢, ao conceito de um fim da natureza, quando temos de julgar
uma relagdo entre a causa e o efeito que s6 nos sentimos capazes de considerar conforme
a leis se colocarmos no fundamento da causalidade da causa a ideia do seu efeito como
condicdo de sua possibilidade. Isso pode acontecer de duas maneiras: ou quando
consideramos o efeito imediatamente como produto artistico, ou quando o
consideramos como meio para a arte de outros possiveis seres da natureza, quer dizer,
como fim, ou como meio para o uso conforme a fins de outras causas. Esta finalidade
chama-se utilidade (para seres humanos) ou também conveniéncia (para todas as
demais criaturas), e ¢ meramente relativa; ao passo que a primeira ¢ uma finalidade
interna dos seres naturais. (KU, AA 05: 367).

Os ares de uma passagem como essa indicam-nos suficientemente que a
Critica da faculdade de julgar ndo deve ser tomada por um tratado de historia
natural, nem mesmo como uma propedéutica a essa ciéncia; € um livro de metafisica,
que discute as condi¢des de possibilidade do conhecimento dos seres vivos nao
enquanto tais, mas como formas, livro que ndo se interessa pela ciéncia de sua
investigacao experimental ou pelos resultados que esta venha a produzir, mas apenas
pelo que seria o pressuposto transcendental dessa ciéncia (que, como se sabe, Kant
considera altamente imperfeita)". Isso explica porque o autor se sente a vontade para
pressupor — como asser¢des conceituais demonstradas em outras partes de seu
sistema — uma distin¢ao entre “seres humanos” e “todas as demais criaturas”, com
base nao apenas no uso da razao (Fundamentagdo da metafisica dos costumes, 1784)
mas também na ideia de uma destinagdo moral da espécie humana (Ideia de uma
historia universal, 1784). Sdo critérios estranhos a historia natural como ciéncia; e
que, se adotados, impediriam, inclusive, o bom andamento de uma disciplina como
a anatomia comparada, por exemplo. Sem mencionar o desembarago com que Kant
postula, a titulo principio judicativo, uma “finalidade interna dos seres naturais”.

Kant assume, assim, como verdades filosoficas, duas proposigdes que os
naturalistas nem sempre reconhecem enquanto tais. Na Historia Natural de Buffon
¢ Daubenton (1751-1778)", por exemplo, elas despontam como altamente
problematicas: uma, que afirma a diferenca intrinseca entre o0 homem e os outros
animais; a outra, que vincula a ideia de causa final a estrutura anatomico-fisiologica

*Um exemplo sintomatico disso é a adogdo por Kant na CFJ de um pressuposto puramente teérico de Blumenbach,
sem nenhuma mencdo de suas extensas investigagdes empiricas ou sequer da sintese delas em seus (excelentes)
manuais de historia natural. Sobre a teoria de Blumenbach em sua relagdo com Kant ver a introdugio de Isabel
Fragelli a sua traducdo de Blumenbach, Sobre o impulso de formagao, 2019.

’ Tomo a liberdade de recomendar sobre esse ponto meu proprio livro, 4 trama da natureza. Organismo e finalidade
na época da Illustragdo, 2018, cap. 5.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29



Pimenta

dos seres vivos. Para Kant, este ultimo postulado ¢, em 1783 como em 1790, a
condicdo sine qua non da historia natural como ciéncia, afirmacgdo algo peremptoria
que sugere a contraposi¢do deliberada as hesitagdes de Buffon nessa matéria. Quanto
a diferenca entre 0 homem e os animais, ela €, na Historia Natural, a um s6 tempo
um dogma, tomado como principio de observagdo da experiéncia, ¢ uma ideia
heuristica, a ser ajustada pelo estudo da economia animal: pois, pergunta-se Buffon,
0 que sdo a razdo ¢ a alma, sendo efeitos de um sentimento interno altamente
complexo, que se da, no entanto, no quadro de uma economia comum entre a espécie
humana e as demais do mesmo reino? Com isso, Kant relega os critérios anatomicos
a uma posi¢do secundaria em relagdo ao critério moral apontado no opusculo de
1784. Veremos que essa op¢ao tem suas vantagens, mas cobra um preco.

Dito isso, parece-me de sumo interesse acompanhar Kant nas ponderagdes
feitas no capitulo 63, que mostram um empenho claro de relativizar, a ponto de
suprimi-la, a ideia de que a Natureza perfaria um sistema concatenado por fins, ideia
essa vigente, em diferentes formulagdes, por toda parte na ciéncia natural do século
XVIII (dois exemplos: Systema Naturae, de Lineu, 1758; Considérations sur les
corps organisés, de Bonnett, 1762). Ora, ¢ precisamente ao refutar essa crenga
filosofica que os naturalistas de caso pensado imiscuem em sua pratica, que Kant
encontra um motivo para a ancoragem para o postulado da centralidade do homem
no mundo natural, e, na verdade, uma ancoragem logico-transcendental, para uma
ideia, de resto, veneravel. Movimento a que vem se acrescentar, nos capitulos 64-65
(dos quais ndo falarei), a demonstracdo da necessidade 16gico-transcendental de se
admitir, na investigagdo dos seres naturais, o principio da finalidade interna na
conexdo entre as suas partes'.

Citarei a partir de agora, de maneira extensa, algumas passagens do capitulo
63, escritas em estilo Unico, que, na minha opinido, a tradu¢do do Fernando soube
como nenhuma outra trazer para o portugués. A terceira Critica pode ndo ser um dos
tratados de historia natural que fizeram a delicia dos saldes europeus do século
XVIII, mas, em momentos como esses, se 1é com tanta fluéncia como se o fosse.

Os rios, por exemplo, carregam consigo todos os tipos de terra uteis ao crescimento das
plantas, e os depositam ora em terra firma, ora em suas embocaduras. Em muitas
encostas, a corrente espalha essa lama sobre a terra ou a deposita nas suas margens; e,
se sobretudo os homens ajudam a evitar que o refluxo a leve de novo embora, aumenta
a extensdo do solo fértil e o reino vegetal ganha terreno onde antes havia peixes e
crustaceos. A maioria das extensoes de terrenos desse tipo foram feitas pela propria
natureza, que continua a fazé-las, ainda que lentamente. A questdo ¢ saber se isso deve
ser julgado um fim da natureza por ter uma utilidade para os seres humanos; pois, para
o proprio reino vegetal ndo se pode considerar que o tenha, ja que tudo o que ¢ ganho
pela terra ¢, em contrapartida, tirado das criaturas marinhas. (KU, AA 05: 367)

" Para a ideia de organismo em Kant ver em particular Mensch, 2013; e Duchesneau, 2018, cap. 10.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29



O direito do senhor (Critica do Juizo, 63)

Belo quadro de correlagdo entre processos geoldgicos e a vida vegetal, entre
um elemento da natureza que ndo tem organizacdo e outro, dotado de fisiologia
propria, combinando-se num mesmo sistema, definido geograficamente. Fazem
figura também, nesse recorte imaginario, as “criaturas marinhas” e os “peixes e
crustaceos”, que subjazem ao solo fértil (e logo, cultivavel: o homem, nomeado em
seguida, encontra-se desde sempre, nas paginas de Kant, a espreita, quando se fala
do mundo natural). As relagdes entre o mineral, o vegetal e o animal se estabelecem
sem que a indole desses objetos entre em questdo; ao contrario, a ideia de fixidez dos
reinos, com seus limites bem marcados, sugerida a primeira vista, ¢ como que
compensada pela facilidade com que uma coisa se transforma na outra. O que esta
em questdo, porém, nao € isso; mas o seguinte: estariam esses processos destinados
a conveniéncia dos animais e a utilidade do homem? Ao que Kant responde
taxativamente: ndo, pois, € contingente que eles sejam considerados uteis ou
convenientes por seres vivos que fazem parte deles ou venham a ser beneficiados
por eles.

Dito isso, Kant prossegue, variando o foco da exposicao.

Nenhum solo ¢ tdo favoravel aos pinheiros quanto o arenoso. E o velho mar, antes de
se retirar da terra, deixou tantos bancos de areia nas nossas regides ao norte, que
puderam crescer nesse solo, de resto inutil para outros cultivos, extensas florestas de
pinheiros — por cuja erradicagdo desmesurada costumamos culpar nossos ancestrais.
Aqui pode-se perguntar se esse antiquissimo deposito de camadas de areia foi um fim
da natureza em beneficio das florestas de pinheiros que assim se tornaram possiveis.
(KU, AA 05: 367-68)

Essa indagagdo, aparentemente ingénua, implica, na verdade, uma
concatenagdo conceitual altamente problematica; como fica claro neste trecho logo
em seguida:

Se um dia deveria haver no mundo vacas, ovelhas, cavalos etc. era preciso que houvesse
mato na terra; mas também era preciso que houvesse ervas salgadas no deserto, para
que os camelos pudessem prosperar; e estes ¢ outros animais herbivoros teriam de
existir em grande quantidade para que pudesse haver lobos, tigres e ledes. Portanto, a
finalidade objetiva que se funda na conveniéncia ndo ¢ das coisas em si mesmas, como
se a areia por si mesma, como efeito de sua causa, o mar, ndo pudesse ser compreendida
sem atribuir um fim a este ultimo, e sem considerar o efeito, a areia, como um produto
artistico. E uma finalidade meramente relativa e contingente para a coisa mesma a que
¢ atribuida, e, ainda que nos exemplos apresentados os tipos de erva devam ser julgados
em si mesmos como produtos organizados da natureza, e, portanto, ricos em arte, sao
considerados, em relagdo aos animais que se deles se alimentam, mera matéria bruta.
(KU, AA 05: 368)

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29



Pimenta

Em boa filosofia, a conveniéncia de um objeto qualquer em relacdo a outro,
sempre altamente contingente, ndo autoriza a inferéncia de que uma arte presidiria a
sua existéncia. Portanto, assim como, nos processos geologicos, a areia ndo ¢ uma
arte da técnica do mar (o proprio absurdo desse jeito de falar é flagrante), tampouco
a erva foi feita para o camelo, que, por seu turno, ndo esta la, no deserto, para ser
utilizado por algum beduino. Tomadas em suas relagdes reciprocas, essas coisas
todas s@o “matéria bruta”, inclusive o homem, o que ndo muda sé porque algumas
delas sdo, em si mesmas, organizadas.

Essa injungdo ¢ tao forte, que permanece valida mesmo quando volta & cena
essa figura estranha; refiro-me a isso que Kant agora chama de “ser humano”, esse
animal todo especial, dotado de uma propriedade, “a liberdade de sua causalidade”,
ou seja, de uma razao pratica com fundamento transcendental, ligada a priori a sua
vontade, que o distingue dos outros seres naturais e indica a sua destinagdo moral,
sugerindo a pertenga de suas agdes a uma ordem causal governada por fins. Pois, a
vontade, tanto no uso auténomo, guiada pela razao, quanto no heterénomo, a reboque
da sensibilidade, é uma faculdade de executar acdes em conformidade ao conceito
de um objeto, dado a priori ou a posteriori, ¢ nessa medida é, por exceléncia, uma
faculdade teleologica. Que seja, diz Kant. Ainda assim, ele continua, ndo é porque
esse ser moral “considera as coisas da natureza relativamente a seus propositos”, que
elas foram feitas para si, destinadas em si mesmas a sua apropriagdo e uso. A
verdade, mais trivial, € que “a razdo do ser humano consegue dar as coisas uma
concordancia com suas ideias”, pouco importa se “insensatas” (o uso de produtos
naturais como aderegos € cosméticos) ou “racionais” (o dos animais para monta-los
ou para arar a terra). Ora, trata-se ai de uma ancoragem parcial dos produtos da
natureza como tantos fins, porque o que ora depende da necessidade ora do capricho
varia bastante, ¢ o que num lugar € supérfluo pode, em outro, mostrar-se essencial;
malgrado toda a sua dignidade, o proprio homem, no palco da natureza, ¢ alimento
para outros predadores. Do que se segue que, para haver um “juizo teleologico
absoluto”, seria preciso elevar-se para além da “observacdo da natureza” e chegar a
um ponto de vista transcendental, Uinico capaz de estabelecer a ideia de “um fim da
natureza em si mesmo”. (KU, AA 05: 368-69).

Quer dizer, toda teleologia ¢, no plano da observagdo, um sistema parcial, o
que inviabiliza a pretensdo dos newtonianos ingleses (e franceses: pensemos em
Voltaire) de se algar, pelo estudo da Natureza como sistema de fins em si mesmos,
até o seu Criador. Como mostrou Hume nos Didlogos sobre religido natural, nao ha
religido filosofica, ndo ha religido natural, ¢ impossivel conhecer ou demonstrar as
propriedades ou sequer a existéncia de Deus a partir do que a razdo humana conhece
na experiéncia. Nesse ponto, Kant concorda com Hume, e vale saborear por um
instante a convergéncia de opinides entre dois filosofos que, em matéria de doutrina,
divergem em quase tudo.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29



O direito do senhor (Critica do Juizo, 63)

Descartada a religido natural, Kant procede ao arremate do capitulo 63 com
um derradeiro excurso naturalista, ¢ verdade que sobrio, mas nem por isso menos
nocivo para os interesses da metafisica moderna de extracdo naturalista (ou
newtoniana) a que nos referimos aqui. Marcarei os diferentes movimentos do
argumento com numeros [entre colchetes], para depois me referir a essas partes do
texto mais facilmente.

[1] A neve protege as sementes contra a geada em terras frias e favorece a sociabilidade
humana (pelos trends); os lapdes encontraram nelas animais que possibilitam essa
sociabilidade (as renas), que conseguem extrair suficiente nutrigdo de um musgo seco
que, para ser encontrado, depende de que elas escavem a neve; mesmo assim, esses
animais se deixam domesticar com facilidade, abandonando voluntariamente uma
liberdade que poderiam bem conservar. [2] Para outros povos que vivem na mesma
regido gelada, o mar contém um rico manancial de animais que, além de lhes oferecer
nutri¢do e vestimenta, e entregar-lhes, por assim dizer, madeira boiando, para que com
ela construam suas habita¢des, fornece-lhes ainda material combustivel, para aquecer
suas cabanas. [3] Eis ai uma admiravel conjuncdo de tantas relagdes da natureza a um
fim; e este fim ¢ o lapao, o groenlandés, o samoiedo, o iacuto etc. Mas ndo se v€ por
que, afinal, seres humanos tém de viver nesses lugares. [4] Dizer, portanto, que a razdo
pela qual vapores caem do ar em forma de neve, e o mar tem suas correntes que levam
para 14 a madeira de arvores crescidas em terras quentes, ¢ existem tantos animais
marinhos recheados de gordura, € porque a causa que engendra todos esses produtos da
natureza tem por fundamento a ideia de uma vantagem para certas pobres criaturas,
seria um juizo arbitrario bastante arriscado. Pois, mesmo que essas utilidades da
natureza ndo existissem, ndo notariamos a falta de nada na adequagdo das causas
naturais a esse estado de coisas; pensariamos, antes, que exigir tal disposi¢do e supor
na natureza tal fim seria algo desmedido e irrefletido. [5] (Pois, nesse caso, somente a
maior incompatibilidade entre os seres humanos poderia té-los levado a regides tdo
inospitas). (KU, AA 05: 369)

Kant comega [1] por chamar a atencdo de seu leitor, que vive nos civilizados
burgos alemaes, para o fato de que também os povos mais rusticos da Europa (como
eram entdo chamados) t€ém a sua civilizagdo, facilitada por certas circunstancias
geograficas, e estruturada, no caso, em torno de um animal, a rena, que, tal como o
céo de Buffon (HN, V, 1755)", abre mdo de sua liberdade nativa para colaborar com
o homem e entrar em sociedade com ele, isto €, para, gracas ao homem, deixar o
estado de natureza, recebendo por essa rentincia dotes nada despreziveis”. Kant passa

"' Buffon, Histéria natural, 2020.
" H4 um belo livro a respeito de como os animais atuam na configuragio das sociedades humanas; foi escrito na
Franga da década de 30, seu autor ¢ André Leroi-Gourhan, e chama-se La civilisation du renne. Pode ser lido como

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29



Pimenta

entdo [2] a reiteragdo da facilitagdo das coisas humanas pela natureza, mesmo nas
mais inospitas regides. Feito isso, chega [3] a constatac@o decisiva: “Mas ndo se vé
por que, afinal, seres humanos tém de viver nesses lugares”. Boa pergunta, ha de
concordar o leitor de Kant, a 230 anos de distincia: todas essas facilidades parecem
agora ter sua utilidade reduzida ao efeito de uma combinagdo de uma série de
circunstancias, que poderiam ser outras e produziriam séries de concatenacao
teleologica diferentes dessas. Ou seja, € altamente contingente que essas coisas se
refiram a um fim, a espécie humana. O que leva Kant [4] a concluir pelo carater
arbitrario de todo juizo determinante acerca de um sistema da natureza segundo
causas finais, a partir da perspectiva humana. E claro, em outros termos, que a
natureza ndo existe para n6s nem funciona como o faz para a nossa conveniéncia ou
de qualquer outro ser que seja parte dela. Apenas no paréntese que encerra o capitulo
[5] somos informados de que, se ha homens na taiga, é por conta do que a Ideia de
uma historia universal chama de “insociavel sociabilidade” da espécie humana —
como os homens estdo sempre as turras uns com os outros, a guerra acaba sendo o
fim de toda institui¢ao politica; e, se ha humanos nas terras geladas, ¢ porque a elas
foram levados por sua “incompatibilidade” com outros humanos. Razao contingente,
portanto, de carater historico, que ndo tem a ver com nenhum plano da natureza —
tudo se da, até aqui, de acordo com causas eficientes. Os homens na taiga se associam
de tal maneira a colher certas vantagens das condi¢des que ali encontram, ajustando-
se, acrescentemos, a um ciclo natural que ¢ totalmente alheio a eles".

Comentando o capitulo 63 que nos interessa aqui, Lebrun explica o seguinte:

A importancia que se atribui ao conceito de utilidade ¢ inseparavel do estatuto da
teleologia classica. Quanto mais nos convencemos de que o homem ¢ o tinico autor da
finalidade, ndo mais instrumento da ordem, como o artesdo platonico, mas inventor de
ordem, menos nos disporemos a encontrar finalidade nas coisas. Aquilo que passava
por benevoléncia da natureza deve ser creditado a engenhosidade dos técnicos: se os
oculos ndo tivessem sido inventados, alguém se admiraria de que o nariz foi feito para
carregd-los? A monopolizacdo da finalidade pela técnica humana tem, portanto, como
contrapartida, sua expulsdo da natureza. (Lebrun, 1992, pp. 642-43)

Desde que devidamente submetida a uma critica, a histéria natural tem um
papel pedagogico, como alias, ja observara Buffon: ela nos ensina a olhar para os
processos da natureza e identificar, numa multiddo de fendmenos, aquela classe — a
dos objetos fabricados pelo homem — que concentra em si tudo o que ha de

uma ilustragao e um desdobramento talvez inusitado dessa passagem de Kant: nele, a rena, uma vez domesticada, ¢
tdo ativa quanto o homem, por conta do que ela se presta a fazer ou ndo, na estruturacdo as relagdes sociais que
servem a utilidade humana.

" Lembro aqui um documentario do Werner Herzog langado em 2010, Happy People — A Year in the Taiga. O titulo
¢ kantiano: pois, afinal, se trata na felicidade humana de um ajuste a posteriori entre a vontade e fins alheios ao
interesse da razdo. Ora, pelas lentes de Herzog ¢ precisamente o que acontece com as técnicas de sobrevivéncia e
adaptacdo divisadas pelos habitantes humanos das planicies setentrionais euroasiaticas.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29



O direito do senhor (Critica do Juizo, 63)

teleologico em um mundo de resto alheio as causas finais. Estariamos, com isso,
privados de uma teleologia da natureza? De modo algum: a filosofia tem prioridade
em relacdo a historia natural, e, no capitulo 82 da Critica da faculdade de julgar,
Kant podera dizer o seguinte:

Quando observamos o reino vegetal, podemos, devido a imensuravel fertilidade com
que ele se espalha em praticamente qualquer solo, ser levados, num primeiro momento,
a ideia de considera-lo um mero produto do mecanismo da natureza, o qual ela exibe
nas formagdes do reino mineral. Mas um exame mais detido da indescritivelmente sabia
organizagdo nele presente ndo nos permite ficar nessa ideia, sugerindo antes a questao:
Para que existem essas criaturas? Caso se responda que € para o reino animal, que se
nutre delas de modo a poder espalhar-se pela terra em tantas espécies diferentes,
recoloca-se a questdo: Para que existem entdo esses animais herbivoros? A resposta
seria mais ou menos a seguinte: para os animais de rapina, que s6 podem se alimentar
do que tem vida. Por fim, coloca-se a questdo: Para que existem todos esses reinos da
natureza? Para o ser humano, para os diversos usos que o seu entendimento lhe ensina
a fazer de todas essas criaturas; e ele ¢ o fim ultimo da criag@o aqui na terra, pois € o
Unico que pode elaborar um conceito de fins e, através da sua razdo, construir um
sistema de fins a partir de um agregado de coisas formadas em finalidade. (KU, AA 05:
426-427)

Nao nos enganemos. A espécie faz valer ai os seus direitos, e quando se fala
em “razdo humana” o acento se desloca para o segundo termo da expressdo:
raciocinamos como o fazemos em nome do interesse de nossa espécie. Se nao cabe
raciocinar conceitualmente atribuindo a natureza o carater de um sistema objetivo
articulado segundo fins, pois isso seria pecar por um antropocentrismo irrefletido, o
ponto de vista da espécie legitima o antropocentrismo razoado, pois claro esta que o
raciocinio €, desde o inicio, parcial, ndo se da a partir do ponto de vista de uma razao
em geral, mas de uma razao que se consubstancia, por assim dizer, em uma espécie
determinada. E porque convém ao homem ordenar tais e tais objetos em uma
hierarquia subordinada aos seus fins que ele poderda declarar, sem mais, que a
Natureza tem uma ordenagdo teleologica. O homem deveria saber do que esta
falando: ele mesmo a inventou. Mas o que acontece ¢ que os seres humanos
confundem essa criacdo com uma Criagdo divina, e iludem-se de que tudo na
Natureza convergiria para eles, porque um plano o prevé. Por sermos criaturas
morais, e técnicas, tudo se passa como se de fato assim fosse; cabe a Critica realizar
a genealogia dessa crenga, ou ilusdo.

Mas se trata mesmo de uma crenga ou ilusdo? Nao seria antes um
contrassenso, € apenas parcial, que s6 tem esse carater enquanto permanecemos nos
limites estreitos da teoria? Pois, como mostram os capitulos finais da 2 parte da

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29



Pimenta

Critica da faculdade de julgar, uma vez que a razio pratica entre em cena e afirme
seus direitos na considerag@o da natureza como sistema, esse jeito de falar um pouco
ingénuo, que se refere a0 mundo natural como se ele fosse “nosso”, adquire pleno
sentido no registro de um discurso moral — e entdo, a Natureza sera, de fato, vista
como feita para a nossa espécie, que compartilharia, assim, de uma razao que a
transcende, a mesma da providéncia que opera na natureza'. Esse deslocamento
chega a ponto de legitimar, inclusive, uma reabilitacdo do providencialismo — nao a
maneira antiga, dogmatica, mas em chave critica. Com um misto de surpresa e
fascinio, constatamos que Kant reescreveu o capitulo 63 que estamos comentando,
mudando o ponto de vista da narrativa, no Suplemento Primeiro do panfleto 4 paz
perpétua. Um projeto filosofico (1795). Por uma questdo de deleite, eu cito
integralmente a passagem em questdo:

A organizag¢do provisoria da natureza consiste em que ela 1) providenciou que os
homens em toda parte do mundo possam nelas viver; 2) por meio da guerra, levou-os
mesmo as regides mais inodspitas, para povoa-las; 3) também por meio da guerra,
obrigou-os a entrar em relacdes mais ou menos legais. E digno de admiragdo que nos
frios desertos, junto ao oceano glacial, cresga apesar de tudo o musgo, que a rena busca
debaixo da neve, tornando-se assim ela mesma, o alimento ou o meio de transporte do
ositiaco ou do samoiedo. Também ¢ digno de admiragdo que se encontre nos desertos
de areia o camelo, que parece ter sido criado para percorré-lo, e ndo para permanecer
inutilizado. Mais claramente ainda brilha a finalidade da natureza quando se considera
que, as margens do oceano glacial, além de animais recobertos de peles, também as
focas, morsas e baleias proporcionem aos habitantes [humanos] alimento com suas
carnes e o fogo, com suas gorduras. Mas a previsdo da natureza reclama de nds a
maxima admiragdo em virtude da madeira que ela arrasta flutuando até essas regides
desprovidas de vegetagdo (sem que saiba ao certo de onde vem), pois, sem isso, [0S
homens] ndo poderiam construir seus veiculos de transporte nem as suas armas ou
cabanas, enquanto que, com isso, tém o bastante para lutar contra os animais e viver em
paz entre si. (ZeF, AA 08: 363)

Essa passagem toma como assertoricas as mesmas verdades que o capitulo 63
suspendia e tratava como problematicas: o que era contingente do ponto de vista da
reflexdo se tornou necessario pela 6tica da razdo pratica. A continuagio do texto, que
me dispenso de citar por inteiro, mas que ¢ igualmente magnifica, pode, inclusive,
ser lida como a narrativa do que se segue ao triunfo inevitdvel do homem sobre os
animais que o acossam: na guerra de todos contra todos, entre seres humanos, os
bichos, outrora nossos rivais, sdo devidamente instrumentalizados: “O primeiro dos
animais que o homem aprendeu a domar e a domesticar como instrumento de guerra
na época em que povoou a terra foi o cavalo (o elefante pertence a uma época
posterior, a época do luxo de Estados ja estabelecidos)”. (ZeF, AA 08: 363). O
excurso de teor naturalista da Critica da faculdade de julgar da lugar a uma historia

" O que legitima um antropocentrismo sem reservas; tem razio, portanto, Lorraine Daston em Against Nature, 2019,
na introdugao.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29

20



O direito do senhor (Critica do Juizo, 63)

conjectural dos primoérdios da humanidade, na qual atua com mao firme uma
providéncia que tudo calcula e dispde em beneficio dessa espécie e, eventualmente,
de outras, mas isto como pura contingéncia em relagdo a necessidade que governa a
historia e permite considerar a natureza como um sistema total em que cada uma das
partes ¢ integrada a um mesmo designio. “O que subministra a garantia da paz
perpétua”, adverte Kant, “¢ nada menos que a grande artista, a Natureza (natura
daedala rerum), de cujo curso mecanico transparece com evidéncia uma finalidade”
(ZeF, AA 08: 360) — afirmagdo absurda antes de 1790, mas que agora soa normal.

Contudo, estariamos enganados se pensassemos que o lugar do homem na
criagdo, ou, por outra, que a realizagdo do “destino” de sua espécie ¢ um dado
ontologico. Se € certo que tudo, nesse sistema de fins que transparece mesmo nas
causas mecanicas, converge para a destinacdo moral de nossa espécie, Kant adverte
que s6 podemos nutrir a esperanca de realiza-la se nos dedicarmos com afinco ao
cumprimento do dever que a natureza incutiu em nds, como criaturas morais, a
comecar pela promogao de certa exigéncias perfeitamente exequiveis, como as
previstas “nas trés relagdes do direito publico”, a saber, “o direito politico, o direito
das gentes, e o direito cosmopolita” (ZeF, AA 08: 365).

Nao me compete, porém, falar sobre a filosofia do direito. Em vez disso,
indaguemos: e quanto a primeira condicao historico-conjectural para que a espécie
humana se ponha em marcha na via do cumprimento dos fins nela inscritos? Quanto
a isso, Kant ¢ inequivoco. Nessa historia, tragada “de um ponto de vista
cosmopolita”, o momento em que a espécie humana primeiro faz valer seus
interesses, por meio do uso de sua razao, ocorre quando reclama para si o direito de
se diferenciar, de uma vez por todas, dos outros seres vivos (tratando-os, doravante,
como “todos os outros”, ou “os demais”, ou ainda: “o restante”), declarando uma
guerra a seus rivais, e subjugando-os. No opusculo Comego conjectural da historia
humana (1785), a saida de nossa espécie do estado de natureza ¢ consagrada por um
gesto de diferenciac@o que ndo vem exatamente do homem, mas da razdo que opera
nele e distingue-o enquanto espécie.

O tltimo passo da razdo, que eleva o homem acima da sociedade com os animais, foi
fazé-lo compreender (ainda de maneira obscura) que era propriamente o fim da
natureza, e nada do que vive sobre a terra poderia fazé-lo renunciar a isso. Na primeira
vez que disse a ovelha, “a pele que portas, ndo te deu a natureza para ti, mas para mim”,
arrancando-a e com ela vestindo-se (Génesis, 3: 21), descobriu um privilégio que tinha,
em razdo de sua natureza, sobre todos os outros animais, ja ndo considerados
companheiros na criagdo, mas meios e instrumentos colocados a disposi¢do de sua
vontade para o éxito de seus propositos. Essa representagao implicava (embora de modo
obscuro) a ideia oposta, ou seja, ele ndo poderia dirigir-se nos mesmos termos a nenhum

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29

21



Pimenta

homem, mas deveria considerar todos os homens iguais e coparticipes nos dons da
natureza. (MMA, AA 08: 114)

Seria esse evento, introduzido aqui a titulo conjectural, e, por isso mesmo,
dotado, sendo de verdade, de uma verossimilhanca que satisfaz a razao pratica, um
aposto a historia transcendental da razao? Mas a Critica da faculdade de julgar deixa
claro em suas paginas finais que, para que os fins da razdo possam ser pensados
como efetivaveis na experiéncia, ¢ necessario primeiro organizar essa experiéncia
num sistema teleologico — a cultura, a sociedade — em que o homem desponta,
empiricamente, como o Unico fim absoluto em si mesmo e para si mesmo. Tal &,
reitera a Paz perpétua, a condicdo de possibilidade para que se possa conceber a
realizacdo, no dominio da experiéncia, sendo do fim moral, ao menos de coisas que
apontem para ele (uma constitui¢do republicana, por exemplo). A dominagdo dos
animais como meios garante, assim, a validade da perspectiva da realizacdo do sumo
bem moral da espécie humana na terra. Ou, se quisermos, a condi¢do para a
realizacdo da lei moral ¢ a submissao da natureza viva aos imperativos da razao, em
prol de nossa espécie. Portanto, na ordem geral, os imperativos hipotéticos sdo como
que a antecamara para a realizac@o dos fins inscritos no imperativo categorico. Mas
¢ importante destacar que a condi¢do de possibilidade para que esse arranjo tenha
lugar, e a natureza, como sistema ligado por fins, se disponha a efetivacdo da razdo
pratica, ¢ a existéncia de uma guerra tao constante e tdo ferrenha quanto aquela a que
se alude na Ideia de uma histéria universal; com uma diferenca: ¢ uma guerra travada
entre 0 homem e as outras criaturas, e o seu resultado é a domestica¢do de animais
ferozes, a destruig¢do de outros, a utilizagdo de suas partes para o sustento e o prazer
humanos. Kant lera bem a Historia Natural de Buffon, e estava a par da ideia de que
a técnica humana, guiada por consideragdes de utilidade, afirma-se em detrimento
dos interesses de outras espécies, consagrando assim nossa saida do estado de
natureza. Eu cito a abertura do verbete dedicado ao castor:

A medida que o homem se elevou acima do estado de natureza, os animais se
rebaixaram. Dominados ¢ submetidos a serviddo, ou entdo tratados como rebeldes e
dispersados pela forga, suas sociedades desapareceram, sua industria tornou-se estéril,
suas débeis artes foram suprimidas, as espécies perderam suas qualidades gerais,
conservando apenas suas propriedades individuais, aperfeicoadas em umas pelo
exemplo, a imitagdo e a educacdo, em outras pelo medo e pela necessidade de
constantemente garantir sua propria seguranga. Que perspectivas, que designios, que
projetos poderiam ter escravos sem alma ou desterrados impotentes? (Buffon, NH, VIII,
1760).

Essa passagem narra de maneira brutal o desfecho de um conflito que ¢
imaginado, por toda parte no século XVIII, como assinalando o momento em que o
homem deixa o estado de natureza e entra em sociedade. Escrito com evidente
empatia pelos animais, o trecho de Buffon inverte destaca a historia de sua “queda”,
se quisermos: perdida a guerra contra os homens, sdo submetidos & escravidio e

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29

22



O direito do senhor (Critica do Juizo, 63)

passam a ser tratados instrumentalmente por aquela espécie que, por direito
adquirido, se tornou senhora da natureza e pode, agora, reorganiza-la em um sistema
voltado para si. J4 na perspectiva de Rousseau no Discurso sobre a desigualdade, o
homem natural é visto como sendo, no mais das vezes, indiferente aos outros
animais, que por seu turno se mostram na maioria do tempo indiferentes a ele.
Quando entra em sociedade, porém, tudo muda:

O homem selvagem, vivendo disperso entre os animais e vendo-se desde cedo na
iminéncia de confrontar-se com eles, faz logo a comparacdo, e, sentindo que os
ultrapassa em habilidade mais do que eles o superam pela forca, aprende a ndo mais
temé-los. Colocai um urso ou um lobo em luta com um robusto selvagem, 4gil, corajoso
como o sdo todos, armado de pedras, e de um bom porrete, e vereis que o perigo sera
no minimo reciproco, e que, depois de vérias experiéncias semelhantes, as feras, que
ndo apreciam atacar-se umas as outras, dificilmente atacardo ao homem, que
verificaram ser tdo feroz quanto elas. Quanto aos animais dotados realmente de maior
for¢a do que a destreza do homem, este se encontra em relag@o a eles como as espécies
mais frageis, que nem por isso deixam de subsistir; com a vantagem para o homem, ndo
menos disposto a corrida do que eles, e encontrando nas arvores um refiigio quase
garantido, de decidir entre a aceitag@o e a recusa do embate e a escolha entre a fuga ¢ o
combate. Acrescentemos que, ao que parece, nenhum animal faz naturalmente guerra
ao homem, exceto em caso de legitima defesa ou de uma fome extrema, nem manifesta
contra ele essas violentas antipatias que parecem indicar que uma espécie foi destinada
pela natureza a servir de repasto a outra. (Rousseau, 2020, pp. 175-6)

Pela asttcia, o homem se impde aos animais, derrota-os e os domina, e torna-
se, como em Buffon, senhor da criacdo — posi¢do de superioridade celebrada de
forma cruel no consumo (alhures condenado por Rousseau) de carne animal pelo
animal humano. Por fim, a liberdade humana, mesmo que pensada, como fazem ai
tanto Buffon quanto Rousseau, no horizonte restrito dos moébiles sensiveis, implica,
em todo caso, a serviddo alheia. De sua parte, Kant, se ndo entra em detalhes de
historia conjectural, adota um esquema similar; e quando chegamos aos capitulos
82-83 da Critica da faculdade de julgar, onde desponta uma filosofia da historia nos
moldes da Ideia de uma historia universal, ndo devemos nos esquecer de que o
organismo descrito anteriormente nos capitulos 64-65 é agora consubstanciado no
animal de carne e 0sso que se submete a nos.

Uma filosofia da guerra em Kant? E por que ndo? Desde que feita uma
ressalva. Muito se fala a propoésito do “cosmopolitismo” e da “paz perpétua”, como
se pensar a guerra se resumisse a encontrar meios para a sua supressdo”’. Mas, na

" Ver, mais recentemente, Berns, 2019, parte IV.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29

23



Pimenta

relagdo entre o homem e o animal, também esta em jogo, no pensamento de Kant,
uma situagdo originaria de conflito, postulada a titulo de conjectura, de um conflito
que € ndo apenas do homem contra o0 homem, mas de todos os seres contra todos na
natureza, conjectura essa sem a qual a propria ideia reguladora de uma paz perpétua
seria quica impensavel. Em uma folha do Opus postumum, Kant anota:

A natureza trata 0 homem despoticamente. Os homens se destroem mutuamente como
lobos; as plantas e os animais crescem uns as expensas dos outros, ¢ agridem-se
mutuamente. A natureza ndo se preocupa com os cuidados e atengdes de que eles
necessitam. As guerras destroem o que o cuidado e a industriosidade humanas haviam
erguido ao longo do tempo. (OP, AA 21: 14)

Essa passagem pode ser lida como um memorando, para que o filésofo ndo se
esqueca da centralidade das ideias de guerra e de conflito para os desdobramentos
do uso pratico da razao (como ele mesmo sugerira, de resto, no capitulo 84 da terceira
Critica). Com efeito, o que seria da destinacdo moral de nossa espécie, ndo fosse o
aguilhdo da guerra e da destrui¢@o, por obra humana, de tudo o que havia sido
erguido pelo mais habil uso dos imperativos hipotéticos? Como poderiamos acordar
para a finalidade inscrita em nossa razao e divisar meios de realiza-la empiricamente
(ainda que maneira parcial), ndo fosse pela tendéncia a pacificar os conflitos e conter
sua forca desagregadora, incluindo-se ai, e talvez em primeiro lugar, aquele que nos
opOe aos animais? Submeté-los ¢, afinal, defender-se contra eles, garantir os nossos
direitos contra as suas incursdes que o contestam integralmente. Ora, como se sabe,
a incondicionalidade do imperativo categorico ¢ valida apenas e tdo somente para a
razdo humana: atuando como pacificadores da natureza, aprendemos a pacificar a
sociedade, e zelamos assim pelo interesse de nossa espécie em detrimento daquele
de outras. Feito isso, instaura-se a perspectiva de que, nas a¢cdes humanas, apenas os
seres humanos tém a prerrogativa de ser considerados como fins em si mesmos. Para
todo o “resto da criagdo” fica valendo a regra de uma dignidade parcial, submetida a
essa outra, absoluta e incontestdvel (mesmo porque, desfruta de garantia
transcendental).

Eu nao saberia dizer como, a partir dai, ¢ possivel considerar positivamente,
de um ponto de vista kantiano, um tema espinhoso que estd na moda, os “direitos
dos animais™. Dificil extrair dessa injun¢do hierarquica algo como uma ética do
respeito ao animal — mesmo porque, a superioridade humana em relagdo a esse reino
nos afasta, sendo empiricamente, ao menos em ideia, de nossa propria natureza
animal. O que justifica, no maximo, uma condescendéncia de nossa espécie para com
os demais membros do reino: uma ética da concessao, do respeito relativo, jamais,
porém, do compartilhamento de um direito inalienavel. Isso pelo lado da razio
pratica. Vistas as coisas pelo lado tedrico, ndo se v€ como a terceira critica, com suas

' Para um empenho recente nesse sentido ver Korsgaard, 2018.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29

24



O direito do senhor (Critica do Juizo, 63)

reticentes declaragdes em direcdo de uma “arqueologia das formas da natureza”
(capitulo 80) poderia compensar o desequilibrio instaurado entre o género humano,
formado por uma tinica espécie (Blumenbach, Manual de historia natural, 1775), e
o restante da criacdo animal: mesmo numa anatomia comparada com fundamento
transcendental, ressalta antes a diferenga absoluta entre a espécie moral e as outras,
prisioneiras do mundo sensivel, condenadas ao uso, ademais restrito, de imperativos
hipotéticos. Estamos aqui nos antipodas da afirmacgdo de Destutt de Tracy, que em
1801 nao hesita em declarar que a filosofia, ou “ideologia, € um ramo da zoologia”
(De Tracy, 2012, p. 265).

E, no entanto, fariamos mal em descartar a terceira Critica da histéria do
pensamento biologico; alguns intérpretes chegam a mostrar, de maneira convincente,
que isso seria, inclusive, um contrassenso”. Seja como for, de minha parte sinto-me
a vontade para afirmar que, para a teoria biologica posterior, a ideia de que a ordem
natural, tal como a contemplamos, ¢ uma paz obtida a custa de destruigdo e garantida
pela mais estrita vigilancia territorial da espécie triunfante, tem um papel central, e
¢ de suma importancia. Iremos encontra-la em Lamarck (Filosofia zoologica, 1, 8),
que nota como a ferocidade do homem, que se deleita no consumo da carne, contribui
para o equilibrio entre os recursos e os seres a serem alimentados; e, evidentemente,
em Darwin, que consagra, na Origem das espécies, o uso da metafora da “luta pela
existéncia”, pensada nos termos de uma “guerra de todos contra todos” — o mundo
natural torna-se o palco de uma disputa perpétua e insoluvel, pelos (escassos)
recursos que garantem a existéncia dos individuos. O primeiro dessa ilustre linhagem
fora Lineu, contemporaneo de Buffon, que ndo hesita em declarar que “o estado de
natureza ¢ um estado de guerra constante” (Equilibrio da natureza, 1765). De certa
forma, portanto, o desfecho moral da Critica da faculdade de julgar, reiterado e
desenvolvido em A4 paz perpétua, fornece como que um antidoto a essa ideia sombria
de que, malgrado todos os empenhos de nossa parte, permanecemos, no fundo, tao
animalizados quanto qualquer outro bicho. E, se esse antidoto ¢, em alguma medida,
eficaz, certamente ¢ porque Kant fez o grande favor, para os naturalistas, de banir de
uma vez por todas as “absurdas causas finais” do mundo da natureza, deslocando-as
para a estrutura da razio: tanto faz, em termos teodricos, pensar num equilibrio que
se reafirma em meio a uma guerra constante ou postular uma paz instituida de uma
vez por todas pela razdo pratica, pois, em ambos 0s casos, ndo hd fins na natureza.
A terceira Critica pode ndo ter contribuido diretamente para a formacdo da biologia

" Ver em especial Huneman, 2008.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29

25



Pimenta

como ciéncia; mas garantiu, quando ela veio, que ela pudesse proliferar num solo do
qual a teleologia fora extirpada. E claro que, com excegdo de Lineu, nenhum de
nossos naturalistas — Lamarck, Darwin ou Buffon — pensa estar descrevendo uma
situacdo de fato; pois, assim como a causa final, aplicada a uma estrutura anatomica,
¢ uma simples ideia heuristica, também as guerras da natureza sdo apenas mais um
jeito de falar sobre certas coisas que a razdo, como ndo pode conhecer, tem de
interpretar. E ndo parece exagero afirmar que com a terceira Critica se abre todo um
dominio da experiéncia, no qual poderdo vicejar, a partir da virada do século XVIII
para o XIX, duas novas modalidades de discurso, ora rivais, ora complementares: a
teoria da evolugdo e a filosofia da natureza”.

" No momento em que terminava a redagdo deste texto, tive noticia de um artigo de Dipesh Chakrabarty,
“Humanities in the Anthropocene: The Crisis of an Enduring Kantian Fable”. New Literary History, 2016, 47: 377—
397. Nele, o renomado historiador da prosseguimento a um exercicio que se tornou comum em certas areas das ditas
“ciéncias humanas” contemporaneas e que consiste em rejeitar in foto a filosofia kantiana a partir de uma versao na
verdade bastante rasteira do que ela seria e de conclusdes precipitadas sobre quais as suas implicagdes como “visdo
de mundo” (quando a Critica rechaca toda ideologia). No que consiste, para Chakrabarty, a “fabula kantiana”
indicada no titulo? Na destinagdo moral, e, portanto, especial, dos humanos, em relagdo aos demais habitantes do
planeta, ilusdo perpetrada por um filésofo ingénuo, que néo estaria a altura dos problemas que se colocam em nosso
tempo. Percebi entdo, diante dessa injungao arbitraria, que meu texto tem, inadvertidamente, o efeito de refutar uma
leitura como essa, mostrando que Kant sabia muito bem o que estava fazendo quando destinou o “Homem” a
moralidade, e era, provavelmente, mais licido que seus criticos atuais (ndo direi leitores), por ter entrevisto o prego
da admissao dessa destinagdo moral com uma lucidez que faltou, por exemplo, a Rousseau, que o historiador vincula,
de inicio corretamente, a reflexdo kantiana a respeito desse topico. E um mal-entendido que ilustra a perfeigio o que
acontece quando o trabalho do conceito ¢ substituido pelo cultivo das ideias. Chakrabarty esta longe de ser o tinico
a fazé-lo, e eu diria que, contrariamente a outros, ele pelo menos se da ao trabalho de ler e citar passagens de Kant.
Eu diria que a “fabula kantiana” esta mais para um conto de fadas em que a ordem das coisas repousa sobre um
principio inconfessavel, que, no entanto, cabe reconhecer o quanto antes: desvelamento que nos pde diante do horror
e for¢a-nos a lucidez.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29

26



O direito do senhor (Critica do Juizo, 63)

Referéncias

BERNS, T. La guerre des philosophes. Paris: PUF, 2019.

BLUMENBACH, J. F. Sobre o impulso de formagdo e a geragdo. Tradugdo: Isabel
Fragelli Sao Paulo: UFABC, 2019.

CHAKRABARTY, D. “Humanities in the Anthropocene: The Crisis of an Enduring
Kantian Fable”. New Literary History, 2016, 47: 377-397.

DASTON, L. Against Nature. Cambridge, Massachussets: MIT Press, 2019.

DE TRACY, D. « Elémens d’idéologie ». In: Oeuvres complétes, vol. 3. Paris: Vrin,
2012.

DUCHESNEAU, F. Organisme et corps organique de Leibniz a Kant. Paris: Vrin,
2018.

HUNEMAN, P. Métaphysique et Biologie. Kant et la constitution du concept
d’organisme. Paris: Kimé, 2008.

LAMARCK, J. B. P. A. Filosofia zoolégica. Editora Unesp: Marilia, 2021.

LEBRUN, G. Kant e o fim da metafisica. Tradugdo: Carlos Alberto Ribeiro de Moura.
Sao Paulo: Martins Fontes, 1992.

LEBRUN, G. “Oeuvre d’art et ouevre de I’art”, in: LEBRUN, G. Kant sans kantisme.
Paris: Fayard, 2009.

LEROI-GOURHAN, A. La civilisation du renne. Paris: Encre Marine, 2019.

KANT, 1. 4 Paz Perpétua. Um Projeto Filosdfico. Artur Morio; Lisboa: Edigdes 70,
2016.

KANT, L. Critica da faculdade do juizo. Tradugdo: Antonio Marques ¢ Valerio
Rohden. Lisboa: Casa da Moeda, 1992.

KANT, L. Critica da faculdade de julgar. Tradugdo: Fernando da Costa Mattos.
Petropolis: Vozes, 2016.

KANT, I. Comego Conjectural da Historia Humana. Tradugdo: Edmilson Menezes.
Marilia: Unesp, 2009.

KANT, L. Ideia de uma Historia Universal de um Ponto de Vista Cosmopolita.
Tradugdo: Ricardo Ribeiro Terra e Rodrigo Naves. Sdo Paulo: Brasiliense, 1986.

KANT, L. Opus postumum, Transicion de los principios metafisicos de la ciéncia
natural a la fisica. Ed. Félix Duque. Barcelona: Anthropos, 1991.

KORSGAARD, C. M. Fellow Creatures. Our Obligations to the Other Animals.
Oxford: University Press, 2018.

MARQUES, A. Organismo e sistema em Kant. Ensaio sobre o sistema critico
kantiano. Lisboa: Editorial Presenca, 1987.

MENSCH, J. Kant’s Organicism. Chicago: University of Chicago Press, 2013.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29

27



Pimenta

PIMENTA, P. P. A trama da natureza. Organismo e finalidade na época da Ilustracao.
Sao Paulo: Unesp, 2018.

ROUSSEAU, J. J. Escritos sobre a politica e as artes. Sdo Paulo: Ubu, 2020.

TERRA, R. R. “Sentidos de Passagem (Ubergang)”, in: TERRA, R. R. Passagens.
Estudos sobre a filosofia de Kant. Rio de Janeiro: Editora da UFRJ, 2003.

TORRES FILHO, R. R. “A terceira margem da filosofia de Kant”. ", Folha de S.
Paulo, 23/5/1993.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29

28



O direito do senhor (Critica do Juizo, 63)

Resumo: O texto examina o capitulo 63 da Critica da faculdade de julgar com a intengao de
determinar o seu lugar no movimento argumentativo da segunda parte do livro e mostrar
como essa passagem se abre para outras fontes textuais importantes na obra de Kant. A tese
¢ que as consideracdes sobre a validade da ideia de uma finalidade da natureza, atinentes a
uma filosofia do organismo, tém ainda implicagdes de peso para a moral e a politica
kantianas.

Palavras-Chave: Natureza, Finalidade, Ordem, Sentido, Reflexao.

Abstract: The article proposes a close reading of chapter 63 from the Critique of Judgment
in order to show its place in the argument of the second part of the book and also its import
to other writings from Kant. It shows that Kant's considerations on the legitimacy of the idea
of finality in nature, in the scope of a philosophy of organism, have also moral and political
implications.

Keywords: Nature, Finality, Order, Sense, Reflection.

Recebido em: 03/2020
Aprovado em: 04/2021

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29

29






Kants teleologische Uberlegungen zur Menschenwiirde
in der Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend

[Kant’s teleological reflections on human dignity in the Feyerabend
lecture on natural law]

Fernando Modelo *

Fern Universitit (Hagen, Deutschland/Alemanha)

Einleitung

In der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten' behauptet Kant, dass die
verniinftige Natur als ,,Zweck an sich selbst” existiert (GMS AA 04: 429). Das
Dasein verniinftiger Wesen und somit auch das des Menschen wird durch diese
These zur Quelle praktischer Normativitdit bzw. zum verbindenden Prinzip
erhoben:?> Aus der Bezeichnung des Daseins verniinftiger Wesen als Zweck an sich
selbst folgt — so Kants Argumentation - wie aus ,,einem obersten praktischen
Grunde” (GMS AA 04: 429) der kategorische Imperativ, der besagt, dass
Menschen nie blof3 als Mittel, sondern immer als Zweck an sich selbst zu
gebrauchen sind (GMS AA 04: 429). Diesen Grundgedanken finden wir
paradigmatisch im Begriff der ,Menschenwiirde® wieder:? Die Menschenwiirde
bezeichnet den ,,absolute[n] Wert“* des Menschen, d.h. dass der Mensch nicht

* E-mail: fernando.moledo@fernuni-hagen.de

! Zur Zitierung von Kants Schriften wird hier wie iiblich die Akademie-Ausgabe [Kant, Immanuel: Gesammelte
Schriften Hrsg.: Bd. 01-22 Preussische Akademie der Wissenschaften, Bd. 23 Deutsche Akademie der
Wissenschaften zu Berlin, ab Bd. 24 Akademie der Wissenschaften zu Gottingen. Berlin 1900ff. = AA] benutzt.
Fir den Verweis auf die Werke Kants werden die Siglen benutzt, die dafiir von den Kant-Studien festgelegt
wurden. Die Zitationsweise erfolgt wie folgt: Siglum, AA Bd.-Nr.: Seite[n].

2 Klemme (Vgl. 2015b, 88-96, 94) hat darauf hingewiesen, dass der Begriff ,Normativitat“ eigentlich kein
kantischer Begriff ist. Dem Autor zufolge muss dieser Begriff eher anhand des Begriffs der Verbindlichkeit
aufgefasst werden.

3Vgl. zB.: MS 06: 429, APH 7: 131. Auch ,,Wiirde der Menschheit* (Vgl. z.B.: GMS 04: 438, RGV 06: 84, MS
06: 420, KU 05: 273), ,,Wiirde des Menschen* (Vgl. z. B.: MS 06: 420, Pad 09: 489.).

4 GMS, AA 04: 428f und 439. MS, AA 06: 435: ,,absoluten innern Wert“ des Menschen.

Studia Kantiana, vol. 19, n. 1 (abr. 2021): 31-47
ISSN impresso 1518-403X
ISSN eletronico: 2317-7462



Moledo

relativ,? aufgrund seiner Niitzlichkeit als Mittel fiir irgendeinen beliebigen Zweck,
sondern an sich selbst zu schitzen ist.®

Kants Begriff der Menschenwiirde ist im Rahmen der Kant-Forschung
allerdings nicht unumstritten.” Uneinigkeit ist vor allem bei der wesentlichen Frage
zu konstatieren, wie genau Kant den absoluten Wert des Menschen begriindet, bzw.
worauf die Menschenwiirde nach Kant genau beruht.® Dass iiber diese Frage
Unstimmigkeit herrscht, ist in meinen Augen vor allem dadurch zu erklidren, dass
Kant in keinem seiner Werke ein deutliches Argument zu dieser Frage entwickelt,
sondern scheinbar unterschiedliche Argumentationsstringe skizziert.® Ziel des

5 Zum Gebrauch von ,,relativ”’ und “absolut” im Zusammenhang mit dem Wert vgl. GMS, AA 04: 434f.

® GMS AA, 04: 428. Die grundlegende Natur des Begriffs der Menschenwiirde als Quelle praktischer Normativitét
kann im Rahmen der Entwicklung der Moralphilosophie Kants bereits in der Reflexion 731, die in der ersten
Halfte der Siebziger Jahre datierbar ist, konstatiert werden. Dort heifit es: ,,Alle moralitaet scheint zu bestehen im
inneren Werthe der Persohn (Wiirde), so wohl im Verhiltnis auf sich selbst als auf andre®. (Refl. 731, AA 15:
323). Ahnlich ist in der Reflexion 6801 aus derselben Zeit zu lesen: “Die Menschheit ist heilig und unverletzlich.
(so wohl in seiner eignen Persohn als in der anderer. Seine eigne Einwilligung ist hier nichtig, weil man keinen
Willen hat um aufzuhdren gar etwas zu seyn.) Alle Pflichten, nemlich die nothwendigen, bestehen nicht darin, dafl
wir der Menschen wohlfarth, sondern der Menschheit vorziige und Wiirde ehren. (Ref. 6801, AA 19: 166). In der
Metaphysik der Sitten ist in dieser Hinsicht zu lesen, dass der Mensch dazu ,,[...] verbunden [ist], die Wiirde der
Menschheit an jedem anderen Menschen praktisch anzuerkennen®, was auch hinsichtlich seiner selbst gilt (MS,
AA 06: 462.9).

7 Dies hat auf paradigmatische Weise die Debatte um das Buch Sensens (2011) und seine dort vertretene
Hauptthese, Kants Begriff der Menschenwiirde hitte eigentlich keine normative Bedeutung, vor kurzem deutlich
gemacht hat. Kant — so Sensen (2011, 2; vgl. 28, 32, 174, 176) — griinde die praktische Normativitét in der bloBen
Verallgemeinerungsfahigkeit der Maximen. Dadurch schlieBe Kant die Méglichkeit vollig aus, auf Werte bzw.
absolute Werte (die Menschenwiirde) zuriickzugreifen, um die praktische Normativitdt zu begriinden. Wir sind
nicht — féhrt Sensen fort — aufgrund der Wiirde der Menschheit verpflichtet. Hingegen verpflichtet uns das sittliche
Gesetz, dem Menschen Wiirde zuzuschreiben. Sensens Deutung traf m.E. einen interessanten Punkt. Sie sorgte
jedoch fiir gut begriindete Kritiken und wird hier nicht weiter diskutiert. Das Heft der Kant-Studien 106 ist im
Ganzen der Diskussion der Deutung Sensens gewidmet. Dazu haben Schonecker und Schmidt (2017 und 2018) m.
E. zu Recht hervorgebracht und deutlich dargelegt, dass die These Sensens nicht mit den Stellen der Grundlegung
und der Tugendlehre in Einklang zu bringen ist, in denen Kant sich iiber die Menschenwiirde duf3ert.

8 Tatsichlich gibt es dafiir unterschiedliche Positionen: Koorsgaard (1996, 110f.), Wood (1999, 119f.) und Kerstin
(2006, 200f.) vertreten die These — allerdings mit Riickgriff auf unterschiedliche Argumente — Kants Auffassung
der Menschenwiirde beruhe auf der Fahigkeit des Menschen, sich selbst Zwecke setzen zu konnen. Seinerseits
argumentiert Dean (Vgl. 2006, 17f.), dass die Menschenwiirde durch den guten Willen zu erklédren sei, wobei
Allison (2011, 215f.) die These vertritt, Kants Begriff der Menschenwiirde beruhe auf der Fihigkeit, sittlich
handeln zu konnen.

? Beispielsweise kann in dieser Hinsicht bereits zur Zeit der Abfassung der Grundlegung in der Vorlesung iiber
Moralphilosophie Mrongovius II gelesen werden, dass die Menschenwiirde auf dem guten Willen beruht: ,,Was
nothwendiger Weise fiir iederman einen Werth hat, hat Wiirde, und der sie besitzt hat innern Werth. Diese Wiirde
giebt uns nur allein ein guter Wille” (Vgl. V-Mo/Mron II, AA 29: 631). In derselben Vorlesung kann jedoch
gelesen werden, dass die Menschenwiirde auf die Autonomie des Willens zuriickzufiihren ist: ,,Die Avtonomie
unsres Willens erhebt unsre Wiirde sehr* (V-Mo/Mron II, AA 29: 629). Dariiber hinaus wird in dieser Vorlesung
auch behauptet, dass sich der moralische Wert der Person, den Kant gelegentlich mit dem absoluten Wert des
Menschen gleichsetzt (Vgl.: MS/TL, AA 6: 435f, 441, MS/TL, AA 6: 459, KpV, AA 5: 116, APH, AA 7: 272) auf
die Moralitit der Handlungen stiitze: ,,Der moralische Werth der Person beruht blo in der Moralitaet der
Handlungen“. (V-Mo/Mron II, AA 29: 629). Ahnliche Hinweise werden in der Grundlegung gefunden (Zur
Autonomie als Grund der Menschenwiirde bzw. der Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst in der
Grundlegung vgl. GMS 04: 434, 436, 440. Zur Sittlichkeit als Grund der Menschenwiirde vgl. GMS 04: 435. Zum
guten Willen als Grund der Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst bzw. der Menschenwiirde vgl.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

32



Kants teleologische Uberlegungen zur Menschenwiirde in der Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend

vorliegenden Artikels ist es, einen dieser Argumentationsstringe zu
rekonstruieren.'® Kant entwickelt dieses bisher wenig beachtete Argument 1784 —
d.h. zur Zeit der Abfassung der Grundlegung - in der Einleitung zur Vorlesung
iiber Naturrecht Feyerabend.'!

Zur Erklérung der Menschenwiirde greift Kant dort in erster Linie auf die
Freiheit des menschlichen Willens zuriick. Wie genau Kant aus der Freiheit des
Willens die Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst bzw. die Wiirde
des Menschen ableitet, ist jedoch unklar. Die Beantwortung dieser Frage wird
besonders dadurch erschwert, dass der Text der Einleitung zur Vorlesung gerade
bei der Erdrterung der Menschenwiirde nicht eindeutig ist. Kant scheint dabei
unterschiedliche Argumente gleichzeitig zu entwickeln und bezeichnet den ersten
Teil der Einleitung mit eigenen Worten als ,tumultuarisch“!2. Aus diesem Grunde
ist die Erklédrung der Menschenwiirde in der Vorlesung nicht weniger ambivalent
als die in anderen Werken dargelegte, !> was etwa in einem neuerdings
erschienenen Band, der der Diskussion der Vorlesung gewidmeten ist, deutlich
wird. !4

GMS 04: 437 und GMS 04: 425, wo diesbeziiglich auch auf die Freiheit der Handlung verwiesen wird). In keinem
der zitierten Fille erkldrt Kant deutlich warum aus der erwihnten Eigenschaft auf die Bezeichnung des Menschen
als Zweck an sich selbst bzw. auf die Wiirde des Menschen zu schlieBen wiére. Diese Problematik wird in der
Grundlegung bei der Einfiihrung der Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst im zweiten Abschnitt
des Werkes am deutlichsten: Auf diese Bezeichnung Bezug nehmend, behauptet Kant, dass sie zunéchst als ein
Postulat (GMS 04: 429f) eingefiihrt werde, dessen ,,Griinde* (GMS 04: 429f) erst im dritten, letzten Abschnitt
des Werkes gegeben werden. Eben diese Griinde werden dort (mindestens explizit) aber nicht gegeben.

' M.W. hat nur Sadun Bordoni (2020, p. 10) erst neuerdings kurz auf dieses Argument hingewiesen.

! Dass die Grundlegung 1784 bereits fertig geschrieben ist, ist angesichts des Briefs, den Kant am 31. Dezember
1784 Johann Erich Biester schreibt, klar: ,,Meine moralische Abhandlung war etwa 20 Tage vor Michael in Halle
bey Grunert; aber er schrieb mir, daf3 er sie auf die Messe nicht fertig schaffen konnte, und so muf} sie bis zu
Ostern liegen bleiben®. (Brief. 10: 398). Zur Entstehung und Textgrundlage der Vorlesung iiber Naturrecht
Feyerabend vgl. Delfosse, Hinske, Sadun Bordoni (2010, p. ix-xiii).

2 V-NR/Feyerabend, AA 27:1321. In Hinblick darauf hat z.B. Schénecker (Schénecker / Wood 2002, p. 145)
behauptet, dass die Erkldrung fiir die Begriindung der Menschenwiirde durch die Freiheit des Willens eigentlich in
der Grundlegung gesucht werden miisse.

'3 Prauss (1983, p. 135f) argumentiert, dass frei zu sein fiir Kant die Fahigkeit bedeute, sich selbst seine eigenen
Zwecke setzen zu konnen. Dabei wird das Subjekt von sich selbst als dem Zweck aller Zwecke seines Wollens
bzw. als Selbstzweck bewusst. Der Grundgedanke dieser Deutung ist mutatis mutandi auch spdter bei Lohrer
(1995, p. 123f) zu konstatieren. Ahnlich hat neuerdings Willaschek (2019, p. 145f) argumentiert, dass die
Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst von der Fahigkeit, sich selbst Zwecke zu setzen, untrennbar
sei. Dies wére ohne Selbstbewusstsein und Vernunft unméglich, sodass die Bezeichnung des Menschen als Zweck
an sich selbst, so Willaschek, selbst darauf zuriickzufilhren ware. Guyer (2012, p. 112) hat eine ganz andere
Interpretation vorgeschlagen: Die Begriindung der Menschenwiirde durch die Freiheit des menschlichen Willens
sei in der Einleitung zur Vorlesung im Zusammenhang mit der Erdrterung des Rechtsbegriffs zu verstehen, eine
Deutung, die auch Zoller (2015, p. 357) teilt: Kant scheint hier tatsdchlich zu argumentieren, dass die Bezeichnung
des Menschen als Zweck an sich selbst als Einschrankung der Freiheit im Umgang mit den anderen zu verstehen
sei und eine notwendige Bedingung zur Méglichkeit der ,,allgemeinen Freiheit* (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1328)
darstelle. Dadurch sei sie mit dem Grund des Rechts gleichzusetzen.

' Dort vertritt Sadun Bordoni (2020, p. 15f) die These, dass in der Vorlesung iiber Naturrecht Feyeraebend ein
Argument vorgebracht wird, das Kants Grundthese iiber den Grund der Menschenwiirde wiederspiegelt: Die
Freiheit, und nicht die bloBe Vernunft als rein theoretisches Vermdgen, ist die Grundlage der Menschenwiirde,

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

33



Moledo

Das Argument, womit wir uns hier befassen werden, hat die Besonderheit,
dass Kant den Grund der Menschenwiirde von einem teleologischen
Ausgangspunkt her zu erklaren sucht. Wie sich dieses Argument zu anderen
moglichen Argumentationsstringen verhélt, die Kant zur Erkldrung der
Menschenwiirde in der Vorlesung selbst oder in anderen seiner Werke entwickelt,
kann an dieser Stelle nicht diskutiert werden. Die Rekonstruktion dieses
Arguments soll hier vielmehr dazu dienen, eine wenig bekannte Facette der
kantischen Auffassung der Menschenwiirde sichtbar zu machen und dadurch dem
Verstindnis der Komplexitit und Vielseitigkeit eines seiner grundlegendsten
Gedanken beizutragen.

Einleitend soll hier zunichst im ersten Abschnitt die Einfiihrung des Begriffs
der Wiirde in der Vorlesung mit Riicksicht auf Kants Auseinandersetzung mit der
Wertlehre Achenwalls, dessen lus naturae Kant der Vorlesung zugrunde legt,
geschildert werden. Mit der Rekonstruktion des hier zu erdrternden Arguments
werden wir uns dann im zweiten Abschnitt befassen. Im dritten Abschnitt soll die
problematische Natur dieses Arguments, die auf seinen teleologischen Ansatz
zuriickzufiihren ist, diskutiert werden. Die Tatsache, dass Kant einige Jahre spéter
in der Kritik der Urteilskraft im Rahmen der kritischen Diskussion der Teleologie
wieder auf das Argument der Vorlesung zuriickgreift, wird dazu dienen,
festzustellen, dass das besprochene Argument, trotz seines problematischen
Charakters, einen Grundgedanken des Kantischen Denkens ausdriickt. Dies wird
das Thema des vierten und letzten Abschnitts sein.

1. Preis und Wiirde

Kant legt der Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend wie gesagt das [us
naturae von Achenwall zugrunde. Dort erkldart Achenwall den Wert einer Sache
durch ihre Niitzlichkeit: Etwas wird Wert zugeschrieben, wenn es fiir einen
gewissen Zweck als Mittel tauglich ist. Diesen Wert zu bestimmen heilit
»schitzen — so Achenwall — und die daraus resultierende Bestimmung ist der

weil sie unsere Zugehorigkeit zur Verstandeswelt offenbart. Seinerseits hat Bacin (2020, p. 91f) eine
iberzeugende Rekonstruktion eines moglichen Arguments entwickelt: Der Begriff eines Zwecks an sich selbst
wird in der Einleitung der Vorlesung als ein fiir die Vernunft notwendiger Begriff hinsichtlich der sonst
unendlichen Mittel-Zweck-Struktur des Wollens prisentiert. Damit etwas als Zweck an sich selbst qualifiziert
werden kann, muss es frei sein. Indem der Mensch frei ist, ist er also als Zweck an sich selbst zu verstehen.
Ihrerseits fasst das Argument iiber den Grund der Menschenwiirde in der Einleitung zur Vorlesung Grapotte
(2020, p. 213) kurz wie folgt zusammen: , Im Naturrecht Feyerabend ist die Argumentation die folgende: Wenn
ein verniinftiges Wesen nicht frei ist, ist es in der Hand eines andern verniinftigen Wesen, denn es ist blofl Mittel
eines andern®.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

34



Kants teleologische Uberlegungen zur Menschenwiirde in der Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend

,,Preis“.!> In diesem Sinne konstatiert Kant, dass ,,der Valor der Dinge nicht in der
Beschaffenheit der Sache besteht™ (V-NR/Feyerabend, AA 27:1357), sondern nur
auf seiner Funktion als Mittel fiir einen Zweck beruht. Der Preis ist ndmlich der
Wert eines Mittels und zwar von etwas, das man nur relativ, ndmlich aufgrund
seiner Niitzlichkeit beziiglich etwas anderem, schitzt. Deshalb kann man im
Zusammenhang mit dem Preis {iber Aquivalenz des Wertes und somit Ersetzbarkeit
der Dinge sprechen: Wenn der Preis auf der Niitzlichkeit beziiglich eines Zwecks
beruht, miissen zwei Dinge, die fiir denselben Zweck als Mittel tauglich sind,
gleich geschitzt werden bzw. denselben Preis haben. In der Vorlesung heif3t es
dementsprechend: ,,Dinge, die heterogen sind, kdnnen gleichen Werth haben, wenn
sie nur in der Niitzlichkeit homogen sind“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1357).
Daher wird fiir Kant Ersetzbarkeit zum Synonym des Preises. In der Grundlegung
vermerkt er folglich: ,,Was einen Preis hat, an dessen Stelle kann auch etwas
anderes als Aquivalent gesetzt werden® (GMS, AA 04: 434).

Der Preis — so Kant in der Vorlesung — als relativer, d.h. von der Niitzlichkeit
beziiglich etwas anderem abhidngender Wert, kann allerdings nicht die einzige Art
des Wertes sein. Denn gesetzt den Fall es gébe etwas, das nicht als Mittel aufgrund
irgendeines Zwecks, sondern als Zweck an sich selbst'® und darum Unersetzbares
zu schitzen wire, wiirde sein Wert kein Preis sein konnen. In dieser Hinsicht
behauptet Kant: ,,Valor determinatus, sagt der Autor [sc. Achenwall], ist Preis. [...]
Eine Sache hat gar keinen Preis, obgleich immer bestimmten Werth, wenn nur kein
Aequivalent dafiir gesetzt werden kann“ (V-NR/Feyerabend, AA 27:1357),
ndmlich, wenn sie an sich selbst zu schitzen ist. Dieser vom Preis qualitativ zu
unterscheidende Wert, der kein Aquivalent zulisst, ist nun laut Kant die Wiirde.!”
Als Beispiel greift er an dieser Stelle auf die Tugend zuriick:'® Fiir diejenigen, — so
der Argumentationsverlauf der Vorlesung —, die sich der Tugend als eines Mittels
fiir ihrer Zwecke bedienen, hat die Tugend einen Preis, und sie sind deshalb dazu

!5 Kant benutzte fiir seine Vorlesungen iiber Naturrecht die fiinfte Ausgabe vom Achenwalls fus naturae. Nach
dieser Ausgabe lautet die von Kant kommentierte Stelle wie folgt: “Quantitas perfectionis in genere, et speciatim
quantitas vtilitatis, quae obiecto cuidam tribuitur, eius VALOR; valorem definire (determinare), AESTIMARE;
valor determinatus PRETIVM appellatur” Achenwall fus Naturae in usum auditorum, editio quinta, Gottingae,
1763, § 200, p. 175.

'%In diesem argumentativen Zusammenhang greift Kant jedoch nicht auf den Begriff eines Zwecks an sich selbst
zuriick. Er tut es dennoch in der Einleitung zur Vorlesung —wie hier gezeigt wird- und in der Grundlegung (GMS,
AA 04: 428).

17 Diesbeziiglich ist in der Grundlegung zu lesen: ,,was [...] iiber allen Preis erhaben ist, mithin kein Aquivalent
verstattet, das hat eine Wiirde*. GMS, AA 04: 434,

¥ Die Entgegensetzung von Preis und Wiirde ist, wie bereits Paton (1971, p. 189) konstatierte, auf die von Kant
gut bekannte stoische Tradition und vor allem auf Seneca zuriickzufiihren: In dem Brief iiber das Hochste Gut, der
zu den Sittlichen Briefen an Lucilium gehort, bezeichnet Seneca die Tugend als hochstes Gut. Mit Hinblick darauf
werden dort die mit der Tugend im Zusammenhang stehenden Giiter eben aufgrund dieses Zusammenhangs fiir
vollkommene Giiter gehalten, denen deshalb Wiirde (dignitas) zugeschrieben wird. Davon unterscheiden sich die
Giiter des Korpers, die in keinem Verhéltnis zur Tugend stehen und deshalb nur Preis (pretium) haben. (Seneca,
1920, Ep. LXXI.33, 92).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

35



Moledo

bereit, die Tugend zu verlassen, wenn sie den angestrebten Zweck durch andere
Mittel erreichen konnen. Die Tugend ist jedoch gerade nicht als Mittel, aufgrund
eines andren Zwecks, sondern an sich selbst zu schitzen. Sie hat darum keinen
Preis, sondern Wiirde: ,,Viele Menschen haben fiir ihre Tugenden einen Preis;
wenn man ihnen den dafiir giebt, so verlassen sie die Tugend. Aber die Tugend hat
gar keinen Preis, sondern Wiirde*.!”

Obschon Kant fiir die Erkldrung der Wiirde im angefiihrten Beispiel auf den
absoluten Wert der Tugend zuriickgreift, benutzt er den Begriff der Wiirde
normalerweise speziell, um den absoluten Wert des Menschen zu bezeichnen.?
Dies gilt auch fiir die Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend. Hinsichtlich der
Analyse von Kants Auffassung der Menschenwiirde lautet die Schliisselfrage also:
Warum ist der Mensch als Zweck an sich selbst zu verstehen, sodass ihm ein
absoluter Wert, d.h. Wiirde zuzusprechen ist? Darauf soll jetzt eingegangen
werden.

2. Das Argument

Auf die aufgeworfene Frage antwortet Kant in der Einleitung zur Vorlesung
unter anderem mit einem von einem teleologischen Ansatz ausgehenden Argument.
Dieses beginnt bereits mit den ersten Zeilen der Einleitung: ,,.Die Dinge in der
Natur durch Vernunft betrachtet, konnen nur als Mittel zu Zwecken angesehen
werden (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1319). Aus diesem Umstand entsteht fiir die
Vernunft jedoch eine unendliche Reihe von zusammenhéngenden Mitteln und
Zwecken: Jedes Ding bzw. Naturwesen muss als Mittel fiir einen Zweck
verstanden werden, der wiederum als Mittel fiir einen anderen Zweck dient: ,,Ein
Ding in der Natur ist ein Mittel dem andern; das lauft immer fort“ (V-
NR/Feyerabend, AA 27: 1321). Aufgrund ,,des Bediirfnisses unsrer Vernunft, alles
vollstindig zu haben* (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1321) muss diese unendliche

19 V-NR/Feyerabend, AA 27: 357. Dergleichen behauptet Kant in der Vorlesung iiber Moralphilosophie
Mrongovius II: ,,Wir haben gewisse Ausdriicke einen Werth zu bezeichnen. Alles fiir dessen Werth ein
aequivalent gesetzt werden kann, das hat einen Preis. Was kein Aequivalent hat, hat eine Wiirde wie Z.E. die
Tugend“. (V-Mo/Mron, AA 29: 614). Im Paragraph 337 (,,Utilitas) seiner Metaphysik definiert Baumgarten den
Wert auch als ,,Grad der Niitzlichkeit”“. Dementsprechend erklart er den ,,Preis* als ,,das Urteil iiber den Wert*
(,,Gradus utilitatis VALOR, et iudicium de valore PRETIUM® (MET § 337, AA 17: 100). Dazu schreibt Kant in
der Reflexion 5350 (ca. 1776-1778)): ,,Ein Werth: fiir den ein anderes als aeqvivalent gegeben werden kan.
Tugend hat keinen Preis. Wiirde ist der innere Werth, der also keinen Preis hat* (Refl. 5350 y-q AA, 18: 159).

20 Kant greift auf den Begriff der Wiirde auch gelegentlich fiir die Bezeichnung des absoluten Werts des
Sittengesetzes zuriick (Vgl. KpV, AA 05: 147). Fiir die Bezeichnung des absoluten Werts der Tugend und der
Gesinnung, nur aus Pflicht zu handeln, benutzt Kant normalerweise eher den Begriff ,,moralischer Wert“. (vgl.
A315/B372, A814/B843, GMS, AA 04: 398f., KpV, AA 05: 71, 81, 129, 147, 151, KU, AA 05: 471An., RGV,
AA 06: 48, APH, AA 07: 149, Pad, AA 09: 475).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

36



Kants teleologische Uberlegungen zur Menschenwiirde in der Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend

Reihe — so argumentiert Kant — jedoch ein Ende bzw. einen letzten Zweck haben.
Dieser letzte Zweck kann nun in etwas gefunden werden, das an sich selbst Zweck
ist und das deshalb nicht wiederum als Mittel fiir etwas anderes verstanden werden
kann: ,es ist notwendig, am Ende ein Ding zu denken, das selbst Zweck ist, sonst
wirde die Reihe [von Mitteln und Zwecken (FM)] kein Ende haben“ (V-
NR/Feyerabend, AA 27: 1321).%!

Welches Wesen konnte nun fiir einen Zweck an sich selbst gehalten werden
und damit fiir den letzten Zweck der sonst unendlichen Reihe zusammenhéngender
Mittel und Zwecke der Natur? Kants Antwort ist eindeutig: dieses Wesen ist das
verniinftige Wesen und somit der Mensch: ,,In der Welt als System der Zwecke
muB doch zuletzt ein Zweck seyn, und das ist das verniinftige Wesen“ (V-
NR/Feyerabend, AA 27: 1319). Als solcher bzw. als letzter Zweck, dem die ganze
Reihe zusammenhingender Mittel und Zwecke der Natur unterworfen ist, ist der
Mensch gleichzeitig als ,,Zweck der Schopfung®™ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1319)
zu verstehen.

Als Zweck an sich selbst kann nun der Wert des Menschen nicht relativ,
wegen seiner Niitzlichkeit als Mittel flir etwas anderes d.h. als Preis, sondern nur
als innerlicher, absoluter Wert d.h. als Wiirde verstanden werden. Diesbeziiglich
behauptet Kant:

Der Mensch nemlich ist Zweck an sich selbst, er kann daher nur einen innern Werth
d:i: Wiirde haben, an dessen Stelle kein Aequivalent gesetzt werden kann. Andre

Dinge haben duBleren Werth d.i. Preis, dafiir ein jedes Ding, das zu eben dem Zweck
tauglich ist, als Aequivalent gesetzt werden kann. (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1319)

Jetzt stellt sich die grundlegende Frage, warum das verniinftige Wesen und
somit der Mensch als Zweck an sich selbst zu verstehen ist bzw. worauf sich der
absolute Wert des Menschen griindet. Kant beantwortet diese Frage mit der
Freiheit des Willens, deren Moglichkeit auf die Vernunftausstattung
zuriickzufiihren ist.>? Das Argument, warum aus der Freiheit des Willens auf die

2 Vgl. auch: ,,Ein Ding ist Mittel des andern, daher muB zuletzt ein Ding seyn, das kein Mittel mehr, sondern
Zweck an sich selbsten ist“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1321). In dieser Hinsicht bzw. mit Riickgriff auf das
Bediirfnis der Vernunft, alles ,vollstdndig zu haben’, setzt Kant die Notwendigkeit, sich einen letzten Zweck in der
Reihe von Mitteln und Zwecken zu denken, mit der Notwendigkeit gleich, sich ein notwendiges Wesen als erste
Ursache in der Reihe von zusammenhéngenden wirkenden Ursachen vorzustellen: ,,Dall das Daseyn irgend eines
Dinges als Zweck an sich selbst seyn miisse, und nicht alle Dinge blo8 als Mittel seyn konnen, ist in dem System
der Zwecke eben so nothwendig, als in der Reihe der wirkenden Ursachen ein Ens a se. [...] In der Reihe der
wirkenden Ursachen ist ein ens ab alio, aber endlich muf} ich doch an ein ens a se kommen. [...] Ein Ding ist
Mittel des andern, daher muf3 zuletzt ein Ding seyn, das kein Mittel mehr, sondern Zweck an sich selbsten ist“. (V-
NR/Feyerabend, AA 27: 1321). Zur Interpretation dieser Stelle vgl. auch Bacin 2020, 95f.

22Vgl.: ,Ein freihandelndes Wesen muB Vernunft haben; denn wiirde ich von Sinnen bloB affizirt, so wiirde ich
von ihnen regiert® (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1322). Bekanntlich erkldrt Kant in der Grundlegung die
Unabhingigkeit des Willens hinsichtlich der Natur- und jeder anderen Fremdbestimmung fiir den negativen
Begriff der Freiheit. Der positive Begriff ist die Autonomie des Willens. (Vgl. GMS, AA 4: 446f.). Dieser
Grundgedanke wird tibrigens auch in der Einleitung zur Vorlesung bereits skizziert (Vgl. V-NR/Feyerabend, AA

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

37



Moledo

Bezeichnung der verniinftigen Wesen als Zweck an sich selbst zu schlieBen ist,
lasst sich dabei wie folgt rekonstruieren: Ein freies Wesen wie der Mensch kann
seine Zwecke unabhingig von der Natur bestimmen. Gerade weil ein freies Wesen
beziiglich der Willensbestimmung nicht unter der Gewalt der Natur steht, kann der
Mensch anders als alle anderen Naturwesen nicht als ein bloBes Mittel zum Zweck
der Natur gedacht werden:

Weil er [der Mensch] der letzte Zweck seyn soll; so muf3 sein Wille von nichts mehr
abhéngen. Die Thiere haben einen Willen, aber sie haben nicht ihren eignen Willen;
sondern den Willen der Natur. Die Freyheit des Menschen ist die Bedingung, unter
der der Mensch selbst Zweck seyn kann. (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1320)

Da die Freiheit des menschlichen Willens der Grund der Bezeichnung des
Menschen als Zweck an sich selbst ist, wird die Wiirde des Menschen
dementsprechend auch auf die Freiheit des menschlichen Willens zuriickgefiihrt:
»Des Menschen innrer Werth beruht auf seiner Freiheit, dal er einen eigenen
Willen hat“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1319) bzw. dass er nicht unter ,dem
Willen der Natur® steht. Kant betont sogar, dass der Mensch nicht aufgrund seiner
Vernunft, sondern nur aufgrund seiner Freiheit bzw. seiner Unabhéngigkeit von der
Natur bei der Willensbestimmung als Zweck an sich selbst zu verstehen ist:

Wenn nur verniinftige Wesen konnen Zweck an sich selbst seyn, so kdnnen sie es
nicht darum seyn, weil sie Vernunft, sondern weil sie Freiheit haben. Die Vernunft ist
bloB ein Mittel. [...] Ohne Vernunft kann ein Wesen nicht Zweck an sich selbst seyn;
denn es kann sich seines Daseyns nicht bewuf3t seyn, nicht dariiber reflektiren. Aber
Vernunft macht noch nicht Ursache aus: da der Mensch Zweck an sich selbst ist, hat
er Wiirde, die durch kein Aequivalent ersetzt werden kann. Die Vernunft aber giebt
uns nicht die Wiirde. Denn wir sehen doch, dafl die Natur bei den Thieren durch
Instinkt das hervorbringt, was die Vernunft durch lange Umschweife erst aussucht.
[...] Aber die Freiheit, nur die Freiheit allein, macht, dal wir Zweck an sich selbst
sind. Hier haben wir Vermdgen, nach unsrem eignen Willen zu handeln. Wiirde unsre
Vernunft nach allgemeinen Gesetzen eingerichtet seyn, so wire mein Wille nicht
mein eigner, sondern der Wille der Natur. — Wenn die Handlungen des Menschen im
Mechanism der Natur liegen; so wire der Grund davon nicht in ihm selbst, sondern

auBer ihm. (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1321£)*>

27: 1322f.), wo sogar der Begrift ,,Autonomie” (Vgl. V-NR/Feyerabend, AA 27: 1326) ausfindig zu machen ist.
Dazu vgl.: Kleingeld, 2019.

2 Kants explizite Betonung, die Menschenwiirde sei nicht auf die Vernunft, sondern auf die Freiheit des Willens
zuriickzufiihren, kann zudem im Zusammenhang mit seiner Auffassung hinsichtlich der Gefahr des Fatalismus*
besser verstanden werden. Es handelt sich dabei um die Moglichkeit, dass der Mensch trotz der
Vernunftausstattung nicht als freies Wesen anzusehen sein konnte, weil die Natur ihm durch die Vernunft Zwecke
geben konnte. In diesem Fall wiirde der menschliche Wille von der Natur gesteuert und die Vernunft nur auf die
Berechnung der besten Mittel fiir die Erreichung der Zwecke der Natur angewandt. Auf dieses Problem bezieht
sich Kant bereits 1783 in der Rezension des ersten Teils von Johann Hinrich Schulz* Versuch einer Anleitung zur
Sittenlehre fiir alle Menschen, ohne Unterschied der Religionen bezogen. Dazu vgl. Klemme, 2015a, 198 —209.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

38



Kants teleologische Uberlegungen zur Menschenwiirde in der Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend

Die Schlussfolgerung des Arguments, d.h. die Charakterisierung des
Menschen als Zweck an sich selbst aufgrund der Freiheit seines Willens, ist, dass
alles, was in der Natur existiert, als Mittel fiir den Menschen - der der Zweck der
Schopfung ist - existiert, sodass der Mensch sich alles in der Natur zunutze machen
kann, auBler andere Menschen. Die Einleitung der Vorlesung beginnt genau mit der
Bekriftigung dieser These: "Fiir den Willen des Menschen ist die ganze Natur
unterworfen, soweit seine Macht nur reichen kann, auller andre Menschen und
verniinftige Wesen.“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1319)

Diese These normativen Charakters iiber die Freiheitsausiibung des
Menschen in Bezug auf andere Menschen und Vernunftwesen (die auch als eine
Behauptung zu lesen ist, die sich auf die Freiheitsausiibung in Bezug auf sich selbst
bezieht) hat im Kontext der Einleitung eine prizise argumentative Funktion. Sie
dient Kant dazu, den Grundgedanken einzufiihren, dass die Freiheit des Menschen
eine Begrenzung impliziert (das Verbot, den Menschen als bloBes Mittel zu
benutzen) d.h. dass ,Freiheit [...] also eingeschrinkt werden [muss]“ (V-
NR/Feyerabend, AA 27: 1321) und dass Freiheit daher analytisch mit der
Notwendigkeit von Regeln verbunden ist, die diese Begrenzung spezifizieren. Die
gewonnene These dient Kant also dazu, das Prinzip des Rechts einzufiihren: "Recht
ist die Einschrénkung der Freiheit, nach welcher sie mit jeder andern Freiheit nach
einer allgemeinen Regel bestehen kann* (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1320).24 Der
nichste Schritt der Argumentation wird darin bestehen, zu zeigen, dass die Regeln,
die den Gebrauch der Freiheit begrenzen, nur dem freien Willen des Menschen
selbst entnommen werden konnen d.h. dass die Einschriankung der Freiheit
Selbsteinschrankung bzw. Selbstgesetzgebung sein muss. Aber wir werden diesen
Weg hier nicht weiter verfolgen. Wir miissen nun auf das besprochene Argument
zuriickkommen, denn sein teleologischer Ausgangspunkt macht das Argument
problematisch, wenn es darum geht, daraus Schlussfolgerungen normativen
Charakters zu ziehen. Die Diskussion dieser Problematik wird Gegenstand des
néchsten Abschnitts sein.

24 Vgl. auch: ,,Das Recht beruht also auf der Einschréinkung der Freiheit* (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1320).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

39



Moledo

3. Die problematische Natur des Arguments

Am 28. Dezember 1787 kiindigt Kant in einem Brief an Reinhold eine dritte
Kritik an, die sich als eine ,,Critik des Geschmaks* (Brief, AA 10: 515) mit der
Teleologie befassen wir (Brief, AA 10: 515). Das Problem der Rechtfertigung und
genauen Bestimmung der Teleologie wird jedoch bereits 1781 in der Kritik der
reinen Vernunft erortert. Im Anhang zur transzendentalen Dialektik befasst sich
Kant mit der Moglichkeit und den Bedingungen, ,,nach teleologischen Gesetzen die
Dinge der Welt zu verkniipfen und dadurch zu der groften systematischen Einheit
derselben zu gelangen“ (KrV A 687 / B 715). Im Zusammenhang mit dem
»hypothetischen Gebrauch der Vernunft” (KrV A 647f/ B 675f) entwirft Kant dort
die grundlegende Idee iiber die Teleologie, die spéter in der Kritik der Urteilskraft
weiterentwickelt und durch ein neues, unabhingiges Prinzip der reflektierenden
Urteilskraft — die ZweckmaéBigkeit der Natur — neu gestaltet werden wird. Seit 1781
steht fiir Kant also fest: Teleologische Urteile sind keine Bedingung der moglichen
Erfahrung und haben deshalb keine objektive Giiltigkeit. Sie sind trotzdem
aufgrund des systematischen Bediirfnisses der Vernunft hinsichtlich der
vollstdndigen Vorstellung der Natur subjektiv giiltig und haben insofern regulative
Bedeutung.?’

In Anbetracht der subjektiven Giiltigkeit der teleologischen Urteile erscheint
nun die rekonstruierte Erkldrung der Menschenwiirde in der Einleitung zur
Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend problematisch:?® Soll der Teleologie nur
regulative Bedeutung zugeschrieben werden, dann kann sie keine objektive
Begriindung dafiir liefern, warum der Mensch aufgrund seines freien Willens als
Zweck an sich selbst zu verstehen ist bzw. warum dem Menschen ein innerlicher,
absoluter Wert d.h. Wiirde zugeschrieben werden muss. 2’ Vielleicht gerade
aufgrund dieses Problems verzichtet Kant auf dieses Argument in der
Grundlegung. Wie jedoch ist es dann zu erkléren, dass Kant in der Einleitung der
Vorlesung eben dieses problematische Argument bemiiht?

Diese Frage zu beantworten ist keine einfache Aufgabe. Wir miissen dazu
noch einmal kurz auf die Grundlegung eingehen. Denn tatséchlich ist der Riickgriff

2 Vgl. Ebd. Zu Kants Auseinandersetzung mit der Teleologie im Zusammenhang mit der Kritik der reinen
Vernunft sowie zur Entwicklung von Kants Auffassung der Teleologie bis hin in die Kritik der Urteilskraft vgl.
Diising (1968).

26 Auf die Moglichkeit einer solchen Problematik hat auch Bacin (2020, 96f.) im Zusammenhang mit seiner
Rekonstruktion des Arguments der Einleitung iiber den Menschen als Zweck an sich selbst hingewiesen.

27 AuBerdem ist die Teleologie ein Teil der theoretischen Philosophie und kann daher (wenn iiberhaupt) nur eine
theoretische Rechtfertigung fiir die Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst liefern. Diese
Rechtfertigung kann jedoch nicht erklédren, wie aus der Bezeichnung des Daseins des Menschen als Zweck an sich
selbst auf die verbindende, normative Bedeutung dieses Daseins zu schlieBen wére, ohne dabei den Sein-Sollen-
Fehlschluss zu begehen.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

40



Kants teleologische Uberlegungen zur Menschenwiirde in der Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend

auf die Teleologie keine Strategie, die ausschlieBlich in der Vorlesung zu
konstatieren ist. Wie in einigen Studien bereits angedeutet,?® argumentiert Kant —
wenn auch nur kurz - auch im ersten Abschnitt der Grundlegung von einer
teleologischen Vorstellung der Natur aus. Dabei geht es um die Begriindung der
These, dass Gliickseligkeit nicht ,,der entgeltliche Zweck* eines Wesens sein kann,
das wie wir Menschen, ,,Vernunft und einen Willen* hat (GMS, AA 04: 395). Kant
geht hier von dem Menschen als einem ,,zweckméBig zum Leben eingerichteten
Wesen“ aus (GMS, AA 04: 395) und behauptet, dass, wenn Gliickseligkeit
tatséchlich der eigentliche menschliche Zweck wire, die Natur den menschlichen
Willen dem Instinkt bzw. den sinnlichen Neigungen anvertraut und jede mogliche
Einmischung der Vernunft bei der praktischen Bestimmung des Menschen von
vornherein unmoglich gemacht hétte. Da dies nicht der Fall ist — so Kant — kann
also Gliickseligkeit nicht der eigentliche Zweck des Menschen sein (GMS, AA 04:
395).

Dieser Riickgriff auf die Teleologie kann fiir die Grundlegung insofern als
unproblematisch eingestuft werden, als dass man ihn als ein argumentatives
Hilfsmittel im Zusammenhang mit der einleitenden Funktion des ersten
Abschnittes der Grundlegung verstehen kann. Tatsdchlich soll dieser Abschnitt den
,Ubergang von der gemeinen sittlichen Vernunfterkenntni3 zur philosophischen‘
(GMS, AA 04: 393) entwickeln und nicht die endgiiltige Argumentation liefern.
M.E. kann uns nun der Hilfsmittelcharakter im Zusammenhang mit der ,,gemeinen
sittlichen Vernunfterkenntnis“, der dem Rekurs auf die Teleologie in der
Grundlegung eigen ist, dabei helfen, die Tatsache zu verstehen, dass Kant in der
Einleitung der Vorlesung trotz ihres problematischen Charakters auf die Teleologie
zuriickgreift. Denn wir konnen diesen Rekurs rein pddagogisch und nicht als
Grundlage einer endgiiltigen Argumentation betrachten. In der Tat sollte Kants
Rekurs auf die Teleologie im Kontext der Einfiihrung in einen Kurs iiber
Naturrecht nicht {iberraschen, wenn man den wesentlichen teleologischen
Charakter des Naturrechts bedenkt. Dieser Rekurs Kants dient dazu, zu zeigen,
dass ausgehend von der teleologischen Darstellung der Natur der Mensch als freies
Wesen (und daher als Subjekt des Rechts) nicht als Mittel zu einem ihm von der
Natur gegebenen Zweck angesehen werden kann. Mit anderen Worten: Der Rekurs
auf die Teleologie dient dazu, zu zeigen, dass das Naturrecht (als Vernunftrecht)
nicht in einem natiirlichen Zweck des Menschen begriindet sein kann. Geht man
von der teleologischen Darstellung der Natur aus, kann der Mensch aufgrund seiner
Freiheit nur als Zweck an sich selbst betrachtet werden. Die Bezeichnung des
Menschen als Zweck an sich selbst bzw. die Wiirde des Menschen ist also der
einzig mogliche Ausgangspunkt zur praktischen, und in diesem speziellen Fall,
juristischen Normativitat.

% Vgl. z.B. Paton 1947, 44.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

41



Moledo

Das Interessante an dem Argument, das Kant entwickelt, um die
Charakterisierung des Menschen als Zweck an sich selbst zu erkldren, ist, dass er
einige Jahre spiter in der Kritik der Urteilskraft darauf zuriickkommt. > Dies ist
dort jedoch nicht mehr problematisch, da es in der dritten Kritik nicht mehr um die
Begriindung praktischer Normativitit geht (Kant zieht hier aus der Erorterung des
Menschen keinen normativen Schluss), sondern nur um die kritische Untersuchung
teleologischer Urteile als Teil der theoretischen Philosophie. Dass das Argument
aus der Einleitung der Vorlesung einige Jahre spiter - in einem passenderen
Kontext - wiederholt wird, ist besonders relevant. Es zeigt, dass dieses Argument
eben nicht nur ein pddagogischer Mittel darstellt, sondern auch einen
Grundgedanken von Kants Denken zum Ausdruck bringt: Wenn die Natur unter
teleologischen Gesichtspunkten betrachtet wird, kann die Existenz eines freien
Wesens nur als Selbstzweck gedacht werden. Im néchsten Abschnitt werden wir
kurz auf diesen Punkt eingehen.

4. Die Relevanz des Arguments

Nachdem Kant die subjektive Giiltigkeit der teleologischen Urteile mit
Bezug auf die Organismen in der dritten Kritik gerechtfertigt hat, setzt er sich in §
84 mit der teleologisch grundlegendsten Frage nach dem ,Endzweck [...] der
Schopfung™ (KU, AA 05: 434) auseinander. Dabei wird nach dem Wesen gefragt,
dem die ganze Reihe von zusammenhéngenden Naturwesen im Verhiltnis von
Mittel und Zwecken und somit die ganze Natur als Endzweck untergeordnet wird.
Die Notwendigkeit der Frage nach dem Endzweck als dem Zweck der Schopfung
erklart Kant hier genau wie zuvor in der Vorlesung mit Riickgriff auf die
Bediirfnisse der Vernunft, alles ,vollstindig zu haben‘: 30 Ohne diesen
[Endzweck]”“ — so Kant in § 84 — ,wére die Kette der einander untergeordneten
Zwecke nicht vollstdndig gegriindet” (KU, AA 05: 435).

Der gesuchte Endzweck — féahrt Kant fort — muss als unbedingt, und zwar als
ein von keinem weiteren Zweck abhingendes Wesen verstanden werden.?! Ein
solches Wesen — so Kant — kann nur der Mensch als freies Wesen (KU, AA 05:
435) bzw. als sittlicher Selbstgesetzgeber sein, der sich selbst seinen eigenen
Zweck geben kann. Denn als solches ist der Mensch unabhéngig von allen
Zweckbestimmungen der Natur und deshalb nicht als etwas zu verstehen, das als
ein bloBes Mittel der Natur fiir einen anderen, von der Natur bestimmten Zweck

2 Auch Sadun Bordoni hat auf diese Parallele hingewiesen (2020, p. 10).
3% Auch Willaschek (2019, 144) weist auf diese Paralle hin.
31 Vgl. KU, AA 05: 434f.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

4



Kants teleologische Uberlegungen zur Menschenwiirde in der Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend

existieren kann: ,,Nur im Menschen,* — argumentiert Kant — ,,aber auch in diesem
nur als Subjecte der Moralitét ist die unbedingte Gesetzgebung in Ansehung der
Zwecke anzutreffen, welche ihn also allein féhig macht ein Endzweck zu sein, dem
die ganze Natur teleologisch untergeordnet ist* (KU, AA 05: 435f).

Mit dieser Erklarung wird der Grundgedanke des Arguments wieder
sichtbar, das in der Einleitung zur Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend bereits
erortert wurde: Ein freies Wesen ist unabhéngig von der Natur und kann deshalb
vor dem Hintergrund einer teleologischen Vorstellung der Natur nicht als etwas
verstanden werden, das als ein Mittel der Natur existiert. Es muss daher als Zweck
an sich selbst betrachtet werden, dem die ganze Natur der Schopfung untergeordnet
wird.3?

Fazit

In diesem Artikel haben wir ein besonderes Argument {iber die
Menschenwiirde analysiert, das Kant in der Einleitung zur Vorlesung {iber
Naturrecht Feyerabend entwickelt. Die Besonderheit des analysierten Arguments
besteht in seinem teleologischen Ansatzpunkt. Wenn man von der teleologischen
Darstellung der Natur ausgeht, miissen nach diesem Argument die Vernunftwesen
und damit der Mensch als Zweck an sich selbst betrachtet werden. Denn der Wille
eines vernunftbegabten Wesens ist ein von der natiirlichen Determination
unabhéngiger, d.h. freier Wille. Ein vernunftbegabtes Wesen kann sich also seine
eigenen Ziele geben. Aus teleologischer Sicht bzw. ausgehend von der Vorstellung
der Natur als eines Ganzen, wo jedes Wesen als ein Mittel zu einem Zweck der
Natur zu verstehen ist, kann deshalb ein freies Wesen nicht als Mittel zur
Verwirklichung eines natiirlichen Zwecks verstanden werden. Es muss vielmehr als
Zweck an sich selbst gedacht werden, dqw deshalb nicht relativ im Sinne seiner
Niitzlichkeit in Bezug auf etwas anderes, sondern absolut zu schitzen ist d.h. dem
Wiirde zugesprochen werden muss. Das Verbot, den Menschen als bloBes Mittel zu
behandeln, das Kant aus diesem Argument ableitet, d.h. die normative
Schlussfolgerung, die aus dieser Argumentation gezogen wird, ist, wie wir gesehen
haben, gerade wegen des teleologischen Charakters der Argumentation
problematisch. Dennoch konnten wir die Tatsache verstindlich machen, dass Kant
trotz seines problematischen Charakters in der Einleitung auf dieses Argument
zuriickgreift. Erstens haben wir die Funktion des Arguments in pédagogischer
Hinsicht als rein einleitend in das Thema der Vorlesung charakterisiert. Zweitens

32 KU, AA 05: 435. Auch Diising ist in dieser Hinsicht der Auffassung, dass in diesem Paragraphen vor allem die
Freiheit des Willens den Grund fiir die Bezeichnung des Menschen als unbedingten Zweck ausmacht. Vgl. Diising
1968, 229f.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

43



Moledo

haben wir gesehen, dass Kant in der dritten Kritik erneut auf dieses Argument
zuriickgreift. Es wurde damit als Grundgedanke von Kants Denken entlarvt..
Allerdings ist das Argument im Zusammenhang mit der dritten Kritik nicht mehr
problematisch, da es dort keinen praktischen normativen Anspruch mehr hat,
sondern nur der Erorterung der (subjektiven) Giiltigkeit der Teleologie als Teil der
theoretischen Philosophie zukommt.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

44



Kants teleologische Uberlegungen zur Menschenwiirde in der Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend

Literatur

ALLISON, Henry E. Kant's Groundwork for the Metaphysics of Morals. A Commentary,
Oxford: Oxford University Press, 2011.

BACIN, Stefano: ,,End in Itself, Freedom, and Autonomy: The Place of the Naturrecht
Feyerabend in Kant’s Moral Rationalism”. In: In Margit Ruffing, Annika
Schlitte und Gianluca Sadun Bordoni (Hg.), Kants Naturrecht Feyerabend. Analysen
und Perspektiven. Berlin / Boston, De Gruyter, 91-115.

DEAN, Richard. The Value of Humanity in Kant's Moral Theory. Oxford: Clarendon Press,
2006.

DUSING, Klaus. Die Teleologie in Kants Weltbegriff. Bonn: Bouvier, 1986.

GRAPOTTE, Sophie. ,,.Die Bedeutung des zentralen Freiheitsbegriffes in der ,,Einleitung®
des Naturrecht Feyerabend.” In: In Margit Ruffing, Annika Schlitte und Gianluca
Sadun Bordoni (Hg.), Kants Naturrecht Feyerabend. Analysen und Perspektiven.
Berlin/Boston: De Gruyter, 2020. pp. 117-128.

GUYER, Paul. ,,Stellenindex und Konkordanz zum Naturrecht Feyerabend, Teilband I:
Einleitung des Naturrechts Feyerabend*, Ratio Juris 25, 2012. pp. 110-116

DELFOSSE, Heinrich P., HINSKE, Norbert, SADUN BORDONI, Gianluca (Hg.) (2010):
Kant — Index. Band 30: Stellenindex und Konkordanz zum ,,Naturrecht Feyerabend*.
Teilband 1: Einleitung des ,,Naturrechts Feyerabend*. fromann-holzboog, Stuttgart —
Bad Cannstatt. 2010.

KERSTIN, Samuel. “Deriving the Formula of Humanity (GMS, 427-437)” In:
Groundwork for the Metaphysics of Morals. Edited by Christoph Horn and Dieter
Schonecker in cooperation with Corinna Mieth. Berlin/New York: Walter de Gruyter,
2006. pp. 200-221.

KLEINGELD, Pauline. “Moral Autonomy as Political Analogy. Self-Legislation in Kant’s
Groundwork and the Feyerabend Lectures on Natural Law (1784)” ", in Stefano Bacin
and Oliver Sensen (eds.), The Emergence of Autonomy, Cambridge: Cambridge
University Press, 2019. pp. 158-175

KLEMME, Heiner F. ,,,als ob frei wire‘. Kants Rezension von Johann Heinrich Schulz’
Versuch einer Anleitung zur Sittenlehre fiir alle Menschen, ohne Unterschied der
Religionen®. In: Critica y metafisica. Homenaje a Mario Caimi. Herausgegeben von
Claudia Jauregui, Fernando Moledo, Hernan Pringe, Marcos Thisted. Hildesheim —
Ziirich - New York, Olms. 2015a. pp. 198-209.

KLEMME, Heiner F. ,, Die verniinftige Natur existirt als Zweck an sich selbst*
Uberlegungen zu Oliver Sensens Interpretation der Menschheitsformel in der
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten®. Kant-Studien 106, 2015b. pp. 88-96.

KORSGAARD, Christine M. Creating the Kingdom of Ends, Cambridge, Cambridge
University Press. 1996.

LOHRER, Guido. Menschliche Wiirde. Wissenschaftliche Geltung und metaphorische
Grenzen der praktischen Philosophie Kants. Freiburg: Karl Alber Verlag, 1995

PATON, Herbert J. The Categorical Imperative. A study in Kant's Moral Philosophy.
London: Hutchinson’s University Library, 1947.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

45



Moledo

PRAUSS, Gerold. Kant iiber Freiheit als Autonomie. Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann, 1983.

SADUN BORDONI, Gianluaca. ,,Das Naturrecht Feyerabend und die Entwicklung des
kantischen Moraldenkens”. In: In Margit Ruffing, Annika Schlitte und Gianluca
Sadun Bordoni (Hg.), Kants Naturrecht Feyerabend. Analysen und Perspektiven.
Berlin / Boston: De Gruyter, 2020. pp. 7-31.

SENECA, Lucius Annaeus. Ad Lucillium epistulae moroales II. With an English translation
by Richard M. Gummere. In three volumes. London: William Heinemann, New York:
G.P. Putnam’s Sons, 1920.

SENSEN, Oliver. Kant on Human Dignity. Berlin und New York: Walter de Gruyter, 2011.

SCHONECKER, Dieter und WOOD, Allen. Immanuel Kant. Grundlegung zur Metaphysik
der Sitten. Ein Einfithrender Kommentar. UTB Verlag, Paderborn, 2002.

SCHMIDT, Elke E. und SCHONECKER, Dieter. “Kant’s Ground-Thesis. On Dignity and
Value in the Groundwork.”” In: Journal of Value Inquiry 52, 2018. pp. 81-95.

SCHMIDT, Elke E. und SCHONECKER, Dieter. ,,Kant’s Moral Realism regarding Dignity
and Value. Some Comments on the Tugendlehre®. In: Elke Elisabeth Schmidt &
Robinson dos Santos (Hg.), Realism and Antirealism in Kant's Moral Philosophy: New
Essays. Berlin/Boston: De Gruyter, 2017. pp. 119-152

WOOD, Allen. Kant's Ethical Thougth, Cambridge: Cambridge University Press, 1999.

ZOLLER, Giinter. ““Without hope and fear’: Kant’s Naturrecht Feyerabend on
Bindingness and Obligation”. In: Robert C. Lewis (Hg.) Reading Kant's Lectures.
Berlin/Boston: Walter De Gruyter, 2015.

WILLASCHEK, Marcus. "How Can Freedom be a Law to Itself? The Concept of
Autonomy in the Introduction to Naturrecht Feyerabend", in Stefano Bacin/Oliver
Sensen (eds.), The Emergence of Autonomy. Cambridge: Cambridge University Press,
2019. pp. 141-157

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

46



Kants teleologische Uberlegungen zur Menschenwiirde in der Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend

Abstract: In this paper I deal with an argument for the foundation of human dignity that
Kant sketches in the introduction to his lecture Feyerabend on natural law (1784). After
presenting very briefly Kant's discussion of Achenwall's concept of value I argue that the
starting point of the argument on human dignity that Kant develops in the introduction to
the lecture is teleological. I discuss then the problems that such a starting point inevitably
entails regarding Kant’s practical philosophy and offer an explanation as to why Kant was
able to include this argument in the introduction to his lecture despite the problems it raises.
Finally I claim that despite these problems the central idea of the argument reflects a
fundamental idea of Kant's thought on human dignity. In support of the latter I refer to the
fact that Kant turns to the same central idea of the argument some years later in his
discussion of teleology developed in the Critique of Judgment (1790).

Keywords: Human dignity, Man as an end in himself, Teleology.

Abstract: Dieser Aufsatz erortert ein Argument zur Begriindung der Menschenwiirde, das
Kant in der Einleitung zu seiner Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend (1784) skizziert.
Nach einer kurzen Darstellung von Kants Auseinandersetzung mit Achenwalls Wertbegriff
wird argumentiert, dass der Ausgangspunkt des Arguments zur Menschenwiirde in der
Einleitung zur Vorlesung teleologisch ist. AnschlieBend werden die Probleme, die ein
solcher Ausgangspunkt in Bezug auf Kants praktische Philosophie mit sich bringt erldutert
und eine Erkldrung dafiir angeboten, warum Kant in der Einleitung zur Vorlesung auf
dieses problematische Argument zuriickgreift. Schlieflich wird aufgezeigt, dass der
zentrale Gedanke des Arguments einen Grundgedanken Kants {iber die Menschenwiirde
widerspiegelt. Zur Unterstiitzung dieser These wird abschlieBend auf Kants wenige Jahre
spéter vorgelegte Diskussion der Teleologie in der Kritik der Urteilskraft (1790) verweisen,
in der der zentrale Gedanken des teleologischen Arguments wieder auftaucht.

Stichworte: Menschenwiirde, Mensch als Zweck an sich selbst, Teleologie.

Recebido em: 04/2021
Aprovado em: 05/2021

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

47






Uma interpretacio juridica sobre a suposta circularidade
na fundamentacao da filosofia transcendental de Kant

[A legal interpretation about the alleged circularity in the foundation
of Kant’s transcendental philosophy]

Diego Kosbiau Trevisan *

Universidade Federal de Santa Catarina (Florianopolis, Brasil)

1. Introduciao

No inicio do capitulo sobre a deducdo dos conceitos puros do entendimento,
Kant afirma que a dedugdo transcendental deve responder a questdo sobre o quid
iuris, ao passo que a questdo sobre o quid facti ficaria a cargo de uma “dedugio
empirica” (cf. KrV, A 116-7/ A 84-5). Uma possivel leitura dessa passagem afirma
que a dedugdo transcendental deveria fornecer uma prova para a Rechtmdfigkeit,
para a legitimidade do uso de conceitos a priori no ambito da intui¢@o sensivel e da
experiéncia, ao passo que a deducdo empirica diria apenas respeito a0 modo como,
genética e factualmente, o entendimento chega a aquisicdo ou posse desses
conceitos. Na sua carta a Kant de 7 de abril de 1789 (Br, AA 11: 15-7) e na
Versuch iiber die Transzendentalphilosophie, de 1790, Maimon critica essa
distingdo entre quid iuris e quid facti ¢ defende que, ao confundir sub-
repticiamente quid iuris e quid facti, Kant teria respondido de maneira insuficiente
a quaestionem iuris da propria Critica da Razdo Pura. Resumindo suas objecoes,
Maimon afirma que a prova de Kant sobre os juizos sintéticos a priori, a quid iuris,
pressuporia, na realidade, a experiéncia possivel como um Faktum, algo dado, um
factum'. Daqui surgiria, pois, um circulo: os juizos sintéticos a priori pressupdem
aquilo que deveriam provar, a saber, a experiéncia possivel — dito de outra forma, o
transcendental pressuporia, no cerne mesmo de sua pretensdo de prova, uma

* Email: diegokosbiau@hotmail.com. Esse artigo contou com o auxilio da FAPESP (Fundacdo de Amparo a
Pesquisa do Estado de Sao Paulo)

! “O Senhor K[ant] pressupde como inquestiondvel o Faktum de que nds temos proposi¢des de experiéncia (que
exprimem necessidade), e prova, entdo, a sua validade objetiva ao mostrar que, sem elas, a experiéncia ndo seria
possivel; ora, mas a experiéncia é possivel, pois ela ¢ efetiva segundo o seu [scil. do Faktum] pressuposto, por
conseguinte, esses conceitos tém realidade objetiva” (Maimon, 1790, p. 186).

Studia Kantiana, vol. 19, n. 1 (abr. 2021): 49-69
ISSN impresso 1518-403X
ISSN eletronico: 2317-7462



Trevisan

instdncia empirica ou factual que ele deveria, na verdade, fundamentar ou
demonstrar. Interpretando o a quid iuris como uma exigéncia de explicagdo e nao
de validagdo ou prova, Maimon procura a razdo, a ratio ou Grund do
transcendental, o “direito do direito mesmo”, sobre o qual, segundo ele, Kant teria
se silenciado.?

Desta obje¢do de Maimon surgiu uma tradicdo de critica a filosofia
transcendental que, sob certa perspectiva, se prolonga até hoje, exprimindo a
insatisfacdo pos-kantiana em relagdo a “moderagdo” do modo kantiano de prova.
Ora, sabe-se como a recep¢do imediata pds-kantiana do criticismo denunciou a
“irracionalidade do transcendental” ou do Faktum da Critica da Razdo Pura (KrV).
Para Reinhold, o “fundamento <Fundament> da KrV”, a saber, “a possibilidade da
experiéncia, da natureza, e a efetividade ou realidade de juizos sintéticos a priori
(...) ndo € nem universal (...) nem estabelecida suficientemente” (Reinhold, 1791,
pp. 129-30).> Neste contexto preciso, a filosofia pos-kantiana de Schulze a Hegel e
as recepcdes fenomenoldgicas mais recentes como a de Heidegger podem ser
caracterizadas como uma grande tentativa de fugir do ou ao menos tematizar o
ceticismo do qual, segundo esses autores, o criticismo ndo pode escapar ao recusar-
se a responder a pergunta sobre o Grund des Grundes: a filosofia critica, ao negar-
se a fundamentar seu fundamento, atingiria um “dogmatismo” que reacende a
objecdo cética.® No fundamento do transcendental haveria aquele “irracional”
assumido e nio explicado, seja as formas logicas do juizo (Hegel’), a apercepcdo

2 “Compreendendo o quid iuris como demanda de explica¢do por uma razdo suficiente, e nio como exigéncia de
valida¢do, Maimon exige, de alguma forma, o direito do proprio direito, isto é, a razdo e o fato da possibilidade da
experiéncia e o fato que ele ¢ o transcendental” (Grandjean, 2009, p. 179).

3 Cf. também: “A experiéncia ¢, portanto, a verdadeira e ultima razio <Grund>, o fundamento <Fundament>,
sobre o qual estd construido o magnifico edificio doutrinario da Critica da Razdo Pura. A representagdo das
percep¢oes em uma conexdo legal e necessariamente determinada, admitida como um factum <Faktum>, do qual
Kant pdde bem pressupor que ele seria concedido a ele, ¢ a base <Basis> do sistema kantiano” (Reinhold, 2003, p.
193. Trad. Gaspar, 2015). Notemos que J. S. Beck interpreta o Faktum da KrV como o “Factum da consciéncia”
que ndo precisa de uma “prova” <Beweis>, isto ¢, o Faktum de que nossas representagdes subjetivas tém
referéncia a um objeto: “Contudo, que noés temos representagdes que referimos a objetos e que, enquanto
representagdes meramente subjetivas, sdo distintas de sensagdo — trata-se de um Factum da consciéncia que ndo
carece de prova alguma” (Beck, 1793, ndo numerado).

4 Cf. Grandjean (2009, p. 25). Bondeli (2006) reconstr6i de forma mais rigorosa que Grandjean toda a polémica
dos criticos de primeira hora de Kant, especialmente Schulze, Maimon, Reinhold e Fichte, a respeito da suposta
circularidade da filosofia transcendental, mais especificamente em torno do “principio” da critica da razdo e sobre
o principio da prova, segundo eles realizada na dedugdo transcendental, dos conhecimentos sintéticos a priori a
partir da pressuposicao da efetividade ou do Faktum da experiéncia possivel.

5 “Na maneira habitual de tratar a logica surgem vérias divisdes e espécies do conceito. Nisso salta imediatamente
aos olhos a inconsequéncia segundo a qual as espécies sdo introduzidas: segundo a quantidade, a qualidade etc.
existem 0s seguintes conceitos. ‘Existem’ ndo expressa nenhuma outra legitimidade sendo que tais espécies foram
encontradas diante de nos e se mostram segundo a experiéncia. Dessa maneira obtemos uma /ogica empirica —
uma ciéncia estranha, um conhecimento irracional do racional (...). A filosofia kantiana incorre, nesse caso, em
uma inconsequéncia ulterior: ela empresta para a logica transcendental as categorias, tidas como conceitos basicos
<Stammbegriffe>, da logica subjetiva, na qual foram acolhidas empiricamente. Uma vez que ela admite esse
ultimo ponto, ndo se pode compreender porque a logica transcendental se decide pelo empréstimo junto a tal

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69

50



Uma interpretagdo juridica sobre a suposta circularidade na fundamentagao da filosofia transcendental de Kant

como autoatividade e autoposicdo livre (Fichte®) ou até a “raiz comum de
sensibilidade e entendimento” (Heidegger’). As variadas tentativas desses autores
de encontrar um novo “solo firme” para a filosofia transcendental e, assim, fugir do
“circulo” kantiano sdo aludidas por Ebbinghaus, que procurou, ele mesmo, refutar
a escola neokantiana e recuperar a base conceitual “originaria” de Kant no “fio
condutor da tabua de juizos” (Ebbinghaus, 1968, p. 20), ou, ainda, na referéncia de
todo o processo cognitivo a um “Eu” originario que funda a possibilidade do
conhecimento objetivo (Ebbinghaus, 1968, pp. 7-19):

A controvérsia que nunca se acaba, seja sobre o objetivo de prova ¢ o método de
prova dessa obra [scil. a Critica da Razdo Pura)], seja sobre o sentido de sua
formidavel afirmagdo de que o entendimento prescreve as leis a natureza, foi e até
hoje ainda ¢ o genuino fermento no interior das escolas que se kantianizam. Nesse
método se forma, de fato, um “circulo” — ¢ essa afirmacgao significaria, de fato, uma
“metafisica do conhecimento” comprometida “idealisticamente”? (Ebbinghaus, 1968,

p-4).

Para responder as objegdes a coeréncia de principio do criticismo tomamos
um caminho diverso do de Ebbinghaus. A proposta do presente artigo ¢ levar a
sério a ideia originariamente juridica de um quid iuris ¢ de um quid facti,
compreendendo a Critica e a dedugdo transcendental, pois, segundo sua
constituicao juridica. Aqueles que acusam o fracasso de Kant em fundamentar em
sentido forte a filosofia transcendental ao buscar um Fundament ou Grund Gltimo
do criticismo — um Fundament ou Grund por defini¢do racional — perdem de vista
o método kantiano especifico de prova. Sob a perspectiva juridica da K7V, no cerne
do questionamento transcendental reside a constatacdo de um Grund para o qual
ndo faz sentido buscar um outro Grund ou “explica-lo”, mas, em conformidade a
“modéstia” dos juristas (Rx 2659, AA 16: 454-455), apenas resta assumi-lo ¢ a
partir dele colocar os problemas que valem a pena e podem ser respondidos. Em
vez de alguma espécie de dialética da finitude do ser humano ou um petitio
principii, a inexplicabilidade do que sejam os facta tedricos do criticismo repousa
num problema historica e juridicamente bem definido, a saber, o da circularidade

ciéncia e ndo decide logo ela mesma operar empiricamente” (Hegel, 1981, pp. 42-43. Trad. M. A. Werle. Hegel,
2011). Cf. Reich (2001).

6 P. ex: “Apenas por intermédio da lei moral eu me vejo, e me vejo por meio disso, assim me vejo necessariamente
como autoativo <selbstthdtig> (...). A intuigdo intelectual ¢ o Unico ponto de vista firme para toda a filosofia. A
partir dele se esclarece tudo o que surge na consciéncia; mas também somente a partir dele. Sem a autoconsciéncia
ndo ¢ possivel consciéncia alguma; a autoconsciéncia, porém, apenas ¢ possivel pelo modo indicado: eu sou
apenas ativo” (Fichte, 1971, 466; 219).

7 “A imaginagdo transcendental é nio apenas um elo externo que vincula dois fins. Ela ¢ originalmente
unificadora, isto ¢, enquanto uma faculdade propria, ela constitui a unidade das outras duas, que tém em relagdo a
ela uma referéncia estrutural essencial” (Heidegger, 1991, p. 137). Essa raiz comum seria marca da “finitude”
fundamental do ser humano, isto ¢, “fato original metafisico” <metaphysische Urfaktum>, que “consistiria em que
o mais finito, decerto, se conhece em sua finitude, mas, ndo obstante, nela ndo se compreende <begriffen>".
(Heidegger, 1991, p. 233).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69

51



Trevisan

da constituicdo do caso juridico — o circulo que surge aqui ndo € um circulo
vicioso, mas, antes, algo como um circulo hermenéutico. Antes de passarmos a
discuss@o sobre a circularidade da constituicdo do caso juridico, cumpre discutir,
de forma panoramica, o significado juridico, e ndo logico-matematico, do conceito
de dedugdo assumido por Kant.

2. Deducao Juridica na Filosofia Critica

Logo no inicio do § 13 do capitulo sobre a dedugdo transcendental das
categorias, na passagem ja aludida em que opode o quid iuris ao quid facti, Kant
torna bem clara a origem juridica do conceito de deducdo que assume em sua
filosofia transcendental, em oposi¢ao, pois, ao sentido logico-matematico mais
convencional do termo:

Quando falam de competéncias <Befugnissen> e demandas <Anmafungen>, 0s
juristas distinguem, em um processo judicial, a questdo sobre aquilo que ¢ o direito
(quid iuris) da questdo relativa ao fato (quid facti) e, na medida em que exigem prova
de ambos, denominam deducdo a primeira, que deve provar <dartun> a competéncia
ou a pretensdo juridica <Rechtsanspruch>. Nos nos servimos de uma variedade de
conceitos empiricos, sem a oposi¢do de ninguém, e nos julgamos autorizados, mesmo
sem uma deducgdo, a atribuir-lhes um sentido e um pretenso significado porque temos
sempre a mao a experiéncia para provar sua realidade objetiva. H4 também conceitos
usurpados, no entanto, tais como felicidade e destino, que circulam de fato com uma
complacéncia quase universal, mas sdo por vezes questionados através da questdo
quid iuris; cai-se entdo num consideravel embarago, relativamente a deducdo dos
mesmos, pois ndo se pode oferecer um claro fundamento juridico <Rechtsgrund>,
nem a partir da experiéncia nem da razdo, pelo qual a competéncia de seu uso ficasse
clara (KrV, A 84-85/B 116-117).

O modelo juridico de dedugdo, cuja principal func¢do na filosofia tedrica €,
como veremos, justificar pretensdes de posse e uso de objetos e/ou conceitos ao
atribuir-lhes sentido e significado, foi desenvolvido por Kant em paralelo com a
argumentagdo originalmente juridica a respeito da justificativa da aquisi¢do ou
defesa de um direito, autorizagdo ou competéncia, ¢ em lugar de um procedimento
demonstrativo logico-matematico que, como formula a segunda regra para a
“direcdo do espirito” de Descartes, apoia-se em “puras derivacdes” enquanto
caminho mais seguro para o conhecimento claro e distinto. Ora, a deducdo na KrV
ndo segue um modelo logico-matematico de matriz geométrica, segundo o qual
uma cadeia silogistica infere conclusdes validas a partir de outras proposi¢oes
tomadas ou demonstradas como validas, mas sim um modelo jurz’dico.8 Com efeito,

8 Infelizmente, no que se segue ndo serd possivel desenvolver de forma exaustiva esse modelo juridico de dedugio.
Para tanto, cf. Aichele (2011a; 2011b), Biibner (1982), Frank (1997), Henrich (1975; 1984; 1989), Ishikawa (
1995; 2003), Kaulbach (1982), Pievatolo (1999), Proops (2003), Seeberg, U (2007; 2006), Trevisan (2018).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69

52



Uma interpretagdo juridica sobre a suposta circularidade na fundamentagao da filosofia transcendental de Kant

na época de Kant, o conceito de deducido era pertencente sobretudo ao conjunto de
conceitos e termini technici de que se compunham tanto a “teoria do direito”,
dividida, por sua vez, em jurisprudéncia tedrica e pratica, como a praxis juridica
(Cf. Schroder, 1979). Essa distingdo, insinuada por Kant na Doutrina do Direito
(MS, AA 06: 229-230), ¢ aqui de grande valia, pois justamente a partir dela
podemos compreender melhor os contornos e escopo do procedimento juridico de
deducgdo no interior da jurisprudéncia de forma geral.

Daniel Nettelbladt e Johann Stephan Piitter teriam sido os primeiros autores
a proporem uma distingdo entre jurisprudéncia pratica e tedrica <praktische und
theoretische Rechtsgelehrsamkeit> ao lado de uma praxis juridica <juristische
Praxi> oposta a ambas’. Os dois ramos da jurisprudentia, a theoretica e a practica,
entendidos respectivamente como o tratamento teodrico e pratico dos direitos e
obrigagdes, pertenceriam a theoria iuris, ao passo que a praxis juridica, por tratar
de casos particulares, permaneceria fora da teoria (Nettelbladt, 1792, p. 92).
Segundo Nettelbladt, a “teoria do direito seria a doutrina mesma, que contém
verdades sobre direitos e obrigagdes, ao passo que a praxis [juridica] caberia a
aplicagdo das leis a facta” (idem, p. 9). A jurisprudéncia pratica, em oposi¢do a
tedrica, que trata de definicdes e formulagdes conceituais, “é a parte da
jurisprudéncia que contém em si as verdades sobre o modo como os afazeres
juridicos t€m de ser conduzidos” (Nettelbladt, 1767, p. 3). A praxis juridica, por
sua vez, consistiria “na aplica¢do de todas as verdades universais a casos juridicos
particulares” e seria “muito diferente da jurisprudéncia pratica” (Nettelbladt, 1767,
pp. 3-4). Dito de outro modo, “a [jurisprudéncia teoérica] contém verdades sobre
direitos e obrigagoes, a [jurisprudéncia pratica] verdades sobre como os negocios
juridicos devem ser conduzidos. Por exemplo: quem pode testamentar, [isto]
pertence a jurisprudéncia tedrica; como, porém, um testamento deve ser
ordenadamente estabelecido, [isto] pertence a jurisprudéncia pratica. O que é um
contrato de venda, [isto] pertence a jurisprudéncia tedrica, ja como um contrato de
venda deve ser redigido, a pratica. Tanto a jurisprudéncia tedrica como a pratica
pertencem, portanto, a teoria do direito, e ambas devem ser claramente distinguidas
da praxis mesma, da condugdo concreta dos negocios juridicos” (Schroder, 1979, p.
46-7). Notemos aqui que entre os conceitos que encontram lugar tanto nas obras
filosoficas sobre direito natural (jurisprudéncia teodrica) quanto nos escritos
voltados a condugao concreta dos negocios juridicos e aos casos particulares com
que o jurista se confronta (jurisprudéncia pratica e praxis juridica) conta-se o de
dedugdo. Voltemo-nos agora primeiramente a denominada jurisprudéncia teorica
para entdo tratarmos da jurisprudéncia pratica e da praxis juridica, mais
especificamente em Piitter e seu conceito de dedugao.

° Hufeland, outro autor certamente conhecido de Kant, também distingue jurisprudéncia teérica e pratica — Cf.
Hufeland (1797, p. 52.n 91).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69

53



Trevisan

C. Wolff define a dedugdo em contexto juridico como um sinénimo da
demonstra¢do <demonstratio> de um direito adquirido:

A prova de que a alguém compete um direito adquirido costuma denominar-se

deducdo, de modo que deduzir o seu direito ou o de outrem é o mesmo que provar

que um direito compete a essa pessoa ou a outrem, ou, visto que se trata aqui de um

direito adquirido, que por meio dessa acdo ele mesmo ou outrem adquiriu esse direito
(Wolff, 1740, § 443).

Em sentido juridico, “dedugdo” apresenta, como no sentido loégico mais
convencional do termo, um procedimento de prova ao qual liga-se uma pretensao
de certeza: “quem pretende deduzir o direito de outrem precisa mostrar que este
direito ¢ certo” (Wolff, 1740, § 444). Com efeito, para Wolff, o procedimento
dedutivo corresponde, no direito, ao procedimento logico-matematico da
filosofia'®. Provar a correcdo de um direito adquirido equivale a demonstragdo da
verdade de uma proposi¢do. E justamente a ossatura logico-silogistica da deducio
juridica que lhe garante a pretensdo de certeza, mais especificamente a inferéncia
modus ponens:

A certeza de um direito adquirido depende dessa forma silogistica universal

(syllogismo catholico), que orienta as reflexdes daquele que pretende provar que a
alguém compete um direito adquirido:

Se um fato <factum> ¢ constituido de tal modo, por meio dele ¢ adquirido um direito
de tal modo constituido;

Ora, este fato foi assim constituido;

Logo, um direito constituido de tal modo foi adquirido por meio dele (Wolff, 1740, §
442).

E certo que o problema da species facti ou momenta facti na premissa menor
(“Ora, este fato foi assim constituido™), ou seja, o da determinago de se a agdo em
questdo ¢ um fato e, assim, se subsume sob a lei, e, com isso, se ela realmente
possui o significado juridico assumido, precisa ser resolvido antes mesmo que a
premissa maior, ou seja, a que enuncia a lei, seja formulada. Ora, uma vez
solucionada a questdo do carater juridico da acdo, a dedugdo e, com ela, a quaestio
iuris se desenrolam sem grandes problemas para um jurista versado em logica''.
No entanto, na formulagdo do carater juridico da agdo insinua-se, justamente, a
circularidade da constituicdo do caso juridico: para que o fato se constitua

10 “Denominamos direito certo <jus certum> no mesmo sentido que denominamos, na logica, proposigdes certas.
Certa ¢ a proposi¢do que pode ser demonstrada <demonstrari> (§ 568. Log.). Portanto, certo ¢ todo direito que
podemos demonstrar que ele nos pertence. Naturalmente se diz: me compete esse direito e, se tu podes demonstrar
que ele te compete, entdo o teu direito ¢ certo. No caso contrario, denominamos direito incerto <jus incertum>"
(Wolft, 1740, § 441).

! “Portanto, o sucesso do procedimento dedutivo juridico depende completamente da exposi¢io da premissa
menor, que fundamenta a legitimidade da circunscri¢do ou compreensio <Erfassung> do ocorrido como um caso
da regra, isto é, da premissa maior. Realizado isto, a quaestio iuris é respondida” (Aichele, 2001a, p. 500).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69

54



Uma interpretagdo juridica sobre a suposta circularidade na fundamentagao da filosofia transcendental de Kant

enquanto tal, é necessario, antes, verificar se ele se subsume sob a lei; para que ele
se subsuma sob a lei, contudo, ¢ necessario que ele ja esteja constituido enquanto
fato. Na proxima sec¢do veremos em detalhe essa questao.

Quem também alude a deducgdo no contexto da determinagdo da quaestio
iuris ¢ da quaestio facti € uma fonte mais proxima a Kant, a saber, Gottfried
Achenwall. Segundo ele, probatio é uma deductio iuris quando demonstra nao que
um caso ou factum existe (quid facti), mas sim se ele € justo ou injusto, correto ou
incorreto (quid iuris). Trata-se, aqui, da oposicao, aludida em Wolff, entre os
momenta in facto e os momenta in iure, ou seja, por um lado, os elementos factuais
que definem a instanciacdo de uma regra ou lei juridica numa agdo dada qualquer,
e, por outro, os elementos normativos que compdem a lei e determinam se o fato
em questdo se deixa subsumir sob tal lei. Justamente em relagdo a este Ultimo
momento surge a deductio iuris:

Acerca da verdade do fato pode haver duvida ou 1) se a existéncia do fato ¢
verdadeira ou ndo; ou, 2) se consta a verdade do fato, se ele ¢ justo ou ndo. A prova da
existéncia ou ndo existéncia do fato é a prova do fato <probatio facti>, a prova da

A

justica ou injustica do fato pertence a prova (dedugdo) juridica <probationem
(deductionem) iuris> (Achenwall, 1773, § 292).

A oposicdo de Achenwall entre uma probatio facti e probatio ou deductio
iuris remete, a primeira vista, a distingdo feita por Kant entre uma dedugdo
transcendental e uma mera derivagdo fisiologica ou dedugdo empirica, ou seja,
entre a quaestio iuris € a quaestio facti. A deducao ou prova juridica so se colocaria
de forma adequada por ocasido da definicdo do que é de direito, e ndo de se
determinado fato existe ou ndo. Contudo, essa identificagdo automatica entre
“Faktum” e “empirico” ndo pode ocorrer sem problemas para a compreensao do
que seja a dedugdo juridica. Ora, a determinagdo do Faktum ja implica a admissao
de elementos normativos, pertencentes a determinacdo da lei sob a qual ele se
subsume, sem os quais o Faktum nao se constitui enquanto Faktum. Voltaremos a
isso adiante; por ora notemos apenas que, assim como em Wolff, também em
Achenwall (e acrescentemos: em Baumgarten [Cf. Hruschka, 2001]) coloca-se o
problema prévio (e normativamente relevante) da determinagdo dos momenta in
facto ou momenta facti para que seja primeiramente possivel abordar e resolver a
quaestio iuris.

Wolff e Achenwall servem como significativos exemplos de que “dedugdo”
pertencia também aos conceitos operatorios da jurisprudéncia teorica, que lidava
com formulacdo de direitos e obrigacdes. Contudo, a brevidade das discussoes
nestes autores a respeito da deducdo nos da uma pista de que o lugar mais
apropriado da discussdo sobre a deducdo como modo juridico de prova ou
justificativa de direitos ndo era exatamente a jurisprudéncia tedrica. Com efeito, a
pratica juridica das Deduktionen, que surgiu em finais do século 15 e encontrou sua
codificagdo e acabamento metodologico em meados do século 18 nos

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69

55



Trevisan

Deduktionsschriften, pertencia prioritariamente a jurisprudéncia pratica e a praxis
Juridica. Os Deduktionsschriften eram

escritos cujo objetivo consistia em desenvolver em detalhe a natureza de um caso
juridico controverso <die Beschaffenheit einer streitigen Rechtsache>, apresenta-lo ao
publico da forma mais proveitosa possivel e, o tanto quanto possivel, convencer o
leitor sobre a justiga presente num determinado caso. No uso admitido do termo, da-se
a esses escritos 0 nome de dedugoes (Holzschuher, 1778, iii. Apud. Ishikawa, 1995, p.
14).

A despeito de diferengas formais menores, a estrutura dos
Deduktionsschriften era a mesma. Dedugdes eram pensadas prioritariamente para a
defesa, diante de um juiz, das razdes de uma parte cujas pretensodes sdo contestadas
ou para a refutacdo das pretensdes apresentadas por um outro partido por ocasido
de um caso controverso particular (Cf. Henrich, 1989, pp. 32-40; Seeberg, 2006,
pp. 197-204; Trevisan, 2018, pp. 113-119). Um dos objetivos implicitos das
Deduktionen era, ademais, tornar publicas as principais controvérsias juridicas,
disponibilizando documentos e materiais para o “mundo erudito” ao invés de
deixa-los “escondidos” do publico."

Ha muitos indicios de que Kant conhecia bem esses escritos: além de ter sido
bibliotecario da Schlofibibliothek de Konigsberg e encarregado da revisdo de seu
acervo, onde certamente encontrava-se uma cole¢@o dos Deduktionsschriften, Kant
menciona dedugdes no direito dos povos (MS, AA 06: 350 — ha mengdes também
na Paz Perpétua, ZeF, AA 08: 344; 382), no direito privado (p.ex. “Deducdo do
conceito de aquisicdo originaria”. MS, AA 06: 268; “Deducdo do conceito de posse
meramente juridica”. MS, AA 04: 249) e esboga, ele mesmo, uma deducdo
estritamente juridica no escrito sobre a impressao de livros (VUB, AA 08: 77-87),
em que segue algumas das orienta¢des usuais sobre como conduzir uma dedugdo
juridica. Ademais, um dos autores mais destacados dos Deduktionsschriften era
Piitter, que escreveu em conjunto com Achenwall a primeira edigdo do compéndio
sobre direito natural utilizado por Kant como manual de seus cursos sobre o tema,
o lus Naturae in usum auditorum. O escrito mais conhecido de Piitter sobre a
metodologia dos Deduktionsschriften chama-se Anleitung zur juristischen Praxi
wie in Teutschland sowohl gerichtliche als ausserrechtliche Rechtshdndel oder
andere Kanzley-Reichs- und Staats-Sachen schriftlich oder miindlich verhandelt,
und in Archiven beygeleget werden, publicado em 4 edi¢des entre 1754 ¢ 1780 ¢
com cuja terminologia e estrutura a dedugdo transcendental das categorias
apresenta muitas semelhangas (Cf. Seeberg, 2006, pp. 204-211). Piitter se insere no

12 “Dedugdes (...) sdo o tnico canal pelo qual documentos, que sem isso permaneceriam ocultos, s3o comunicados
ao mundo erudito. Também cortes a cuja politica pertence a maxima de deixar tudo em segredo para nio tornar
conhecido nada que possa ser desfavoravel a alguém, sdo por vezes necessitadas por conflitos com vizinhos a

retirar documentos da escuriddo” (Reuf3, 1785, x-xi).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69

56



Uma interpretagdo juridica sobre a suposta circularidade na fundamentagao da filosofia transcendental de Kant

movimento de fortalecimento especulativo e institucional (universitario) da
jurisprudéncia pratica'’.

A partir de um estudo das fontes dessa nogdo juridica de dedugdo, sobretudo
na mencionada obra de Piitter, Anleitung zur juridischen Praxi, é possivel obter um
modelo juridico segundo o qual direitos ou competéncias sdo legitimados ou
justificados a partir de argumentos juridicos e de dados histéricos, fatuais ou
simplesmente genéticos”. Na deducgdo trata-se, segundo Kant, da quid iuris ou
quaestio iuris do uso de determinado conceito, ao lado da questdo da quid facti ou
quaestio facti de sua posse ¢ modo pelo qual ele foi faticamente adquirido — em
outros termos, trata-se por um lado da Rechtspriifung e por outro da Feststellung do
Tatbestand (cf. Kaulbach, 1982, 35. n. 39) de uma posse qualquer:

Quaestio facti ¢ aquela da forma pela qual primeiramente tomamos posse de um
conceito; quaestio iuris, aquela sobre com que direito o possuimos e o utilizamos (Rx
5636, AA 18:267).

Em outras palavras, para Plitter e Kant, uma dedugao juridica assume tanto
“circunstancias historicas” (res facti, quid facti, quaestio facti) como “pontos
juridicos” (quid iuris, quaestio iuris) para justificar determinado direito ou
competéncia. Que Kant utilize varios termos para designar as mesmas ideias (res
facti, quid facti; quaestio facti, etc.) explica-se, de resto, pela relativa liberdade
terminolédgica adotada pelos autores dos Deduktionsschriften, em especial Piitter.
Porém, o que verdadeiramente interessa aqui ¢ que, como o proprio Piitter ressalta,
ndo € possivel numa deducdo juridica desprezar ou desconsiderar o res facti.
Enquanto escritos “nos quais algo é apresentado para uma finalidade juridica”, as
deducdes sempre e em todos os casos “contém circunstancias historicas (res facti)”
(Piitter, 1789, § 77), ou seja, uma dedugdo ndo diz respeito exclusivamente a
determinagdo do que € de direito, quid iuris, mas implica ou pressupoe a defini¢ao
ou mencao dos facta que, como “condigdes histdricas”, determinam a existéncia do
proprio ius controversum — ou seja, a propria dedugdo também envolve a
determinagdo do quid facti. Por sua vez, como mostra o capitulo sobre a Disciplina
da Razdo Pura da Critica da Razdo Pura, Kant admite em filosofia transcendental
apenas modos diretos de prova. Dito de outra forma, para fundar a validade de
certa proposi¢@o ou justificar a legitimidade do uso de determinado conceito nao ¢
permitido pura e simplesmente refutar a proposi¢do contraria ou rebater aquele que
questiona a legitimidade de um conceito; esse modo apagogico de prova nao serve
para fundar nenhuma pretensdo, mas antes, na medida em que assume a forma de
retorsdes, apenas deslegitimar pretensdes contrarias, deixando intocada, no entanto,

13 Cf. Schréder (1979). Sobre a relagdo no séc. 18 entre a fundagéo de faculdades de direito e a formagdo voltada a
pratica, isto ¢, a administragdo publica, Cf. Scattola (1994, 18ss).

' Infelizmente, por questio de espago, ndo é possivel aprofundar os paralelos e semelhangas entre as instrugdes de
Piitter sobre a dedug@o juridica, por um lado, e o procedimento dedutivo de Kant, por outro. Sobre o modelo
juridico aqui aludido, cf. Trevisan (2018, pp. 113-120).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69

57



Trevisan

a pretensdo que se pretende defender ou justificar (KrV, A 794/ B 822). Para fazé-
lo, € necessario em todos os casos voltar-se as “fontes” das quais determinado
conceito ou conhecimento ¢ extraido (Cf. p. ex. KrV, A 789/B 817; V-Lo/Politz
AA 24: 561), ou ainda, conduzir “diretamente uma prova juridica, ou seja, por
meio de uma deducdo transcendental dos argumentos” (KrV, A 794/B 822).
Também aqui essa ideia kantiana encontra respaldo no conceito juridico de
dedugdo. Esta pode bastar-se numa defesa da correcdo e legitimidade da propria
pretensdo juridica avangada, sem ser preciso rebater as pretensdes contrarias
(Piitter, 1789, §§ 124-126); ora, como forma de decidir determinado ius
controversum, a remissdo da pretensdo juridica a sua origem fatual (res facti) e a
discussdo direta dos pontos juridicos em apoio a posigdo assumida (quaestio iuris)
bastam para fundar a legitimidade do direito ou competéncia (Gerechtsame) do
titulo juridico de posse em litigio. E justamente este o procedimento kantiano em
suas deducdes.

Para Kant, o uso de determinados conceitos carece de justificacdo. Nesse
sentido, a dedugdo tem como objetivo justamente justificar o direito ou
competéncia (autorizacdo) para o uso de determinado conceito com vistas a
determinado fim ou em determinado ambito — no caso das categorias, 0o uso
imanente, mas o mesmo vale para o uso constitutivo ou regulativo das ideias
transcendentais. Nesse sentido, Kant identifica por varias vezes o uso de um
conceito com um “titulo” (p. ex. KrV, A 501/ B 529; A 740/B 767). Com efeito,
“titulo” detinha a época o sentido de legitimagdo ou autorizagdo para a posse (e,
por conseguinte, uso) de determinado objeto ou coisa adquirida através de compra,
venda, doagdo, troca, etc. O proprio Kant na Doutrina do Direito toma
Rechtsgrund como sindénimo de titulus (MS, AA 06: 260) ou titulus possessionis
(MS, AA 06: 251-2), isto €, uma autoriza¢ao para um uso de algo cuja aquisi¢do foi
provada, pois, como legitima. Como, contudo, avaliar se um titulo ¢é legitimo? Para
tanto entra em cena a dedugdo. Segundo Kant, da mesma forma que titulos
juridicos carecem de uma deducdo para que sua legitimidade seja aferida e
provada, assim também a utilizagdo de certos conceitos exige uma prova direta de
sua realidade objetiva e, por meio disso, da legitimidade mesma da autoriza¢ao da
sua aquisicao e, pois, de seu uso. Como por varias vezes Kant escreve, tal tarefa de
legitimar a posse de conceitos é central para o projeto critico em seu todo. Nos
Fortschritte, por exemplo, Kant ¢ bem claro a esse respeito. Contra os céticos
radicais, que contestam a competéncia da razao em obter conhecimentos a priori, a
dedugdo contribui para uma “critica minuciosa e completa”, justamente por provar
0s Rechtsame, isto €, os Befugnisse, a saber, as “autorizacdes da razdo para
determinagdes a priori”:

Contra esse mal [scil. o ceticismo radical] nenhum remédio existe a ndo ser o de

submeter a propria razao pura, isto ¢, a faculdade de conhecer algo a priori em geral, a
uma critica minuciosa e completa, de modo a discernir-se a possibilidade de uma

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69

58



Uma interpretagdo juridica sobre a suposta circularidade na fundamentagao da filosofia transcendental de Kant

extensdo real do conhecimento por meio desta mesma [faculdade] em relagdo ao
sensivel e ao suprassensivel ou entdo, quando isto ndo for aqui possivel, a limitacdo
de tal extensdo em relagdo ao suprassensivel; e, no que diz respeito a este ultimo,
como fim da metafisica, que seja garantida a posse da qual ela ¢ capaz ndo por meio
de provas, que tdo frequentemente se mostram enganadoras, mas por meio de uma
dedugdo das autorizagoes da razdo a determinagdes a priori (FM, AA 20: 320. Grifo
meu).

Kant realiza nessa passagem uma ampliacdo sub-repticia do escopo de uma
deducdo para o projeto critico em seu todo. A dedugdo tem como objetivo nao
apenas legitimar o titulo a priori dos conceitos puros do entendimento, mas também
por meio disso certificar todas as “determinacdes a priori” da razdo, inclusive, pois,
a “posse da razdo com vistas ao suprassensivel”. Portanto, aparentemente ¢
expandida a todos os afazeres da critica a competéncia da dedugdo em geral como
um procedimento juridico legitimatorio da posse de certos conceitos ou de usos da
razdo, sejam eles especulativos ou praticos. Nesse sentido, compreende-se que
Kant discuta, a moda das dedug¢des juridicas, a legitimidade do uso dos conceitos
puros do entendimento, as categorias, ¢ dos conceitos da razdo pura, as ideias
transcendentais (cf. p. ex. KrV, A 336/ B 393; A 663/B 691; A 669-670/B 697-8).
Em cada um deles se reproduz o modelo de deducdo como Festellung do fato do
qual surge um ius controversum (quid facti - dedu¢do metafisica) e Rechtspriifung
da legitimidade dos direitos e autorizagdes que decorrem do fato detectado (quid
iuris — deducdo transcendental)."

3. Circularidade do Fato Juridico

Para compreender a relagdo entre Faktum e Rechtsgrund, ou quid facti e quid
iuris, ¢ necessario retomar a ideia da circularidade do fato juridico, ideia que
perpassa a reflexdo de juristas e filosofos relevantes para o surgimento do
pensamento de Kant, como Baumgarten. Tal circulo se caracteriza basicamente
pelo seguinte: de forma a definir como determinado evento particular constitui-se
como uma agdo que pode ser qualificada como juridicamente relevante ou como
um Faktum, é preciso, antes, considerar a lei que define, justamente, que
determinado evento empirico ¢ uma agao juridicamente relevante: um Faktum ou
ato. Ora, um ato se define como ato no momento em que € subsumido sob uma lei
— ele deixa de ser uma a¢do (um evento fisico) para tornar-se um ato (um evento
também pratico-moral, juridico) quando subsumido sob uma lei; contudo, para
determinar qual lei aplicar no caso em questdo, ¢ preciso que o ato ja esteja
constituido como um ato, isto ¢, como uma ac¢do subsumida sob uma lei. Para

!5 Sobre isso, cf. Trevisan (2018).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69

59



Trevisan

analisarmos em maior detalhe como tal circulo é constituido em Kant, cumpre
primeiramente citar uma Reflexdo em que Kant sintetiza o problema da
determinagdo circular de um Faktum e a decisdo sobre sua legitimidade como um
procedimento judicial realizado por um juiz:

O juiz deve 1), como inquirente, proceder analiticamente, para primeiramente obter
uma ideia do Facto a partir dos momentis in facto. Contudo, como nele muita coisa
pode ser indiferente relativamente ao direito controverso, a0 menos numa perspectiva
juridica, entdo o juiz deve comparar todos os varia facti com o iure (...) controverso,
para selecionar os momenta facti a partir dos mesmos. Assim, ele precisa previamente
considerar o ius praetensum, para determinar a priori o que ¢ aqui exigido (...). Isso
precisa ser antecipadamente realizado pelo juiz, e as partes t€m de ou apelar a um
comité legislatorio ou entdo engajar-se para aduzir os momenta in facto segundo todos
esses momentis in iure.

2) Como juiz, ele tem de proceder sinteticamente: de acordo com a iustitia
distributiva indicar aqueles praestanda'® que cada uma das partes em conflito tem de
realizar segundo o direito dos demais ou dele prestar satisfacdo (Rx 3357, AA 16:
797).17

Como bem mostrou Kiefner, nestas e em outras Reflexdes, como a 454!,
Kant mostra um conhecimento digno de nota das “especificidades do pensamento
civilista”. De acordo com Kiefner, este consistiria basicamente em duas etapas:
primeiro, o juiz deve proceder analiticamente como Inquirent para a determinagao
do fato (quaestio facti); segundo, ele deve proceder sinteticamente para tomar uma
decisdo e fundamentar seu veredito (quaestio iuris). Vejamos com maior detalhe
esse procedimento, que se assemelha aquele ja discutido acima por ocasido da
dedugdo juridica em Wolff, Achenwall e Piitter.

A quaestio facti ndo ¢ estabelecida imediatamente a partir do conhecimento
de todos os fatos apresentados pelas partes (Kiefner, 1978, pp. 300-1). E
necessario, antes, que a) o juiz considere o ius praetensum e, para tanto, avalie se
os elementos apresentados pelas partes se configuram como um caso que esteja
“sob leis”, isto ¢, avaliar se “as consequéncias juridicas concretas, com as quais
torna-se valido o requerimento da queixa <Klagebegehren>, sdo previstas (...)
abstratamente na lei” (Kiefner, 1978, p. 302). Definido assim o ius praetensum, b)

!¢ Na MS Kant define praestatio como uma classe de objeto exterior a0 meu arbitrio: “o arbitrio de outrem para um
determinado ato (praestatio)” (MS, AA 06: 247), isto é, como a “realiza¢do” (Leistung) de um arbitrio alheio que
me ¢ devida como uma posse determinada (MS, AA 06: 248), pertencente, pois, ao direito pessoal. “A posse do
arbitrio de outrem, como a capacidade de determina-lo, pelo meu arbitrio segundo leis da liberdade, para um certo
ato” (MS, AA 06: 271).

'7 H. Kiefner estipula como terminus a quo 1781 e como terminus ad quem 1783-5 em virtude de mengdes de Kant
a mudangas no novo codigo processual da Prussia realizadas em 1781. Cf. Kiefner (1978). Cf. também Marcos
(1994, 435ss).

18¢(...) Aqui [scil. na questio sobre os milagres] ocorre como em um caso juridico diante de um juiz. A primeira
pergunta ¢é: se realmente ha um caso juridico, isto &, [se] esta sob leis e em que medida. 2. [Se ha] o Factum,
através do consentimento das testemunhas. 3. A concordancia do juiz consigo mesmo em relagdo aos praeiudicata
und postiudicanda (...)” (Rx 454, AA 15: 186-188 (1785-1787)).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69

60



Uma interpretagdo juridica sobre a suposta circularidade na fundamentagao da filosofia transcendental de Kant

0 juiz parte entdo para os pressupostos a partir dos quais a lei é aplicada ao caso em
questdo. Estes pressupostos seriam os momenta in iure, que constituem o fato
juridicamente relevante ao qual a pega deve ater-se. Sob esse fato juridicamente
relevante sdo subsumidos todos os elementos concretos que compdem, em
conjunto, os momenta in facto. Portanto, a cada momentum in facto corresponde
um momentum in iure. “Se essa submissao ¢ bem sucedida, entdo o ius praetensum
concreto compete ao queixoso; se algo falta no momentum in facto, entdo a queixa
¢ rejeitada”. Ao serem comparados com os momenta in iure, 08 momenta in facto
que compdem a quaestio facti recebem seu carater essencial, isto é, deixam de ser
juridicamente indiferentes justamente ao coincidirem com os momenta in iure.
Estes, por sua vez, constituem em seu conjunto, ¢ de acordo com a iustitia
distributiva, a “unidade sistematica do fato juridico” (Kiefner, 1978, p. 313). A
determinagdo dos momenta in facto a partir dos momenta in iure se mostra, pois,
como a “etapa da mediag¢do judicial entre empiria e direito a seu nivel mais
primario”, ou ainda, o “o momento de aplicacdo” como casus datae legis. Este
implica, assim, dois momentos a) definicdo da regra ou lei, ¢ b) determinacao (a
priori) do caso sob a regra. Nessa medida, o entendimento juridico esta atuante,
preparando a mediagdo entre empiria e regra juridica por meio da constitui¢do do
fato (Kiefner, 1978, p. 314). No momento sintético da aplicacdo ou mediacao entre
empiria (elementos empiricos que compde o caso) e direito (elementos juridicos
que configuram o evento empirico como um caso juridico determinado), e, assim,
da decisdo do juiz “segundo a justica distributiva”, Kant “v€é a passagem entre
direito positivo e direito natural” (Kiefner, 1978, p. 317).

Como se percebe, assim como ocorre nas dedugdes juridicas discutidas por
Wolff, Achenwall e Piitter, a sentenga do juiz (quid iuris) pressupde que a
definicdo do fato ja esteja estabelecida (quid facti). Contudo, justamente na
determinagdo do ponto de partida do caso juridico, a saber, na determinacdo da
quaestio facti ou da “Idee vom Facto”, insinua-se um circulo. A determinagdo da
quaestio facti como questio sobre um evento juridicamente relevante, isto €, como
factum, pressupoe a quaestio iuris, a qual, porém, s6 ¢ formulada no momento em
que o factum se constitui como factum. Kiefner ndo menciona explicitamente a
circularidade envolvida nesta “mediagdo entre empiria e regra juridica por meio da
constituicdo do fato” realizada pela casus datae legis implicada na decisdo judicial.
Quem o faz no interior de uma interpretacdo de Kant ¢ J. Hruschka. Vejamos a
formulacdo aguda desse circulo com auxilio de uma passagem da Metafisica dos
Costumes Vigilantius, na qual Kant reproduz com termos diferentes, porém
analogos, a mesma ideia exposta na Reflexdo citada acima:

Assim, a quaestio facti repousa sobre a indagatione momentorum in facto. (...).

Daqui surge, entdo, a species facti, ou ainda, a enumeratio omnium momentorum in
facto, assim como em delictis o corpus delicti. Assim, 1) a certeza da existéncia de um

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69

61



Trevisan

delicti e 2) os sinais externos que comprovam ter havido um delictum. Contudo, o
conceito de species facti ¢ mais amplo que o conceito de corpus delicti.

Na averiguagdo das circumstantiarium in facto é necessario, para encontrar 0s
momenta in facto, considerar a lei, pois, ainda que aqui a lei ainda ndo esteja
imputada, ela propria contribui para a determinacdo mais completa do facti (V-
MS/Vigil, AA 27: 563. Cf. também V-PP/Powalski, AA 27: 156; V-Mo/Collins, AA
27: 288-9).

Como esclarece Hruschka, Kant defende, & semelhanca de Baumgarten'®,
que a quaestio facti somente pode ser respondida pela species facti, entendida nao
no sentido de “espécie” (genus), mas sim como a “imagem” (imago) do ato, ou
seja, como a descricdo ou apresentacdo de um ato, dito mais precisamente, dos
elementos ou momenta® essenciais que definem um ato como um ato (Hruschka,
2001, pp. 204-7). Na species facti trata-se, segundo Kant, de um sindénimo do
proprio factum®': ora, sem que antes se determinem os momentos essenciais que
definem o ato como efetivamente um ato (isto ¢, o que caracteriza essencialmente
determinada agdo fisica, empirica, como um ato pratico-moral, juridico), ndo ¢
possivel determinar se tal ato ocorreu, permanecendo, assim, indefinida a guaestio
facti (Hruschka, 2001, p. 208). A species facti, assim, ¢ a propria descri¢ao do ato
e, com isso, do caso juridico. Contudo, a pergunta que aqui se faz é: como sabemos
quais sdo os momenta in facto, quais sao os momentos essenciais do ato, ou ainda,
como determinar os momenta que compdem a “Idee vom Facto”? Segundo a
Reflexao 3357, a quaestio facti é essencial apenas quando se refere aos momenta

!9 “Os variados elementos interiores e exteriores (...) relativos ao fato, que devem ser examinados na sua
imputagdo, sio os MOMENTA IN FACTO (...); acerca dos varios elementos do fato que ndo devem ser
examinados na imputagdo, eles sio NAO ESSENCIAIS; acerca dos momenta in facto, eles sio ESSENCIAIS. As
investigagdes acerca dos varios elementos do fato sdo as QUAESTIONES FACTI (...). A enumeragdo dos
momentorum in factum é a SPECIES FACTI (factum) (...)” (Baumgarten, 1760, § 128).

20 Sobre o uso de momenta cabe uma observagdo a primeira vista colateral, mas que se revela apoio & nossa
interpretagdo. No comentario a Rx. 40 (AA 14: 122-8), Adickes escreve que Kant, ao longo de sua obra, emprega
Moment em sete sentidos distintos, grande parte deles no ambito da ciéncia natural (como, p.ex., Moment der
Acceleration — MAN, AA 04: 551ss). Os que nos interessam, contudo, sdo aqueles pertencentes a jurisprudéncia,
mais precisamente os que podem ser transpostos a designacdo do Faktum como momenta in facto. Além dos
momenta in facto acima descritos, Kant menciona na Doutrina do Direito os “Momente (attendenda) da aquisi¢ao
originaria” de um objeto externo do arbitrio, a saber, a apreensdo do objeto, a declaragdo da posse e, por fim, a
aprovagdo do ato “de uma vontade externamente e universalmente legisladora (na ideia)” (MS, AA 06: 258-9) —
trata-se, pois, dos momenta in facto da acdo (fisica) de tomada de posse originaria que a definem essencialmente
como um ato (pratico-moral, juridico) de tomada de posse. Podemos transpor esse esquema conceitual a Analitica
Transcendental, onde Kant fala de uma “tdbua completa dos momentos do pensamento” (KrV, A 71/B 96) e de
uma “tabua transcendental de todos os momentos do pensamento nos juizos” (KrV, A 73/B 98), justamente na
determinagdo da tarefa da deducdo metafisica dos conceitos puros do entendimento como “originalmente
adquiridos”, a saber, a constatacdo da “origem das categorias a priori em geral por meio de sua completa
concordancia com as fungdes logicas universais do pensamento” (KrV, B 159). A quaestio facti da legitimidade do
uso das categorias como conceitos originalmente adquiridos ¢ a sua origem como fungdes de ligacdo de um
diverso, e os momenta facti sdo as fungdes logicas do juizo expostas como uma tabua das “fungdes do
pensamento” (KrV, A 70/B 95).

2l “Facta, pura e simplesmente, chamam-se também species facti” (V-PP Powalski, AA 27: 156).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69

62



Uma interpretagdo juridica sobre a suposta circularidade na fundamentagao da filosofia transcendental de Kant

facti, aos quais, por sua vez, devem corresponder os momenta iuris; ja segundo a
passagem da Licdo anotada por Vigilantius, antes de determinar os momenta in
facto ¢ preciso “considerar a lei (...) ainda que aqui a lei ainda ndo esteja
imputada”. Em outras palavras, a essencialidade do ato, o que o faz deixar de ser
“acdo” para ser “ato”, de ser algo meramente fisico para ser também algo juridico,
¢ sua subsuncdo sob a lei, a qual, para ser determinada (qual lei especifica aplicar
ao caso? casus datae legis), requer que o ato ja esteja constituido como ato. Ora, se
0 que estd em questdo ¢ a determinacdo do caso ao qual a lei € aplicada (fato),
como pressupor que a lei a ser aplicada precise ser definida antes de determinar o
fato através da aplicacdo da lei? Colocado em termos de um silogismo de
imputagdo modus ponens, como o proprio Kant faz*?, para a premissa maior (lei) é
essencial o que se refere ao caso concreto da premissa menor (fato), e para o caso
concreto da premissa menor (fato) ¢ essencial o que se refere a premissa maior
(lei)*. O circulo, pois, se impde.

E possivel dizer que um circulo semelhante esta presente na determinagdo do
Faktum da KrV e da prova kantiana na dedugdo. Segundo os Prolegomena ¢ a
Disciplina da Razdo Pura, ¢ preciso pressupor a experiéncia para que o mecanismo
transcendental de prova tenha sucesso, o qual, por sua vez, deveria justamente
prova-la como inicialmente possivel (Prol, AA 04: 274; KrV, A 737/B 765). O
Faktum (objeto da experiéncia possivel, atividades das faculdades de
conhecimento) pressupde, para ser determinado, as leis que ele mesmo deve,
paradoxalmente, determinar enquanto leis aplicadas ao caso. Escapar ao circulo
ndo é simples®®. Kant tinha plena consciéncia disso. No inicio da Analitica dos
Principios, na introducdo sobre “a faculdade transcendental de julgar em geral”,
Kant alude explicitamente a circularidade da determinacdo do caso sob leis
pressuposta pela ideia de casus datae legis: “Se o entendimento em geral ¢ definido
como a faculdade das regras, a faculdade de julgar ¢, entdo, a faculdade de
subsumir sob regras, i.e. de distinguir se algo esta sob uma dada regra (casus datae
legis) ou ndo” (KrV, A 132/B 171). Kant afirma que exigir a prescri¢do de uma
regra para determinar a aplicagdo da regra redundaria em um regressus ad
infinitum, resta, pois, assumir tal facticidade da aplicacdo da regra e apelar a um
talento natural que ndo pode ser ensinado, apenas exercitado. O exemplo que Kant
utiliza para ilustrar a circularidade na determinagdo ¢ ilustrativo: um juiz pode
conhecer com perfeigdo todas as leis e ao mesmo tempo faltar-lhe por completo o

22 “Factum ¢ uma agdo que esta sob uma lei, na realidade, sob uma lei moral. Imputatio moralis é subsungdo de um
facto sob uma lei moral. Lei é a proposi¢do maior, factum é a proposi¢do menor, isto &, subsumtio quod certum
factum sit casus datae legis. A conclusio ¢ a agdo, [ela] tem também de considerar o factum legis. A imputagdo ¢ a
aplicag@o da lei ao factum” (Mo/Mron II, AA 29: 641. Cf. também V-MS/Vigil, AA 27: 562).

2 Quem desenvolve de forma mais completa o paradoxo da circularidade do caso juridico em Kant e em
Baumgarten segundo termos silogisticos ¢ Aichele (2011b).

% Hruschka aproxima este circulo ao circulo hermenéutico, ndo ao vicioso (Hruschka, 2001). Aichele vé no
circulo da imputagdo um reflexo do problema do singular na l6gica da Hochaufkldrung (Aichele, 2011a).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69

63



Trevisan

talento em aplicar tais leis aos casos concretos e, assim, acrescentemos, determinar
um factum.

Agora, se ela [a logica geral] pretendesse mostrar em termos gerais como se deve
subsumir sob tais regras, i.e. distinguir se algo esta sob elas ou ndo, isso ndo poderia,
por seu turno, ocorrer de outro modo sendo por meio de uma regra. Justamente por ser
uma regra, contudo, esta ultima exige novamente uma instru¢do da faculdade de
julgar; e assim se mostra que, embora o entendimento possa ser ensinado e abastecido
por meio de regras, a faculdade de julgar ¢ um talento especial que certamente nio
pode ser ensinado, mas tem de ser exercitado. Este &, por isso, também o que ha de
especifico na chamada inteligéncia inata, cuja falta ndo pode ser suprida por escola
alguma; pois, ainda que esta possa encher um entendimento limitado de regras,
emprestadas ao discernimento de outrem, e como que enxerta-las nele, a faculdade de
servir-se corretamente delas tem de pertencer ao proprio aluno, e nenhuma regra que
se lhe prescrevesse com esse objetivo estaria garantida, na falta de tal dom natural,
contra um mau uso. Um médico, pois, ou um juiz, ou um estudioso da politica, podem
ter regras de patologia, regras juridicas ou politicas na cabeca, até o grau em que
possam tornar-se professores rigorosos no assunto; mas podem facilmente perder-se
na aplicacdo das mesmas, seja porque lhes falta algo na faculdade natural de julgar
(mesmo ndo lhes faltando no entendimento), sendo-lhes até possivel compreender o
universal in abstracto, mas nao distinguir se um caso se subsume sob ele in concreto
(KrV, A 133-4/B 172-3).

A referéncia que Kant faz ao “dom natural” do juiz ndo ¢ fortuita. A
Unbegreiflichkeit do talento natural na aplicagdo da lei ao caso equivale, na ordem
conceitual, a Unbegreiflichkeit da dupla relacdo empirica-normativa na
determinagdo mesma do Faktum e da pressuposicdo da experiéncia possivel no
préprio momento de sua fundamentagio®. Nesse sentido, o método juridico de
prova kantiano, ao contrario do que pretendiam seus criticos, ¢ conscientemente
despretensioso. Em um conflito juridico, como aquele ilustrado no capitulo sobre a
deducdo transcendental, ndo € preciso dirigir-se ao contexto completo e exaustivo
no qual sdo constituidas uma coisa em litigio e a pretensdo a ela. De relevo ¢é
apenas a referéncia a alguns poucos aspectos da coisa e da pretensdo que lhe
concerne, a saber, a pretensdo relativa aquelas circunstancias da origem de ambos
que decidem sobre a legitimidade da pretensdo - além, decerto, de um talento
natural que nao pode ser ensinado, apenas exercitado.

2% Essa aparente contradigio entre exigir um conhecimento empirico para determinagio do normativo ¢ aludida na
Metaphysik der Sitten Vigilantius: “Uma juris peritia parece ser uma contradi¢do, pois o conceito do direito
somente pode ser conhecido a partir da razdo, ndo pode ser experienciado. Portanto, ela [scil. juris peritia]
tampouco pode limitar-se ao conhecimento das leis; pelo contrario, ela deve pressup6-las. Ademais, contudo, de
um jurista pratico é exigido ligar a teoria juridica um conhecimento da aplicagdo de leis; esta repousa na
habilidade de distinguir o casum datae legis e [distinguir] em que medida o caso esta compreendido sob a lei. Essa
[habilidade] somente ¢ obtida por meio de uma aplicagdo frequente da teoria a uma multiplicidade infinita de
casos, e isso ¢ um experimento empirico” (V-MS/Vigil, AA 27: 534).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69

64



Uma interpretagdo juridica sobre a suposta circularidade na fundamentagao da filosofia transcendental de Kant

4. Conclusao

Nos ultimos tempos na Kant-Forschung muito foi dito a respeito do modo
como Kant coloca “o direito em lugar da matematica” (Hoffe, 2003, p. 286ss) em
seu procedimento de prova, exemplificado pela metafora do “tribunal da razdo”.
Com efeito, Henrich interpreta essa inversdo kantiana da tradicdo logico-
matematica em sua nova ‘“fundamentag@o juridica” como uma “renuncia ao todo”
e, de certa forma, uma moderagdo nas pretensdes de prova em filosofia: “Em um
conflito juridico ndo ¢ preciso dirigir-se ao contexto completo no qual sdo
constituidas uma coisa em litigio e a pretensdo a ela. De relevo é apenas a
referéncia a alguns poucos aspectos da coisa e da pretensdo que lhe concerne, a
saber, a pretensdo relativa aquelas circunstancias da origem de ambos que decidem
sobre a legitimidade da pretensdo” (Henrich, 2001, p. 102). Por sua vez, Aichele
interpreta a despretens@o da deducdo juridica como reproducado da relagdo circular
da imputagdo da filosofia juridica da modernidade e resultado da impossibilidade
de se determinar com certeza absoluta a subsungdo do singular (agdo) sob um
universal (lei juridica): “Segundo a terminologia do século 18, a certeza visada [na
deducdo juridica] somente pode ser subjetiva, pois aqui se trata sempre da
compreensdo conceitual de um individuo por meio de termos universais. Por esse
motivo, a sentenca final ndo resulta de um procedimento 16gico-matematico que &,
por principio, automatizado, mas antes exige, na figura do juiz, uma instancia
propria de decisdo que ndo €, decerto, imune a erros” (Aichele, 2011b, p. 130).
Ishikawa, por fim, afirma que, para Kant, “uma demonstracdo rigorosa forte dos
principios supremos do conhecimento ¢, em virtude de seu carater inevitavel, por
principio impossivel. Portanto, uma prova para tais principios seria realizavel ndo
como tarefa de um fundamento de prova ou argumento <Beweisgrund> no sentido
mais forte do termo, mas, antes, segundo o paradigma juridico originario, uma
tarefa de um fundamento juridico <Rechtsgrund>" (Ishikawa, 1995).

Acreditamos que os criticos pds-kantianos, mencionados no inicio, que
acusam a falta de radicalidade ou mesmo de coeréncia da fundamentagdo do
sistema da filosofia transcendental, perdem completamente de vista o carater
juridico do modo kantiano de prova desenvolvido aqui. Mesmo nessa peca
sistematica central do criticismo, a dedugdo, continua valendo a conhecida
declaragdo de Ebbinghaus contra as indevidas apropriagdes que o pds- € o
neokantismo fizeram de Kant, com as inevitaveis incompreensdes da filosofia
kantiana que dai resultaram:

As possibilidades de compreensao [da filosofia kantiana] apresentadas, unitariamente,
pelas diferentes escolas neokantianas ndo apagaram a suspeita de que todo aquele
grande movimento de prosseguir ‘para além de Kant’ contava com um grande

desconhecido, e este desconhecido era ninguém mais ninguém menos do que o
proprio Kant (Ebbinghaus 1968: 3).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69

65



Trevisan

Bibliografia

ACHENWALL, G. lus naturae in usum auditorum. Pars prior. 7* edi¢ao. Gottingen, 1773.

AICHELE, A. “Enthymematik und Wahrscheinlichkeit. Die epistemologische
Rechtfertigung singulérer Urteile in Universaljurisprudenz und Logik der deutschen
Aufklarung: Christian Wolff und Alexander Gottlieb Baumgarten®. In: Rechtstheorie:
Vol. 42, Sonderheft — Rechtsrhetorik, 2011a.

AICHELE, A. “Metaphysisches oder logisches Systemprinzip. Die Dynamik des
Unbedingten und seine Deduktion in Schellings Naturphilosophie von 1799%. In:
Danz, C. & Stolzenberg, H. (Org.). System und Systemkritik um 1800. Hamburg:
Meiner, 2011b.

BAUMGARTEN, A. G. Initia Philosophiae Practicae. Halle, 1760.

BECK, J. S. Erlduternden Auszug aus den kritischen Schriften. Bd 1. Riga. 1793.

BONDELI, M. Apperzeption und Erfahrung: Kants transzendentale Deduktion im
Spannungsfeld der frithen Rezeption und Kritik. Basel: Schwabe Basel, 2006.

BUBNER, R. “Selbstbeziiglichkeit als Struktur transzendentaler Argumente”. In: Béhler, D
& Kuhlmann, W (Orgs.). Kommunikation und Reflexion. Zur Diskussion der
Transzendentalpragmatik. Antworten auf Karl-Otto Apel. Frankfurt a/M.: Suhrkamp,
1982.

EBBINGHAUS, J. Gesammelte Aufsditze, Vortrige und Reden. Hildesheim: Georg Olms,
1968.

FICHTE, J. G. Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre. In: Fichtes Werke, hrsg. von .
H. Fichte. Bd. I. Berlin: de Gruyter 1971.

FRANK, M. ,, Unendliche Anndherung*: die Anfinge der philosophischen Friihromantik.
Frankfurt a/M.: Suhrkamp, 1997.

GASPAR, F. P. A4 distancia do olhar —Sintese e Liberdade na doutrina da ciéncia de
Fichte. (Tese de Doutorado). Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas,
Universidade de Sdo Paulo, Sao Paulo. 2015.

GRANDIJEAN, A. Critique et réflexion: essai sur le discours kantien. Paris: Vrin, 2009.

HEGEL, G. W. F. Wissenschaft der Logik; Bd. 2 Die subjektive Logik (1816). In:
Gesammelte Werke. Hrsg. von Friedrich Hogemann. Hamburg: Meiner, 1981.

HEGEL, G. W. F. Ciéncia da Logica. Excertos. Sdo Paulo: Barcarolla, 2011.

HEIDEGGER, M. Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt: Vittorio Klostermann.
1991.

HENRICH, D. “Die Deduktion des Sittengesetztes”. In: Schwan, A (Org.). Denken im
Schatten des Nihilismus. Festschrift fiir Wilhelm Weischedel zum 70. Geburststag.
Darmstadt: WBG, 1975.

HENRICH, D. “Die Beweisstruktur der transzendentalen Deduktion der reinen
Verstandesbegriffe”. In: Tuschling, B. (Org.). Probleme der 'Kritik der reinen
Vernunft'. Kant-Tagung Marburg 1981. Berlin & New York: De Gruyter, 1984.

HENRICH, D. “Kant’s Notion of a deduction and the Methodological Background of the
First Critique”. In: Forster, E (Hrg). Kant's Transcendental Deductions. Stanford:
Stanford University Press, 1989.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69

66



Uma interpretagdo juridica sobre a suposta circularidade na fundamentagao da filosofia transcendental de Kant

HENRICH, D. “Systemform und Abschlussgedanke. Methode und Metaphysik als Problem
in Kants Denken”. In: Gerhardt, V. (Orgs.). Kant und die Berliner Aufkldrung. Akten
des Kant-Kongresses Berlin. Bd. I. Berlin [u.a]: de Gruyer, 2001.

HOFFE, O. Kants Kritik der reinen Vernunft. Die Grundlegung der Moderne Philosophie.
Miinchen: C.H Beck, 2003.

HOLZSCHUHER, C-S. Deduktion-Bibliothek von Teutschland. Bd. 1, Frankfurt u. Leipzig
1778.

HRUSCHKA, J. “Die species facti und der Zirkel bei der Konstitution des Rechtsfalles in
der Methodenlehre des 18. Jahrhunderts”. In: Schroder, Jan (Orgs.): Theorie der
Interpretation vom Humanismus bis zur Romantik - Rechtswissenschaft, Philosophie.
Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2001.

HUFELAND, G. Abrif der Wissenchaftskunde und Methodologie der Rechtsgelehrsamkeit.
Halle, 1797.

ISHIKAWA, F. “Zum Gerichtshof-Modell der Kategorien-Deduktion”. In: Croitoru, R
(Org.). The Critical Philosophy and the Function of Cognition. Proceedings of the
Fifth International Symposion of the Romanian Kant Society. Bucharest: Diogene,
1995.

ISHIKAWA, F. “Grundmotive des Gerichtshof-Modells der Kategorien-Deduktion Kants”.
In: Mohrs, T. Roser, A & Salehi, D (Orgs.). Die Wiederkehr des Idealismus?
Festschrift fiir Willheim Liitterfelds zum 60. Geburtstag. Frankfurt: Peter Lang, 2003.

KAULBACH, F. “Die Rechtsphilosophische Version der Transzendentalen Deduktion”. In:
Studien zur spdten Rechtsphilosophie Kants und ihrer transzendentalen Methode.
Wiirzburg: Konigshausen & Neumann. 1982.

KIEFNER, H. “lus Praetensum. PreuBisches Zivil- und ZivilprozeBrecht, richterliche
Methode und Naturrecht im Spiegel einer Reflexion Kants zur Logik”. In: Kaulbach, F
& Krawietz, W. (Orgs.). Recht und Gesellschaft. Berlin: Dunker & Humblot, 1978.

MAIMON, S. Versuch iiber die Transzendentalphilosophie mit einem Anhang iiber die
symbolische Erkenntnis und Anmerkung. Berlin, 1790.

MARCOS, M. H. La Critica de la razon pura como proceso civil. Sobre la interpretacion
Juridica de la filosofia trascendental de 1. Kant, Salamanca: Universidad de Salamanca,
Coleccion Vitor (Tesis doctorales en microficha), 1994.

NETTELBLADT, D. “De optima iurisprudentiam practicam docendi methodo”. In:
Sammlung kleiner juristischer Abhandlungen, Halle, 1792.

NETTELBLADT, D. Versuch einer Anleitung zu der ganzen Practischen Rechtsgelahrheit.
Halle, 1767.

PIEVATOLO, M. C. “The Tribunal of Reason: Kant and the Juridical Nature of Pure
Reason”. In: Ratio Juris, 12, 1999.

PROOPS, I. “Kant's Legal Metaphor and the Nature of a Deduction”. In: Journal of the
History of Philosophy. Vol 41. N. 2. 2003.

PUTTER, J. S. Anleitung zur juristischen Praxi, wie in Teutschland sowohl gerichtliche als
aufergerichtliche Rechtshdindel oder andere Canzley- Reichs- und Staats-Sachen
schriftlich oder miindlich verhandelt und in Archiven beygeleget werden. Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 1789.

REICH, K. Die Volistindigkeit der Kantischen Urteilstafel. In: Gesammelte Schriften.
Hamburg: Felix Meiner. 2001.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69

67



Trevisan

REINHOLD, K. L. Ueber das Fundament des philosophischen Wissens. Jena, 1791.

REINHOLD, K. L. Uber das Verhiltnis der Theorie des Vorstellungsvermégens zur Kritik
der reinen Vernunft. In: Beitrdge zur Berichtigung bisheriger Missvertindnisse der
Philosophen — erster Band. Hamburg: Meiner, 2003.

REUSB, J. A. Deductions- und Urkunden-Sammlung: ein Beytrag zur Teutschen
Staatskanzelei. Ulm, 1785.

SCATTOLA, M. La nascita delle scienze dello Stato. August Ludwig Schlézer (1735-
1809) e le discipline politiche del Settecento tedesco. Milano: Franco Angeli, 1994.

SCHRODER, J. Wissenschaftstheorie und Lehre der 'praktischen Jurisprudenz' auf
deutschen Universititen an der Wende zum 19. Jahrhundert. Frankfurt a/M.:
Klostermann, 1979.

SEEBERG, U. “Kants Vernunftkritik als Gerichtsprozef3”. In: Bowman, B. (Org.).
Darstellung und Erkenntnis. Paderborn: Mentis Verlag, 2007.

SEEBERG, U. Ursprung, Umfang und Grenzen der Erkenntnis. Eine Untersuchung Kants
transzendentaler Deduktion der Kategorien. Hamburg: Philo & Philo Fine Arts. 2006.

TREVISAN, D. K. Der Gerichtshof der Vernunft: Eine historische und systematische
Untersuchung iiber die juridischen Metaphern der Kritik der reinen Vernunft.
Wiirzburg: Konigshausen u. Neumann, 2018.

WOLFF, C. Jus naturae methodo scientifica pertractatum. Pars tertia. Frankfurt, Leipzig
und Halle, 1740. 2. Repr. Hildesheim: Georg Olms, 2003.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69

68



Uma interpretagdo juridica sobre a suposta circularidade na fundamentagao da filosofia transcendental de Kant

Resumo:

O presente artigo discute o modo de prova em atuagdo na dedugdo transcendental das
categorias a partir do modelo juridico de dedugado, segundo o qual direitos ou competéncias
sdo legitimados ou justificados (quaestio iuris) a partir de argumentos juridicos e de dados
historicos, fatuais ou simplesmente genéticos (quaestio facti). Ao reconhecer aqui um
problema historica e juridicamente bem definido, a saber, a circularidade da constituigdo do
caso juridico, pretende-se, assim, lancar nova luz a antiga obje¢do pods-kantiana sobre a
suposta circularidade ou insuficiéncia da fundamentacao da filosofia transcendental.

Palavras-Chave: Circularidade, Dedug¢do, Direito, Prova.

Abstract:

This paper discusses the proof method in the transcendental deduction of the categories as a
legal model of deduction. According to this method, rights or competences are legitimated
or vindicated (quaestio iuris) from legal arguments and historical, factual or simply
genetical factors (quaestio facti). In recognizing the historically and legally well-defined
problem, namely, the circularity of the constitution of the legal case, the aim of this paper is
to shed new light on the old post-Kantian objection about the presumed circularity or
insufficiency of Kant’s grounding of the transcendental philosophy.

Keywords: Circularity; Deduction; Right; Proof.

Recebido em: 05/2020
Aprovado em: 12/2020

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69

69






Is there a Kantian faculty for politics? Judgment and
Publicity in Political and Moral Philosophy in 20"
Century

Valentina Dafne De Vita*

Martin-Luther-Universitit (Halle-Wittenberg, Germany /Alemanha)

Why didn’t Kant write a critique of a political faculty? And could one of the
three faculties be considered as the political one? These were the questions of
Hannah Arendt, when she tried to write the final part of Life of Mind, concerning
judgment. As heritage of her work we refer to her lectures about political thought,
which are dedicated to Kant’s Critique of Judgment and its political meaning which
seems to be very popular with many Kantian scholars, as I will soon show. For
Arendt there are many reasons why judgment is the faculty of the politics as the
communication, the particulars and so on. But the most important reason is for
Arendt that “Judgment is not practical reason; practical reason "reasons" and tells
me what to do and what not to do; it lays down the law and is identical with the will,
and the will utters commands; it speaks in imperatives. Judgment, on the contrary,
arises from ‘a merely contemplative pleasure or inactive delight’” (Arendt, 1992, p.
15). This faculty, for Arendt, is the way humans deal with history, with the
singularity.'

However, there are many authors who supposed that Kant’s practical
reason is a political faculty because of the categorical imperative (I think here
at Rawls or Habermas) or, as Adorno, because of the idea of freedom as
autonomy. Of course, the idea of autonomy in Kant was influenced by
Rousseau, who conceptualized it in a political work, the Social Contract.

* Email: dafne.devita@gmail.com

! “These particulars are again of two kinds; the first part of the Critique of Judgment deals with objects of judgment
properly speaking, such as an object that we call ‘beautiful” without being able to subsume it under a general category
of Beauty as such; we have no rule that could be applied” (Arendt, 1992, p. 13). See also: Benhabib, 1996, especially
pp. 185-211 and Trawny, 2006.

Studia Kantiana, vol. 19, n. 1 (abr. 2021): 71-87
ISSN impresso 1518-403X
ISSN eletronico: 2317-7462



De Vita

Political can be defined the idea of the kingdom of ends, where everybody is
at the same time legislator and subjected to his/her own laws. However, if we
think of Aristoteles’s division of philosophy, politics and morals, they belong
to the same area: the practical one. But there are some difficulties that Kant
thematized too, that are implied if we adopt the practical reasons as the only
and exclusive faculty for politics. In politics we have many heteronomies
which depend on our inclination to be egoistic and, on the other hand, on the
influences that the other could exercise upon us, and this dialectic between
interests of subjects, that seems to involve the politics, make it too impure to
let it incarnate the a priori principle of pure practical reason. This could be
confirmed, for example, by the Kingdom of ends, which could not be
identified with any existent community (GMS, AA 04: 436 note, and
Flikschuh, 2009).

But also, under Kant’s scholars it’s not so easy to find an unvocal
standpoint about the topic: political interpretations of Kant’s practical reason
have been underlined by many scholars. For example, Hoffe, who published
a monography about Kant’s practical reason in 2012 about practical reason
as a philosophy of freedom, emphasizes the political meaning of practical
reason as a function of freedom as autonomy. But we have also many authors
who acknowledge the faculty of judgment as the political faculty par
excellence for the concept of ZweckmdjfSigkeit or Weltbeste (Huseyinzadegan,
2015; Ferrara, 2018), for communication and because it is the faculty of the
Ubergéinge from noumenal to phenomenal (Diising, 1990; Pries, 1995, or in
the 80s, in postmodernity it was interpreted in this direction from Lyotard,
1988 as well). But can we have a Kantian political theory and at the same
time renounce one of the both faculties to interpret Kant's Critical
Philosophy?

I have two aims in this paper: on one hand, I want to analyze what Kant
thinks about the relation between morals and politics; on the other hand, I
want to compare the different interpretations from philosopher of the 20%
century with different backgrounds (such as Adorno, Arendt, Habermas and
Lyotard) to understand the way they choose the identification of the political
faculty in Kant’s philosophy. My attention will focus especially to Adorno’s
and Arendt’s interpretations of Kant because, although in different ways, their

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87

72



Is there a Kantian faculty for politics? Judgment and Publicity in Political and Moral Philosophy in 20th Century

examinations have the same proposal: to interpret Kant as the philosopher of
the criticism against every authority.?

For this reason I am going to first analyze Adorno’s and Habermas’ thesis
about Kant’s practical reason as a political faculty and the difficulties which are
linked with; then with a quick reference to Arendt’s and Lyotard’s interpretation of
the judgment, I will try to understand which differences there are between the
common sense of the Critique of the Judgment and the principle of Publizitdt, that
Kant introduces in the Towards Perpetual Peace as the only principle which makes
it possible to represent “the union of the ends of all possible” (ZeF, AA 08: 386).
The confrontation of these two a priori should help to answer which faculty fits
better for regarding politics.

1. Practical reason between resistance, communication and disagreement

Adorno and Habermas analyzed the political implications of practical reason
from two different standpoints: for Adorno, Kant’s autonomy is very important
because of the resistance - the task of the ethics in contemporary world; it was indeed
Habermas, who knew Arendt’s work very well (Habermas, 1976, and Benhabib,
1996) focuses on the center of moral communication. In Diskursethik he
individualized it not in sensus communis but in the universal formulation of the
categorical imperative. This also proves that if we take in consideration the same
faculty for politics, the interpretations of the implications change as well.

Adorno gave lectures on Kant’s practical reason in the summer of 1963 and
the transcriptions of these lectures are included in the Abteilung 4, Band 10 of his
Gesamtausgabe edited in Germany from Suhrkamp under the name Probleme der
Moralphilosophie (Problems of Moral Philosophy), which in English are edited from
Schroder and translated by Livingstone. Adorno defines the problem of philosophy
“the relation between freedom and law” (Adorno, 2001, p. 16) and he believes that
this is the principal problem of Kant’s moral philosophy. For Adorno, Kant was the
only one who combines freedom and (moral) law in contrast to the law of nature. To
further define it, Adorno goes on with Max Scheler’s difference between ethics as
“a substantial, existing body of rules and maxims which are not made the object of
reflection” (Adorno, 2001, p. 17) and ethics as a substantive collection of rules —
which “is the constant companion of every ethos” (ibidem). Here Scheler defines the

2 About Adorno I will not refer to Dialectic of the Enlightenment but much more focus on lectures (as Problem of
Moral Philosophy), although especially in one talk Adorno explains why education cannot avoid Kant’s autonomy
and how it essential for the future to avoid a new Auschwitz is (Adorno, 2017, p. 93. See also Cook, 2020 and Iago,
2020).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87

73



De Vita

second ethics as the one which is destroying the substantial ethics, which is original
and rarer. It’s easy to see that Adorno related the first type of ethics to the Nazis’s
Brauchtum. Later Adorno says that: “the horrors perpetrated by fascism are in great
measure nothing more than the extension of popular customs that have taken on these
irrational and violent features precisely because they have become divorced from
reason” (Adorno, 2001, p. 18).

Then Adorno will insist that the real problem of moral philosophy is “the
relationship of the particular, the particular interest, the behavior of the individual,
particular human being and the universal that stands opposed to it” (ibidem). And
for Adorno this is Kant’s problem too, because “in Kant, moral problems always
circle round the question of the relations between the natural, empirical individual
human being and the intelligible human being, who is determined simply and solely
by his own reason of which freedom is an essential characteristic” (ibidem, p. 19).
As we can see, Adorno interprets Kant’s idea of autonomy of the Will in contrast
with the heteronomy of society as a fundamental element for morality and for a
pluralistic idea of the good. This idea will be stronger in the concept of duties
towards oneself, that for Adorno are necessary for the constitution of the idea of
humanity, because in the dialectical confrontation between individual and society
the duties of self-preservation elevates the interests of the subject to moral interests.
This is the topic of the 14th lecture about the Problem of Moral Philosophy, where
Adorno explains that:

If you wish, you can also discern this motif in the formulation of the categorical
imperative, when Kant states that in my actions I must also be able to will that my
maxim, that is, the summation of my subjective prudence, should be capable of
becoming a universal law. In other words, it should be capable of being expanded so
that it ceases to pertain merely to my particular purposes and interests, and the particular
purposes and interests of all individuals, but should instead comprehend in equal
measure the interests of all mankind. Furthermore, this inclusion of the particular
interests of all and the objectivity of the moral law itself should amount to the mediation
between subjective and objective reason (ibidem, p. 141)

It should not surprise that Adorno analyses later in the very same lectures the
role of antagonism in /aG. Adorno affirms that here Kant “explicitly makes
mediation between subjective and objective reason his goal” (ibidem, p. 142). The
predispositions (Hang) of antagonism of the subject against society is a central point
in laG. For Kant antagonism is “unsociable sociability of human beings” (IaG, AA
08: 20). On one side, every human being has the predisposition to enter in society,
while on the other hand “is combined with a thoroughgoing resistance that constantly
threatens to break up this society” (IaG, AA 08: 20-21). The predisposition to
individualize is not of course identical with the autonomy of good Will, because the
first one (the predisposition) is an egoist willing “to direct everything so as to get his
own way, and hence expects resistance everywhere because he knows of himself that

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87

74



Is there a Kantian faculty for politics? Judgment and Publicity in Political and Moral Philosophy in 20th Century

he is inclined on his side toward resistance against others” (IaG, AA 08: 21. See also
Schneewind, 2009 and Wood, 2009). For Kant anyway, this resistance of the
individual is really important for progress, and in my opinion anticipates some
elements of the critic in ZeF, because through a pathological predisposition we, in
any case, finally have the possibility “to form a society finally into a moral whole”
(IaG, AA 08: 21).

As for Adorno, he underlines the role of antagonism of Kant’s moral
philosophy, because from this predisposition Kant defines a moral society as a task,
that humans could enrich only through conflicts. Of course, these conflicts should
be moderated from self-reflection, and for this reason Adorno cites often the
definition of the freedom from the Doctrine of the Right, where Kant affirms,
everyone’s freedom is limited to the freedom of the others (Adorno, 2001, p. 122;
RL, AA 06: 232). In this sense, it is conflict, dialectic the only way to realized
freedom, which has otherwise the limitation of the self-preservation of the other. The
most important conclusion of this text is that for both Adorno and Kant, we have a
distinction instead of “false identities”. This is the reason Kant’s morals is so
important, because he understood that “moral action, right action here and now is
not immediately identical with what is good for the species as a whole” (Adorno,
2001, p. 142).

However, Adorno criticizes Kant’s moral thought for the role of
universalization of the moral maxims, because he considers it too abstract. For this
reason, he takes Ibsen’s drama the Wilde Duck as an example to show negative
aspects of Kant’s ethics. The family, who are the protagonists of the plot, is living in
a lie-life (Lebensliige) and after that the members experience the truth, the mediocre
order of the family is going to be broken.

Let’s look at plot a little closer. Hikon Werle has arranged the match by
providing Hjalmar, the son of an old friend of his, with a home and a profession as
a photographer. He even finds him a wife, Gina, who was working in Werle’s family
as governess. Gregers Werle, son of Hakon and whose mother died believing that
Gina and Hakon had carried on an affair, becomes enraged at the thought that his old
friend is living a life built on a lie. At the end of the drama Gregers decides to tell
the truth to Hjalmar, and for this reason his daughter ends up committing suicide.
Unexpected, the death of the child will bring back lost harmony of typical bourgeois
family. Adorno uses this plot in his lectures not to simply criticizes Kant’s
formalism. Adorno recognizes that the duty to be honest has a universal validity, but
he affirms also that in a world where there is no more good life, something like
telling the truth creates injustice (the death of the innocent child). From this tale
Adorno deduces that

the campaign of moral purification, that is, the attempt of a man of integrity, of Gregers
Werle, in short, to introduce some order or, as is so admirably said nowadays, to clear
matters up. This attempt leads straight to disaster. As someone remarks in another of

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87

75



De Vita

Ibsen’s play, in Ghosts in fact “Yes, conscience — that can be very hard on us
sometimes”. If you follow the tug of your conscience, you may end up doing something
very unconscionable, in the present case, it means actually killing a human being full
of gentleness and grace. (Adorno, 2001, p. 160).

Ibsen does not take a cynical stance, but for Adorno this drama demonstrates
there is no possibility to overcome the conflict between “an ethics of conviction and
an ethics of responsibility” (ibidem) and neither the ethics of responsibility nor
Kant’s formalism can show what is good in a world where the morality - as the act
to say the truth - can become an act of injustice.

For Adorno this happened for two reasons: on one hand, in Ibsen’s dramas, to
be honest means to be egoistic. This is one of the most important topics against Kant.
As Adorno says: “for Kant had sharp eye for the fact that the motives that we think
of as pure, and hence in conformity with the categorial imperative, are in truth only
motives whose source lies in the empirical world. They are ultimately linked to our
faculty of desire and therefore with the gratification of what I would term our moral
narcissism” (ibidem, p. 163). Anyway, we cannot renounce completely the
Gesinnungsethik because the responsibility ethics that can be defined as an objective
one cannot be plainly identified with the moral principle, and for this reason there
can be no life in the wrong because of the conflict between objective and subjective
words. Adorno’s answer to overcome this dilemma is to think of morality as
resistance, because “good life in today’s world consists in resistance to the forms of
the bad life that have been seen through and critically dissected by the most
progressive minds” (ibidem, p. 168). He defines das negative Denken (negative
thoughts), similarly to Nietzsche’s nihilism and at the same time more formally than
Kant’s categorical imperative, because “this resistance to what the world has made
of us does not at all imply merely an opposition to the external world on the grounds
that we would be fully entitled to resist it (...). In addition, we ought also to mobilize
our own powers of resistance in order to resist those parts of us that are tempted to
join in” (ibidem).

But can Kant’s morals and politics justify resistance? In On the common
saying: this may be true in theory but it does not apply in practice Kant means that
resistance in a violent way cannot be moral, because in this case we would come
back to the natural state and a violent reaction of the king could not be condemned
(TP, AA 08: 292). Anyway, Kant does not renounce to indicate how and when a
sovereign become a despot. This happens first, when he “wants to make the people
happy in accordance with his concepts”. In this case, “the people are not willing to
give up their universal human claim to their own happiness and become rebels” (TP,
AA 08:302). Then the sovereign becomes a despot when he forbids the freedom of
speech, especially when he limits the public use of the reason and forbids the
disapproval of himself. But it’s difficult for Kant to formulate a right of resistance

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87

76



Is there a Kantian faculty for politics? Judgment and Publicity in Political and Moral Philosophy in 20th Century

although he acknowledges a freedom of the pen “the sole palladium of the people's
rights” (TP, AA 08: 304), that is the freedom to criticize.

But could politics and/or morals be considered exclusive to a battle among
egoistic interests - as Adorno seems to do? I think that for this reason, instead of
examining the autonomy, Habermas concentrates his research on the first formula of
categorical imperative in communications and in the process of production of the
norms. In Moral consciousness and communicative actions Habermas tries to ground
discourse ethics “in the form of a logic of moral” (Habermas, 1983, p. 57). For this
reason, we need “a special type of validity claim connected with commands and
norms and can identify it on the level on which moral dilemmas initially emerge”
(ibidem, p. 58). The point is that the norms are different, for example, from the
assertive sentences because the first type of sentences are valid before they are said.
On the contrary a preposition like “iron is a metal” needs to be experienced. Here
Habermas says: “On the face of it, assertoric statements used in constative speech
appear to be related to facts as normative statements used in regulative speech acts
are related to legitimately ordered interpersonal relations” (ibidem, p. 59). Here the
truth of proposition is connected to its existence, while an ethical sentence is valid
before the existence of a determinate fact, alike in terms of universal "ought"
sentences or commandments. As example Habermas analyses two sentences:

(a) One ought not to kill anybody.

(a") It is commanded not to kill anybody” (ibidem, p. 60)

From this example it’s easy to see what is the principle of all ethical sentences.
Habermas formulates on the basis of categorial imperative the principle U, that he
defines in this way: “All affected can accept the consequences and the side effects
its general observance can be anticipated to have for the satisfaction of everyone's
interests (and these consequences are preferred to those of known alternative
possibilities for regulation)” (ibidem, p. 65).

From (U) he derives another principle of communication (D). (D) is only a
procedure of communication that makes it possible to have a valid norm. Form this
point Habermas deduces that the only norm, which “can claim to be valid” are the
norms “that meet (or could meet) with the approval of all affected in their capacity
as participants in a practical discourse” (ibidem, p. 66). (D) is a principle of discourse
ethics, that “(...) already presupposes that we can justify our choice of a norm”
(ibidem).

The universal principle is at the base of intersubjectivity of the ethical norms
and in order to create norms we need cooperative effort. And this means

Conflicts in the domain of norm-guided interactions can be traced directly to some
disruption of a normative consensus. Repairing a disrupted consensus can mean one of
two things: restoring intersubjective recognition of a validity claim after it has become
controversial or assuring intersubjective recognition for a new validity claim that is a

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87

77



De Vita

substitute for the old one. Agreement of this kind expresses a common will. (ibidem, p.
67)

As we can see, it is not difficult to recognize that this model evolves in the
model of political confrontation. My question right now is, if we need agreement in
any case and if the model proposed by Habermas can be adapted for a democratic
confrontation, especially in political debate, agreement can oft be just the opinion of
the majority and we cannot be sure that this agreement is founded in rationality.

As we see, to individuate the political faculty of Kant’s exclusive Critical
philosophy in the practical reason is not so simple. Kant explains the reasons of this
(mis)relation between morals and politics in the Appendix of Perpetual Peace. In
regards to this topic, Kant is inspired by Christian Garve (ZeF, AA 08: 385), who
already treats the complicated relation between morals and politics. Garve argues
that it is not so easy to apply moral principals in politics, because when, for example,
a state makes an alliance, the sovereign does not know if he can help his ally in
moment of needing, as for example in war. If a kingdom lost many subjects after an
epidemic and at the same time its allied needs help in a war, in spite of the alliance,
a sovereign should not keep his word because of the circumstance®. Kant criticize
Garve in ZeF, because his standpoint would justify everyone who misuses the laws
only for his own intent (ZeF, AA 08: 385).

But Garve’s essay gives Kant the possibility to analyze the relationship
between politics and morals. Here Kant is trying to understand which are the grounds
of the conflict between these two areas of practical philosophy. Kant starts asking if
there is a theoretical conflict between morals and politics, but even at beginning this
conflict things seem to depend on the subject. Here Kant claims that “reason is not
sufficiently enlightened to survey the series of predetermining causes that would
allow it to predict confidently the happy or unhappy results of human actions in
accordance with the mechanism of nature (though it is sufficiently enlightened to
hope they will be in conformity with its wish)” (ZeF, AA 08: 370).

Does it mean that for Kant the political is just something pragmatisch? Just
for some cases. Kant thinks it is important to conciliate the principle of politics with
the morals: if we do not try it, “then politics (as the art of making use of this
mechanism for governing human beings) would be the whole of practical wisdom,
and the concept of right would be an empty thought” (ZeF, AA 08: 372). In order to
understand what Kant means, we need to analyze the difference between the moral
politician and the political moralist.

* Wenn unter solchen Umstéinden Tractaten gebrochen werden: so hat der Regent nicht sowohl dadurch eine Schuld
auf sich geladen, dal3 er sein Wort jetzt zuriickzieht, als dadurch daf er es zuvor gegeben hatte. Er sollte keine 750
Sache versprechen, wozu seine Nation ihre Schitze und ihr Blut hergeben muf3, wenn dieselbe blof ihm, und nicht
der Nation niitzlich ist (Garve, 2021, p. 21).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87

78



Is there a Kantian faculty for politics? Judgment and Publicity in Political and Moral Philosophy in 20th Century

The moral politician “is, one who takes the principles of political prudence in
such a way that they can coexist with morals” (ZeF, AA 08: 372); the second is
someone who “fashions a system of morality for himself so as to make it subordinate
and subservient to the interest of the statesman” (ZeF, AA 08: 372). The first one
tries to change the State in a legal way and corrects eventual defects of the system.
The political moralist does not accept changes and uses the right (as a part of the
morals) for his own needs.

Kant underlines that moral politician lets the principle of morals coexist with
the principal of prudence. This implies morals and politics do not have the same
principles, but there can be a way to let the both coexist. On the contrary the political
moralist — who uses the principle of morals to motivate his decisions and his
interests. Kant also affirms that the political moralist:

Instead of the practice of which these politically prudent men boast, they deal in
machinations inasmuch as their only concern is to go along with the power now ruling
(so as not to neglect their private advantage), and thereby to hand over the people and
where possible the whole world, in the way of true lawyers (of the craft, not of
legislation) when they go into politics. For since it is not their business to reason subtly
about legislation itself but to carry out the present commands of the law of the land, to
them whatever lawful constitution now exists must always be the best and, when this is
altered from on high, the one following it, since everything is then in its proper
mechanical order (ZeF, AA 08: 373-374).

In other words, the political moralist is an egoist who uses the law solely for
his own interests, he is dishonest (see about this point Cubo, 2018). From this, Kant
derives principles for political moralist, like Fac et excusa, Si fecisti, nega and divide
et impera. But these precepts obviously are not moral. They are determined only by
a mechanical process that has its origin in the egoisms of this kind of political man.
These principles cannot be universalized and here there is no categorical imperative.
Emblematic is the concept the two kinds of politicians have about the peace: the
moral-politician will considerer it as a moral task, while the political-moralist
considers peace only for technical reasons (ZeF, AA 08: 377).

But is there an objective reason for this conflict? Do morals and politics
different principles? It doesn’t seem so. Kant later repeats that the conflict between
morals and politics does not depend on theory, and it means, that there is no objective
conflict between them. The reason behind this disagreement is subjective, and this
is the why:

such conflict will remain; and it may always remain because it serves as the whetstone
of virtue, whose true courage (according to the principle tu ne cede malis, sed contra
audientior ito) in the present case consists, not so much in resolutely standing up to the
troubles and sacrifices one must thereby take upon oneself, but in looking straight in
the face what is far more dangerous, the deceitful and treacherous but yet subtly

reasoning principle in ourselves which pretends that the weakness of human nature
justifies any transgression, and in overcoming its craftiness. (ZeF, AA 08: 379)

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87

79



De Vita

As we can see the public right and the principle of Publitzitdit should help to
avoid a human inclination that Kant also showed in GMS 11, when he explains that
humans are inclined to have a too good opinion of themselves (GMS, AA 04: 407).
But Kant emphasizes that only if politics is subordinate to morals as public right, we
can have progress. The confrontation of sovereign with the public opinion should
mitigate the role of egoism in the first one. But what kind of relationship is there
between the Publizitit and common sense? And could the publicity help us to answer
at the beginning of the questions, if there is a political faculty?

2. Common sense and the principle of Publizitit

The set of problems connected to the first formula of the categorical
imperative as a procedure of practical reasons were the same motives Arendt
considers the common sense instead of the practical law as the a priori of politics.
Arendt, and later Lyotard, underline that through our judgment we have but
something particular instead of universal (Arendt, 1992, p. 13 and Lyotard, 1988,
pp. 167-168), and for this reason an a priori as the common sense would fit better
for democratic challenges. And of course, autonomy and universality have an
essential role for aesthetic judgment (see KU, AA 06: 281). Central to her lecture,
Arendt connected common sense with the impartiality of the communication that she
prefers to the principle of Publizitit’. Arendt analyzes Kant’s principle of Publizitiit
in the 7™ lesson of her lecture about Kant’s political thought. She acknowledges that
this principle implies impartiality too, but she prefers the common sense because
here we do not have a rule, but just the peculiarity of someone which tries to
communicate from a more impartial point of view. This is the standpoint of the
spectator. According to her, the spectator is the one who thinks critically, and
“Critical thinking is possible only where the standpoints of all others are open to
inspection. Hence, critical thinking, while still a solitary” (Arendt, 1992, p. 41).
Common sense should not be confused with empathy, but we do need general
standpoints in politics. Spectators should be free from prejudice but he/she, at the
same time, not properly passive (ibidem).

About the characteristics of the spectator Arendt adds that: “in either
case: absorbed by the spectacle, I am outside it, [ have given up the standpoint
that determines my factual existence, with all its circumstantial, contingent
conditions. Kant would have said: I have reached a general standpoint, the

* Publizitit is the word which Kant used to indicate what in contemporary German means Offentlichkeit. In English
this word is translated with publicity, however I prefer to use Kant’s word to underline the peculiarity his concept.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87

80



Is there a Kantian faculty for politics? Judgment and Publicity in Political and Moral Philosophy in 20th Century

impartiality of the Judge is supposed to exercise when he lays down his
verdict.” (ibidem, p. 52) The spectator is more free than the actor and for this
reason his/her judgment can be impartial. This reflects what Kant says about
the right of the intellectual to judge the sovereign in ZeF. However, it seems
that for Kant the achievement of this general standpoint could not be realized
as we see in Perpetual Peace, because every human is a natural rational
Wesen, and it is meant that impartiality is a task, because thought is still too
egocentric. This is a peculiar characteristic of humans, which could be
egoistic also in his judgment of aesthetics, as we can see in Anthropology
(See Anth, AA 07: 130).

In a similar way to Arendt, Lyotard interprets the Urteilskraft as an
archipelago that links the different faculties, and for this reason he thinks that
the judgment would work better then practical reason in politics. Lyotard
shares Arendt’s opinion about judgment, but he concentrates his analysis on
the element of the participation, which he underlines more the potentiality of
the impartiality of the Teilnehmung.

He deeply analyses the idea of enthusiasm, because of the
representation of progressing toward the better of humanity which is linked
to it. Lyotard defines enthusiasm as a purely aesthetic feeling which requires
common sense and consensus. For him in this case sensus communis is
“nothing more than a census which is undetermined, but de jure; it is a
sentimental anticipation of the republic” (Lyotard 1988, p. 168). Lyotard
underlines as the sensus communis is for the aesthetics, what “the whole of
practical reasonable beings is in ethics” (ibidem, p. 168). He defines it as

an appeal to community carried out a priori and judged without a rule of direct
presentation. However, in the case of moral obligation, the community is required by
the mediation of a concept of reason, the Idea of freedom, while in the phrase of the
beautiful, the community of addressors and addressees is called forth immediately,
without the mediation of any concept, by feeling alone, inasmuch as this feeling can be
shared a priori. The community is already there as taste, but it is not yet there as rational
consensus (ibidem, p. 169).

Is Participation a sufficient element to compare to the principle of Publizitdt
with common sense? And is its judgment more impartial as the Publizitdit as Arendt
claims? I am not so sure. Of course, for these two kinds of a priori, we deal with
different faculties, because it is clear that the sensus communis as a priori indicates
the possibility of communicability of aesthetic judgment, which does not
automatically imply pluralism - which implies something apodeictical that it seems
to be lacking in common sense, where Kant expressly excludes that the necessity of
sensus communis could possibly be apodeictical (KU, AA 05: 237)

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87

81



De Vita

But let me show better what Kant means by Publizitit. Kant defines it as “the
possibility of which is implied in every expression of right” (ZeF, AA 08: 380). This
is the criterium to recognize immediately if in a law “a falsity and wrongness of a
pretended right, since without it there would be no justice” (ibidem). Kant defines
the Publizitdit for the first as an experiment of pure reason (ibidem) to proof the
illegitimacy of the claim in question. After abstracting all the empirical contents in
the right of the nation, the reason formulates a transcendental principle, which is: “all
actions relating to the rights of other men are wrong, if their maxim is not compatible
with publicity” (ZeF, AA 08: 380). Kant goes on whit his explanation and underlines
that

This principle is not to be regarded as ethical only (belonging to the doctrine of virtue)
but also as juridical (bearing upon the right of human beings). For a maxim that I cannot
divulge without thereby defeating my own purpose, one that absolutely must be kept
secret if it is to succeed and that I cannot publicly acknowledge without unavoidably
arousing everyone's opposition to my project, can derive this necessary and universal,
hence a priori foreseeable, resistance of everyone to me only from the injustice with
which it threatens everyone (ZeF, AA 08: 381-382).

Of course, there are cases where the principle of Publizitdt does not fit in with
the right, as in case of international rights. But if a right cannot be public, then that
is a secret or a private right. The Publizitdt is not casuistic or probabilistic, but it is
the principle "for the union of the ends of all is only possible in the harmony
established by right” (ZeF, AA 08: 386). It is the principle that the philosopher
should use to judge politics, because only the maxims that are public can conciliate
morals with politics. Moreover, the Publizitit helps to understand which is the
possible a prioristic way to happiness of all people and how it could be increased
because of implied pluralism. Anyway, this happiness is only about the state and the
right. As Volker Gerardt underlines, the Publizitdt is connected really strongly with
the Selbst-darstellung (self-representation) and for this reason this principle could
not be infallible (Gerhardt, 2012). However, the principle of Publizitdit seems to have
not just descriptive content, but also a normative one (See Cubo, 2018, p. 279),
although the normativity of this principle is negative (ZeF, AA 08: 382) and it means,
I can only use it to know what is not right. But it also different from the sensus
communis, because it gives a clear rule. But this rule is only about the form and does
not imply the content. As Volker Gerhardt and Cubo underline the principle of
Publizitit shows something inneres and it is not just an instrument to find a rule, but
also to criticize political authority (Gerhardt, 2012 and Cubo, 2018, p. 292).

Should the Publizitit exclude the sensus communis? 1 think that political
judgment requires both, from a Kantian point of view. As we have seen, it is really
difficult to decide which Kantian faculty can fit for politics the most, because in
politics the conflict between the two parts of human being (the rational and the
natural one) is strong, and the strength is the risk of self-deception. Through political

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87

82



Is there a Kantian faculty for politics? Judgment and Publicity in Political and Moral Philosophy in 20th Century

judgment we have the possibility to exercise critique, and in order to do it we must
always keep in mind the fallibility of our judgment. Moreover, we should be
suspicious about those who do not let people understand what their intention are.
From this perspective, peace as the conciliation of everyone’s goal cannot be thought
as something that already exists, but just as a task (Kant says in German eine
Aufgabe) which “gradually solved, comes steadily closer to its goal (since the times
during which equal progress takes place will, we hope, become always shorter)”
(ZeF, AA 08: 386).

Conclusion: Is a faculty enough for politics?

The aim of this paper is to try to define a political faculty between judgment
or practical reason in Kant’s work in regards to the reasons of disagreement between
the principle of politics that of morals. The interpretations of Adorno, Habermas,
Arendt and Lyotard demonstrated that there are reasonable arguments for both
faculties to be elected as the political one; however, it is difficult to crystalize Kant’s
political faculty just in practical reason or judgment, because in doing so there would
be the risk of losing an important piece of his political philosophy.

Adorno and Habermas found political faculty in practical reason: the first
author based his estimation about Kant's philosophy in the expression of the freedom
as autonomy and antagonism, while his younger scholar examines in his
communicative actions in regards to the procedure of the universalization of the
maxims by the categorical imperative, in depth. Both interpretations presented some
problems: Adorno risks reducing Kant’s autonomy to wild antagonism, but
antagonism alone does not improve communication and intermediation about
different interests. Although for Kant this is essential for the realization of moral
goals (IaG, AA 08: 21); likewise, Habermas” reduction of the practical reason to the
only aspect of the principle of universalization risks repressing the autonomy of the
single, reducing the categorical imperative to a procedure; otherwise the politics for
Kant don’t seem to be limited exclusively to the aspect of communication of the
sensus communis -as Arendt and Lyotard underline - because this is a subjective a
priori, but the political communication needs - as Kant underlines in the ZEF - an
objective a priori of the reason, like the Publizitit (ZeF, AA 08: 381), this means a
normativity. In my opinion, there are good arguments to indicate both judgment and
practical reason as the faculty of politics, although Kant seems to renounce to do so.
For Kant politics is an expression of the mankind in his attempt to realize moral
goals despite natural needs and for this reason maybe he avoided indicating a faculty
of politics. In her/his tentative to achieve it, humans should try to find a moral
balance between personal interests and the global good — with the awareness that the

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87

83



De Vita

causes of disagreement between morals and politics are always subjective. This
means they depend of the special status of humans as sensitive and rational beings,
who do not have experience of the highest good and always mix (intentional or not)
their interests with it. For this reason, mankind needs all its faculties for politics: on
one hand the judgment for communication and to have an archipelago between
different elements; on other hand it needs practical reason because the political
principle of prudence needs to be guided by Publizitit as a priori of the reason. In
comparison to the universalization of categorical imperative, Publizitit does not
imply the possibility to universalize the maxims of our will, but through an a priori
of the reason gives a normative relevance to pluralism in political debate, because
only through that there is a possible connection between the principle of morals with
the politics, as well as the possibility to improve peace through criticism.’

5 I want to thank Antonin Marx for linguistic advice, Katerina Mihaylova and Gabriel Jira for constructive discussion
about this topic.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87

84



Is there a Kantian faculty for politics? Judgment and Publicity in Political and Moral Philosophy in 20th Century

Bibliography

ADORNO, Th. W. Problems of Moral Philosophy. Trans.: R. Livingstone, Stanford:
Stanford University Press, 2001.

ARENDT, H. Lectures on Kant's Political Philosophy. Chicago: University of Chicago
Press, 1992.

BENHABIB, S. The Reluctant Modernism of Hannah Arendt. New York: Sage, 1996.

CUBO UGARTE, O. ,,0Offentlichkeit und Politik. Kants Publizitatsprinzip*, in: HUNING,
D., KLINGNER, L. S. (ed.), ...jenen suflen Traum trdumen. Kants Friedensschrift
zwischen objektiver Geltung und Utopie, Baden-Baden: Nomos, 2018.

DUSING, K. “Beauty as the Transition from Nature to Freedom in Kant’s Critique of
Judgment”, In: Nous 24, 1990; pp. 79-92.

FERRARA, I. ,,La dimensione estetica della politica kantiana: note alla Kritik der
Urteilskraft.”, In: Politics. Rivista di Studi Politici, 9. 1, 2018; pp. 99-116.

FLIKSCHUH K. “Kant’s kingdom of ends: metaphysical, not political”, in:
TIMMERMANN, J. (ed.), Kant's 'Groundwork of the Metaphysics of Morals' A
Critical Guide. Cambridge: Cambridge University Press, 2010; pp. 119-139.

GERHARDT, V. Offentlichkeit. Die politische Form des Bewusstseins. Miinchen: Beck,
2012.

HABERMAS, J. ,,Hannah Arendts Begriff der Macht®, in: Merkur, Zeitschrift fiir
Europdisches Denken, 341, 1976; pp. 946-960.

HABERMAS, J. Moral Consciousness and Communicative Actions. Trans.: Ch. Lenhardt
and S. Weber Nicholson. Cambridge/Massachusetts: MIT Press, 1990.

HOFFE, O. Kants Kritik der praktischen Vernunfi. Eine Philosophie der Freiheit.
Miinchen: Beck, 2012.

HUSEYINZADEGAN, D. ,,Kant’s Political Zweckmissigkeit*, Kantian Review, 20,
3,2015; pp. 421-444.

KANT, L. Gesammelte Schriften, ed. Prussian Academy of Sciences and successors, Berlin,
later Berlin/New York, Reimer, later De Gruyter, 1900—.

KANT, I. “Idea for a universal history with a cosmopolitan aim.”, In: Anthropology,
History, and Education. Ed. R. Louden & G. Zoller. Cambridge: Cambridge
University Press, 2007; pp. 107-120.

KANT, L. “On the common saying: That may be correct in theory, but it is of no use in
practice (1793)”, In: Practical Philosophy, Ed. M. J. Gregor. Cambridge: Cambridge
University Press, 2012; pp. 273-310.

KANT, I. “Toward perpetual peace (1795)”, In: Practical Philosophy, Ed. M. J. Gregor.
Cambridge: Cambridge University Press, 2012; pp. 311-352.

LYOTARD, l. F. The Differend. Phrases in Dispute. Trans.: G. Van Den Abbeele.
Manchester: Manchester University Press, 1988.

PRIES, C. Ubergang ohne Briicken: Kants Erhabene zwischen Kritik und Metaphysik.
Berlin: Akademie Verlag, 1995.

SCHNEEWIND, J. B. “Good out of evil: Kant and the idea of unsocial sociability”, in:
Kant’s Idea for a Universal History with a Cosmopolitan Aim: A Critical Guide. Ed.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87

85



De Vita

A. Oksenberg Rorty and J. Schmidt. Cambridge: Cambridge University Press, 2009;
pp. 94-111.

TRWANY, P. ,,Verstehen und Urteilen. Hannah Arendts Interpretation der Kantischen
"Urteilskraft" als politisch-ethische Hermeneutik*, Zeitschrift fiir philosophische
Forschung, 60, 2, 2006; pp. 269-289.

WOOD, A. ”Kant's Fourth Proposition: the unsociable sociability of human nature”, in:
Kant’s Idea for a Universal History with a Cosmopolitan Aim: A Critical Guide. Ed.
A. Oksenberg Rorty and J. Schmidt. Cambridge: Cambridge University Press, 2009;
pp. 112-128.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87

86



Is there a Kantian faculty for politics? Judgment and Publicity in Political and Moral Philosophy in 20th Century

Abstract: The aims of this paper are two: on one hand I try to define the possibility of
indicating in Kant’s works a political faculty; on the other hand, I try to define the relationship
between politics and morals in his political theory. The first question of this paper seems to
be a neglected aspect by Kantian researchers, who simply limit themselves to identify the
political faculty either with practical reason (Hoffe) or with judgment (Diising, Pries). For
this reason I will compare some interpretations about the faculty of politics of authors from
the 20th century such as Adorno, Arendt, Lyotard and Habermas, who discussed, from
different prospectives, the reasons why the faculty of politics should be individualized in
practical reason (Adorno and Habermas) -first section- or in judgment (Arendt and Lyotard)
-second section. After a comparison of sensus communis with the principle of Publizitit at
the end of second section, I try to discuss why we need both Kantian faculties for politics.
The answer to this question seems to be linked to the problematic of disagreement between
the principle of politics with the that of morals, because the causes of the disagreement are
not objective but subjective, meaning, they depend of the special status of mankind as
sensitive and rational being.

Keywords: Practical Reason, Judgment, Antagonism, Universalization, sensus communis

Recebido em: 03/2021
Aprovado em: 04/2021

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87

87






O advento da filosofia psicoldgica de Tetens na Deducio
transcendental das categorias de Kant de 1781:
pressuposto a concepcio de sua interpretacio
psicologica

[The advent of Tetens' psychological philosophy in the transcendental
deduction of the 1781 Kant categories: Presupposition to the
conception of its psychological interpretation]

André Renato de Oliveira *

Universidade Federal de Sdo Carlos (Sdo Carlos, Brasil)

Ao nos deparamos com a deducdo transcendental das categorias, na primeira
edicdo da Critica da Razdo Pura, de Kant, notamos que o autor pretende investigar
os principios da possibilidade de nosso conhecimento em geral, pautado pela questao
da relagdo entre representagdo e objeto. Mas, Kant dira que

E completamente contraditrio e impossivel que um conceito deva ser produzido «
priori e se reporte a um objeto, embora ndo esteja incluido no conceito de experiéncia
possivel, nem se componha de elementos de uma experiéncia possivel. (KrV A 95)

Assim, ¢ posto o problema de como relacionar, a priori, representagdes a
objetos, dado que, neste caso, conceitos puros nao podem conter nada de empirico e
tém de ser condi¢des puras de uma experiéncia possivel. Dito isto, o objetivo da
dedugdo transcendental é o de evidenciar e tornar compreensivel a relagdo entre
sensibilidade e entendimento. Para a realizacdo desta tarefa, Kant (KrV A XVII,)
propde a investigacdo do entendimento puro sobre duas perspectivas: uma que
“reporta-se aos objetos do entendimento puro e deve expor e tornar compreensivel o
valor objetivo desses conceitos a priori”; e outra investigagdo que trata do

* Professor pesquisador em estagio de pos—doutoramento pela Ufscar. Email: andrerpro@hotmail.com. /
orcid.org/0000-0003-3840-0635. Texto oriundo de nossa tese de Doutorado.

Studia Kantiana, vol. 19, n. 1 (abr. 2021): 89-109
ISSN impresso 1518-403X
ISSN eletronico: 2317-7462



Oliveira

“entendimento puro em si mesmo, do ponto de vista da sua possibilidade ¢ das
faculdades cognitivas em que se assenta: estuda-o, portanto, no aspecto subjetivo”.
Temos assim, em 1781, uma dedug¢do objetiva pautada pela investigagdo do
valor objetivo a priori, mas contamos, também, com outra denominada subjetiva que
versa sobre as faculdades cognitivas, embora ambas possuam o mesmo objetivo.
Nota-se, contudo, que esse problema da relacdo entre representacdo e objeto ja era
desenvolvido por Kant, desde os anos de 1772. Pautados pela consulta de
documentos que datam de 1778 a 1780, percebemos que, nesse periodo, Kant
comeca a mobilizar novos elementos que, posteriormente, serdo articulados na
dedugdo subjetiva e que ndo se evidenciam antes dessas datas. A partir destes
indicios, defendemos que isto ocorre pela influéncia de sua leitura da obra Versuche',
de 1777, de seu contemporaneo Johann Nicolas Tetens?. Dessa obra, Kant se
apropriara de varios elementos, concedendo-lhes, contudo, abordagem diferencial.
Em Versuche, Tetens desenvolve uma investigagao sobre construcao representativa
e sua relagdo com o objeto. Para tanto, o autor se ocupa em fazer uma analise das
faculdades da alma, utilizando o método de investigacao introspectivo da psicologia
empirica, com o objetivo de demonstrar que o objetivo se fundamenta no subjetivo’.

' TETENS, J. N. Philosophische Versuche iiber die menschliche Natur und ihre Entwickelung, Bd. 1/2. Leipzig,
1777. [Investigagdo sobre a natureza humana e seu desenvolvimento (tradugio nossa)]

2 Johann Nicolau Tetens (1736-1807): filosofo alemio contemporineo de Kant, conhecido pela forte influéncia
empirista em seu trabalho, mas com apelo ao modelo analitico. Tetens ¢ autor de textos sobre diversas areas do
conhecimento, escreveu artigos sobre astronomia, matematica e minerologia, além de seu solido trabalho como
filosofo. Sua obra ¢ composta por: Gedanken von einigen Ursachen, warum in der Metaphysik nur wenige
ausgemachte Wahrheiten sind (1760) (Pensamentos sobre algumas causas, porque na metafisica sdo poucas
verdades aceitas); Abhandlungen von den Beweisen des Daseins Gottes (1761) (Tratado das provas da existéncia de
Deuses); Ueber den Ursprung der Sprache und der Schrift (1772) (Sobre a origem da linguagem e da escrita); Ueber
die allgemeine speculativische Filosofia (1775) (Sobre a filosofia especulativa); Philosophische Versuche iiber die
menschliche Natur und ihre Entwickelung (1777) (Investigagdes filosoficas sobre a natureza humana e seu
desenvolvimento); Einleitung zur Berechnung der Leibrenten und Anwarschaften die vom Leben oder Tode einer
oder mehrerer Personen abhangen com Tabellen zum praktischen Gebrauch (1786) (Introducdo ao calculo para
atividade da vidae e da morte e seu uso pratico) e Reisen in die Marschlinder der Nordsee (1788) (Viagem aos
mares do norte) [tradugdo nossa] (Zappalorto, 2011, p. 9).

3 E importante destacar que, em Kant, o subjetivo pode corresponder tanto as condi¢des do préprio conhecimento
objetivo enquanto tal quanto aos tragos caracteristicos de uma percepgao empirica. De acordo com Kant (KrV A 89
/ B 122) um objeto s6 nos pode aparecer mediante estas formas puras da sensibilidade, isto ¢, ser um objeto da
intui¢do empirica, o espago € o tempo sdo intuigdes puras que contém a priori a condigdo da possibilidade dos
objetos enquanto fendmenos, ¢ a sua sintese possui validade objetiva. E segue: “Eis porque se nos depara aqui uma
dificuldade, que ndo encontramos no campo da sensibilidade e que ¢ a seguinte: como poderéo ter validade objetiva
as condigdes subjetivas do pensamento, isto ¢, como poderdo proporcionar as condigdes da possibilidade de todo o
conhecimento dos objetos [...].” Ja em Tetens (1777, p. 515), a subjetividade ¢ fundamental para se pensar as agdes
do intelecto. Temos assim, em Tetens, uma preponderancia do carater empirico da cogni¢do humana. Tetens (1777,
p. 186) afirma que as qualidades opostas das coisas, com tipos especiais de sentimentos envolvidos, pertencem
indubitavelmente aos sentimentos dependentes das relagdes e ligagdes entre nossas ideias com a mudanga interna,
ou seja, relagdes internas). Tetens aponta para uma investigagdo interna, visto que considera as partes distintas da
cogni¢do humana, consequentemente suas respectivas leis. Tetens (1777, p. 505) aclara que a existéncia objetiva da

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109

90



O advento da filosofia psicologica de Tetens na Dedugdo transcendental das categorias de Kant de 1781

Na dedugdo, Kant (1781) também vai se ocupar em investigar a relacdo da
representacdo e sua funcdo na constuicdo da objetividade, e tal como Tetens,
analisard o papel de algumas faculdades subjetivas na constitui¢do do objeto,
contudo, diferentemente daquele, ndo se utilizarda de um método extraido da
psicologia empirica, mas do método transcendental.

Tetens, em Versuche, defende como a cada uma das almas, além de estas
possuirem manifestagdes distintas, deve-se atribuir uma faculdade e como, segundo
a conexao das faculdades, originar-se-ia a for¢ca fundamental da alma, isto é, a vis
representativa. Ha, para Tetens, em cada modificagdo na alma, relagdes, e nao
podemos negar as particularidades destas manifestacdes psiquicas que se distinguem
dos contetdos individuais da consciéncia. A questdo ¢ que, para ele, um multiplo
diverso do qual podemos formar um pensamento nos aparece em sua extensao, ou
seja, em sua manifestacdo. De maneira uniforme, no entanto, devemos nos ocupar
com as faculdades psicoldgicas, das quais derivam tais modificagdes, isto €, com as
particularidades das manifestacdes psiquicas, — estas, para Tetens, o fundamento da
for¢a cognitiva. Para tal, o autor propde um esquema tripartido da faculdade mental
que governa toda consciéncia. Este esquema, que compde a for¢a cognitiva, €
formado por: a faculdade de sentir (Empfindungen), a forca representativa
(Vorstellungskraft) e a forca do pensar (Denkkraft). O sentir (ou sensagdo) €, para
Tetens, a fonte primaria do conhecimento — desta faculdade podemos inferir o
sentimento oposto a sensagao, ou seja, ¢ aquele que causa apenas uma impressao em
noés, sem que através dele seja possivel conhecermos o objeto por ele produzido —; a
comogao (sensagdo) ¢ uma variagdo de nosso estado que nao nos afeta de maneira
indiferente, isto ¢, ela traz prazer, desprazer etc. A for¢a representativa diz respeito
as representagdes, isto €, esta ¢ a reprodugdo espontinea do traco deixado e
conservado em noés da primeira impressao exercida sobre a alma. Ela € composta das
seguintes faculdades: faculdade perceptiva (Perception); faculdade imaginativa ou
imaginagcdo  (Einbildungskraft)y e faculdade inventiva ou formadora
(Dichtungsvermogen). Podemos destacar que a primeira delas cabe a apreensdo, que
consiste em receber a representacdo como trago de uma modificagcdo precedente; a
segunda, cabe a capacidade de reproduzir representagoes; € a formadora cabe formar
uma nova representagao fundada em elementos da representacao sensivel. Por fim,
a for¢a do pensar (Denkkraft) caberia conhecer as relagdes da coisa. Esta € a inica
faculdade capaz de marcar a passagem da esfera representativa a do pensamento, isto
quer dizer que a esta faculdade ¢ conferida a capacidade de a representacdo chegar a
consciéncia. No entanto, Tetens destaca que esta faculdade ¢ dependente da for¢a

coisa fora de nos, so sera possivel se houver em nés um fundamento subjetivo a priori, como se houvesse uma
representagdo deste em nos constituido pelas particularidades que lhe atribuimos.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109

91



Oliveira

representativa. Alegamos que esta relagdo das faculdades, em Tetens, caracteriza
uma sintese.

Semelhantemente, em Kant, a constituigdo da objetividade também
mobilizara a ideia de sintese®. Sendo assim, Kant afirma que “é para o estudo da
sintese que devemos dirigir primeiro nossa atencdo, se quisermos julgar sobre a
primeira origem do nosso conhecimento” (KrV A 78 / B 103) . Aqui, entendemos
ser possivel destacar a proximidade dos autores. Para Kant, tal prioridade deve-se a
que cabe a sintese o ato de juntar as diversas representagdes umas as outras, €
conceber o que ¢ multiplo num s6 ato de conhecimento, em vista da constitui¢ao do
objeto. No que se refere a este ponto, sustentaremos que, para Tetens, as sinteses que
conduzem a construgdo do objeto do conhecimento sdo psicologicas, em sentido
empirico, e que, para Kant, as sinteses que conduzem a constituicdo do objeto sdo
transcendentais. Desta forma, defenderemos que, embora Kant tenha sofrido
influéncia de Tetens e se apropriado de alguns dos elementos usados por ele, aponta
para uma teoria dos juizos, diferenciando-se da investigagdo de Tetens.

Reverberamos esta alegacdo ao aproximarmos Tetens a exposi¢do kantiana
das sinteses, presente na dedugdo, da primeira edicdo de Critica da Razdo Pura
(1781). Embora estas sejam, para Kant, condi¢des de possibilidade da experiéncia,
que derivam das seguintes faculdades do espirito: sentidos, imaginagdo ¢ a
apercepcdo. Todas estas faculdades tém em Kant um uso empirico e transcendental.
Eis um ponto medular desta pesquisa, ou seja, alegamos que a influéncia, bem como
a apropriacdo de Kant dos elementos de Tetens (1777) apareceram neste uso
empirico das faculdades, naquela que Kant chama de dedugao subjetiva, em 1781.

A influéncia de Tetens: o encontro de Kant com Tetens

Na Reflexdo 4901, Kant ¢ claro quanto a sua proposta metodologica e diz:
“Tetens investiga o conceito da razdo pura apenas subjetivamente (natureza
humana). Eu a investigo objetivamente. A primeira forma de andlise ¢ empirica, a
tltima transcendental” (Refl. AA 18: 23, tradugiio nossa)’. Esta passagem caracteriza
nao s6 a posi¢do de Kant quanto a proposta de Tetens, mas enfatiza também que

4 Quanto ao conceito de sintese kantiano, podemos dizer, em geral, que ela é o ato pelo qual o diverso é ligado de
modo a converter-se em conhecimento. No entanto, na primeira edigdo da Critica, Kant (KrV A 97-98) atribui a
sintese uma conotagdo de poduto empirico do entendimento, entoando certa pertinéncia da subjetividade, questdo
que ¢ refor¢ada pela exposi¢do da existéncia de uma dedugdo subjetiva, em 1781.

5 “Tetens untersucht die Begriffe der reinen Vernunft bloss subjectiv (Menschliche Natur) ich objectiv. Iene analyses
ist empirisch , diese transcendental.” (Refl. AA 18: 23).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109

92



O advento da filosofia psicologica de Tetens na Dedugdo transcendental das categorias de Kant de 1781

ambos possuem um problema em comum, mas que € tratado de forma distinta por
cada um deles.

O problema em comum, em questdo, como ja foi apontado, trata-se da
investigacdo sobre o entendimento. Contudo, a posi¢ao de Tetens em relagéo a esta
questdo viria a luz em Versuche, em 1777, ¢ a de Kant, apenas em 1781, em sua
Critica da Razdo Pura. Como bem nos aponta Kant, Tetens investigara tal questao
subjetivamente, e ele tratard dela objetivamente. Sera esse apontamento feito por
Kant que nos pautard em nossa exposi¢do. A respeito da problematica, conforme
apontamos anteriormente, ela ja estaria presente na carta de 1772, na qual Kant
assinala que:

[...] observo que me falta ainda algo de essencial a que eu ndo tenho dado a devida
atengdo durante minhas longas pesquisas metafisicas e que constitui a chave de todo o
mistério: sobre qual fundamento repousa a relagdo do objeto do que chamamos em nds
representagdo? (Br., AA 10: 69, tradugio nossa)’

Contudo, ndo contamos apenas com a carta, temos ainda as Reflexdes 4470 e
4473, que datam do mesmo periodo, € nos auxiliam a contextualizar e reafirmar a
problematica. Kant questiona-se “[...] como os conceitos podem emergir em nos
através de coisas que nao nos sao conhecidas [...]"(Refl. 4470, AA 18: 563, tradugdo
nossa)’. Observa-se, nestas passagens, como Kant aponta para a investigagio das
representacdes, como estas se ddo e como os conceitos seriam construidos, posi¢ao
que lhe aproxima da investigacao de Tetens.

Assim, a primeira questdo posta por Kant é: como podem nascer em nos
conceitos que ndo conhecemos nem através dos fendmenos das coisas, nem por meio
do que nos ensina a experiéncia?

7

A questdo ¢ saber como podemos nos representar plenamente a priori, ou seja,
independentemente de toda experiéncia (mesmo implicita) e como nés podemos captar
os principios que ndo sdo empregados a nenhuma experiéncia. Seguindo, a priori, como
¢ possivel que os objetos correspondam ao que ¢ simplesmente um produto de nosso
espirito que se isola e, como ¢ possivel que estes objetos sejam submetidos as leis que
nods lhes prescrevemos. Que estes conhecimentos a priori existem, a matematica e a
metafisica mostram que uma representacao corresponde ao objeto de que ela ¢ o efeito.
Mas que algo que ndo tenha outra origem a ndo ser o meu cérebro, relacione-se a um
objeto, ndo me ¢ claro. Um objeto que exerce uma impressao sobre mim esteja ligado
a outro objeto, ¢ algo simples de entender e, por conseguinte, nés ligamos uma
representagao a outra, apds a experiéncia. Mas ¢ dificil conceber porque podemos ligar,

6 «[...] so bemerkte ich, dass mir noch etwas Wesentliches mangele, welches ich bei meinen langen metaphysischen
Untersuchungen und welches den Schliissel zu dein ganzen Geheimnisse der bis dahin sich selbst noch verborgenen
Metaphysik beruht die Beziehung desjenigen, was man in uns Vorstellung nennt, auf den Gegenstand?” (Br. AA 10:
69).

7«[...] wie in uns Begriffe entstehen kdnnen von Dingen, die uns durch keine Erscheinung der Dinge[...].” (Refl
4.470, AA 18: 563).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109

93



Oliveira

ndés mesmos, propriedades e predicados aos objetos representados, muito embora
nenhuma experiéncia ndo nos tenha jamais sido apresentada ligada. [...] os
conhecimentos da experiéncia ndo se reduzem a simples impressdes. Para que as
impressdes possam nascer se faz necessario que pensemos alguma coisa oportuna. E
necessario, pois que haja atos do conhecimento que precedem a experiéncia, através
dos quais a experiéncia seja possivel. [...] certos julgamentos universais devem, pois se
encontrar antes de toda experiéncia. (Refl 4.473, AA 18: 564-565, tradugdo nossa)®.

Posta a questdo, ¢ importante ressaltar que Tetens também investiga o
fundamento desta relacdo, mas como o proprio Kant ressalta, ele a analisa
subjetivamente.

Apesar de, literalmente, Kant colocar-se distante da proposta de Tetens, a
posicdo deste ultimo causa forte impacto sobre ele que, até entdo, criticava as
posicdes sobre o tema da relacdo como fora tratado por Locke, Lambert, Wolff ¢
Crusius.

No entanto, de forma diferente destes autores, Tetens (1777, p. IV) propoe a
investigacdo do entendimento humano pautada por operagdes baseadas na
experiéncia, que versam sobre uma analise psicologica da alma. Esta forma de
analise das operagdes da alma resultaria ainda numa proximidade de seu método ao
da fisica.

A questdo a ser ressaltada aqui € que, ao propor esse método, Tetens
diferencia-se dos demais pensadores e apresenta a possibilidade para se pensar a
representacao e sua relagdo com o objeto partindo de uma investigacao sui generis
sobre as leis do entendimento. Essa ¢ uma grande novidade, visto que a posi¢do dos
filosofos citados na passagem acima, ndo ofereceu a Kant as ferramentas necessarias
para se pensar as leis do entendimento. Kant considera que a posi¢@o desses autores
se resume a ideia empirista da representacdo de espago sob a optica fisioldgica
moderna. Por isso, para ele, ndo ha nenhuma novidade quanto a posicdo defendida

8 “Es ist die Frage, wie wir Dinge vollog a priori, d.i. unabhiingig von aller Erfahrung (auch implicite) uns vorstellen
konnen und wie wir Grundsatze, die ais keiner Erfahrung entlehnt sind, folglich a priori fassen kénnen; wie es
moglich s zugehe, dal demjenigen, was blos ein Produkt unseres sich isolirenden Gemiiths ist, Gegenstinde
correspondiren und diese Gegenstéinde denen Gesetzen unterworfen sind, die wir ihnen Vorschreiben es dergleichen
Erkenntnisse a priori gebe, leheren die reine Mathematik, und Metaphysik; aber es ist eine untersucheung von
Wichtigkeit, den grund ihrer Moglichkeit einzusehen. Daf eine Vorstellung, welche selbst eine Wirkung des obiects
ist, ihm correspondiere, ist wohl zu fassen. Dal} aber etwas, was blos eine geburth meines gehirns ist, sich auf ein
object als Vorstellung beziche, ist nicht so klar. Ferner, dal mit einem von Gegenstinden in mir herrithrenden
Eindruk noch anderer verbunden sei, folglich Wir eine Vorstellung mit der andern der Erfahrung gemaB verkniipgen,
ist auch faBllich. Dafl wir aber aus uns selbst mit Vorstellungen andere verkniipfen konnen so den vorgestellten
Gegenstdnden Eigenschaften und pradicate verkniipfen konnen obgleich keine Erfahrung uns solche verkniipft
gewiesen hat [...] Erfahrungserkenntnisse sind nicht bloe Eindriicke. Wir miissen selbst etwas bei den Eindriiken
denken, damit solche entstehen. Also miissen doch handlungen der Erkenntnis sein, die vor der Erfahrung
vorausgehe und wodurch dieselbe moglich ist. Eben so geben die Erfahrungen niemals warhaftig allgemeine
Erkenntnisse, weil ihnen die Nothwendigkeit fehlt [...] Also miissen gewisse allgemeine Urtheile noch vor der
Erfahrung in ihr liegen.” (Refl 4.473, AA 18: 564-565).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109

94



O advento da filosofia psicologica de Tetens na Dedugdo transcendental das categorias de Kant de 1781

por todos aqueles que, de alguma forma, tentavam demonstrar que o nascimento
psicologico da representagdo do espaco ocorria a partir do auxilio de sensacdes tateis
e sensagdes visuais.

Assim, embora Tetens tenha seguindo em certa medida Locke, sua posigdo a
respeito de como as representagdes se originam, ou seja, sua investigagdo sobre a
origem das representacdes e as faculdades responsédveis por origina-las e articula-las
sera amplamente estendida e aprofundada. Esta posicéo de Tetens frente ao problema
proposto por Kant o fara proferir as palavras presentes na carta a Herz, em abril de
1778: “Tetens em seu longo trabalho sobre a natureza humana tem dito coisas
profundas [...]”.

E esta nova proposta de Tetens, fundada numa filosofia da subjetividade que
aponta para a teoria das faculdades cognitivas, que preside a formagdo da
consciéncia. Assim, alegamos que Tetens, antes de Kant, aponta para uma espécie
de “sintese subjetiva” articulada pelas faculdades da alma. Nesta, a psicologia
empirica passaria a ser considerada por ele como um possivel meio para garantir o
fundamento da objetividade das representacdes. Esta posicdo de Tetens, e de certa
forma a sua apreciacdo por Kant, caracteriza, neste momento, que Kant nio esta
atento apenas a aplicabilidade do conceito, mas também a como este se constitui,
exame que também faz parte da investigacdo para se estabelecer as bases do
entendimento.

Além das aproximacdes entre os autores feitas até aqui, esta sera sustentada
ao demonstrarmos, a seguir, a presenca de elementos psicologicos desenvolvidos por
Tetens (1777), na dedugdo transcendental das categorias, de 1781, em especial na
dedugdo subjetiva, e como esta influéncia funda-se especialmente na fungdo da
faculdade imaginativa, enquanto articuladora da sensibilidade e do entendimento, na
primeira edicdo da Critica. Para demonstrar tal afirmagdo, passaremos agora a
apresentacdo da dedugdo subjetiva, apresentada por Kant, na primeira edicdo da
Critica da Razio Pura.

Introducio a deducio transcendental das categorias, na Critica da Razao Pura:
a deducio subjetiva, de 1781

Nosso intuito recai, neste momento, sobre a apresentacdo do que Kant
chamara na Critica de dedugdo subjetiva. Nesta deducdo, nota-se a existéncia de
elementos empiricos (psicologicos), isto €, principios empiricos sobre os quais se
assentaria o entendimento puro. Mesmo sendo relativamente claro quanto ao
fundamento a priori para a possibilidade de uma experiéncia em geral. Kant (KrV
AXVII), em 1781, coloca-nos defronte a existéncia de duas dedugdes e ¢ literal a
este respeito afirmando que “[...] se minha dedugdo subjetiva ndo lhe tiver criado a
inteira convicgdo que espero, a deducdo objetiva [...] € a que aqui me importa [...]”.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109

95



Oliveira

Sustemamos que Kant caracteriza, nesta passagem, a investigacdo das
faculdades do entendimento em busca das causas, isto €, trata-se, neste momento, de
uma atengdo por parte de Kant, apesar de minoritaria, sobre as faculdades cognitivas
em que se assenta o entendimento puro. Contudo, defendemos que isso ndo deveria
obscurecer sua proposta, pela qual introduz um novo tipo de investigacao a priori,
chamada por ele de filosofia transcendental. Mesmo classificando como necessaria
essa investigacdo das faculdades, estamos claramente diante de uma nova esfera
investigativa, isto €, o plano transcendental que ndo permitiria nada de empirico.

De fato, s6 podemos compreender adequadamente esta posicdo obscura de
Kant se nos atentarmos a funcdo da deducdo subjetiva e, principalmente, aos
elementos que a compdem, apropriados diretamente da filosofia de Tetens (1777).
Comegamos por apontar esta influéncia na passagem A.79, da Critica, na qual Kant
afirma que:

O que primeiro nos tem de ser dado para efeito do conhecimento de todos os objetos «
priori € o diverso da intui¢do pura; a sintese desse diverso pela imaginacao ¢ o segundo
passo, que ndo proporciona ainda conhecimento. Os conceitos, que conferem unidade
a esta sintese pura e consistem unicamente na representacdo desta unidade sintética
necessaria, sdo o terceiro passo para o conhecimento de um dado objeto e assentam no
entendimento. (KANT, KrV A.79).

Como destacamos, Kant (KrV A.95) pensa no problema da relagdo entre
sensibilidade e entendimento pautado pela ideia de uma sintese transcendental, em
1781, ou seja, para conhecermos objetos a priori necessitamos de uma sintese pura,
isto esta claro. Porém, Kant atribui as sinteses um uso empirico e inicia a dedug¢do
subjetiva afirmando que:

Ha, porém, trés fontes primitivas (capacidades ou faculdades da alma) que encerram as
condi¢des de possibilidade de toda experiéncia e que, por sua vez, ndo podem ser
derivadas de qualquer outra faculdade do espirito: sdo os sentidos, a imaginacdo e a
apercepgdo. Sobre elas se fundam 1) a sinopse do diverso a priori pelos sentidos; 2) a
sintese do diverso pela imaginac¢do; finalmente, 3) a unidade dessa sintese pela
apercepgao originaria. Todas estas faculdades tém, além de um uso empirico, um uso
transcendental. (KANT, KrV A.95).

Kant aponta para a empreitada da dedugdo, na qual, conforme o autor,
conceitos puros (a priori) nao poderiam conter nada de empirico, mas teriam que ser
condigdes puras a priori de uma experi€ncia possivel. Assim, s6 podemos
compreender como sdo possiveis conceitos puros do entendimento ao “investigar
quais sejam as condi¢des a priori das quais depende a possibilidade da experiéncia
e lhe servem de fundamento quando se abstrai de todo elemento empirico dos
fenomenos” (Kant, KrV A.96). Contudo, ele ressalta também que devemos
considerar as fontes subjetivas que constituiriam os fundamentos a priori da
possibilidade da experiéncia, ou seja, as sinteses a priori fundam-se sob as

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109

96



O advento da filosofia psicologica de Tetens na Dedugdo transcendental das categorias de Kant de 1781

faculdades (sentidos, imaginagdo e apercepcao) caracterizando a necessidade das
fontes subjetivas, tal como ¢ defendido por ele nesta passagem:

Se qualquer representagao particular fosse completamente alheia as demais, se estivesse
como que isolada e separada das outras, nunca se reproduziria alguma coisa como o
conhecimento, que ¢ um todo de representagdes comparadas e ligadas. Se, pois, atribuo
ao sentido uma sinopse, por conter diversidade na sua intuicdo, a essa sinopse
corresponde sempre uma sintese e a receptividade, s6 unindo-se a espontaneidade, pode
tornar possivel o conhecimento. Esta espontaneidade ¢, entdo, o principio de uma tripla
sintese, que se apresenta de uma maneira necessaria em todo o conhecimento, a saber:
a sintese da apreensdo das representagdes como modificag@o do espirito na intui¢do; da
reproducdo dessas representacdes na imaginagdo e; da sua recogni¢do no conceito.
Estas trés sinteses conduzem-nos as trés fontes subjetivas do conhecimento que tornam
possivel o entendimento e, mediante este, toda a experiéncia considerada um produto
empirico do entendimento. (KrV A 97-98).

Esta citagdo ¢ valiosa para nossa argumentacao, pois ¢ possivel observarmos
nitidamente nela as semelhangas com o que nos propoe Tetens. Muito embora Kant
deixe claro o uso transcendental destas faculdades, a forma como ele as apresenta
causa certa confusdo. Dada a explicac@o da investigacao feita por Kant, o fato de ele
atribuir as faculdades essa “dupla” fungdo obscurece a tarefa das condi¢des puras a
priori da experiéncia possivel, isto ¢, de uma sintese transcendental pura a priori.
Em contrapartida, tal posi¢do sustenta a necessidade que o diverso tem de unir-se a
espontaneidade para que ocorra uma sintese, bem como sua aproximagao com oS
elementos de Tetens. O grande problema ¢ que Kant aponta para o uso empirico e
transcendental das sinteses. Essas, de fato, seriam dotadas de tal caracteristica?
Observemos que Kant deixa claro que as respectivas sinteses, possuem um uso
empirico, mas estabelece também seu uso transcendental a priori, fazendo jus a
citacdo: “Todas estas faculdades, tém, além de um uso empirico, um uso
transcendental”. Percebemos, aqui, o motivo de Kant postular duas dedugdes para
investigar o entendimento. Na deducdo subjetiva, Kant elucida a fungdo das
faculdades da alma, na qual o entendimento se constitui, a fim de distancia-la da
dedugdo objetiva, na qual ele postula de maneira semelhante as mesmas faculdades,
porém, enfatiza seu uso transcendental na investigacdo dos objetos do entendimento
puro, ou seja, elucida o valor objetivo destes conceitos a priori.

Temos que estar atentos ainda ao fato de que Kant, ao atrelar a faculdade da
imaginagdo ao entendimento, concede a ela o estatuto de faculdade fundamental
enquanto condicdo de possibilidade da sintese, ou seja, ele atribui a faculdade
imaginativa uma importancia fundamental e necessaria ao entendimento. Além desta
conotagdo, ele atribui a imaginacdo produtiva a unidade sintética, ou seja, falamos,
aqui, de predicados que através da experiéncia se formam como algo novo,
construido. Por outro lado, esta construcdo requer a possibilidade da repetigdo da
experiéncia, atrelando a faculdade imaginativa produtiva a reprodutiva. A questao
€ que a experiéncia, aqui, ndo ¢ a mera posi¢do de fendmenos no animo em razao da

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109

97



Oliveira

sequéncia das percepgoes, e sim, a organizagdo do animo numa unidade sintética
daquilo que ¢é recebido pela intuigdo. A posicdo de Kant quanto a faculdade
imaginativa torna-se assim um capitulo a parte nesta problematica que Kant propicia
ao assentar o entendimento sobre as faculdades do dnimo.

Consequentemente, se por um lado essa sintese € o ato pelo qual a unidade
sintética da apercepgdo ¢ produzida e, presumivelmente, conta com seu status
transcendental, por outro lado, essa sintese assujeita-se a condi¢do de unidade
analitica da apercep¢@o desde que esteja em conformidade com a unidade absoluta
desta ultima. Dito em outras palavras, ha uma reciprocidade ou uma
bicondicionalidade entre as sinteses da imaginagdo ¢ a unidade da apercepcao
articulada na deducdo de 1781, a fim de tornar a experiéncia possivel e,
consequentemente, a ligacao do conceito com a intuicdo, posi¢do que desaparecera
em 1787.

Disto concluimos que, ao analisarmos o campo de investigagao transcendental
kantiano em 1781, de fato reconhecemos elementos que poderiam ser interpretados
como psicologicos, e que Kant os aproxima da esfera que ocupa o transcendental
(puro a priori). Caracterizou-se, assim, a apropriacdo feita por Kant desses
elementos, dentre os quais destacamos como o principal a faculdade da imaginagdo,
ndo so6 pela funcdo relevante que exerce tanto na deducdo subjetiva quanto na esfera
transcendental, identificando-a como um dos principais elementos da deducdo
kantiana, bem como uma das principais fontes da obscuridade do texto kantiano.
Dada a devida importancia a esse elemento fundamental em Kant e Tetens,
passaremos a demonstragdo da presenca deste elemento na deducao, de 1781.

A presenca de elementos psicologicos na dedugao subjetiva de 1781: a faculdade
imaginativa de Tetens e sua funcio na deducio subjetiva de Kant

Neste momento, debrucaremo-nos sobre a faculdade imaginativa, cuja fungao
desempenha um papel crucial tanto no sistema de Tetens, em sua Realisierung,
quanto no de Kant, em sua dedu¢do. Enfatizamos a ideia da apropriagao da faculdade
imaginativa, articulada por Tetens (1777), por Kant, da mesma maneira como ela ¢
posta no Versuche. Assim, vé-se que Kant, ao aproximar as duas faculdades
imaginativas (reprodutiva e produtiva), forneceu subsidios para fundamentar um
critério interpretativo para uma leitura psicologica da dedugdo de 1781. Apesar dessa
posi¢do encontrar sustentacdo em algumas passagens do texto kantiano,
consideramos que ela poderia ser reparada ao clarificarem-se as respectivas fungdes
dessa(s) faculdade(s) em relacdo ao seu método.

Apresentada nossa tarefa, partiremos do papel da faculdade imaginativa na
tripla sintese kantiana, ja explorada anteriormente. Tomando como ponto de partida
esse pressuposto, retomaremos a sua fungdo e a forma como ela é articulada,

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109

98



O advento da filosofia psicologica de Tetens na Dedugdo transcendental das categorias de Kant de 1781

primeiramente, por Tetens, em Versuche. ApoOs a realizagdo dessa tarefa,
apresentaremos pontualmente as consequéncias que a apropriagao feita por Kant da
faculdade imaginativa acarreta em sua dedugdo.

No método de Tetens, a funcdo na for¢a representativa é enfatizada desde o
inicio. Tetens considera a for¢a representativa como uma forga fundamental da
alma, a sua vis representativa. Tetens, partindo de Locke, tem como objetivo uma
analise psicologica a fim de indagar a natureza do homem, iniciando pela alma e suas
manifestacdes. A proposta do Versuche ¢ langar luz sobre o carater essencial da
natureza humana, sobre os atos do intelecto, sobre suas leis e sobre sua faculdade
fundamental. Porém, apesar da forma metodologica de Tetens assemelhar-se a de
Locke em alguns pontos (como por exemplo: a observagdo de um unico
procedimento psiquico; o trabalho de andlise capaz de identificar as varias
faculdades; a comparagdo de casos individuais observados e a generalizagdo
mediante a qual é possivel alcangar a proposicao empirica geral), estas semelhancas
ndo sdo unanimes em relagdo a posicdo empirica geral. Nesta, Tetens diverge
claramente de Locke, visto que a generalizagdo da proposicao empirica particular é
um processo necessario para auxiliar a observagdo, a qual por si refere-se
exclusivamente ao individual, ou seja, o que esta contido nele € 0 modo sob o qual é
produzida a lei que rege suas causas intrinsecas e externas. Portanto, do ponto de
vista metodologico, Tetens entende que a pesquisa psicoldgica caracteriza-se pela
rigorosa imposicdo empirico-observativa, sendo a unica disciplina que teria um
procedimento semelhante a fisica. Por isso, Tetens adere ao mesmo método
observativo-descritivo, proprio da ciéncia natural, divergindo claramente de Locke,
pois atribui uma conotagdo cientifica a psicologia, conferindo-lhe a autonomia e a
universalidade proprias das ciéncias.

Este método observativo-descritivo ¢ de fundamental importancia para se
entender o processo cognitivo para Tetens. O autor aponta como necessario o
emprego da triparticdo da forga cognitiva, a qual tem como um de seus componentes
principais a for¢a representativa incumbida de lhe fornecer o material. Por este
método, Tetens negaria a todas as diversas manifestagdes psiquicas a peculiaridade
que distinguiria e dissiparia a complexidade e a autonomia dos contetdos individuais
da consciéncia. Assim, Tetens entende que a via de acesso a alma, a inica que conduz
suas modificagdes as faculdades psicologicas de que derivam, ¢ constituida da forca
que, mais que qualquer outra, caracterizaria a esséncia humana. Esta for¢ca em
questdo ¢ aquela que Tetens denomina de for¢a cognitiva.

Assim, pode-se dizer que a gnosiologia de Tetens € estruturada sobre a for¢a
cognoscitiva que, por sua vez, ¢ composta por trés faculdades: a sensagdo, a forca
representativa € a for¢a do pensar. Dentre estas, destaca-se a forca representativa
por sua funcdo primordial em seu sistema. Esta compoe-se, conforme nos aponta o
proprio Tetens, pelas seguintes faculdades: a percepcao, a faculdade imaginativa e a
faculdade formadora Estas faculdades seriam as responsaveis por conceder o

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109

99



Oliveira

material necessario para a cognigdo. Sao apresentadas por ele da seguinte forma: a
for¢a representativa trata-se de um ramo principal que se esgota nas faculdades ja
mencionadas: de receber, reproduzir e transformar representacdes, ou seja, na
faculdade perceptiva, na faculdade imaginativa ou fantasia e na faculdade
formadora. Nas palavras de Tetens:

[...] receberiamos a representac@o origindria das sensagdes em nods e as manteriamos a
fim de reproduzi-las como apreendida de cada objeto sentido, este seria o papel da
faculdade perceptiva, ou seja, da apreensdo. Mas esta representagdo sensivel pode ser
reproduzida mesmo que estas primeiras sensagdoes tenham cessado, ou seja, sdo
reproduzidas até que possam ser percebidas conscientemente. A primeira representacao
sensivel liga-se uma a outra na alma, na mesma ordem na qual foram produzida, uma
apos a outra. Elas alinham-se uma com as outras, se as representa¢des intermediarias
menores se precipitam, aquelas mais distantes da sensacdo se aproximam pela
faculdade imaginativa. Isso ocorre quando repetimos muitas vezes uma série de
sensagdes, mas estamos atentos apenas a algumas partes do todo, por isso, muitas vezes,
mesmo uma sensa¢do semelhante separada reconhece-se como parte de um todo e
constitui uma representagdo composta [...], portanto, a lei de associagdo da ideia ¢
composta. As representagdes sdo despertas uma apés a outra conforme sua precedente
ligagdo e sua semelhanca. (Tetens, 1777, p. 105-107, tradugdo nossa, grifos nossos)’.

Nota-se, nessa passagem, que para Tetens a func¢do da faculdade imaginativa
na forga representativa ¢ a de reproduzir representagoes. Contudo, lembremos que
o proprio Tetens nos adverte que reproduzir nio é tudo que a forca representativa
humana é capaz. Tetens lhe atribui uma faculdade imaginativa formadora, que busca
por novas representacdes € imagens, € ndo apenas organiza sua representagio.
Usando o exemplo do proprio Tetens, pode-se dizer que a funcdo da faculdade
imaginativa ndo se limita aquela de “[...] um observador numa galeria de quadros,
mas ela pode pinta-los, além de inventar e confeccionar um novo quadro” (Tetens,
1777, p. 107, tradugdo nossa)'.

Mediante tal exposicao, nota-se que a faculdade imaginativa formadora, em
Tetens, ¢ dotada de certa autonomia, pois ndo reproduz as percepgdes, € sim,

? “[...] Erstlich, wir nehmen die urspriinglichen Vorstellungen aus den Empfindungen in uns auf, und unterhalten
solche, indem wir nachempfinden, und wir verwahren diese Nachempfindungen als aufgenommene Zeichnungen
von den empfundenen Objekten in uns. Diel ist die Perception oder die Fassungskraft. Die ersten
Empfindungsvorstellungen legen sich in der Seele in derselbigen Ordnung an einander, in welcher sie nacheinander
hervorgebracht worden sind. Sie reihen sich an einander, und wenn die kleinern Zwischenvorstellungen zwischen
andern herausfallen, so riicken die in der Empfindung etwas entfernte in der Einbildungskraft dichter zusammen.
DieB geschichet gewohnlicher Weise alsdenn, wenn wir mehrmalen eine Reihe von Empfindungen wiederholen,
und nur auf einige sich ausnehmende Theile derselben aufmerksam sind. Eben dadurch ziehen sich oft mehrere
getrennte Empfindungen als Theile in ein Ganzes zusammen, und machen eine zusammengesetzte Vorstellung aus
[...] Die Vorstellungen werden auf einander wieder erwecket nach ihrer vorigen Verbindung und nach ihrer
Achnlichkeit.” (Tetens, 1777, p. 105 ¢ 107).

10¢[...] wie der Aufseher iiber eine Gallerie die Bilder, sondern sie ist selbst Mahler und erfindet und verfertiget
neue Gemilde.” (Tetens, 1777, p. 107).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109

100



O advento da filosofia psicologica de Tetens na Dedugdo transcendental das categorias de Kant de 1781

produzir espontaneamente as imagens. Essa espontaneidade da faculdade
imaginativa consiste na formagdo de uma nova imagem que ndo corresponde a
nenhuma percepgdo anterior, € que ndo ¢ diretamente provocada por uma afecgdo
sensivel atual. Nota-se que a imaginagdo tem um papel fundamental na for¢a
representativa, pois € a ela que cabe reproduzir o trago que permaneceu em nos da
primeira impressdo (representagdo sensivel originaria), ¢ que ela s6 pode
desempenhar a fungéo de reproducdo gracas a faculdade imaginativa, tornando esta
imprescindivel ao seu método. A funcdo dela ¢ exatamente a de proporcionar a
reproducdo da representacdo instaurando associacdes que ndo se limitam a
reproducdo de imagens, mas que possibilitam produzi-las espontaneamente. Nota-se
que a faculdade imaginativa nao concederia apenas as representacdes, mas as
associaria formando a imagem do objeto, carecendo apenas do conceito para que
chegasse a consciéncia, como ¢ posto pelo proprio Tetens, nesta passagem:

A forga do pensar enquanto contém em si também a faculdade da relagao, coincide com
a for¢a representativa. E evidente a analogia entre a regra fundamental segundo a qual
a forga representativa uni, separa, compde ¢ decompde imagens e aquela segundo a
qual a forga de pensar reconhece como idéntica e diversa, como unida e separada. Esta
semelhanga da lei de agir parece tornar manifesto que a for¢a de pensar, enquanto
faculdade da relagdo, ndo ¢ outra coisa que a forca representativa, enquanto esta
apresenta e ordena a imagem disponivel. Em primeiro lugar, todo pensamento requer
representagdes e uma ligacdo representativa. Enquanto sentimos, reagimos de modo
simplesmente sensivel as impressdes provenientes do exterior, ou da modificagdo
passiva causada em nos pela for¢a interna, sem sequer termos ciencia dela! A sensagdo
deve pelo menos ser transformada numa representacdo sensivel. A recognicdo exige um
colocar em confronto uma representagdo com outra e assim mais representagdes [...] A
lei da forca do pensar, esta de acordo com a lei da for¢a representativa. (Tetens, 1777,
p. 594 ¢ 596, tradugio nossa, grifos nossos)'!

Em Tetens, a chegada a consciéncia da-se através da for¢a do pensamento
(Denkraft), que confere carater objetivo as representagdes produzidas pela sensagao.
Tetens (1777, p. 295-305) a define como faculdade de conhecer as conexdes e as
relagdes das coisas Trata-se assim de uma faculdade imprescindivel, a tnica capaz
de estipular a passagem da esfera representativa aquela do pensamento,

' “An der andern Seite fillt die Denkkraft, in so ferne sie auch das Beziehungsvermdgen in sich begreift, mit der
vorstellenden Kraft zusammen. Es ist eine offenbare Analogie zwischen den Grundregeln, nach welchen die
vorstellende Kraft Bilder verbindet und trennet, vermischt und aufléset, und die Denkkraft sie als einerlei und
verschieden, als verbunden und getrennet erkennet. Diese Aehnlichkeit der Wirkungsgesetze scheinet es offenbar
zu machen, daf3 die Denkkraft als Beziehungsvermogen nichts anders sei, als die vorstellende Kraft, in so ferne diese
die vorrithigen Bilder stellet und ordnet. So lange wir blos empfinden, das ist, blos fiihlend auf den Eindruck von
auflen, oder auf die durch innere Krifte in uns verursachte leidentliche Modifikation zuriickwirken, kann auch nicht
einmal das Gewahrnehmen, oder das Siehe! Die Empfindung mufl zum mindesten in eine Empfindungs Vorstellung
iibergegangen sein. Die Empfindung mufl zum mindesten in eine Empfindungs Vorstellung iibergegangen sein. Das
Auskennen erfodert eine Aufstellung einer Vorstellung gegen andere, und also mehrere Vorstellungen [...]. Das
Gesetz der Denkkraft richtet sich also nach dem Gesetz der Vorstellungskraft.” (Tetens, 1777, p. 594 ¢ 596).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109

101



Oliveira

estabelecendo uma relagdo com o objeto. Mas esta faculdade estaria atrelada a for¢a
representativa, e ¢ dependente dela.

Conforme afirma Tetens, a relacdo da representagdo percebida com outra que
lhe seja semelhante e ja conhecida enquanto representacdo particular instituiria uma
relagdo propria da atividade do pensamento, ou seja, a unidade de um conceito de
relacdo com o objeto representado que € um ato da forca do pensar e esta relagao
seria um ato subjetivo que conferiria objetividade a representagdo. Tetens ainda
explica que, se tomarmos por idénticas duas coisas, quando pensamos em conexao
causal, representamos uma na outra como propriedades de um mesmo sujeito, ou
ambas, simultaneamente, como uma ao lado da outra ou em sucessdo uma apos a
outra, entdo, ocorreria certo ato do pensar. Tal relagdo ou conexdo, em nds, ¢ algo
de subjetivo que atribuimos a cada objeto como algo objetivo: eis o que surge da
forca do pensar para Tetens.

Esta posicao reafirma que haveria uma necessidade subjetiva e que seria sob
a necessidade subjetiva que fundamos a objetiva (Tetens, 1777, p. 506-507). Deve-
se, assim, pressupor a existéncia objetiva da coisa fora de nds, que deve ter em nos
seu fundamento psicologico que anteceda seu efeito. Por isso, Tetens defende que
ha no intelecto um fundamento subjetivo a priori, que seria necessario para
fundamentar racionalmente a necessidade objetiva, pois esta mesma lei produziria
um juizo sobre a impressdo causada pela coisa externa, e s a partir da lei universal
do intelecto pode-se fundamentar sua necessidade objetiva.

Observemos, agora, como Tetens nos apresenta outra caracteristica da
imaginagdo reprodutiva:

A representagdo reprodutiva so6 ¢ completa, quando a reproducdo a partir do emprego
espontaneo de nossa for¢a entra em relagdo com a imagem, este ¢ o elemento designador
que se refere a objetos na imagem [...]: se uma parte qualquer de uma sensagao passada

¢ desperta, entdo todo estado reproduzido por ela ¢ uma consequéncia. (Tetens, 1777,
p. 80, tradugdo nossa)'2.

A questdo € que esta associacdo requer certa regra, visto que € através dela
que se pode entender a razdo pela qual, depois de termos uma ideia A, aparece em
nossa mente a ideia B, mesmo que nenhuma sensagdo tenha incitado essa ultima.
Assim, tal regra deve indicar de modo completo e determinado a razdo da sucessdo
de ideias. A este respeito, Tetens pergunta: “E se a sucessdo na qual a reproducao

12 “Zuweilen muB man die Reproduktion durch eine selbstthitige Anwendung unserer Kraft befordern, und
unterstiitzen, und sich vollig mit der Einbildung einlassen [...]: wenn ein Theil einer ehemaligen Empfindung wieder
erwecket ist, so wird der ganze mit ihm vereinigte Zustand hervorgebracht, ist eine Folge davon.” (Tetens, 1777, p.
80).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109

102



O advento da filosofia psicologica de Tetens na Dedugdo transcendental das categorias de Kant de 1781

(representacdo) apresenta-se deixasse de lado a fusdo de novas sensagdes e
dependesse apenas da fantasia?” (Tetens, 1777, p. 108, tradugdo nossa)">.

O proprio Tetens responde que se assim fosse, cada representagao singular
despertaria a associag@o de outra série inteira. Tal posi¢do nos remete a seguinte
questdo: mas se assim fosse, a alma ndo se dispersaria? A esta pergunta Tetens nos
responde da seguinte forma: uma vez que ela mantivesse lugar, ela se voltaria apenas
as ideias que estariam presentes em torno de sua posic¢ao central, reprimindo a série
secundaria conjunta que deseja destacar-se ao mesmo tempo. A questdo, aqui, € que
esta lei de associa¢@o ndo determina nada mais do que a ordem pela qual as ideias
seguem umas as outras, e isto ndo ¢ suficiente. Por isso, Tetens propde a intervengao
da faculdade imaginativa formadora:

A espontaneidade da faculdade formadora intervém e busca por novas representagdes
a partir daquelas que ja existem formando um novo ponto de unido, uma nova conexao
e uma nova série. A forca do pensar encontraria assim uma nova ligacdo, relagao,
semelhanga, coexisténcia e uma nova dependéncia, formando entdo um novo canal de
comunicagao entre a ideia mediante a qual se unem imediatamente e, assim as que nao
lhe pertencesse anteriormente seriam separadas. (Tetens, 1777, p. 113, tradugdo nossa,
grifo nosso)'“.

Ademais, ndo podemos negligenciar o fato de que a associagdo por si s6 ndo
seria suficiente para conceder validade objetiva as representacdes, visto que toda a
formagdo de imagens, toda reproducdo requer uma espontaneidade por parte do
sujeito, como ¢ apontado pelo proprio Tetens, ao dizer que “as vezes é necessario
facilitarmos a reprodu¢do através do emprego espontaneo da nossa for¢a como
suporte para que ela entre em plena relagdo com a imagem, tornando perceptivel a
mudanca ao estado anterior” (Tetens, 1777, p. 81, traducio nossa)"”.

Sendo assim, entende-se que a imaginacdo reprodutiva nao se distingue
segundo sua caracteristica perceptiva, mas sim, por seu vinculo a espontaneidade.
Em decorréncia disto, a saida que Tetens propoe é que a faculdade de percepgio na
alma deve, portanto, ter ainda, por outro lado, uma grandeza variavel que pode
reproduzir e formar representagaoes unificadas.

'3 “Hénget die Folge, in der die Wiedervorstellungen auftreten, die Einmischung neuer Empfindungen bei Seite
gesetzet, allein von der Phantasie ab?” (Tetens, 1777, p. 108).

4 “Das selbstthitige Dichtungsvermdgen kommt dazwischen, und schaffet neue Vorstellungen aus denen, die da
sind, und machet also Vereinigungspunkte, neue Verkniipfungen und neue Reihen. Die Denkkraft entdecket neue
Verhiltnisse und Beziehungen, neue Achnlichkeiten, neue Koexistenzen, und neue gen, neue Aehnlichkeiten, neue
Koexistenzen, und neue Abhéngig- Andere psychische Gesetze. keiten, die vorher nicht bemerket waren, und machet
auf diese Art neue Kommunikationskanile zwischen den Ideen, wodurch einige zur unmittelbaren Verbindung
kommen, andere von einander abgerissen werden, die es vorher nicht gewesen sind.” (Tetens, 1777, p. 113).

!5 “Zuweilen muB man die Reproduktion durch eine selbstthitige Anwendung unserer Kraft befordern, und
unterstiitzen, und sich vollig mit der Einbildung einlassen, wenn die Wiederversetzung in den ehemaligen Zustand
bemerklich werden.” (Tetens, 1777, p. 81).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109

103



Oliveira

Desta forma, as percepgdes e representacdes sdo parcialmente semelhantes,
sendo apenas a forca que as distingue. Como aponta Tetens, a faculdade imaginativa
formadora é uma faculdade livre, criadora e autonoma de novas representagdes: “a
forca criadora da alma vai além, ela pode formar representagdes [...] que ndo sdo
semelhantes a nenhuma outra” (Tetens, 1777, p. 25, tradugio nossa)'®. O que Tetens
assinala € que ela ordena os elementos apds uma estrutura construida livremente,
sem necessitar da semelhanca entre representagdes sensiveis. O problema € que
Tetens a coloca paralelamente a faculdade reprodutiva que renova representagoes
sensiveis, isto €, relembra percepcdes passadas a faculdade imaginativa formadora,
afirmando que: “ndo podemos apenas limitar toda a poténcia desta faculdade
formadora da alma a decomposicdo e a mistura de representacdes de modo que se
possa acrescentar a ela apenas uma fungdo constitutival...]. A forca formadora vai
além” (Tetens, 1777, p. 25-81, tradugio nossa)'’. Desta forma, Tetens acaba por
apontar para o fato de que toda reproducdo requer uma espontaneidade,
consequentemente possibilitando uma interpretagdo de que ele atrela a imaginacdo
reprodutiva a formadora.

Assim, ao proferir tais afirmacdes, Tetens fornece subsidios para uma
ambiguidade interpretativa sobre a fun¢do da faculdade imaginativa. Defendemos
que € este o ponto central de toda problematica que recaira sob a dedugdo subjetiva,
de Kant. Na sequéncia, nos ateremos a ofertar os motivos para que tal seja o caso.
Ao colocar a faculdade imaginativa reprodutiva e a formadora numa mesma esfera,
Tetens atribui a forca representativa um carater tanto de organizagdo quanto de
criagdo de representacdes dependente de uma espontaneidade. Desta forma, o que
Tetens faz ¢ aproxima-las, mesmo considerando uma lei de associacdo exclusiva da
faculdade imaginativa formadora, que ndo depende das sensacdes, mas que em
ultima instancia, estd atrelada a um principio empirico. O autor concede-nos a
possibilidade de pensarmos uma imaginacdo que organiza € cria novas
representacdes sem a sensacao atual, ou seja, pensarmos numa espécie de faculdade
imaginativa formadora a priori, ou ainda numa faculdade reprodutiva pura, mas
com raizes em experiéncias passadas.

Esta apresentac@o dubia dos conceitos, por Tetens, serd conduzida por Kant,
na dedug¢do de 1781. Pode-se observar ainda, no Fragmento B 12 que data dos anos
de 1780, a posicao de Kant, e sua proximidade com esta posi¢ao de Tetens, descrita

'6 “Die Schaffungskraft der Seele geht weiter [...] kann Vorstellungen machen, die fiir unser BewuBtseyn einfach,
und dennoch keinen von denen dhnlich sind, die wir als die einfachsten Empfindungsvorstellungen antreffen.”
(Tetens, 1777, p. 25).

!7 “Man umfasset die ganze Micht dieses bildenden Vermdgens der Seele nicht, wenn man die Auflésung und die
Wiedervermischung der Vorstellungen dahin einschrinket [...]. Die Schaffungskraft der Seele geht weiter.” (Tetens,
1777, p. 25-81).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109

104



O advento da filosofia psicologica de Tetens na Dedugdo transcendental das categorias de Kant de 1781

no paragrafo anterior, bem como a ambiguidade que apontamos anteriormente.
Atentemos a referida passagem:

A unidade da apercep¢do em relagdo a faculdade da faculdade imaginativa ¢ o
entendimento. As Regras.

A capacidade reprodutiva em relacdo com a unidade analitica em relacdo com a sintese
produtiva.

A sintese da unidade da apercep¢@o em relagdo ao transc.: capacidade da faculdade
imaginativa ¢ o entendimento puro.

Esta transc: ¢ a Uinica capacidade que frequentemente determina todo fendmeno em
relacdo ao tempo por regras validas a priori.

As trés primeiras capacidades ndo podem ser explicadas.

A sintese transc: da faculdade imaginativa origina-se dos nossos conceitos de
entendimento.

O uso empirico da imaginacdo baseia-se na ideia de sintese de apreensdo empirica, que
também pode ser reprodutiva ou feita por analogia.

No ultimo caso ela ¢ faculdade imaginativa produtiva.
A faculdade imaginativa produtiva ¢ ou pura ou empirica. O puro.

A faculdade imaginativa ¢ em parte produtiva e, em parte, reprodutiva. A primeira torna
a segunda possivel [...].

A faculdade imaginativa produtiva é: 1. Empirica na apreensdo, 2. Pura, mais sensivel
em vista de um objeto da intui¢do sensivel pura, 3. Transcendental em relacdo a um
objeto em geral; a primeira pressupde a segunda e a segunda pressupoe a terceira.

A sintese pura da faculdade imaginativa ¢ o fundamento da possibilidade da apreensdo
empirica incluindo a percepgdo. Ela € possivel a priori. [...] A sintese transcendental da
faculdade imaginativa oferece apenas a unidade da apercepgdo na sintese do multiplo
em geral através da faculdade imaginativa. (KANT, FM/Lose Blatter AA20. B.12,
tradugdo nossa, grifos nossos)'®

'8 Die Einheit der apperception im Verhiltnis auf das Vermdgen der Einbildungskraft ist der Verstand. Regel.

Im Verhiltnis auf das reproductive Vermogen st die Einheit analytisch im Verhiltnis auf das productive synthetisch.
Die synthetische Einheit der apperception im Verhaltnis auf das transs: Vermogen der Einbildungskraft ist der reine
Verstand.

Diese transsc: Vermdgen ist dasienige was allgemein in Ansehung der Zeit alle Erscheinungen iiberhaupt bestimmt
nach Regeln die a priori giiltig sind.

Die drei ersten Vermdgen sind nicht zu erklaren.

Die transsc: Synthesis der Einbildungskraft liegt allen unsern Verstandesbegriffen zu Grunde.

Der empirische Gebrauch der einbildungskraft beruht auf der synthesis der Apprehension der empirischen
Anschauung die denn auch reproducirt werden kann oder nach derem analogie eine andere gemacht werden kan. Im
letztern Fall ist es die productive Einbildungskraft.

Die productive Einbildungskraft ist entweder rein oder empirisch. Die reine.

Die Einbildungskraft ist theils eine productive theils reproductive. Die erste macht die letzte moglich [...].

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109

105



Oliveira

Consideramos relevante, no Fragmento (B12), as afirmagdes de Kant sobre a
faculdade imaginativa produtiva poder ser pura ou empirica, € que esta & em parte
produtiva e em parte reprodutiva, bem como a afirmagdo a respeito da sintese de
apreensdo empirica poder ser realizada de forma reprodutiva ou por analogia.
Alegamos que tais afirmacdes caracterizariam clara aproximagdo com as ideias de
Tetens, bem como nossa afirmagao anterior de uma apropriag@o da forma que Tetens
apresenta. Defendemos, assim, que Kant ndo so6 se utiliza de elementos
desenvolvidos por Tetens, mas ainda os expde de maneira semelhante em seu método
transcendental. A consequéncia disto ¢ que, mesmo que Kant seja claro na dedugdo
transcendental quanto a fungdo de sua faculdade produtiva a priori pura, ha ali,
claramente, similaridades com a faculdade formadora de Tetens bem como, com sua
exposicao.

O equivoco, no qual corremos o risco de cair, fundamenta-se, certamente, no
descuido em diferencia-las: negligenciando essa diferenga, acabamos por tomar uma
pela outra, correndo o risco de negligenciar a funcdo da faculdade imaginativa
produtiva kantiana, que na deducdo, em 1781, tem por fungdo servir a priori de
principio a todo conhecimento, como elo de ligacdo entre o sensivel e inteligivel.

Embora em Kant a faculdade da imaginagdo assemelhe-se claramente aquela
de Tetens, ha, apesar de ténue, nesta posi¢do, uma linha demarcatoria. E a essa linha
que temos que nos atentar. Entendemos que Kant separa a articulacdo da faculdade
imaginativa. Esta nao produz representacdes derivadas da experiéncia, mas
propiciara condigdes para a experiéncia. Desta forma, a sintese reprodutiva s6 ¢é
possivel por meio da sintese produtiva, e ndo o contrario: a reprodugdo pertence as
fun¢des transcendentais da consciéncia, mas isto ndo pode ser entendido como uma
aproximacao da imaginagdo produtiva da reprodutiva, posi¢ao que € reforcada pelo
proprio Kant.

Die productive Einbildungskraft ist 1. Empirisch in der apprehenson 2. Rein aber sinnlich in Ansehung. 3. Transsc.
in Ansehung eines Gegenstandes iiberhaupt die erstere setzt die zweyte voraus u. die zweyte die dritte.

Die reine Synthesis der Einbildungskraft ist der Grund der méglichkeit der empirischen in der Apprehension also
auch der Warnehmung. Sie ist a priori moglich [...]. Synthesis der Einbildungskraft geht blos auf die Einheit der
Apperception in der synthesis des Manigfeltigen iiberhaupt durch die Einbildungskraft. [...].*“ (FM/Lose Blitter
AA20.B.12).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109

106



O advento da filosofia psicologica de Tetens na Dedugdo transcendental das categorias de Kant de 1781

Referéncias Bibliograficas

DYCK, C. W. Kant & Rational Psychology. Oxford: Oxford University Press, 2014.

ECOLE, J. « De la connaissance qu’avait Kant de la métaphysique wolffienne, ou Kant
avait-il lu les ouvres métaphysiques de Wolft? », In : Archive fiir Geschichte der
Philosophie, v. 71,n. 3, 1991. pp. 261-276

EISLER, R. Kant-Lexikon. Tradugao Anne-Dominique Balmes et Pierre Osmo. Paris:
Gallimard, 1994.

ERDMANN, B. Reflexionen Kants zur Kritischen philosophie. Aus Kants
Handschriftlichen Aufzeichnungen. Leipzig: Reisland, 1882.

ERDMANN, B. Kant’s Kriticismus in der Ersten und in der Zweiten Auflage der Kritik der
reinen Vernunft: Eine Historische Untersuchung. Leipzig: Leopoldo Voss, 1878.

FRIERSON, P. R. Empirical psychology. Cambridge: Cambridge University Press, 2014.

FRIERSON, P. R. “Empirical Psychology, common Sense, and Kant’s empirical markers
for moral responsibility.”, In: Studies in the History and philosophy of Science,
Amsterdam, v. 39, n. 4, p. 473-482.

KANT, I. Gesammelte Schriften Hrsg. Bd. 1-22 Preussische Akademie der Wissenschaften,
Bd. 23 Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin, ab Bd. 24, Akademie der
Wissenschaften zu Gottingen. Berlin 1900ff.

LOCKE, J. Ensaio sobre o entendimento humano. Tradu¢dao Pedro Paulo Garrido Pimenta.
Sao Paulo: Martins Fontes, 2012.

OLIVEIRA, A. R 4 influéncia de Johann Nicolaus Tetens na dedugdo transcendental das
categorias de Kant (Tese de Doutorado Filosofia. Universidade Estadual de Campinas,
2019)

TETENS, J. N. Philosophische Versuche iiber die menschliche Natur und ihre
Entwickelung. 2 Banden. Leipzig: Weidmanns Erben, 1777.

TETENS, J. N. Uber den Ursprung der Sprache und der Schrift. Leipzig: Weidmanns
Erben, 1772.

TETENS, J. N. Uber die allgemeine speculativische Philosophie. Leipzig: Friedrich
Frommann Verlag Gunther, 1913

TETENS, J. N. Uber die allgemeine spekulativische Philosophie, in Neudrucke seltener
philosophischer Werke, vol. IV, Berlin, 1913.

TETENS, J. N. Gedanken iiber einige Ursachen, warum in der Metaphysik nur wenige
ausgemachte Wahrheiten sind. Biitzow: [s.n.], 1760.

VAIHINGER, H. Kommentar zu Kants Kritik der reinen Vernunft. Sttutgart: Hansebooks,
1852.

VERNEAUX, R. Le vocabulaire de Kant. 2 vol. Paris: Aubier, 1973.

VIDAL, F. Les sciences de I’ame XVIe-XVIlle siécle. Paris: Honoré Champion, 2006.

VLEESCHAUWER, H. J. de. La déduction transcendentale dans [’oeuvre de Kant. 3 vol.
Paris: Champion, 1976.

WOLFF, C. Philosophia Practica Universalis: Methodo Scientifica Pertractata. Praxin
Complectens, Qua Omnis Praxeos Moralis Principia Inconcussa Ex Ipsa Animae
Humanae Natura a priori Demonstrantur. Nova York: Nabu Press, 1738.

WOLFF, C. Philosophia Prima Sive Ontologia, Methodo Scientifica Pertractata, Qua
Omnis Cognitionis Humanae Principia Continentur. Nova York: Kessinger, 1730.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109

107



Oliveira

WOLFF, C. Psychologia Empirica: Methodo Scientifica Pertractata qua ea, quae de anima
humana indubia experientiae fide constant, continentur et ad solidam universae
philosophiae practicae ac theologiae naturalis tractationem via sternitur. Nova York:
Kessinger, 1732.

ZAPPALORTO, M. Johann Nicolaus Tetens: il Locke tedesco? Catanzaro: Rubbettino,
2011.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109

108



O advento da filosofia psicologica de Tetens na Dedugdo transcendental das categorias de Kant de 1781

Resumo: Ao tomarmos contato com a filosofia de Tetens (Versuche 1777), e observando,
em paralelo, a Deducdo transcendental das categorias, de Kant, na primeira edi¢ao da Critica
(1781), notamos certas semelhancas conceituais entre os filésofos. Partindo dessa
similaridade, propomos demonstrar sua apropriacdo e como tais elementos oriundos da
filosofia de Tetens (1777), com destaque as fungdes da faculdade da imaginagdo, se tornaram
o fundamento de critérios interpretativos que sustentariam uma interpretagdo psicologica da
Deducao de 1781.

Palavras-chave: Tetens; Kant; psicologia; Deducao.

Abstract: When we get in touch with Tetens' philosophy (Versuche 1777), and observe, in
parallel, Kant's Transcendental Deduction of Categories, in the first edition of the Critique
(1781), we notice certain conceptual similarities between the philosophers. Starting from this
similarity, we propose to demonstrate their appropriation and how such elements coming
from Tetens' philosophy (1777), with emphasis on the functions of the faculty of imagination,
became the foundation of interpretative criteria that would sustain a psychological
interpretation of the 1781 Deduction.

Key words: Tetens; Kant; psychological; Deduction.

Recebido em: 06/2020
Aprovado em: 03/2021

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109

109






Recensdao da Antropologia de Immanuel Kant por
Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: Apresentaciao
e traducao’

[Review from Immanuel Kant’s Anthropology by Friedrich Daniel
Ernst Schleiermacher: Translation and Presentation]

Alexandre Hahn*

Universidade de Brasilia (Distrito Federal, Brasil)

Apresentacio

A presente “Recensdo da Antropologia® de Immanuel Kant” foi publicada
anonimamente em agosto de 1799, na segunda parte do segundo volume da revista
Athenaeunr’. Sua autoria é determinada por uma carta® enviada por Schleiermacher
a Henriette Herz em 19 de junho de 1799, bem como por alguns aforismos’ da mesma
época. A composicdo oferece uma apreciagdo extremamente critica do texto

1 Este trabalho foi realizado durante estadia de pos-doutorado na Brown University (EUA), financiado pela Fundagao
de Apoio a Pesquisa do Distrito Federal (FAP-DF), e supervisionado pelo Prof. Paul Guyer. Gostaria de agradecer
a Erick Calheiros de Lima pela revisdo da tradug@o.

* Professor adjunto do Departamento de Filosofia da Universidade de Brasilia (UnB). Doutor em Filosofia pela
Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). E-mail: hahn.alexandre@gmail.com. ORCID:
https://orcid.org/0000-0002-7566-6419.

2 Trata-se da obra “Antropologia de um ponto de vista pragmatico” (KANT, 1798), que reune as notas utilizadas por
Kant em suas prelegdes sobre antropologia, ofertadas a cada semestre de inverno entre 1772 e 1796, na Universidade
de Konigsberg.

3 Editado pelos irmdos August Wilhelm Schlegel e Friedrich Schlegel em Jena, entre 1798 e 1800, e impresso em
Berlim, o periédico Athenaeum foi o principal meio de divulgagdo de ideias do Circulo de Jena. Além dos ja citados
editores, faziam parte desse movimento romantico (Friihromantik) os filosofos J. G. Fichte, F. W. J. Schelling e
Schleiermacher, bem como diversos outros intelectuais. — Para a recensdo de Schleiermacher, cf. Athenaeum, eine
Zeitschrift von August Wilhelm Schlegel und Friedrich Schlegel, 1799, p. 300-306.

+ Na referida carta, Schleiermacher relata que, nesta data, apos ter almogado na casa de Veit, “[terminou] de passar
a limpo [sua] nota sobre a Antropologia de Kant” (SCHLEIERMACHER, 1992, p. 226, Brief 663).

5 Cf. aforismos 172-178 ¢ 189 (SCHLEIERMACHER, 1984).

Studia Kantiana, vol. 19, n. 1 (abr. 2021): 111-120
ISSN impresso 1518-403X
ISSN eletronico: 2317-7462



Hahn

kantiano, descrevendo-o ndo apenas como “um livro [de] pouco valor”, mas também
“como [a] negacgdo de toda antropologia, como afirmagao e simultaneamente prova
de que algo semelhante ndo é possivel de modo algum” (SCHLEIERMACHER,
1984, p. 366). Para o autor, “jamais pode ter existido um livro que fosse menos uma
obra do que esse” (Ibidem, p. 367), dada a quantidade de confusdes e mal-entendidos
que o permeiam.

Schleiermacher baseia seu diagndstico no que considera serem defeitos de
conteudo e de forma da Antropologia kantiana. No que concerne ao primeiro ponto,
ele entende que o livro ¢ insignificante, pois, na medida em que se resume a uma
“colecdo de trivialidades”, ndo seria capaz de ampliar o conhecimento prévio do
leitor (ibidem, p. 365).° O trabalho seria igualmente equivocado, porque, ao
contrapor as antropologias pragmatica e fisioldgica, teria impossibilitado ambas
(ibidem, p. 366).” Também seria um empreendimento superficial, por apresentar as
percepcdes acerca do ser humano “de maneira inteiramente singular e rasa” (ibidem,
p. 367). Além disso, encerraria a contradigdo de regressar ao fisiologico (ibidem, p.
367), mesmo apds té-lo banido’.

No que se refere a forma, a deficiéncia da Antropologia decorreria da absurda
pretensdo de ser “ao mesmo tempo sistematica e popular” (SCHLEIERMACHER,
1984, p. 368). Como isso € impossivel para o autor da Recensao, tanto a organizagao
quanto a exemplificagdo dos topicos da obra teriam sido prejudicados'. Nesse

6 Para o autor da recensdo, seria um sinal de inteligéncia limitada do leitor, caso ele ndo soubesse nada além e mais
profundo sobre o ser humano do que a trivial asser¢do kantiana, de que “ele faz algo de si mesmo, ou pode e deve
fazer enquanto ser que age livremente”.

7 Schleiermacher julga desastrosa essa oposi¢do, que separa natureza e liberdade, pois supostamente ela sempre
acaba por negligenciar uma das duas. A antiga psicologia teria abstraido o arbitrio (liberdade) e, por isso, “ndo
conseguia responder a pergunta sobre como ¢ possivel refletir sobre a mente” (SCHLEIERMACHER, 1984, p. 366).
Segundo ele, como a Antropologia de Kant despreza a natureza, ela teria dificuldade para explicar a origem das
“percepgdes sobre o que ¢ prejudicial ou benéfico as faculdades da mente” (KANT, Anth, AA 07: 119), e o modo
pelo qual “elas devem ser utilizadas para a amplia¢do dessas faculdades” (SCHLEERMACHER, 1984, p. 366). —
As referéncias as obras de Kant indicam volume e paginacdo na edigdo da “Academia”. As siglas dos titulos originais
das obras referidas seguem os padrdes da Kant-Studien. — cf. KANT, 1. Kant’s gesammelte Schriften. Hrsg.: Bd. 1-
22 Preussische Akademie der Wissenschaften, Bd. 23 Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin, ab Bd. 24
Akademie der Wissenschaften zu Gottingen. Berlin: G. Reimer, 1902; Berlin & Leipzig: Walter de Gruyter, 1922-.
8 Ele afirma que essa superficialidade parece ter sido deliberadamente idealizada, como forma de evitar qualquer
suspeita sobre a ideia de que “todo arbitrio ¢ ao mesmo tempo natureza” (SCHLEIERMACHER, 1984, p. 366).
Supostamente, ao esquivar-se da generalizagdo do singular, Kant teria dissimulando a existéncia de uma natureza
subjacente aos modos arbitrarios de agir do ser humano.

% O autor da a entender que Kant teria uma visao estreita sobre a natureza humana (do fisiolégico), reduzindo-a “ao
corporeo, ao corpo vivo e a misteriosa comunhao da alma com ele” (SCHLEIERMACHER, 1984, p. 367). Por isso,
este teria desprezado a “reflexdo tedrica acerca do que ¢ operado pelo corpo na mente”, e se concentrado estritamente
na “influéncia pratica da mente sobre o corpo” (idem). Mas, contraditoriamente, continuaria a cultuar secretamente
um velado realismo, “mesmo depois de té-lo demolido e esmagado” (idem).

10 Nesse contexto, conforme a visao do resenhista, “a sistematica naufragou no esforgo pelo popular e, devido a uma
tendéncia inata a sistematica, no lugar do popular, restou com frequéncia apenas o espago vazio, em que ele poderia
ser inserido” (SCHLEIERMACHER, 1984, p. 368).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 111-120

112



Recensio da Antropologia de Immanuel Kant por Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher

sentido, dada a inconstancia das subdivisdes e a discrepancia entre o titulo dos
capitulos e seu conteudo, certamente ndo poderia haver nela qualquer principio
organizador''. A forma pela qual essa ciéncia foi apresentada também ndo teria
facilitado o trabalho do leitor (ou seja, da consciéncia comum) que eventualmente
desejasse “encaixar suas observagoes particulares” (idem) na estrutura da mesma, ja
que nido esclareceu como esse sujeito deveria proceder.'” Somam-se a todos esses
problemas o emprego de um questiondvel jargdo técnico, baseado “em um afetado
jogo de palavras, a completa ignorancia da arte e, principalmente, da poesia”
(ibidem, p. 369), e varios preconceitos. Devido a tudo isso, segundo o autor,
deveriamos nomear “o livro de a ‘gritaria infantil’ desse tipo de filosofia” (idem).
Supostamente, a obra retrataria um empreendimento ainda pouco amadurecido, um
projeto em seu estagio inicial de desenvolvimento.

A importancia da presente Recensdo, para a recepcdo da Antropologia
kantiana, pode ser estimada pelo fato de ser uma das poucas consideragdes
publicadas sobre a obra"’. Apesar do grande sucesso experimentado pelas prelegdes
sobre antropologia'!, de cujas notas resultaram o texto em questdo, bem como da
expectativa de alguns amigos de Kant com a publicagdo da sua Antropologia'®, € do
seu bom éxito de vendas'’, o livro praticamente ndo gerou repercussio nos periodicos
da época'’. Somente na segunda metade do século XX, a obra comegou a despertar
maior atengdo'®, chegando a converter-se em um foco de interesse dos estudiosos da

11 Para Schleiermacher, ainda que fossem feitos reparos no texto da Antropologia, “nada haveria de sistematico nela,
porque lhe falta aptiddo para isso no mais intimo” (SCHLEIERMACHER, 1984, p. 368).

12 Em vez de explicar como as percepgdes deveriam ser agrupadas nessa constru¢do, Kant a teria deixado muitas
vezes “inteiramente vazia, para entreter a si ¢ a nds com coisas bem diferentes” (SCHLEIERMACHER, 1984, p.
368).

13 Embora J. W. von Goethe tenha feito elogios a obra, em carta enviada a F. Schiller em 19 de dezembro de 1798,
definindo-0 como “um livro muito valioso, especialmente quando retomado em pequenas dozes” (Carta 3949 —
1893, p. 346), ndo esta claro se essa opinido alcangou o grande publico (cf. GOETHE, 1893).

14 Conforme Manfred Kuhn, “as prele¢des sobre antropologia [...] estavam entre as prele¢des mais frequentadas, que
[Kant] alguma vez ofereceu” (KANT, 2006, p. ix).

15 Em cartas de Carl Friedrich Stdudlin, Johann Erich Biester e Johann Heinrich Tieftrunk, enviadas a Kant em 1794
e 1797, fica evidente o entusiasmo de todos com a possivel publicag¢do da obra em um futuro proximo (KANT, Br,
AA 11:508; AA 12: 202, 219).

16 Foram impressos 2.000 exemplares da Antropologia na sua primeira edi¢do, mais do que qualquer outra obra
kantiana anteriormente publicada, e uma nova tiragem de 1.800 exemplares teve de ser impressa para a feira pascal
(Ostermesse) do ano seguinte (cf. SCHUBERT, 1842, p. 154).

17 Schleiermacher faz essa observagdo no inicio da sua recensdo (SCHLEIERMACHER, 1984, p. 365). Patrick
Frierson propde que, na época da sua publicacdo, a obra foi largamente ignorada pela comunidade filosofica, pois
esta “estava preocupada com os ultimos trabalhos de Reinhold, Fichte e dos primeiros romanticos alemaes”, que
discutiam diferentes orientagdes para o desenvolvimento da filosofia critica de Kant (cf. FRIERSON, 2016, p. 197).
18 O primeiro estudo académico relevante talvez tenha sido a tese complementar de Michel Foucault, que
acompanhava a sua tradugéo da obra para o francés, apresentada em 1961 a Escola Normal Superior de Paris, como
requisito parcial para a obtengédo do titulo de doutor em filosofia (cf. FOUCAULT, 2008).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 111-120

113



Hahn

filosofia kantiana na virada do milénio”. Nesse interim, a referida Recensdo
configurou-se na mais técnica opinido disponivel acerca da obra. Logo, ¢ possivel
que tenha, durante muito tempo, “reforgado o desinteresse do publico” (BRANDT,
1999, p. 9) no escrito kantiano.

Ainda que, pontualmente, Schleiermacher possa ter razdo em algumas de suas
criticas, sua avaliagdo geral ndo faz justica a obra. E controverso que se trate de um
livro insignificante e de pouco valor, uma vez que apresenta consideracdes
importantes acerca do ser humano como cidaddo do mundo® e da formagdo do seu
carater moral®', que impactam diretamente as concepgdes tardias das filosofias moral
e politica de Kant**. Da mesma forma, ¢ contestavel que a Antropologia nio amplia
o conhecimento prévio do leitor, j4 que, em vez de reunir novos conhecimentos
tedricos acerca da natureza humana, a obra visava direcionar a aten¢ao do publico
leitor as percepgdes (que cada um seria igualmente capaz de compilar por conta
propria) sobre o que ¢ prejudicial ou favoravel ao uso das faculdades de conhecer,
de desejar, e de sentir prazer e desprazer”. Schleiermacher também parece nio ter
compreendido corretamente o espirito da distin¢do kantiana entre as antropologias
fisiologica e pragmatica, pois acreditava que se tratava de uma separacdo entre
natureza e arbitrio (liberdade), quando, na verdade, a obra considera o homem
integralmente, como um ser natural que é capaz de agir livremente*. Por fim, é

19 Especialmente ap6s a publica¢do do volume 25 da Academia em 1997, dedicado as prele¢oes sobre antropologia,
houve um significativo aumento no interesse pelo topico, e o aparecimento de estudos dedicados a Antropologia.
Dentre eles destacam-se a analise de Reinhard Brandt, Kritischer Kommentar zu Kants Anthropologie in
pragmatischer Hinsicht (1798) de 1999, e obra de Holly L. Wilson, Kant’s pragmatic Anthropology: its Origin,
Meaning, and Critical Significance, de 2006.

20 Cf. KANT, Anth, AA 07: 120, 130, 316, e 325.

21 Cf. KANT, Anth, AA 07: 285, 291-295, 321-325, ¢ 329-333.

22 Desde a Fundamentagdo da metafisica dos costumes (1785), Kant destacava a importancia da antropologia para
a aplicacdo da moral aos seres humanos (KANT, GMS, AA 04: 412). Na Metafisica dos costumes (1797), além de
julga-la imprescindivel para a realizagdo dos principios morais, lhe atribuiu a alcunha de antropologia moral (KANT,
MS, AA 06: 217). Embora alguns intérpretes discordem que a Antropologia corresponda exatamente a essa
antropologia moral (BRANDT, 1999, p. 14), ¢ inegavel que varios capitulos da obra de 1798 abordam questdes de
interesse direto da moral. No que se refere a politica, a abordagem do homem como um cidaddo do mundo reforga
nao apenas a ideia de que vivemos em uma grande comunidade universal (KANT, MS, AA 06: 352), mas também
que devemos nos organizar para garantir o direito cosmopolita a hospitalidade (KANT, ZeF, AA 08: 157-158; Anth,
AA 07:333).

23 Segundo o filésofo de Konigsberg, “nada se ganha com todo raciocinio teérico” (KANT, Anth, AA 07: 119) sobre
o funcionamento das faculdades humanas, ou sobre as supostas causas das operacdes da mente, pois aquele que
teoriza sobre a faculdade de recordar, por exemplo, ndo se torna apto a manejar as fibras e nervos encefalicos “para
seu proposito” (idem), permanecendo sempre um mero “espectador do jogo da natureza”, daquilo que ela faz do ser
humano. Os conhecimentos pragmaticos, por outro lado, seriam mais Uiteis porque ensinariam o que se deveria evitar
ou fomentar no uso das faculdades, habilitando o homem a tomar parte desse jogo da natureza (KANT, Anth, AA
07: 120).

24 Ao investigar o ser humano empiricamente, a Antropologia o considera como um ser cuja fisiologia corporea e
mental ¢ um produto inalteravel da natureza. Por isso, em vez de teorizar sobre as supostas causas das operagdes do

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 111-120

114



Recensio da Antropologia de Immanuel Kant por Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher

questionavel a suposta auséncia de sistematicidade da obra, ja que o conceito
racional de homem como ser livre, dotado de faculdades auténomas (discutidas por
Kant ao longo das suas trés Criticas), parece constituir perfeitamente a ideia de um
todo que organiza, articula ou ordena as partes (os conhecimentos empiricamente
adquiridos)™.

A tradugio, aqui apresentada, baseou-se na versao da edicao critica e completa
das obras de Schleiermacher (Kritische Gesamtausgabe), presente no volume
dedicado aos escritos do periodo berlinense de 1796-1799. Também foi consultada
a versao original, publicada no periddico Athenaeum. Todas as notas presentes na
tradu¢do sdo acréscimos da edigdo critica, com a finalidade de facilitar a
confrontagdo da Recensdo com o texto kantiano.

Traducao

[365] Antropologia de Immanuel Kant. Konigsberg, 1798.

Um extrato desse livro, que se ocupa do singular, dificilmente poderia ser
outra coisa exceto uma colecdo de trivialidades; mas caso devesse conter um esbogo
do plano e da composigdo, entdo tem de revelar-se necessariamente, sob uma pena
literalmente inquieta, como um claro desenho da mais extravagante confusdo. Essa
particularidade explica suficientemente o até aqui, tanto quanto estou informado,
siléncio geral dos periddicos eruditos: pois extratos envoltos em um delicado quadro
de clichés nao muito batidos sdo, ha muito tempo, o Unico expediente possivel de
constrangidos resenhistas, bem como para resenhistas de constrangidos redatores.

Caso alguém, no entanto, tenha tido a boa vontade de nao apenas querer relatar
algo do livro, mas também dizer algo sobre o mesmo, entdo este tem outra desculpa
igualmente bem fundada para seu siléncio. E estranho que a maioria dos leitores e
criticos, ndo importa qudo pouco alias possam saber com profundidade, tenha mesmo
assim certa veneragdo pedante pelo titulo de um livro, especialmente quando designa
um conteudo cientifico e ¢ considerado sob esse ponto de vista, ainda que ndo haja

corpo e da mente, lhe interessa muito mais avaliar quais agdes ou usos das faculdades (cognigdo, voligdo e gosto)
podem ser prejudiciais ou favoraveis ao ser humano. Esse tltimo conhecimento ¢ denominado pragmatico porque
pode ser utilizado para orientar agdes em vista de diferentes fins.

25 Defendi em outro lugar que a ideia de homem cumpre essa fun¢ao sistematizadora (Cf. HAHN, 2017, pp. 19-33).
Michel Foucault também defende que a estrutura sistematica da Antropologia é herdada da Critica (FOUCAULT,
2011, p. 82).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 111-120

115



Hahn

muito a dizer sobre o livro. Quem o toma por uma antropologia®, quer dizer, uma
antropologia pragmatica no sentido dado por Kant, e, por conseguinte, visando a
ampliacdo do seu conhecimento mediante observagdes novas ou reorganizadas,
esperava um generoso compartilhamento do acervo de uma vida filoséfica, coligido
em sua maior parte do autoconhecimento [Selbstanschauung], este tem de achar a
obra insignificante: pois quem ndo sabe nada além e mais profundo acerca do ser
humano do que aquilo que encontra aqui registrado, “que o homem faz, ou pode e
deve fazer algo de si mesmo enquanto ser que age livremente™”’, nem sequer pode
ser considerado uma pessoa de inteligéncia mediana. Seria tolo querer provar isso
antes de [366] encontrar alguém que o negue explicitamente. Este, todavia, ndo ¢ o
ponto de vista correto a partir do qual a obra deve ser considerada. Muitas vezes
deve-se partir do pressuposto de que um livro que tem pouco valor, quando tomado
pelo que afirma ser, pode, no entanto, ser relevante como o oposto ou como algo
diferente, e, desta forma, este livro também parece ser excelente, ndo como
antropologia, mas como negacdo de toda antropologia, como afirmacdo e
simultaneamente prova de que algo semelhante, segundo a ideia proposta por Kant
e conforme o seu modo de pensar, ndo € possivel de modo algum, deliberadamente
edificada, assim como ele muitas vezes, nas divisdes das ciéncias ou nos seus
objetos, explicitamente arquiteta e constroi as especialidades vazias®™®. Quem olhar
atentamente o prefacio, que € a afirmacao disso tudo, e compara-lo com a obra, deve
convencer-se facilmente de que isso apenas pode ter sido a intengao desse respeitavel
homem. A oposicao entre antropologia fisiologica e pragmatica, fundada no modo
de Kant pensar e aqui fielmente compilada, torna de fato impossivel ambas™. Ha,
certamente, duas auténticas oposi¢des na origem dessa divisdo: que todo arbitrio
[Willkiihr] no ser humano € natureza, ¢ que toda natureza no ser humano ¢ arbitrio;
mas a antropologia deve ser precisamente a unido das duas, e ndo pode subsistir
sendo por meio dela; fisioldgico e pragmatico sdo uma € a mesma coisa, apenas
considerada em sentidos diferentes. A antiga psicologia, da qual gracas a Deus néo
se fala mais, abstraiu a ultima dessas duas proposigdes e, por isso, ndo conseguia
responder & pergunta sobre como ¢ possivel refletir acerca da mente [ Gemiif] quando
ndo ha liberdade nessa reflexao e, portanto, nenhuma garantia de verdade da mesma.
Kant quer evitar a primeira proposicao, porque, como se sabe, o Eu ndo tem natureza
para ele, e assim surge o questionamento sobre a procedéncia das “percepcdes acerca

26 Cf. Anth, AA 07: 119: “uma doutrina do conhecimento do ser humano, sistematicamente composta
(Antropologia), pode ser do ponto de vista fisioldgico ou pragmadtico. — O conhecimento fisiologico do ser humano
se refere a investigagdo do que a natureza faz do homem; o pragmatico considera o que ele faz de si mesmo, ou
pode e dever fazer como ser que age livremente”.

27 Anth, AA 07:119.

28 Cf,, por exemplo, MS-RL, AA 06: 239-242. — Cf. Anth, AA 07: 119-122.

2 Cf. Anth, AA 07: 119; veja acima nota 29.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 111-120

116



Recensio da Antropologia de Immanuel Kant por Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher

do que ¢ prejudicial ou benéfico as faculdades da mente™, ¢ como devem ser

utilizadas para a ampliacdo dessas faculdades se ndo houver uma maneira fisica de
considerar e abordar o Eu, segundo a ideia de que todo arbitrio ¢ ao mesmo tempo
natureza. Para tornar isso bem claro, tudo o que aqui deve ser pensado de tais [367]
percepcdes esta posto de maneira inteiramente singular e rasa, quase que
deliberadamente, para que ndo se possa nem suspeitar de tal ideia, privada
completamente de toda exposi¢do e conexdo, ndo apenas interna e consigo, mas
também com os titulos sob os quais o singular ¢ apresentado. O artificio [Kunst] esta
entrelacado com a sentenca de morte da natureza, ¢ jamais pode ter existido um livro
que fosse menos uma obra do que esse. O mal-entendido dessa oposigdo reunida na
Antropologia, em virtude da qual Kant relaciona, ao longo da mesma, a natureza ao
corporeo [Korperliche], ao corpo vivo [Leib] e a misteriosa comunhdo da alma com
ele, ndo surpreenderd ninguém; vé-se aqui, no entanto, mais do que em outros
lugares, como isso, que parece ser apenas uma pura idolatria do arbitrio, esta
intimamente conectado com um velado realismo, que Kant secretamente ainda
cultua, mesmo depois de té-lo demolido e esmagado. Indiscutivelmente, para tornar
bem explicito e expressar de forma caracteristica o desprezo pela reflexdo teodrica
acerca do que ¢ operado pelo corpo na mente”', ele estabeleceu como alvo prioritario
a influéncia pratica da mente sobre o corpo, onde isso ¢ apenas possivel’*, por meio
do qual a antropologia ¢ inteiramente afastada de sua tendéncia natural de ser
ascética, no sentido mais amplo da palavra (um fim que tem de ser alcangado, de
certa forma, em toda verdadeira abordagem da mesma™) e, por outro lado, torna-se
dietética em um sentido muito estreito. Nesse bem comportado circulo, Kant regressa
efetivamente ao fisioldgico, e isso claramente mostra que lhe interessava apenas
tornar explicita uma contradi¢do. Desta e nio de outra maneira, deve-se esclarecer’
que o descanso apos o trabalho e os prazeres de uma boa mesa regressam sempre
imperceptivelmente como momentos centrais®, e que os afetos’® e outras coisas que

30 Anth, AA 07: 119: “Mas, se para ampliar a memoria ou torna-la agil, ele utiliza as percep¢des sobre o que a
prejudica ou a beneficia, e para isso necessita do conhecimento do ser humano, entéo isso constituiria uma parte da
antropologia de um ponto de vista pragmadtico, e ¢ precisamente desta que nos ocupamos aqui.”

3t Cf., por exemplo, Anth, AA 07: 119: “Quem reflete sobre as causas naturais, nas quais, por exemplo, a faculdade
de recordar pode se basear, pode argumentar com perspicacia (conforme Descartes) sobre os tragos deixados no
cérebro pelas impressdes das sensagdes sofridas; mas tem de admitir que ¢ mero espectador nesse jogo das suas
representagdes, e que tem de deixar a natureza atuar, porque nao conhece as fibras e os nervos encefélicos, nem sabe
como maneja-los para seu proposito, portanto, todo raciocinio teérico sobre isso ¢ pura perda de tempo.”

32 Cf., por exemplo, Anth, AA 07: 261-263.

33 Provavelmente faz alusdo a Anth, AA 07: 207.

34 Cf,, por exemplo, Anth, AA 07: 207-208.

35 Cf,, por exemplo, Anth, AA 07: 278-281.

36 Cf., por exemplo, Anth, AA 07: 261-262.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 111-120

117



Hahn

ocorrem na mente sdo tratados regularmente como meios digestivos. Seria
evidentemente injusto considerar isso de outra maneira ainda mais caracteristica.
Com relagdo a forma, Kant também imp6s duas exigéncias a antropologia,
cuja jungdo ele igualmente s6 pode ter pretendido apresentar como algo impossivel
[368], a saber, que ela deve ser ao mesmo tempo sistematica e popular, uma palavra
cujo significado neste lugar, por sorte, ele proprio indicou®. Aqui, a sistematica
naufragou no esforgo pelo popular e, devido a uma tendéncia inata a sistematica, no
lugar do popular, restou com frequéncia apenas o espago vazio em que ele poderia
ser inserido. Por naufragio da sistematica, ndo entendo aquela ja mencionada
confusdo no singular, que ¢ visivel de imediato. Certamente, nenhum principio de
organizagao [Eintheilungsprincip] é implementado, as subdivisdes variam de forma
extraordindria, o titulo dos capitulos € o conteido geralmente sdo completamente
estranhos um ao outro; uma elaborag@o que ndo impressionara tanto o leitor atento
quanto o titulo que ocorre um par de vezes: notas esparsas’. No entanto, tudo isso
poderia ser facilmente corrigido por uma revisdo e reviravolta do livro, mediante
alguns acréscimos e varias omissdes de coisas frequentemente repetidas, € que sdo
supérfluas uma vez ditas; e, mesmo assim, nada haveria de sistematico nela, porque
lhe falta aptidao para isso no mais intimo, como se lhe tivesse sido arrancado a forca.
Para dar a consciéncia comum a oportunidade de encaixar suas observagodes
particulares, nem a ciéncia nem o seu objeto deveriam ser concebidos e apresentados
de uma maneira peculiar, segundo alguma intuicdo original subjacente ou outro
principio interno, mas sim apenas como ela [a consciéncia comum] é conduzida a
essa ciéncia; mas, porque o autor que pensa ¢ vé mais profundamente enxerga a
mente de outra maneira, ¢ entende dividir diferentemente seus diversos modos de
operar, de sorte que suas divisdes nunca coincidem com essa constru¢dao e, por
conseguinte, suas percep¢des também ndo se deixam agrupar na mesma, ele teve de
nos privar da maior parte da mesma, e por ma vontade deixa aquela construgdo
muitas vezes inteiramente vazia, para entreter a si € a nos com coisas bem diferentes.
Por meio dessa destruicdo bilateral, ele provou irrefutavelmente que é impossivel
refletir sobre o singular que se manifesta na experiéncia interior, se o
empreendimento ndo comegar em um ponto de partida mais elevado. Nesse sentido,
poder-se-ia chamar o [369] livro de a “gritaria infantil” desse tipo de filosofia que,

37 Anth, AA 07: 121-122: “uma antropologia sistematicamente projetada e, no entanto, popular (pela referéncia a
exemplos que cada leitor pode encontrar por si mesmo), elaborada de um ponto de vista pragmatico, leva consigo
ao publico leitor a vantagem de que, pela totalidade dos titulos sob os quais pode ser colocada esta ou aquela
propriedade humana observada na pratica, lhe sdo dadas varias ocasides e¢ encorajamentos para tratar cada
propriedade como um tema proprio, colocando-a no seu correspondente compartimento; desta forma, na
antropologia, os trabalhos se dividem por si mesmos entre os amantes desse estudo e serdo posteriormente reunidos
em um todo pela unidade do plano; pelo que sera entdo promovido e acelerado o crescimento da ciéncia de utilidade
geral”.

38 Anth, AA 07: 217; 301; 306.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 111-120

118



Recensio da Antropologia de Immanuel Kant por Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher

na dupla exigéncia a ela imposta, “sente [sua] incapacidade como um grilhdo que lhe
toma a liberdade”. Mas, assim como a forma dos musculos e o limite dos vérios
membros se manifestam mais fortemente no esfor¢o fisico quanto mais eles se
aproximam do limite de suas forgas; assim também a forma do espirito [Geis?] € o
limite de suas partes singulares foram apresentadas com muito mais precisdo do que
de costume, nesse esfor¢o empreendido expressamente com tal propdsito. Algo
sobre isso, concernente a filosofia, eu notei bem no inicio; um pouco mais adiante
hé algumas coisas que apontam para a personalidade. A admiragdo desdenhosa do
engenho [Witz], do qual o proprio Kant tanto tem, e de um tipo muito mais valioso
do que o que ele aqui denomina engenho pesado*’ — apenas porque falou muito sobre
isso aqui*' — 0 6dio aos jogos de palavras, uma vez que sua etimologizagio e grande
parte de sua linguagem técnica, especialmente nos escritos tardios, se baseia em um
afetado jogo de palavras, a completa ignorancia da arte e, principalmente, da
poesia*?, o tratamento do género feminino como um derivado, e sempre como um
meio®, a caracteristica dos povos** que tem muito o gosto dos deleites 4 mesa, essa
e varias outras sdo as contribui¢des para uma kantologia que poderia ser
ulteriormente levada a termo, tanto fisiologica quanto pragmaticamente, um estudo
que queremos recomendar da melhor maneira aos cegos admiradores do grande
homem.

39 Cf. Anth, AA 07: 327n: “a gritaria que uma crianga recém-nascida emite niio tem em si o tom do lamento, mas o
da indignacdo e da erup¢ao de colera; nido porque algo lhe doi, mas porque algo lhe irrita: provavelmente porque ela
quer se mover ¢ a0 mesmo tempo sente sua incapacidade para isso, como um grilhdo que lhe toma a liberdade”.

40 Anth, AA 07: 222: “[...] um engenho como este, que torna o desprezivel ainda mais desprezivel pelo contraste, ¢
muito animado pela surpresa do inesperado, mas ¢ sempre apenas um jogo e um leve engenho (como o de Voltaire);
por outro lado, o que apresenta principios verdadeiros e importantes de forma velada (como Young em suas satiras)
pode ser denominado um engenho bem pesado, porque ¢ um empreendimento e traz consigo mais admiracdo do que
divertimento”.

41 Cf. Anth, AA 07: 221: “a caga de ditos espirituosos (bon mots), tal como os enunciava abundantemente o abade
Triiblet, e nisso torturava o engenho, torna rasas as cabegas, ou as repugna profundamente. [...] O engenho ¢ insipido
com jogos de palavras”.

42 Cf. Anth, AA 07: 246-249.

4 Cf. especialmente Anth, AA 07: 303-310.

4 Cf. Anth, AA 07: 311-320.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 111-120

119



Hahn

Referéncias

Athenaeum, eine Zeitschrift von August Wilhelm Schlegel und Friedrich Schlegel.
Zweiten Bandes Zweites Stiick. Berlin: Heinrich Frohich, 1799.

BRANDT, R. Kommentar zu Kants Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798).
Hamburg: Felix Meiner, 1999.

FOUCAULT, M. Génese e estrutura da Antropologia de Kant. Tradugao de Marcio
Alves da Fonseca ¢ Salma Tannus Muchail. Sdo Paulo: Loyola, 2008.

FRIERSON, P. Kant’s Questions: What is the Human Being. Draft, jan. 2016, p. 197.
Acessado em 20 de Agosto de 2020: <
http://people.whitman.edu/~frierspr/ WITHB%20jan%202016%20draft.pdf >.

GOETHE, J. W. von. Goethes Werke. Hrsg. im Auftrage der GroBherzogin Sophie von
Sachsen, IV. Abt., 13. Bd. (Goethes Briefe: 1798). Weimar: Hermann Bohlau, 1893

HAHN, A. “Antropologia pragmatica como conhecimento do mundo em Kant”. In:
CORREIA, A.; HAMM, C.; PEREZ, D. O. Kant. Cole¢ao XVII Encontro ANPOF:
ANPOF, pp. 19-33, 2017.

KANT, . Kant’s gesammelte Schriften. Hrsg.: Bd. 1-22 Preussische Akademie der
Wissenschaften, Bd. 23 Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin, ab Bd. 24
Akademie der Wissenschaften zu Gottingen. Berlin: G. Reimer, 1902; Berlin & Leipzig:
Walter de Gruyter, 1922-.

KANT, L. Anthropologie in pragmatischer Hinsicht abgefaf3t. Konigsberg: Friedrich
Nicolovius, 1798.

KANT, L. Anthropology from a pragmatic point of view. Translated and edited by R.
B. Louden; with and introduction by M. Kuehn. Cambridge; New York: Cambridge
University Press, 2006.

SCHLEIERMACHER, F. D. E. Kritische Gesamtausgabe. Hrsg. von H.-J. Birkner
und G. Ebeling, H. Fischer, H. Kimmerle, K.-V. Selge, 5. Abt. — Briefwechsel und
biographische Dokumente, Bd. 3 (Briefwechsel: 1799-1800). Berlin; New York: Walter de
Gruyter, 1992.

SCHLEIERMACHER, F. D. E. Kritische Gesamtausgabe, 1. Abt. — Schriften und
Entwiirfe, Bd. 2 (Schriften aus der Berliner Zeit: 1796-1799. Hrsg. von Giinter
Meckenstock), 1984.

SCHUBERT, F. W. Immanuel Kant’s Biographie zum grossen Theil nach
handschriftlichen Nachrichten dargestellt. Leipzig: Leopold Voss, 1842

WILSON, H. L. Kant’s pragmatic Anthropology: its Origin, Meaning, and Critical
Significance. New York: State University of New York Press, 2006.

Recebido em: 02/2021
Aceito em: 03/2021

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 111-120

120



Resenha: de Boer, Karin. Kant’s Reform of Metaphysics:
The Critique of Pure Reason Reconsidered. Cambridge
University Press, 2020.

Luis Fellipe Garcia *

Ludwig Maximilians Universitdt Miinchen (Munich, Germany)

Se poucos filosofos tiveram um impacto tdo significativo na historia das
ideias como Immanuel Kant, poucos tiveram tampouco uma recepgao tdo diversa.
Com efeito, se, por um lado, ele ja foi considerado como um “libertador da
humanidade” (Fichte, Beitrag zur Berichtigung — GA I/1, p. 255) cuja filosofia fez
surgir “uma nova espécie de verdade” (Schelling, System des transzendentalen
Idealismus — HKA 1/9.1, pp. 23-24), por outro lado, ele ¢ igualmente associado a
imagem do “destruidor de tudo” [alles zermalmende]” (Mendelssohn,
Morgenstunde, p. 3), que teria trazido a metafisica a seu fim (Lebrun, 2003) e
encerrado o conhecimento no interior dos “limites da sensibilidade” (Strawson,
1975) gragas a um procedimento que manifestaria uma espécie de humildade
epistémica (Langton, 1998). A filosofia de Kant parece assim compativel com as
mais diversas descricdes: de “anunciador de uma nova verdade” a “cético
destruidor” ou “humilde pensador”.

Parte dessa dificuldade, e da riqueza de interpretagdes que ela proporciona,
pode ser explicada por aquilo que Friedrich Schlegel perspicazmente identificou
como um elemento complicador da Critica da Razdo Pura, a saber, o fato de que
ela opera simultaneamente em dois niveis que se sobrepdem: o da critica da
faculdade de conhecer e o da critica da filosofia (Philosophische Vorlesungen
1804, pp. 240—41). Uma complicagdo suplementar ¢ oriunda do estabelecimento,
na segunda metade do século XIX, de uma nova disciplina filosofica, a teoria do
conhecimento ou epistemologia (Wolenski, 2004, p. 3), o que contribuiu para que o
movimento, que passou a ser conhecido como neokantismo, associe a obra de Kant
a recém-criada disciplina, como se vé€ de modo paradigmatico na obra de Hermann
Cohen Kants Theorie der Erfahrung de 1871. Desde entdo, uma leitura
epistemologica da obra kantiana, que se concentra sobre o nivel identificado por

* luisfellipegarcia@gmail.com

Studia Kantiana, vol. 19, n. 1 (abr. 2021): 121-129
ISSN impresso 1518-403X
ISSN eletronico: 2317-7462



Garcia

Schlegel como “critica da faculdade de conhecer”, tem — com poucas, mas
importantes exce¢des como Martin Heidegger ¢ Max Wundt — dominado a
recepcao da filosofia kantiana, a qual ¢ usualmente associada a uma teoria da
experiéncia (Strawson, 1975; Paton, 1936) e do conhecimento (Guyer, 1987;
Allison, 1983). Contra essa corrente que acabou por exagerar um aspecto da obra
de Kant e por isola-la tanto dos trabalhos de seus antecessores como de seus
sucessores, o livro de Karin de Boer Kant’s Reform of Metaphysics — the Critique
of Pure Reason Reconsidered aparece como uma saudavel contrapartida.

Ao ressaltar o fato de que a Critica da Razdo Pura ndo é apenas um livro
sobre a faculdade humana de conhecer, mas também — ¢ mesmo sobretudo — um
livro sobre a filosofia tal como praticada até entdo, de Boer avanca a hipotese de
que Kant ndo foi “o destruidor de tudo”, mas antes um reformador da metafisica
que lhe precedeu, e de cuja estrutura e materiais ele se serviu na construgido de seu
proprio projeto. Tal procedimento tem um duplo mérito. Em primeiro lugar, de um
ponto de vista histdrico, ele nos permite entender melhor a relagdo da obra de Kant
tanto com o trabalho de seus predecessores, sobre o qual de Boer se concentra,
como com o trabalho de seus sucessores, para o qual ela abre o horizonte. Em
segundo lugar, de um ponto de vista sistematico, tal procedimento projeta uma luz
revitalizante sobre os estudos kantianos. Com efeito, se, por um lado, a proposta
parece transformar o Kant da revolugdo copernicana em um reformador mais
comedido, ela resulta, por outro lado, em uma apreensao do projeto da Critica ndo
como um projeto de limitacdo da mente humana nos limites da sensibilidade, mas
como uma empresa libertadora que abre o horizonte para um novo modo de fazer
filosofia.

Para tanto, o livro propde, a luz de uma reconstru¢do da metafisica de
Christian Wolff (capitulo 1) e do percurso kantiano nas décadas que precederam a
publicacdo da primeira critica (capitulo 2), reconsiderar os problemas centrais da
analitica transcendental (capitulos 3 a 7), tendo em vista o objetivo kantiano de
transformar a metafisica em uma ciéncia sistematica, cuja estrutura é esbogada no
ultimo capitulo (8). A hipdtese central, formulada com clareza e lucidez desde a
introducdo, ¢ reler a Critica da Razdo Pura como uma obra cujo objetivo central é
o de estabelecer ndo as condigdes de possibilidade da experiéncia, mas as
condigoes de possibilidade da metafisica, recuperando assim uma dimensao central
da obra kantiana obscurecida por leituras excessivamente epistemologicas. A fim
de se contrapor a essa tendéncia de recepcao que acabou por se tornar dominante, o
livro se associa a uma nova corrente na literatura especializada que busca
reconstruir o contexto intelectual da obra kantiana, em particular sua relagdo as
metafisicas de Wolff e Baumgarten — como se vé€ nos trabalhos de Eric Watkins,
Karl Ameriks, Giinter Zoller, dentre outros.

O primeiro capitulo ¢ dedicado a reconstrucdo da metafisica que a Critica
deveria reformar, a saber, aquela “do célebre Wolff” (KrV, BXXXVI).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 121-129

122



Resenha: de Boer, Karin. Kant’s Reform of Metaphysics: The Critique of Pure Reason Reconsidered

Reconhecendo as criticas formuladas por Kant a seu predecessor, de Boer busca
trazer ao primeiro plano aquilo que da filosofia de Wolff foi preservado, a fim de
proporcionar uma imagem mais equilibrada do engajamento kantiano com “o
maior de todos os filosofos dogmaticos” (idem.). Com base em um rico suporte
bibliografico, de Boer mostra como Kant renovadas vezes, como por exemplo em
uma carta a Késtner de agosto de 1790, sustenta que a sua “intengdo” era a de
“alcangar o mesmo objetivo” que a filosofia Leibniz-Wolffiana “com base em um
desvio que estes grandes homens consideraram supérfluo”, o que se tornaria mais
claro apenas quando ele executasse “o plano de estabelecer a metafisica em um
sistema coerente” (Br, AA 11: 186; citado por de Boer, p. 18). Para explicitar tal
inteng@o mencionada por Kant, de Boer apresenta uma rica e nuangada imagem da
recepcao kantiana de Wolff. Por um lado, argumenta a autora, Kant preserva de
Wolff a ideia da metafisica “como um sistema abrangente dos conceitos e
principios constitutivos de todo conhecimento de objetos” bem como “a ideia de
que tal sistema deve ser estabelecido por um método rigoroso” (p. 42); por outro
lado, na esteira de Crusius, Hume e Locke, Kant estabelece que a metafisica deve
estipular as suas proprias fronteiras a partir de uma analise do modo como a mente
humana produz conceitos e principios (p. 43).

Essa disting@o entre uma parte a ser preservada da metafisica de Wolff e uma
parte a ser transformada abre o horizonte para a tese da reforma da metafisica a ser
elaborada ao longo de todo o livro. Assim, tal distingdo fornece, no segundo
capitulo do livro, o pano de fundo da reconstruc¢ao da trajetoria intelectual kantiana
até a Critica da Razdo Pura cujo fio condutor ¢ aquilo que a autora denomina de
dupla vertente da concepgao kantiana de critica. A primeira vertente (V1) € aquela
que censura a metafisica por permitir que determinagdes sensiveis afetem juizos
que deveriam ser puramente intelectuais; tal vertente ¢ elaborada na Dissertagdo de
1770 e serviria para defender a metafisica Leibniz-wolffiana doravante convertida
em uma empresa puramente intelectual. J& a segunda vertente da nocdo de critica
(V2) € aquela que avalia a referéncia de tais juizos intelectuais no que diz respeito
a possibilidade de considera-los como objetos de cognigdo; tal vertente, elaborada a
partir de 1772—73, constitui uma ruptura com a metafisica de Wolff. Dado que a
Critica da Razdo Pura é composta por essas duas vertentes, ela busca reformar a
metafisica de Wolff, preservando V1 de modo qualificado (gracas a uma disting@o
rigorosa entre o sensivel e o inteligivel) e alterando V2 (a tendéncia da metafisica a
objetivar — ou reificar — as suas referéncias). Lida nesses termos a nova metafisica
deve nao apenas restringir o intelecto nas suas pretensdes de objetivacdo (V2), mas
também restringir a sensibilidade na sua tendéncia a se imiscuir em juizos
puramente intelectuais (V1 — p. 70).

A partir dessa reconstrucao histdrica, a autora se engaja a reconstruir, entre
os capitulos 3 e 7, o argumento da analitica transcendental. Para tanto, ela se
concentra sobre duas nogdes centrais do método kantiano — a nogdo de

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 121-129
123



Garcia

transcendental (capitulo 3) e de coisa em si (capitulo 4) — e sobre trés passagens do
argumento da analitica: a deducdo transcendental (capitulo 5), o esquematismo
(capitulo 6) e a anfibolia dos conceitos da reflexdo (capitulo 7). Em cada momento
da reconstrucdo, a distingdo entre as duas vertentes da critica, a wolffiana
reformada sobre a pureza dos conceitos e a anti-wolffiana sobre a concepgdo de
objeto de cognicdo, desempenhard um papel importante. Assim, ¢ a partir dessa
distin¢ao que de Boer, no terceiro capitulo, propde reavaliar o significado do termo
transcendental. Com base novamente em uma rica reconstru¢do histérica da nog¢ao
de scientia transcendentalis tal como empregada por Wolff, a autora argumenta
que Kant emprega o termo transcendental, por um lado, em continuidade com a
tradi¢do wolffiana, para se referir aos conceitos e principios constitutivos de toda
cognig¢do, e, por outro lado, em descontinuidade com os wolffianos, para se referir
a investigacdo das condi¢des do uso legitimo de tais conceitos e principios. No
primeiro sentido, o termo ¢ concebido como uma investiga¢do de primeira ordem
que visa estabelecer os principios e conceitos estruturantes de todo o horizonte do
saber, tal investigacdo € associada pela autora a nog¢do de filosofia transcendental.
No segundo sentido, termo € concebido como uma investigagdo de segunda ordem
que deve preparar o terreno para a constru¢ao do sistema de conhecimentos visado
no seio da primeira ordem, esse nivel superior de investigagdo € associado pela
autora a nog¢do de critica transcendental. A critica transcendental, ausente em
Wolff, seria assim a responsavel pelo aprofundamento da reforma da filosofia
transcendental, presente em Wolff em uma versdo insatisfatéria e que deve ser
justamente transformada para que a metafisica se torne uma ciéncia.

A partir desse instrumental conceitual, a autora se engaja no quarto capitulo
com aquela que € possivelmente a questdo mais espinhosa na recepgdo da Critica
da Razdo Pura, a saber, o problema da coisa em si. A partir de um engajamento
cuidadoso com o texto e com a literatura secundaria, a autora busca distinguir as
camadas de significado dos termos ‘“coisa em si”, “nimeno” e “objeto
transcendental”, todos eles associados a investigagdo de segunda ordem sobre a
legitimidade do uso de conceitos como instrumentos de cognicdo de objetos. De
modo bastante resumido, a autora sugere que grande parte da dificuldade e
perplexidade causada pela nogdo de coisa em si ¢ oriunda do fato de que a recepgao
kantiana, influencia sem duvida por algumas passagens da Crifica, tratou tal nogao
como fundamental para solucionar o problema filoséfico da afec¢do. A autora
nega, contudo, que o problema da afec¢do pertenca ao escopo da filosofia kantiana,
dado que a investigacdo de primeira ordem partiria simplesmente do senso comum
de que somos afetados, ao passo que a investigacdo de segunda ordem examinaria
as condigOes de possibilidade da objetivacdo de cognigdoes. De modo exemplar, a
autora busca antecipar e enfrentar uma sériec de possiveis objecdes ao seu
argumento, mostrando, assim, por um lado, a fertilidade da proposta e, por outro
lado, uma admiravel abertura e disposicao ao debate.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 121-129

124



Resenha: de Boer, Karin. Kant’s Reform of Metaphysics: The Critique of Pure Reason Reconsidered

Nao menos espinhoso ¢ o tema central do capitulo 5: a deducdo
transcendental das categorias. Fiel ao seu objetivo de reconstruir o projeto da
Critica a partir da inten¢do kantiana original, a autora se concentra sobre a primeira
edi¢do da obra, e, portanto, sobre a Dedugdo A, da qual ela busca fornecer uma
interpretagdo que dé conta tanto de sua vertente negativa, a limitagdo do dominio
do conhecimento objetivo possivel, como na sua vertente positiva, a legitimacao do
conhecimento a priori de objetos. Central para a interpretagao proposta por de Boer
¢ a promocao de um deslocamento da compreensdo habitual da deducdo, a saber:
trata-la como um argumento para estabelecer ndo tanto as condi¢cdes de
possibilidade do conhecimento empirico, mas as condigdes sob as quais a
metafisica pode aspirar ao conhecimento a priori de objetos. Quando a dedugédo ¢é
lida nesses termos, a fundamentacdo da possibilidade da experiéncia aparece como
um resultado derivado do argumento. A reconstru¢do da dedugdo subjetiva €
focada nas “duas vertentes complementares da espontaneidade” (p. 152): a
apercepc¢do transcendental, responsavel pela sintese intelectual; e a imaginagéo
transcendental, responsavel pela sintese combinatoria de dados sensiveis. Ja a
reconstrugdo da deducdo objetiva busca explicar como essas duas vertentes da
espontaneidade se associam necessariamente as categorias para poder produzir
cognigoes de objetos, isto €, representacdes conscientes do diverso sensivel reunido
enquanto unidade. Tal unidade depende, por um lado, da unidade fornecida pela
espontaneidade intelectual dos juizos e, por outro lado, da unidade fornecida pela
espontaneidade em operagdo na apreensdo e combinacdo de representagdes: a
imaginac@o transcendental pela qual a unidade do sentido interno ¢ assegurada.
Segundo a autora, o resultado de tal argumento ¢ duplo: de um ponto de vista
positivo, contra Hume, ele mostra que o uso dos conceitos puros ¢ legitimo desde
que eles sejam empregados para produzir objetos de cogni¢do empirica; de um
ponto de vista negativo, contra Wolff, o uso dos conceitos puros para cognicao de
objetos ¢ ilegitimo se ele ndo envolve a sintese realizada pela imaginagdo
transcendental na sua atividade de apreensdo e combinagdo e, portanto, se tais
conceitos nao se referem a objetos temporais.

A énfase na imaginacao transcendental na reconstrugdo da deducdo abre o
horizonte para um dos argumentos centrais do livro, o qual é desenvolvido no
capitulo 6 dedicado ao esquematismo. Segundo este argumento, a reforma da
metafisica proposta por Kant depende de uma explicitacdo do fato de que as regras
de unifica¢do de representagdes fornecidas pelos conceitos puros ndo podem ser
empregadas para produzir cogni¢des de objetos puramente intelectuais, na medida
em que tais regras dependem de condigdes nao-intelectuais chamadas por Kant de
esquemas (p. 164). A autora propde que se distinga assim entre: (i) os conceitos
puros esquematizados, que, enquanto estruturas temporais, resultariam em uma
metafisica geral (ou ontologia) reformada; e (ii) os conceitos puros nao-
esquematizados, cujos referentes nao-temporalizaveis (Deus, o0 mundo enquanto tal

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 121-129
125



Garcia

¢ a alma) ndo podem ser transformados em objetos de cogni¢do. A autora propoe
chamar essa dupla abordagem dos conceitos puros fundada na sua leitura do
esquematismo de “teoria dos dois aspectos dos conceitos puros” (p. 165). Assim,
contra a leitura usual que reconstroi o problema do esquematismo como a tentativa
de construir uma ponte para cobrir um fosso entre a sensibilidade e o entendimento,
a autora sugere que os esquemas estejam sempre em operacao nos conceitos puros
do entendimento, de modo que o objetivo da discussdo kantiana do esquematismo
seria o de mostrar que o erro da metafisica pré-kantiana foi o de justamente ter
feito abstragdo dessa dimensdo sensivel dos conceitos puros, buscando assim
aplica-los a objetos puramente intelectuais. Esquemas e categorias seriam destarte
dois aspectos dos conceitos puros do entendimento.

O capitulo 7 concentra-se sobre o apéndice do ultimo capitulo da Analitica
Transcendental intitulado por Kant “Da Anfibolia dos Conceitos de Reflexdo”. De
Boer argumenta que, apesar de o texto parecer ser “uma critica esquematica da
monadologia leibniziana”, ele tem na verdade um objetivo consideravelmente mais
ambicioso, a saber, “explicitar a raiz das ontologias falaciosas de seus
predecessores bem como as medidas necessarias para transformar esta disciplina [a
ontologia] em uma ciéncia” (p. 191). Com base, mais uma vez, em uma
reconstrugdo da recepgdo kantiana de Wolff, a autora sugere, na esteira de
Longuenesse (1998, pp. 133-34), que Kant segue Wolff ao considerar a reflexdao
como um principio operante na formacdo de conceitos e juizos. Bem entendido,
ressalta de Boer, com duas importantes diferencas em relacdo a Wolff: primeiro,
Kant busca organizar, a partir de sua tdbua das categorias, os diferentes pontos de
vista a partir dos quais a reflexdo ocorre; e segundo, ele se serve dessa estrutura
logica da reflexdo para especificar aquilo que ele entende por reflexdo
transcendental. A reflexdo transcendental, explica a autora, ¢ aquela que compara
representacdes sem perder de vista o poder cognitivo que lhes deu origem —
sensibilidade ou entendimento. Assim, se a reflexdo logica fornece os quatros pares
de pontos de vista nos quais ela se funda (igualdade e diferenga; acordo e conflito;
interioridade e exterioridade; e determinante e determinavel), a reflexdo
transcendental indica que o primeiro membro desses pares ¢ oriundo do
entendimento ao passo que o segundo ¢ oriundo da sensibilidade. O erro das
ontologias precedentes, indica a autora, seria justamente o de confundir o uso
meramente l6gico dos conceitos de reflexdo (realizado pelo entendimento) com o
uso real desses mesmos conceitos (que remete a sensibilidade); ¢ isso, argumenta
de Boer, o que Kant vé como a raiz da falacia das ontologias que lhe precederam, a
saber, aplicar conceitos puramente intelectuais, como por exemplo o de monada, a
objetos da sensibilidade — o que resultaria em uma diluigdo dos termos oriundos da
sensibilidade naqueles oriundos do entendimento: a diferenga na igualdade, o
conflito no acordo, a exterioridade na interioridade e o determinavel no
determinante (p. 210). Assim, a ontologia reformada da analitica transcendental

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 121-129

126



Resenha: de Boer, Karin. Kant’s Reform of Metaphysics: The Critique of Pure Reason Reconsidered

deve ser capaz de ndo confundir o puramente intelectual com o sensivel, a fim de
ndo cair no erro das ontologias anteriores que reificaram aquilo que ndo poderia
pertencer sendo ao puramente intelectual.

Finalmente, o tltimo capitulo ¢ dedicado a reconstrugao do sistema da razao
pura — ou, seguindo a tese da autora, do sistema da metafisica reformada — diversas
vezes prometido por Kant, mas nunca levado a cabo. Como tese central deste
capitulo de encerramento, a autora sustenta que “a loégica que anima a Critica da
Razdo Pura nao pode ser devidamente apreendida a menos que se tome em
consideragdo a ideia em nome da qual a obra foi realizada” (p. 213), isto ¢, a ideia
de um sistema da razdo. Em consondncia com a tese geral do livro, de Boer
argumenta que o sistema projetado seria uma versdo reformada da metafisica
tradicional, mas ndo propriamente da wolffiana enquanto tal, e sim daquela que
Kant usualmente utilizava em suas proprias aulas: a Metafisica de Baumgarten. O
sistema reformado seria segundo a autora subdividido em metafisica da moral e
metafisica da natureza, sendo esta ultima subdividida em filosofia transcendental e
fisiologia racional. A filosofia transcendental seria uma espécie de ontologia (ou
metafisica geral) resultante de uma vistoria daquilo que Baumgarten denominava
“predicados gerais de coisas” (pp. 223—24); ao passo que a fisiologia racional seria
a metafisica especial, aqui subdividida em quatro partes: fisica racional, psicologia
racional, cosmologia racional e teologia racional (pp. 230-32). Segundo de Boer,
todas as cinco partes resultantes do sistema (ontologia, fisica racional, psicologia
racional, cosmologia racional, teologia racional) teriam em comum o fato de que:
(i) desenvolvem seus conteudos a partir da tabua das categorias; (ii) ndo contém
elementos empiricos; (iii) ndo toleram juizos sintéticos a priori a respeito de coisas.
Bem entendido, a ontologia (enquanto metafisica geral) bem como a fisica racional
(em parte desenvolvida nos Primeiros principios metafisicos da ciéncia da
natureza) tratariam da totalidade “dos conceitos e principios a priori que permitem
a mente humana obter conhecimento de objetos da experiéncia e do sentido externo
respectivamente” (p. 254); ja a psicologia, cosmologia e teologia racionais
deveriam “ser limitadas a predicados puramente intelectuais que permitem a mente
humana conceber as ideias da razdo de um modo determinado” (p. 254) e
desempenhariam assim um papel importante na promocéo das finalidades da razao
humana ainda que nao possam proporcionar cognigoes de objetos.

Deslocando a atengdo assim do exame critico da faculdade de conhecer para
o exame critico da metafisica e buscando valorizar ndo apenas a parte destrutiva do
tribunal kantiano da razdo pura, mas também a parte construtiva da arquitetonica
da razdo pura, de Boer presta um notavel servigo para corrigir um déficit historico
na recepcao kantiana. De um ponto de vista historico, ao ressaltar a continuidade
com a metafisica anterior, a autora abre o horizonte para uma melhor compreensao
da metafisica pos-kantiana em sua tentativa de sistematizar os ganhos da critica da
razdo. Ainda de um ponto de vista historico, cabe notar que o tratamento fornecido

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 121-129
127



Garcia

pela autora da questdo da fisica racional, como a unica parte da metafisica especial
que se refere a objetos da experiéncia possivel, expressando assim uma tensao nao
resolvida entre pureza e concretude (p. 237), abre igualmente o horizonte para as
questdes centrais da Opus postumum kantiana. Ja de um ponto de vista sistematico,
ao valorizar o papel construtor da critica da metafisica, a autora chama atengéo
para o fato de que o assim chamado destruidor de tudo foi também, e talvez acima
de tudo, o arquiteto de uma nova filosofia.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 121-129

128



Resenha: de Boer, Karin. Kant’s Reform of Metaphysics: The Critique of Pure Reason Reconsidered

Bibliografia

ALLISON, H. Kant's Transcendental Idealism: An Interpretation and Defense. New Haven
e Londres: Yale University Press, 1983.

COHEN, H. Kants Theorie der Erfahrung. Berlim: Diimmler, 1871.

FICHTE, J. G. ,,Beitrag zur Berichtigung der Urtheile des Publicums iiber die Franzosische
Revolution®. In: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften.
Editado por Erich Fuchs, Hans Gliwitzky, Reinhard Lauth, e Peter Schneider.
Stuttgart: Frommann-Holzboog, 1962-2012. [GA]

GUYER, P. Kant and the Claims of Knowledge. Cambridge: Cambridge University Press,
1987.

LANGTON, R. Kantian Humility: Our Ignorance of Things in Themselves. Oxford: Oxford
University Press, 1998.

LEBRUN, G. Kant et la fin de la métaphysique. Paris: Le Livre de Poche, 2003.

LONGUENESSE, B. Kant and the Capacity to Judge: Sensibility and Discursivity in the
Transcendental Analytic of the Critique of Pure Reason, traduzido por C. T. Wolfe.
Princeton: Princeton University Press, 1998.

MENDELSSOHN, M. Morgenstunden oder Vorlesungen iiber das Daseyn Gottes. Berlim:
Christian Friedrich Vo3 und Sohn, 1786.

PATON, H. J. Kant’s Metaphysics of Experience. A commentary on the first half of the
Kritik der reinen Vrnunft. Londres: George Allen and Unwin, 1936.

SCHELLING, F. W. J. , System des transzendentalen Idealismus®. In: Historisch-kritische
Ausgabe im Auftrag der Bayrischen Akademie der Wissenschaften. Editado por
Thomas Buchheim, Jochem Hennigfeld, Wilhelm G. Jacobs, Jorg Jantzen e Siegbert
Peetz. Stuttgart: Frommann-Holzboog, 1976—em curso. [HKA]

SCHLEGEL, F. Philosophische Vorlesungen aus den Jahren 1804 bis 1806, 1. Teil, 2.
Ausgabe. Bonn: Weber, 1846

STRAWSON, P. The Bounds of Sense: An Essay on Kant's Critique of Pure Reason.
Londres: Routledge, 1975.

WOLENSKI, J. Handbook of Epistemology. Editado por Ilkka Niiniluoto, Matti Sintonen e

Jan Wolenski. Dordrecht: Springer, 2004.

Recebido em: 03/2021
Aprovado em: 03/2021

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 121-129
129



Informacoes aos autores

1.1
1.2

1.3

4.1
4.2

6.1

6.2

6.3

6.4

6.5

10

11

A Studia Kantiana é publicada pela Sociedade Kant Brasileira e tem como missdo estimular e difundir a pesquisa
kantiana de alta qualidade feita no Brasil e no exterior. Publica-se um numero por semestre, com os seguintes
tipos de colaboragdo:

Artigos (preferencialmente com até 12 mil palavras, incluindo referéncias bibliograficas e notas).

Resenhas criticas de apenas um livro ou de vdrios livros que tratem do mesmo tema (preferencialmente com até
4500 palavras, incluindo referéncias bibliograficas e notas).

Recensdes e notas bibliograficas (preferencialmente com até 1600 palavras) — ndo devem receber titulo nem
conter notas ou referéncias bibliograficas fora do texto.

As colaboragdes devem ser inéditas e podem ser escritas em portugués, espanhol, inglés ou francés, sendo seus
conteutdos de responsabilidade dos autores.

Os artigos devem vir acompanhados de um abstract em inglés e na lingua em que o artigo foi escrito (caso ndo
seja o inglés), contendo entre 100 e 150 palavras cada um, bem como ao menos cinco palavras-chave em inglés e
o titulo do artigo em inglés. Os autores devem enviar também seus dados profissionais (instituicdo, cargo,
titulagdo), bem como enderego para correspondéncia e e-mail. Alguns desses dados aparecerdo no texto
publicado.

Os originais devem ser enviados por e-mail ao Editor ou submetidos no site da revista na internet. O texto
submetido ndo necessariamente precisa conformar-se ao padrdo editorial da revista, mas os autores
comprometem-se, caso o trabalho seja aceito para publicagdo, de enviarem uma nova versdo de acordo com as
seguintes especificagbes:

Texto corrido, teclando ENTER apenas uma vez para a mudanga de pardgrafo.

Podem ser formatados textos em negrito, italico, sobrescrito e subscrito. Porém, nenhuma formatacdo de
paragrafo, estilo, tabulagdo ou hifenagdo devera ser introduzida.

As notas ndo devem conter simples referéncias bibliograficas. Estas devem aparecer no corpo do texto com o
seguinte formato: (Heinrich, 1989, 20).

As referéncias bibliograficas devem constar no final, com as seguintes informacgées (veja-se o formato usado no
numero mais recentemente publicado):

Livros: sobrenome do autor em maiulsculas, primeira letra do nome em maiuscula. Titulo do livro em italico,
tradutor (se houver), lugar da edigdo, editora, ano de edigdo.

Coletaneas: sobrenome do organizador em mailsculas, primeira letra do nome em maiulscula, seguido da
especificagdo (org.) ou (ed.), titulo do livro em itélico, eventual tradutor, lugar da edigdo, editora, ano de edigdo.
Artigo em coletdnea: sobrenome do autor em maidsculas, primeira letra do nome em maiuscula, titulo do artigo
entre aspas, eventual tradutor, nome do organizador em maiuscula, seguido da especificagdo (“org.”), titulo da
obra em itélico, nimero do volume, lugar da edicdo, editora, nimeros das paginas do artigo, ano.

Artigo em periddico: sobrenome do autor em mailsculas, primeira letra do nome em maiuscula, titulo do artigo
entre aspas, eventual tradutor, nome do periédico em itdlico, nimero do volume, ano entre paréntesis, nimeros
das paginas do artigo.

Tese académica: sobrenome do autor em maiusculas, primeira letra do nome em maiuscula, titulo da tese em
itdlico, especificagdo do tipo de tese, nome da universidade na qual foi defendida, ano.

As submissdes que se adéquam aos padrdes editoriais da revista serdo examinadas em regime duplo-cego por
dois pareceristas, que recomendardo sua aceitagado, aceitagdo condicionada a modificagGes, ou rejei¢do. Em caso
de divergéncias entre os pareceristas, a decisdo caberd ao Editor, que podera recorrer a um terceiro parecerista,
caso julgue apropriado.

Os autores serdo notificados da recepgdo das colaboragdes.

As citagBes das obras de Kant devem ser feitas segundo as regras da Akademie Ausgabe. Conferir pagina:
http://www.sociedadekant.org/normas-para-citacoes/

A apresentacgdo das colaboragdes ao corpo editorial implica a cessdo da prioridade de publicagdo a revista Studia
Kantiana, bem como a cessdo dos direitos autorais dos textos publicados, que ndo poderdo ser reproduzidos sem
a autorizagdo expressa dos editores. Os colaboradores manterdo o direito de reutilizar o material publicado em
futuras coletaneas de sua obra sem o pagamento de taxas. A permissdo para a reedigdo ou tradugdo por terceiros
do material publicado ndo serd feita sem o consentimento do autor. Uma vez aceitos para publicagdo, ndo serdo
permitidas adigBes, supressdes ou modificagdes nos artigos.

Para maiores informagdes, consultar o Editor.




Information for authors

1 Studia Kantiana is a publication of the Brazilian Kant Society and has for its mission to stimulate and
to divulge high quality Kantian research done in Brazil and abroad. Two issues are published each year,
with the following kinds of contribution:

1.1  Articles (preferably no more than 12000 words, including references and notes).

1.2 Critical reviews of a single book or of several books on a single topic (preferably no more than 4500
words, including references and notes).

1.3 Short reviews and bibliographical notes (preferably no more than 1600 words) — containing no title,
notes or references outside the body of the review.

2 Contributions must be original and may be written in Portuguese, Spanish, English or French.
Contents are solely of their authors’ responsibility.

3 Articles must contain a title, a 100-150 words abstract and five keywords in the language in which it
was written — if not English, then translations must be provided for the title, abstract and keywords.
Authors must also send their professional info (institutional affiliation, position, title) as well as mailing
address and email — some of which shall be published with the article.

4 The manuscripts can be sent by email directly to the Editor or submitted through the Studia
Kantiana website. Manuscripts do not need to be formatted according to the journal standard, but the
authors of the papers accepted agree to format it as follows:

4.1 Body of the text: press ENTER only once for each new paragraph.

4.2 Bold, italics, superscript and subscript may be used, but avoid formatting paragraph style, and do
not use tabs or hyphenation.

5 Avoid footnotes that contain merely a reference; these should appear in the body the text, thus:
(Heinrich, 1989, 20).

6 All references must appear at the end, with the following information (see format used in the latest
published issue):

6.1 Books: author’s last name in capital letters, initial of the author’s first name in capital letter. Title of
the book in italics, translator (if any), city of publication, publisher, year.

6.2 Collections: organizer’s last name in capital letters, initial of the author’s first name in capital letter,
followed by (org.) or “ed.”), title in italics, translator (if any), city of publication, publisher, year.

6.3 Article in a collection: author’s last name in capital letters, initial of the author’s first name in capital
letter, title of the article within quotation marks, translator (if any), name of the organizer of the
collection followed by (org.), title of the collection in italics, number of the volume, city of publication,
publisher, pages of the article, year.

6.4 Article in a journal: author’s last name in capital letters, initial of the author’s first name in capital
letter, title of the article within quotation marks, translator (if any), name of the journal in italics, volume,
issue, year, pages.

6.5  Academic thesis: author’s last name in capital letters, initial of the author’s first name in capital letter,
title of thesis in italics, kind of thesis (PhD, M.A. etc.), name of the university, city, year.

7 Submissions that conform to the editorial standards of the journal will be send out to two readers
for double-blind review, who will send back a report recommending acceptance as is, conditional
acceptance, or rejection of the paper. Disagreements among the reports will be sorted out by the Editor,
who may send the paper out to a third reviewer, whenever appropriate.

8 The authors will be notified that their submissions have been received.

9 The quotations from Kant’s works should be made according to the rules of the Akademie Ausgabe.
See page: http://www.sociedadekant.org/normas-para-citacoes/

10  Contributions submitted entail that priority for the publication of that material has been granted to
Studia Kantiana. Upon publication, copyrights are transferred to the journal. Reproduction of the material
requires authorization from the Editors. Authors may reuse the material in book collections free of
charge. Permission for translations and new editions of the material by the Editors will not be granted
without the author’s agreement. Once published, a paper may not be further edited of modified.

11 For more information, inquire the Editor.




Guia para citacdes das obras de Immanuel Kant

As citagoes das obras de Kant devem seguir o seguinte formato:
Sigla, AA (Volume.-Nr.): pagina|[n].

Exemplo: MpVt, AA 08: 264.

Lé-se: Pagina 264 do 8° volume da edi¢do da Academia da obra Uber
das MiBlingen aller philosophischen Versuche in der Theodicee.
Dica: Para encontrar a sigla da obra mais facilmente, utilize o atalho

do teclado Crtl+F e digite o titulo completo ou as iniciais do titulo da
obra (em alemao).

*  Sigla AA Referéncia Completa
A AA - Akademie-Ausgabe
Anth (AA 07) Anthropologie in
pragmatischer Hinsicht
AP (AA 02) Aufsitze, das Philanthropin
betreffend
B BDG (AA 02) Der einzig mogliche

Beweisgrund zu einer
Demonstration des Daseins

Gottes (AA 02)
Br (AA 10-13)  Briefe
DfS (AA 02) Die falsche Spitzfindigkeit

der vier syllogistischen
Figuren erwiesen

D Di (AA 01) Meditationum quarundam de
igne succincta delineatio
EAD (AA 08) Das Ende aller Dinge
E EACG (AA 02) Entwurf und Ankiindigung

eines Collegii der physischen
Geographie

290



EEKU

FBZE

FEV

FM

FM/Beylagen

FM/Lose
Blatter
FRT

GAJFF

GMS

GNVE

GSE

(AA 20)

(AA 01)

(AA 01)

(AA 20)

(AA 20)
(AA 20)

(AA 28)

(AA 02)

(AA 04)

(AA 01)

(AA 02)

Erste Einleitung in die Kritik
der Urteilskraft

Fortgesetzte Betrachtung der
seit einiger Zeit
wahrgenommenen
Erderschiitterungen

Die Frage, ob die Erde
veralte, physikalisch
erwogen

Welches sind die wirklichen
Fortschritte, die die
Metaphysik seit Leibnitzens
und Wolf's Zeiten in
Deutschland gemacht hat?
FM: Beylagen

FM: Lose Blétter

Fragment einer spéteren
Rationaltheologie
Gedanken bei dem
frithzeitigen Ableben des
Herrn Johann Friedrich von
Funk

Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten
Geschichte und
Naturbeschreibung der
merkwiirdigsten Vorfille des
Erdbebens, welches an dem
Ende des 1755sten Jahres
einen grofen Theil der Erde
erschiittert hat
Beobachtungen iiber das
Gefiihl des Schonen und
Erhabenen



292

GSK

GUGR

HN

IaG

KpV

Krv

KU
Log
MAM
MAN

MonPh

MpVT

MS

(AA 01)

(AA 02)

(AA 14-23)
(AA 08)
(AA 05)

(Originalpagi
nierung A/B)
(AA 05)

(AA 09)
(AA 08)

(AA 04)

(AA 01)

(AA 08)

(AA 06)
(AA 06)

Gedanken von der wahren
Schitzung der lebendigen
Krifte

Von dem ersten Grunde des
Unterschiedes der Gegenden
im Raume
Handschriftlicher Nachlass
Idee zu einer allgemeinen
Geschichte in
weltbiirgerlicher Absicht
Kritik der praktischen
Vernunft

KTritik der reinen Vernunft

Kritik der Urteilskraft

Logik

MuthmaBlicher Anfang der
Menschengeschichte
Metaphysische
Anfangsgriinde der
Naturwissenschaften
Metaphysicae cum geometria
iunctae usus in philosophia
naturali, cuius specimen I.
continet monadologiam
physicam

Uber das MiBlingen aller
philosophischen Versuche in
der Theodicee

Die Metaphysik der Sitten
Metaphysische
Anfangsgriinde der
Rechtslehre



=)

293

TL

MSI

NEV

NG

NLBR

NTH
OP

Pad

PG
PhilEnz

PKR

PND

(AA 06)

(AA 02)

(AA 02)

(AA 02)

(AA 02)

(AA 01)
(AA 21-22)
(AA 09)

(AA 09)
(AA 29)

(AA 08)

(AA 01)

Metaphysische
Anfangsgriinde der
Tugendlehre

De mundi sensibilis atque
intelligibilis forma et
principiis

Nachricht von der
Einrichtung seiner
Vorlesungen in dem
Winterhalbenjahre von 1765-
1766

Versuch, den Begriff der
negativen Groflen in die
Weltweisheit einzufiihren
Neuer Lehrbegriff der
Bewegung und Ruhe und der
damit verkniipften
Folgerungen in den ersten
Griinden der
Naturwissenschaft
Allgemeine Naturgeschichte
und Theorie des Himmels
Opus Postumum
Pidagogik

Physische Geographie
Philosophische
Enzyklopidie

Vorrede zu Reinhold
Bernhard Jachmanns
Priifung der Kantischen
Religionsphilosophie
Principiorum primorum
cognitionis metaphysicae
nova dilucidatio



294

Prol

Refl
RezHerder

RezHufeland

RezMoscati

RezSchulz

RezUlrich

RGV

SF
TG

TP

™

(AA 04)

(AA 14-19)
(AA 08)

(AA 08)

(AA 02)

(AA 08)

(AA 08)
(AA 06)

(AA 07)
(AA 02)

(AA 08)

(AA 01)

Prolegomena zu einer jeden
kiinftigen Metaphysik
Reflexion

Rezensionen von J. G.
Herders Ideen zur
Philosophie der Geschichte
der Menschheit

Rezension von Gottlieb
Hufeland's Versuch iiber den
Grundsatz des Naturrechts
Rezension von Moscatis
Schrift: Von dem
korperlichen wesentlichen
Unterschiede zwischen der
Structur der Thiere und
Menschen

Rezension von Schulz's
Versuch einer Anleitung zur
Sittenlehre fiir alle Menschen
Kraus' Rezension von
Ulrich's Eleutheriologie

Die Religion innerhalb der
Grenzen der blofen Vernunft
Der Streit der Fakultiten
Traume eines Geistersehers,
erldutert durch die Traume
der Metaphysik

Uber den Gemeinspruch: Das
mag in der Theorie richtig
sein, taugt aber nicht fiir die
Praxis

Neue Anmerkungen zur
Erléuterung der Theorie der
Winde



295

UD

UE

UGTP

UFE

VAEaD

VAKpV

VAMS

VAProl

VARGV

VARL
VASF

(AA 02)

(AA 08)

(AA 08)

(AA 01)

(AA 23)
(AA 23)
(AA 23)

(AA 23)

(AA 23)

(AA 23)
(AA 23)

Untersuchung iiber die
Deutlichkeit der Grundsatze
der natiirlichen Theologie
und der Moral

Uber eine Entdeckung, nach
der alle neue Kritik der
reinen Vernunft durch eine
dltere entbehrlich gemacht
werden soll (gegen Eberhard)
Uber den Gebrauch
teleologischer Principien in
der Philosophie
Untersuchung der Frage, ob
die Erde in ihrer Umdrehung
um die Achse, wodurch sie
die Abwechselung des Tages
und der Nacht hervorbringt,
einige Verdnderung seit den
ersten Zeiten ihres Ursprungs
erlitten habe

Vorarbeit zu Das Ende aller
Dinge

Vorarbeit zur Kritik der
praktischen Vernunft
Vorarbeit zur Metaphysik
der Sitten

Vorarbeit zu den
Prolegomena zu einer jeden
kiinftigen Metaphysik
Vorarbeit zur Religion
innerhalb der Grenzen der
bloBen Vernunft

Vorarbeit zur Rechtslehre
Vorarbeit zum Streit der
Fakultiten



296

VATL
VATP

VAUGTP

VAVT

VAZeF

VBO

VKK

VNAEF

Vorl
V-Anth/Busolt

V-

Anth/Collins
V-Anth/Dohna

V-Anth/Fried

(AA 23)

(AA 23)

(AA 23)

(AA 23)

(AA 23)

(AA 02)

(AA 02)

(AA 08)

(AA 24 ff))
(AA 25)

(AA 25)

(AA 25)

(AA 25)

Vorarbeit zur Tugendlehre
Vorarbeit zu Uber den
Gemeinspruch: Das mag in
der Theorie richtig sein,
taugt aber nicht fiir die
Praxis

Vorarbeit zu Uber den
Gebrauch teleologischer
Principien in der Philosophie
Vorarbeit zu Von einem
neuerdings erhobenen
vornehmen Ton in der
Philosophie

Vorarbeiten zu Zum ewigen
Frieden

Versuch einiger
Betrachtungen tiber den
Optimismus

Versuch iiber die
Krankheiten des Kopfes
Verkiindigung des nahen
Abschlusses eines Tractats
zum ewigen Frieden in der
Philosophie

Vorlesungen

Vorlesungen Wintersemester
1788/1789 Busolt
Vorlesungen Wintersemester
1772/1773 Collins
Vorlesungen Wintersemester
1791/1792 Anthropologie
Dohna- Wundlacken
Vorlesungen Wintersemester
1775/1776 Friedléander



297

V-
Anth/Mensch

V-Anth/Mron
V-Anth/Parow
V-Anth/Pillau

V-
Eth/Baumgart
en

V-
Lo/Blomberg
V-Lo/Busolt

V-Lo/Dohna
V-Lo/Herder
V-Lo/Philippi

V-Lo/Pélitz

V-Lo/Wiener
V-Mo/Collins

V-Mo/Kaehler
(Stark)

V-Mo/Mron

(AA 25)

(AA 25)
(AA 25)
(AA 25)

(AA 27)

(AA 24)

(AA 24)
(AA 24)
(AA 24)
(AA 24)

(AA 24)

(AA 24)
(AA 27)

(AA 27)

Vorlesungen Wintersemester
1781/1782 Menschenkunde,
Petersburg

Vorlesungen Wintersemester
1784/1785 Mrongovius
Vorlesungen Wintersemester
1772/1773 Parow
Vorlesungen Wintersemester
1777/1778 Pillau
Vorlesungen Wintersemester
1793/1794 Baumgarten
Ethica Philosophica

Logik Blomberg (ca. 1771)

Logik Busolt (ca.
1789/1790)

Vorlesungen
Sommersemester 1792 Logik
Dohna-Wundlacken
Vorlesungen Wintersemester
1762/1763 Logik Herder
Logik Philippi (ca. 1772)
Vorlesungen
Sommersemester 1789 Logik
Politz

Wiener Logik (1780ff.)
Vorlesungen Wintersemester
1784/1785 Moralphilosophie
Collins

Immanuel Kant: Vorlesung
zur Moralphilosophie (Hrsg.
von Werner Stark.
Berlin/New York 2004)
Moral Mrongovius (Grundl.:
1774/75 bzw. 76/77)



298

V-Mo/Mron 11

V-
Met/Arnoldt

V-Met/Dohna

V-Met/Heinze

V-Met/Herder

V-Met-
K2/Heinze

V-Met-
K3/Arnoldt

V-Met-
K3E/Arnoldt

V-Met-
L1/P6litz

V-Met-
L2/Politz

V-Met/Mron

V-Met-
N/Herder

V-Met/Schon

(AA 29)

(AA 29)

(AA 28)

(AA 28)
(AA 28)

(AA 28)

(AA 28)

(AA 29)

(AA 28)
(AA 28)

(AA 29)

(AA 28)

(AA 28)

Vorlesungen Wintersemester
1784/1785 Moral
Mrongovius 11

Vorlesungen Wintersemester
1794/1795 Metaphysik
Arnoldt (K 3)

Vorlesungen Wintersemester
1792/1793 Metaphysik
Dohna

Kant Metaphysik L1
(Heinze) (ca. 1770-1775)
Metaphysik Herder (1762—
1764)

Kant Metaphysik K2
(Heinze, Schlapp) (ca. 1770—
1775)

Vorlesungen Wintersemester
1794/1795 Metaphysik
K3(Arnoldt, Schlapp)
Vorlesungen Wintersemester
1794/1795 Ergidnzungen
Metaphysik K3 (Arnoldt)
Kant Metaphysik L1 (Pélitz)
(Mitte 1770er)

Kant Metaphysik L2 (Politz,
Original) (1790/917?) (
Vorlesungen Wintersemester
1782/1783 Metaphysik
Mrongovius

Nachtrage Metaphysik
Herder (1762-1764)
Metaphysik von Schon,
Ontologie (ca. 1785-1790)



299

V-
Met/Volckma
nn

V-MS/Vigil

V-
NR/Feyeraben
d

V-PG

V-Phil-
Th/Pélitz

V-Phys/Mron

V-PP/Herder

V-
PP/Powalski

V-
Th/Baumbach

V-Th/Mron

V-
Th/Volckman
n

VRML

(AA 28)

(AA 27)

(AA 27)

(AA 26)

(AA 28)

(AA 29)

(AA 27)

(AA 27)

(AA 28)

(AA 28)

(AA 28)

(AA 08)

Vorlesungen Wintersemester
1784/1785 Metaphysik
Volckmann

Vorlesungen Wintersemester
1793/1794 Die Metaphysik
der Sitten Vigilantius
Naturrecht Feyerabend
(Winter 1784)

Vorlesungen iiber Physische
Geographie

Vorlesungen Wintersemester
1783/1784 Philosophische
Religionslehre nach Politz
Kleinere Vorlesungen V.
Danziger Physik

Praktische Philosophie
Herder (1763/64 bzw.
64/65)

Praktische Philosophie
Powalski (ca. 1782/83)
Vorlesungen Wintersemester
1783/1784 Danziger
Rationaltheologie nach
Baumbach

Vorlesungen Wintersemester
1783/1784 Danziger
Moraltheologie nach
Mrongovius

Natiirliche Theologie
Volckmann nach Baumbach
(1783)

Uber ein vermeintes Recht,
aus Menschenliebe zu liigen



4

VT

VUB

VUE

VVRM

WA

WDO

ZeF

(AA 08)

(AA 08)

(AA 01)

(AA 02)
(AA 08)
(AA 08)

(AA 08)

Von einem neuerdings
erhobenen vornehmen Ton in
der Philosophie

Von der UnrechtmaéBigkeit
des Biichernachdrucks

Von den Ursachen der
Erderschiitterungen bei
Gelegenheit des Ungliicks,
welches die westliche Lander
von Europa gegen das Ende
des vorigen Jahres betroffen
hat

Von den verschiedenen
Racen der Menschen
Beantwortung der Frage:
Was ist Aufklédrung?

Was heift: Sich im Denken
orientiren?

Zum ewigen Frieden

*QOrganizado conforme ordem alfabética da sigla.

300



