
  

Studia Kantiana 
 

 

REVISTA 

DA SOCIEDADE 

KANT BRASILEIRA 

 

Volume 19 

Número 1 

Abril de 2021 

ISSN impresso 1518-403X 

ISSN eletrônico 2317-7462 

 

 

 

 

 



 2 

 
 
 
Editores 
 
Joel Thiago Klein 
Universidade Federal do Paraná  
Florianópolis, Brasil 
E-mail: jthklein@yahoo.com.br 
 
Monique Hulshof 
Universidade Estadual de Campinas 
Campinas, Brasil 
E-mail: mohulshof@gmail.com 
 
Robinson dos Santos 
Universidade Federal de Pelotas  
Pelotas, Brasil 
E-mail: dossantosrobinson@gmail.com 
 
 
 
Assistentes editoriais 
 
Nicole Martinazzo 
Universidade Estadual de Campinas 
Campinas, Brasil 
 
Pedro Gallina Ferreira 
Universidade Estadual de Campinas 
Campinas, Brasil 
 
Vinícius Carvalho 
Universidade Estadual de Campinas 
Campinas, Brasil 
 
 

 

 
 
 
Comissão editorial 
 
Christian Hamm  
Universidade Federal de Santa Maria 
Santa Maria, Brasil 
 
Ricardo Terra 
Universidade de São Paulo 
São Paulo, Brasil  
 
Zeljko Loparic 
Universidade Estadual de Campinas 
Campinas, Brasil 
 
 
Web site 
www.sociedadekant.org/studiakantiana 
 
 
Endereço para correspondência 
[Mailing address]: 
Joel Thiago Klein 
Departamento de Filosofia, UFPR 
Rua Dr. Faivre, 405, - 6º Andar – Ed. 
D. Pedro II, Curitiba- PR 
CEP: 80060-140 
 
E-mail: studia.kantiana@gmail.com 



 3 

Conselho editorial 
 
Alessandro Pinzani 
Universidade Federal de Santa Catarina 
Florianópolis, Brasil 
 
António Marques 
Universidade de Lisboa 
Lisboa, Portugal 
 
Christoph Horn 
Universität Bonn, 
Bonn, Alemanha 
 
Daniel Tourinho Peres 
Universidade Federal da Bahia 
Salvador, Brasil 
 
Dieter Schönecker 
Universität Siegen 
Siegen, Alemanha 
 
Eckart Förster 
Universidade de München 
München, Alemanha 
 
Francisco Javier Herrero Botin 
Universidade Federal de Minas Gerais 
Belo Horizonte, Brasil 
 
Guido A. de Almeida 
Universidade Federal do Rio de Janeiro 
Rio de Janeiro, Brasil 
 
Günter Zöller 
Ludwig Maximilian Universität 
Munique, Alemanha 
 
Heiner Klemme 
Martin Luther Universität – 
Halle/Wittemberg 
Halle, Alemanha 
 
Henry Allison 
Universidade de Boston 
Boston, Estados Unidos 
 
José Alexandre D. Guerzoni 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul 
Porto Alegre, Brasil 
 

 
 
Júlio Esteves 
Universidade Estadual do Norte Fluminense 
Campos dos Goytacazes, Brasil 
 
Luigi Caranti 
Univerità di Catania 
Catânia, Itália 
 
Marco Zingano 
Universidade de São Paulo 
São Paulo, Brasil 
 
Marcos Lutz Müller 
Universidade Estadual de Campinas 
Campinas, Brasil 
 
Marcus Willaschek 
Goethe Universität 
Frankfurt am Main, Alemanha 
 
Maria de Lourdes Borges 
Universidade Federal de Santa Catarina 
Florianópolis, Brasil 
 
Mario Caimi 
Universidade de Buenos Aires 
Buenos Aires, Argentina 
 
Nuria Sánchez Madrid 
Universidade Complutense de Madrid 
Madrid, Espanha 
 
Oliver Sensen 
University of Tulane 
New Orleans, EUA 
 
Otfried Höffe 
Universidade de Tübingen 
Tübingen, Alemanha 
 
Oswaldo Giacóia 
Universidade Estadual de Campinas 
Campinas, Brasil 
 
Pablo Muchnik 
Emerson College 
Boston, Estados Unidos 
 
 
 



 4 

Patrícia Kauark  
Universidade Federal de Minas Gerais 
Belo Horizonte, Brasil 
 
Paul Guyer 
Universidade da Pennsylvania 
Philadelphia, Estados Unidos 
 
Sílvia Altmann 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul 
Porto Alegre, Brasil 
 
 

Vera Cristina Andrade Bueno 
Pontifícia Univ. Católica do Rio de Janeiro 
Rio de Janeiro, Brasil 
 
Vinícius de Figueiredo 
Universidade Federal do Paraná 
Curitiba, Brasil 
 
 
 
 
 
 
 



 5 

Studia Kantiana 
 

Volume 19 
Número 1  

Abril de 2021 
ISSN impresso 1518-403X 
ISSN eletrônico 2317-7462 

 
 

 

 
Artigos 

 
[Articles] 
 

 
9 O direito do Senhor (Crítica do Juízo, 63) 

[The Right of the Lord (Critique of the Power of Judgment, 63)] 
 

Pedro Paulo Pimenta 
 
 

31 Kants teleologische Überlegungen zur Menschenwürde in 
der Vorlesung über Naturrecht Feyerabend. 
 

[Kant’s teleological reflections on human dignity in the Feyerabend lecture on 
natural law] 

 
Fernando Moledo 
 

 
49 Uma interpretação jurídica sobre a suposta circularidade 

na fundamentação da filosofia transcendental de Kant 
 
[A legal interpretation about the alleged circularity in the foundation of Kant’s 
transcendental philosophy] 

 
Diego Kosbiau Trevisan 
 



 6 

 
71 
 

Is there a Kantian faculty for politics? Judgment and 
Publicity in Political and Moral Philosophy in 20th 
Century  
 
Valentina Dafne De Vita 
 
 
 

89 
 

O advento da filosofia psicológica de Tetens na Dedução 
transcendental das categorias de Kant de 1781: 
Pressuposto à concepção de sua interpretação psicológica  

 
[The advent of Tetens' psychological philosophy in the transcendental deduction of 
the 1781 Kant categories: Presupposition to the conception of its psychological 
interpretation.] 

 
André Renato de Oliveira 
 
 
 

 
 Tradução 

 
 
111 Recensão da Antropologia de Immanuel Kant por 

Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: Tradução e 
Apresentação 

[Review from Immanuel Kant’s Anthropology by Friedrich Daniel Ernst 
Schleiermacher: Translation and Presentation] 

 
Alexandre Hahn  

 
 

 

 



 7 

 

 

Resenha  

 
 
121 de Boer, Karin. Kant’s Reform of Metaphysics: The 

Critique of Pure Reason Reconsidered. Cambridge 
University Press, 2020. 
 
 
Luis Fellipe Garcia 
 

 
130 Informações aos autores 

 
131 Information for authors  

132 Siglas para citação das obras de Kant / Siglenverzeichnis 

 



 8 

 



 
 
 

Studia Kantiana, vol. 19, n. 1 (abr. 2021): 09-29 
ISSN impresso 1518-403X 

ISSN eletrônico: 2317-7462 

 

 

 

 
O direito do senhor (Crítica do Juízo, 63)1 

[The Right of the Lord (Critique of the Power of 
Judgment, 63)] 

Pedro Paulo Pimenta* 

Universidade de São Paulo (São Paulo, Brasil) 

 
Para Márcio Sattin, por 1992 and all that 

 
 
Nos 230 anos da Crítica do Juízo parece apropriado chamar a atenção, ainda 

uma vez, para a singularidade do livro. Como sabem os leitores que chegam a ela 
após ter passado pela Crítica da razão pura e pela Crítica da razão prática, a 
“terceira crítica” reserva uma série de surpresas teóricas desconcertantes. Até hoje, 
muitos intérpretes de Kant têm dificuldade de entender muitas passagens, o que elas 
dizem, qual o estatuto do que é dito, e quais as implicações sistemáticas do que se 
diz – seja para a releitura das críticas precedentes, seja para o que vem depois da 
Crítica do Juízo. Não é necessário insistir nesses pontos; basta abrir os melhores 
comentários, que continuam tão escassos em 2020 quanto, digamos, há cinquenta 
anos atrás, para ver que é perfeitamente possível ler a terceira crítica como o 
acabamento mais coerente de um sistema único na história da filosofia – o da 
Filosofia Crítica, que, entendemos agora, não corresponde exatamente ao sistema 
positivo edificado a partir da identificação do primado do uso prático da razão, 
descoberta que serve a Kant como fio condutor para o estabelecimento de uma nova 
metafísica digna do título de Wissenschaft. Ao que eu saiba, não existe introdução 
mais apropriada a toda essa questão do que o artigo de Rubens Rodrigues Torres 
Filho para a Folha de São Paulo, publicado nos idos de 1992 a propósito da primeira 

 
1 Uma primeira versão deste texto foi apresentada num colóquio dedicado aos 230 anos da Crítica da faculdade de 
julgar realizado à distância na UFABC ao longo do 2º semestre de 2020. Agradeço a Bruno Nadai pelo convite para 
que eu participasse desse evento e pelas observações feitas ao texto na ocasião; a Giorgia Cecchinato, Monique 
Hulshof, e Karen Shiratori, por observações críticas e apontamentos bibliográficos; e, em especial, a Ricardo Ribeiro 
Terra, que chamou minha atenção para uma passagem da Paz perpétua que eu não conhecia e permitiu assim que 
eu suprisse uma lacuna importante em meu argumento, para a qual eu não havia dado atenção. 
* E-mail: pedronamba@gmail.com 



Pimenta 

 

 

 

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29 

10 

tradução integral da obra para a língua portuguesa2. Durante anos, essa versão foi a 
única de que os interessados dispunham para chegar a entrever a tão misteriosa 
“terceira margem da filosofia de Kant” (era o título do artigo de Rubens)3. Hoje, 
podem contar com o límpido texto da tradução de Fernando Costa Mattos4, 
verdadeiro tour de force, que, se deixa na cabeça do leitor a dúvida quanto a algumas 
soluções encontradas, o instiga com isso a ir ao original e a abrir outras traduções; 
enfim, a entrar no texto de Kant por múltiplas vias. E, quanto mais o fazemos, 
forçoso é reconhecer, mais surpreendente nos parece esta Crítica da faculdade de 
julgar – como iremos chamá-la daqui por diante, pautando-nos por Fernando. 

Como eu disse, não me compete repetir o que os bons comentadores disseram, 
nem tenho a pretensão, que me parece simplesmente absurda, de oferecer algo como 
uma interpretação original de um texto que resiste incessantemente a toda tentativa 
de leitura definitiva. A Crítica da faculdade de julgar, diferente de suas irmãs mais 
velhas, não se estrutura segundo uma ordem que pareça justificada pela natureza de 
seu objeto, que é a reflexão como operação judicativa precedente à determinação e, 
por vezes, subjacente a ela. Ou melhor: se Kant segue uma ordem, é fácil perder de 
vista o seu desenvolvimento, em meio a tantas considerações acerca de assuntos os 
mais variados. É algo que não acontece, em absoluto, nos livros anteriores. Pensemos 
na Dialética Transcendental, que trata os sistemas precedentes de filosofia a partir 
de um grau máximo de generalização dos seus princípios, dissolvendo suas 
peculiaridades em um ponto de vista para o qual elas deixam de ter importância; ou 
na Analítica da Razão Prática, onde os sistemas de moral, em vez de serem discutidos 
em pormenor, são absorvidos, abruptamente, em uma tabela que os ordena a partir 
de critérios estranhos tão gerais que fica difícil identificá-los neste ou naquele autor 
(mesmo quando Kant os evoca pelo nome). Na Crítica da faculdade de julgar é 
diferente: as regras da poesia são consideradas; a retórica é criticada; a pintura é 
esmiuçada; a anatomia, a fisiologia e a taxonomia são mobilizadas; e assim por 
diante. Tudo se passa como se a positividade desses saberes, longe de estar sendo 
questionada por Kant, é, quando muito, limitada a certas condições, das quais eles 
mesmos oferecem, de resto, a melhor evidência. Nos domínios do gosto e da história 
natural, os limites da razão são como que expostos in concreto, na consideração dos 
produtos da arte humana e da técnica da natureza – tão similares entre si, tão díspares 
quanto aos princípios5. Dito isso, a ordem existe, e está lá: passamos da consideração 
de uma reflexão livre, que não redunda em determinação (o juízo de gosto) a outra 
em que o julgar aponta para as determinações da razão prática (o juízo teleológico).  

 
2 Kant, Crítica da faculdade do juízo, tradução de Antonio Marques e Valerio Rohden, 1992. 
3 Ver Torres Filho, 1993. 
4 Kant, Crítica da faculdade de julgar, tradução de Fernando da Costa Mattos, 2016. 
5 Ver Lebrun, 2009. 



O direito do senhor (Crítica do Juízo, 63) 

 

 

 

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29 

11 

Quero falar desta última operação. Detendo-me no capítulo 63 – intitulado: 
Da finalidade relativa da natureza à diferença da finalidade interna –, um texto 
aparentemente despretensioso, de ar digressivo, identificarei um efeito que me 
parece recorrente ao longo do livro, desde a dificílima Primeira Introdução, 
suprimida, até as estranhas páginas finais do Apêndice à Crítica do Juízo 
Teleológico. Trata-se do seguinte: onde quer que se abra o livro, qualquer que seja 
o capítulo, e não importa qual o tema, deparamos com apontamentos conceituais de 
caráter sistemático, que dizem respeito, via de regra, à organização dos princípios da 
razão transcendental, e/ou às passagens que levam, nessa estrutura, da consideração 
do mundo sensível à do mundo inteligível6. A presença constante desse horizonte 
abrangente explica porque os capítulos da Crítica da faculdade de julgar se deixam 
remeter com tanta facilidade a textos publicados por Kant desde o início da década 
de 17817, ao mesmo tempo em que se abrem para coisas que vieram a ser publicado 
depois, principalmente na década de 1790. 

 
 

*** 
 
“Todas as disposições naturais de uma criatura estão destinadas a um dia se 

desenvolver completamente e conforme a um fim” (IaG, AA 08: 18) – essa 
afirmação de Kant, primeira das nove proposições do opúsculo Ideia de uma história 
universal de um ponto de vista cosmopolita (1784), é justificada com uma alusão à 
anatomia e à fisiologia. “Em todos os animais”, continua o texto, “isso é confirmado 
tanto pela observação externa quanto pela observação interna, ou anatômica” 
(ibidem). Kant refere-se ao método dos naturalistas, que em descrições de animais, 
têm de levar em conta a estrutura interna e a aparência externa com vistas à 
determinação específica dos indivíduos. Kant consigna a esse método um caráter 
filosófico: “um órgão que não deva ser usado, uma ordenação que não atinja o seu 
fim, são contradições à doutrina teleológica da natureza” (ibidem). O estudo da 
anatomia dos seres vivos ilumina sua fisiologia e permite elucidar cada parte do 
corpo e seu funcionamento por referência a um todo. Nesse sentido, a história natural 
é, mais que uma ciência empírica, uma disciplina, que integra uma doutrina da 

 
6 Ver Terra, 2003, “Sentidos de Passagem (Übergang). 
7 Nada direi aqui acerca de outros textos, igualmente importantes, como os de 1763 (Único fundamento possível 
para uma demonstração da existência de Deus) e 1775 (Das diferentes raças humanas). Ver a respeito Marques, 
1987, cap. 3. 



Pimenta 

 

 

 

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29 

12 

natureza que toma os organismos como sistemas particulares e os refere a um 
sistema geral, governado por fins. Portanto, o aporte da finalidade é duplo. Por um 
lado, diz respeito à ordenação interna dos seres vivos como sistemas particulares; 
por outro, refere-se à disposição destes num sistema, na medida em que a 
peculiaridade de um indivíduo é inserida pelo naturalista num sistema mais 
abrangente, o da espécie, que compreende os indivíduos e os ultrapassa, remetendo 
a uma ordem geral da natureza como sistema. Por isso, adverte-nos Kant, “se 
prescindirmos desse princípio, não teremos uma natureza regulada por leis, e sim um 
jogo sem finalidade da natureza, e uma indeterminação desoladora toma o lugar do 
fio condutor da razão” (ibidem). No olhar do naturalista, que vê, observa, constata e 
explica, encontra-se o signo de uma ordem da qual a natureza parece depender, 
mesmo nos fenômenos explicados pelo mecanismo. Em suma, o naturalista que julga 
de acordo com causas finais é, no fundo, um bom filósofo, pois considera tudo 
necessário, nada contingente, desde os detalhes da anatomia de uma planta ou animal 
até suas conexões com outros numa determinada região geográfica; e assim por 
diante.  

Ideia similar é exprimida no capítulo 61 da Crítica da faculdade de julgar, 
mas com uma diferença significativa:  

Quando mencionamos a estrutura de um pássaro, a cavidade de seus ossos, a disposição 
de suas asas para o voo, e da cauda para o direcionamento, etc., dizemos que tudo isso 
é contingente no mais alto grau, segundo o mero nexus effetivus da natureza, sem 
precisar recorrer a um tipo especial de causalidade, qual seja, a dos fins (nexus finalis); 
ou seja, dizemos que a natureza, considerada como mero mecanismo, poderia ter se 
estruturado de mil outras maneiras sem esbarrar justamente na unidade segundo tal 
princípio, e que, portanto, é somente fora do conceito da natureza, não nele, que 
podemos esperar encontrar algum fundamento a priori para essa unidade. (KU, AA 05: 
360)  

A principal diferença entre esse texto e a primeira proposição do opúsculo 
citado me parece residir no deslocamento da ênfase, que antes recaía sobre a ideia 
da natureza como sistema e agora é inteira sobre a ideia da razão como sistema. Se 
antes a finalidade era como que imposta à observação pelo objeto, entende-se agora 
que é a observação, guiada pela razão, que a impõe ao objeto. Num caso como no 
outro, não é necessário que o naturalista saiba ao certo o que está fazendo, acontece 
que realiza suas observações de acordo com a pressuposição não-deliberada de uma 
máxima teleológica, que, agora sabemos, é um princípio estrutural da razão junto à 
faculdade de julgar no uso teleológico (reflexionante). Com isso, as coisas da 
natureza viva perdem o estatuto de objetos produzidos a partir de uma ideia ou 
desígnio e adquirem o de representações produzidas em conformidade a uma ideia 
ou desígnio, que, no entanto, não está nelas. Encontraremos o eco dessas 
considerações no capítulo 63 que nos interessa aqui.  

Kant abre o texto:  



O direito do senhor (Crítica do Juízo, 63) 

 

 

 

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29 

13 

A experiência só conduz nossa faculdade de julgar ao conceito de uma finalidade 
objetiva e material, isto é, ao conceito de um fim da natureza, quando temos de julgar 
uma relação entre a causa e o efeito que só nos sentimos capazes de considerar conforme 
a leis se colocarmos no fundamento da causalidade da causa a ideia do seu efeito como 
condição de sua possibilidade. Isso pode acontecer de duas maneiras: ou quando 
consideramos o efeito imediatamente como produto artístico, ou quando o 
consideramos como meio para a arte de outros possíveis seres da natureza, quer dizer, 
como fim, ou como meio para o uso conforme a fins de outras causas. Esta finalidade 
chama-se utilidade (para seres humanos) ou também conveniência (para todas as 
demais criaturas), e é meramente relativa; ao passo que a primeira é uma finalidade 
interna dos seres naturais. (KU, AA 05: 367).  

Os ares de uma passagem como essa indicam-nos suficientemente que a 
Crítica da faculdade de julgar não deve ser tomada por um tratado de história 
natural, nem mesmo como uma propedêutica a essa ciência; é um livro de metafísica, 
que discute as condições de possibilidade do conhecimento dos seres vivos não 
enquanto tais, mas como formas, livro que não se interessa pela ciência de sua 
investigação experimental ou pelos resultados que esta venha a produzir, mas apenas 
pelo que seria o pressuposto transcendental dessa ciência (que, como se sabe, Kant 
considera altamente imperfeita)8. Isso explica porque o autor se sente à vontade para 
pressupor – como asserções conceituais demonstradas em outras partes de seu 
sistema – uma distinção entre “seres humanos” e “todas as demais criaturas”, com 
base não apenas no uso da razão (Fundamentação da metafísica dos costumes, 1784) 
mas também na ideia de uma destinação moral da espécie humana (Ideia de uma 
história universal, 1784). São critérios estranhos à história natural como ciência; e 
que, se adotados, impediriam, inclusive, o bom andamento de uma disciplina como 
a anatomia comparada, por exemplo. Sem mencionar o desembaraço com que Kant 
postula, a título princípio judicativo, uma “finalidade interna dos seres naturais”.  

Kant assume, assim, como verdades filosóficas, duas proposições que os 
naturalistas nem sempre reconhecem enquanto tais. Na História Natural de Buffon 
e Daubenton (1751-1778)9, por exemplo, elas despontam como altamente 
problemáticas: uma, que afirma a diferença intrínseca entre o homem e os outros 
animais; a outra, que vincula a ideia de causa final à estrutura anatômico-fisiológica 

 
8 Um exemplo sintomático disso é a adoção por Kant na CFJ de um pressuposto puramente teórico de Blumenbach, 
sem nenhuma menção de suas extensas investigações empíricas ou sequer da síntese delas em seus (excelentes) 
manuais de história natural. Sobre a teoria de Blumenbach em sua relação com Kant ver a introdução de Isabel 
Fragelli à sua tradução de Blumenbach, Sobre o impulso de formação, 2019. 
9 Tomo a liberdade de recomendar sobre esse ponto meu próprio livro, A trama da natureza. Organismo e finalidade 
na época da Ilustração, 2018, cap. 5. 



Pimenta 

 

 

 

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29 

14 

dos seres vivos. Para Kant, este último postulado é, em 1783 como em 1790, a 
condição sine qua non da história natural como ciência, afirmação algo peremptória 
que sugere a contraposição deliberada às hesitações de Buffon nessa matéria. Quanto 
à diferença entre o homem e os animais, ela é, na História Natural, a um só tempo 
um dogma, tomado como princípio de observação da experiência, e uma ideia 
heurística, a ser ajustada pelo estudo da economia animal: pois, pergunta-se Buffon, 
o que são a razão e a alma, senão efeitos de um sentimento interno altamente 
complexo, que se dá, no entanto, no quadro de uma economia comum entre a espécie 
humana e as demais do mesmo reino? Com isso, Kant relega os critérios anatômicos 
a uma posição secundária em relação ao critério moral apontado no opúsculo de 
1784. Veremos que essa opção tem suas vantagens, mas cobra um preço. 

Dito isso, parece-me de sumo interesse acompanhar Kant nas ponderações 
feitas no capítulo 63, que mostram um empenho claro de relativizar, a ponto de 
suprimi-la, a ideia de que a Natureza perfaria um sistema concatenado por fins, ideia 
essa vigente, em diferentes formulações, por toda parte na ciência natural do século 
XVIII (dois exemplos: Systema Naturae, de Lineu, 1758; Considérations sur les 
corps organisés, de Bonnett, 1762). Ora, é precisamente ao refutar essa crença 
filosófica que os naturalistas de caso pensado imiscuem em sua prática, que Kant 
encontra um motivo para a ancoragem para o postulado da centralidade do homem 
no mundo natural, e, na verdade, uma ancoragem lógico-transcendental, para uma 
ideia, de resto, venerável. Movimento a que vem se acrescentar, nos capítulos 64-65 
(dos quais não falarei), a demonstração da necessidade lógico-transcendental de se 
admitir, na investigação dos seres naturais, o princípio da finalidade interna na 
conexão entre as suas partes10.  

Citarei a partir de agora, de maneira extensa, algumas passagens do capítulo 
63, escritas em estilo único, que, na minha opinião, a tradução do Fernando soube 
como nenhuma outra trazer para o português. A terceira Crítica pode não ser um dos 
tratados de história natural que fizeram a delícia dos salões europeus do século 
XVIII, mas, em momentos como esses, se lê com tanta fluência como se o fosse.  

Os rios, por exemplo, carregam consigo todos os tipos de terra úteis ao crescimento das 
plantas, e os depositam ora em terra firma, ora em suas embocaduras. Em muitas 
encostas, a corrente espalha essa lama sobre a terra ou a deposita nas suas margens; e, 
se sobretudo os homens ajudam a evitar que o refluxo a leve de novo embora, aumenta 
a extensão do solo fértil e o reino vegetal ganha terreno onde antes havia peixes e 
crustáceos. A maioria das extensões de terrenos desse tipo foram feitas pela própria 
natureza, que continua a fazê-las, ainda que lentamente. A questão é saber se isso deve 
ser julgado um fim da natureza por ter uma utilidade para os seres humanos; pois, para 
o próprio reino vegetal não se pode considerar que o tenha, já que tudo o que é ganho 
pela terra é, em contrapartida, tirado das criaturas marinhas. (KU, AA 05: 367) 

 
10 Para a ideia de organismo em Kant ver em particular Mensch, 2013; e Duchesneau, 2018, cap. 10. 



O direito do senhor (Crítica do Juízo, 63) 

 

 

 

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29 

15 

Belo quadro de correlação entre processos geológicos e a vida vegetal, entre 
um elemento da natureza que não tem organização e outro, dotado de fisiologia 
própria, combinando-se num mesmo sistema, definido geograficamente. Fazem 
figura também, nesse recorte imaginário, as “criaturas marinhas” e os “peixes e 
crustáceos”, que subjazem ao solo fértil (e logo, cultivável: o homem, nomeado em 
seguida, encontra-se desde sempre, nas páginas de Kant, à espreita, quando se fala 
do mundo natural). As relações entre o mineral, o vegetal e o animal se estabelecem 
sem que a índole desses objetos entre em questão; ao contrário, a ideia de fixidez dos 
reinos, com seus limites bem marcados, sugerida à primeira vista, é como que 
compensada pela facilidade com que uma coisa se transforma na outra. O que está 
em questão, porém, não é isso; mas o seguinte: estariam esses processos destinados 
à conveniência dos animais e à utilidade do homem? Ao que Kant responde 
taxativamente: não, pois, é contingente que eles sejam considerados úteis ou 
convenientes por seres vivos que fazem parte deles ou venham a ser beneficiados 
por eles.  

Dito isso, Kant prossegue, variando o foco da exposição.  
Nenhum solo é tão favorável aos pinheiros quanto o arenoso. E o velho mar, antes de 
se retirar da terra, deixou tantos bancos de areia nas nossas regiões ao norte, que 
puderam crescer nesse solo, de resto inútil para outros cultivos, extensas florestas de 
pinheiros – por cuja erradicação desmesurada costumamos culpar nossos ancestrais. 
Aqui pode-se perguntar se esse antiquíssimo depósito de camadas de areia foi um fim 
da natureza em benefício das florestas de pinheiros que assim se tornaram possíveis. 
(KU, AA 05: 367-68) 

Essa indagação, aparentemente ingênua, implica, na verdade, uma 
concatenação conceitual altamente problemática; como fica claro neste trecho logo 
em seguida:  

Se um dia deveria haver no mundo vacas, ovelhas, cavalos etc. era preciso que houvesse 
mato na terra; mas também era preciso que houvesse ervas salgadas no deserto, para 
que os camelos pudessem prosperar; e estes e outros animais herbívoros teriam de 
existir em grande quantidade para que pudesse haver lobos, tigres e leões. Portanto, a 
finalidade objetiva que se funda na conveniência não é das coisas em si mesmas, como 
se a areia por si mesma, como efeito de sua causa, o mar, não pudesse ser compreendida 
sem atribuir um fim a este último, e sem considerar o efeito, a areia, como um produto 
artístico. É uma finalidade meramente relativa e contingente para a coisa mesma a que 
é atribuída, e, ainda que nos exemplos apresentados os tipos de erva devam ser julgados 
em si mesmos como produtos organizados da natureza, e, portanto, ricos em arte, são 
considerados, em relação aos animais que se deles se alimentam, mera matéria bruta. 
(KU, AA 05: 368) 



Pimenta 

 

 

 

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29 

16 

Em boa filosofia, a conveniência de um objeto qualquer em relação a outro, 
sempre altamente contingente, não autoriza a inferência de que uma arte presidiria à 
sua existência. Portanto, assim como, nos processos geológicos, a areia não é uma 
arte da técnica do mar (o próprio absurdo desse jeito de falar é flagrante), tampouco 
a erva foi feita para o camelo, que, por seu turno, não está lá, no deserto, para ser 
utilizado por algum beduíno. Tomadas em suas relações recíprocas, essas coisas 
todas são “matéria bruta”, inclusive o homem, o que não muda só porque algumas 
delas são, em si mesmas, organizadas. 

Essa injunção é tão forte, que permanece válida mesmo quando volta à cena 
essa figura estranha; refiro-me a isso que Kant agora chama de “ser humano”, esse 
animal todo especial, dotado de uma propriedade, “a liberdade de sua causalidade”, 
ou seja, de uma razão prática com fundamento transcendental, ligada a priori à sua 
vontade, que o distingue dos outros seres naturais e indica a sua destinação moral, 
sugerindo a pertença de suas ações a uma ordem causal governada por fins. Pois, a 
vontade, tanto no uso autônomo, guiada pela razão, quanto no heterônomo, a reboque 
da sensibilidade, é uma faculdade de executar ações em conformidade ao conceito 
de um objeto, dado a priori ou a posteriori, e nessa medida é, por excelência, uma 
faculdade teleológica. Que seja, diz Kant. Ainda assim, ele continua, não é porque 
esse ser moral “considera as coisas da natureza relativamente a seus propósitos”, que 
elas foram feitas para si, destinadas em si mesmas à sua apropriação e uso. A 
verdade, mais trivial, é que “a razão do ser humano consegue dar às coisas uma 
concordância com suas ideias”, pouco importa se “insensatas” (o uso de produtos 
naturais como adereços e cosméticos) ou “racionais” (o dos animais para montá-los 
ou para arar a terra). Ora, trata-se aí de uma ancoragem parcial dos produtos da 
natureza como tantos fins, porque o que ora depende da necessidade ora do capricho 
varia bastante, e o que num lugar é supérfluo pode, em outro, mostrar-se essencial; 
malgrado toda a sua dignidade, o próprio homem, no palco da natureza, é alimento 
para outros predadores. Do que se segue que, para haver um “juízo teleológico 
absoluto”, seria preciso elevar-se para além da “observação da natureza” e chegar a 
um ponto de vista transcendental, único capaz de estabelecer a ideia de “um fim da 
natureza em si mesmo”. (KU, AA 05: 368-69).  

Quer dizer, toda teleologia é, no plano da observação, um sistema parcial, o 
que inviabiliza a pretensão dos newtonianos ingleses (e franceses: pensemos em 
Voltaire) de se alçar, pelo estudo da Natureza como sistema de fins em si mesmos, 
até o seu Criador. Como mostrou Hume nos Diálogos sobre religião natural, não há 
religião filosófica, não há religião natural, é impossível conhecer ou demonstrar as 
propriedades ou sequer a existência de Deus a partir do que a razão humana conhece 
na experiência. Nesse ponto, Kant concorda com Hume, e vale saborear por um 
instante a convergência de opiniões entre dois filósofos que, em matéria de doutrina, 
divergem em quase tudo.  



O direito do senhor (Crítica do Juízo, 63) 

 

 

 

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29 

17 

Descartada a religião natural, Kant procede ao arremate do capítulo 63 com 
um derradeiro excurso naturalista, é verdade que sóbrio, mas nem por isso menos 
nocivo para os interesses da metafísica moderna de extração naturalista (ou 
newtoniana) a que nos referimos aqui. Marcarei os diferentes movimentos do 
argumento com números [entre colchetes], para depois me referir a essas partes do 
texto mais facilmente. 

[1] A neve protege as sementes contra a geada em terras frias e favorece a sociabilidade 
humana (pelos trenós); os lapões encontraram nelas animais que possibilitam essa 
sociabilidade (as renas), que conseguem extrair suficiente nutrição de um musgo seco 
que, para ser encontrado, depende de que elas escavem a neve; mesmo assim, esses 
animais se deixam domesticar com facilidade, abandonando voluntariamente uma 
liberdade que poderiam bem conservar. [2] Para outros povos que vivem na mesma 
região gelada, o mar contém um rico manancial de animais que, além de lhes oferecer 
nutrição e vestimenta, e entregar-lhes, por assim dizer, madeira boiando, para que com 
ela construam suas habitações, fornece-lhes ainda material combustível, para aquecer 
suas cabanas. [3] Eis aí uma admirável conjunção de tantas relações da natureza a um 
fim; e este fim é o lapão, o groenlandês, o samoiedo, o iacuto etc. Mas não se vê por 
que, afinal, seres humanos têm de viver nesses lugares. [4] Dizer, portanto, que a razão 
pela qual vapores caem do ar em forma de neve, e o mar tem suas correntes que levam 
para lá a madeira de árvores crescidas em terras quentes, e existem tantos animais 
marinhos recheados de gordura, é porque a causa que engendra todos esses produtos da 
natureza tem por fundamento a ideia de uma vantagem para certas pobres criaturas, 
seria um juízo arbitrário bastante arriscado. Pois, mesmo que essas utilidades da 
natureza não existissem, não notaríamos a falta de nada na adequação das causas 
naturais a esse estado de coisas; pensaríamos, antes, que exigir tal disposição e supor 
na natureza tal fim seria algo desmedido e irrefletido. [5] (Pois, nesse caso, somente a 
maior incompatibilidade entre os seres humanos poderia tê-los levado a regiões tão 
inóspitas). (KU, AA 05: 369) 

Kant começa [1] por chamar a atenção de seu leitor, que vive nos civilizados 
burgos alemães, para o fato de que também os povos mais rústicos da Europa (como 
eram então chamados) têm a sua civilização, facilitada por certas circunstâncias 
geográficas, e estruturada, no caso, em torno de um animal, a rena, que, tal como o 
cão de Buffon (HN, V, 1755)11, abre mão de sua liberdade nativa para colaborar com 
o homem e entrar em sociedade com ele, isto é, para, graças ao homem, deixar o 
estado de natureza, recebendo por essa renúncia dotes nada desprezíveis12. Kant passa 

 
11 Buffon, História natural, 2020. 
12 Há um belo livro a respeito de como os animais atuam na configuração das sociedades humanas; foi escrito na 
França da década de 30, seu autor é André Leroi-Gourhan, e chama-se La civilisation du renne. Pode ser lido como 
 



Pimenta 

 

 

 

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29 

18 

então [2] à reiteração da facilitação das coisas humanas pela natureza, mesmo nas 
mais inóspitas regiões. Feito isso, chega [3] à constatação decisiva: “Mas não se vê 
por que, afinal, seres humanos têm de viver nesses lugares”. Boa pergunta, há de 
concordar o leitor de Kant, a 230 anos de distância: todas essas facilidades parecem 
agora ter sua utilidade reduzida ao efeito de uma combinação de uma série de 
circunstâncias, que poderiam ser outras e produziriam séries de concatenação 
teleológica diferentes dessas. Ou seja, é altamente contingente que essas coisas se 
refiram a um fim, a espécie humana. O que leva Kant [4] a concluir pelo caráter 
arbitrário de todo juízo determinante acerca de um sistema da natureza segundo 
causas finais, a partir da perspectiva humana. É claro, em outros termos, que a 
natureza não existe para nós nem funciona como o faz para a nossa conveniência ou 
de qualquer outro ser que seja parte dela. Apenas no parêntese que encerra o capítulo 
[5] somos informados de que, se há homens na taiga, é por conta do que a Ideia de 
uma história universal chama de “insociável sociabilidade” da espécie humana – 
como os homens estão sempre às turras uns com os outros, a guerra acaba sendo o 
fim de toda instituição política; e, se há humanos nas terras geladas, é porque a elas 
foram levados por sua “incompatibilidade” com outros humanos. Razão contingente, 
portanto, de caráter histórico, que não tem a ver com nenhum plano da natureza – 
tudo se dá, até aqui, de acordo com causas eficientes. Os homens na taiga se associam 
de tal maneira a colher certas vantagens das condições que ali encontram, ajustando-
se, acrescentemos, a um ciclo natural que é totalmente alheio a eles13. 

Comentando o capítulo 63 que nos interessa aqui, Lebrun explica o seguinte:  
A importância que se atribui ao conceito de utilidade é inseparável do estatuto da 
teleologia clássica. Quanto mais nos convencemos de que o homem é o único autor da 
finalidade, não mais instrumento da ordem, como o artesão platônico, mas inventor de 
ordem, menos nos disporemos a encontrar finalidade nas coisas. Aquilo que passava 
por benevolência da natureza deve ser creditado à engenhosidade dos técnicos: se os 
óculos não tivessem sido inventados, alguém se admiraria de que o nariz foi feito para 
carregá-los? A monopolização da finalidade pela técnica humana tem, portanto, como 
contrapartida, sua expulsão da natureza. (Lebrun, 1992, pp. 642-43) 

Desde que devidamente submetida a uma crítica, a história natural tem um 
papel pedagógico, como aliás, já observara Buffon: ela nos ensina a olhar para os 
processos da natureza e identificar, numa multidão de fenômenos, aquela classe – a 
dos objetos fabricados pelo homem – que concentra em si tudo o que há de 

 
uma ilustração e um desdobramento talvez inusitado dessa passagem de Kant: nele, a rena, uma vez domesticada, é 
tão ativa quanto o homem, por conta do que ela se presta a fazer ou não, na estruturação as relações sociais que 
servem à utilidade humana. 
13 Lembro aqui um documentário do Werner Herzog lançado em 2010, Happy People – A Year in the Taiga. O título 
é kantiano: pois, afinal, se trata na felicidade humana de um ajuste a posteriori entre a vontade e fins alheios ao 
interesse da razão. Ora, pelas lentes de Herzog é precisamente o que acontece com as técnicas de sobrevivência e 
adaptação divisadas pelos habitantes humanos das planícies setentrionais euroasiáticas.     



O direito do senhor (Crítica do Juízo, 63) 

 

 

 

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29 

19 

teleológico em um mundo de resto alheio às causas finais. Estaríamos, com isso, 
privados de uma teleologia da natureza? De modo algum: a filosofia tem prioridade 
em relação à história natural, e, no capítulo 82 da Crítica da faculdade de julgar, 
Kant poderá dizer o seguinte: 

Quando observamos o reino vegetal, podemos, devido à imensurável fertilidade com 
que ele se espalha em praticamente qualquer solo, ser levados, num primeiro momento, 
à ideia de considerá-lo um mero produto do mecanismo da natureza, o qual ela exibe 
nas formações do reino mineral. Mas um exame mais detido da indescritivelmente sábia 
organização nele presente não nos permite ficar nessa ideia, sugerindo antes a questão: 
Para que existem essas criaturas? Caso se responda que é para o reino animal, que se 
nutre delas de modo a poder espalhar-se pela terra em tantas espécies diferentes, 
recoloca-se a questão: Para que existem então esses animais herbívoros? A resposta 
seria mais ou menos a seguinte: para os animais de rapina, que só podem se alimentar 
do que tem vida. Por fim, coloca-se a questão: Para que existem todos esses reinos da 
natureza? Para o ser humano, para os diversos usos que o seu entendimento lhe ensina 
a fazer de todas essas criaturas; e ele é o fim último da criação aqui na terra, pois é o 
único que pode elaborar um conceito de fins e, através da sua razão, construir um 
sistema de fins a partir de um agregado de coisas formadas em finalidade. (KU, AA 05: 
426-427) 

Não nos enganemos. A espécie faz valer aí os seus direitos, e quando se fala 
em “razão humana” o acento se desloca para o segundo termo da expressão: 
raciocinamos como o fazemos em nome do interesse de nossa espécie. Se não cabe 
raciocinar conceitualmente atribuindo à natureza o caráter de um sistema objetivo 
articulado segundo fins, pois isso seria pecar por um antropocentrismo irrefletido, o 
ponto de vista da espécie legitima o antropocentrismo razoado, pois claro está que o 
raciocínio é, desde o início, parcial, não se dá a partir do ponto de vista de uma razão 
em geral, mas de uma razão que se consubstancia, por assim dizer, em uma espécie 
determinada. É porque convém ao homem ordenar tais e tais objetos em uma 
hierarquia subordinada aos seus fins que ele poderá declarar, sem mais, que a 
Natureza tem uma ordenação teleológica. O homem deveria saber do que está 
falando: ele mesmo a inventou. Mas o que acontece é que os seres humanos 
confundem essa criação com uma Criação divina, e iludem-se de que tudo na 
Natureza convergiria para eles, porque um plano o prevê. Por sermos criaturas 
morais, e técnicas, tudo se passa como se de fato assim fosse; cabe à Crítica realizar 
a genealogia dessa crença, ou ilusão. 

Mas se trata mesmo de uma crença ou ilusão? Não seria antes um 
contrassenso, e apenas parcial, que só tem esse caráter enquanto permanecemos nos 
limites estreitos da teoria? Pois, como mostram os capítulos finais da 2ª parte da 



Pimenta 

 

 

 

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29 

20 

Crítica da faculdade de julgar, uma vez que a razão prática entre em cena e afirme 
seus direitos na consideração da natureza como sistema, esse jeito de falar um pouco 
ingênuo, que se refere ao mundo natural como se ele fosse “nosso”, adquire pleno 
sentido no registro de um discurso moral – e então, a Natureza será, de fato, vista 
como feita para a nossa espécie, que compartilharia, assim, de uma razão que a 
transcende, a mesma da providência que opera na natureza14. Esse deslocamento 
chega a ponto de legitimar, inclusive, uma reabilitação do providencialismo – não à 
maneira antiga, dogmática, mas em chave crítica. Com um misto de surpresa e 
fascínio, constatamos que Kant reescreveu o capítulo 63 que estamos comentando, 
mudando o ponto de vista da narrativa, no Suplemento Primeiro do panfleto A paz 
perpétua. Um projeto filosófico (1795). Por uma questão de deleite, eu cito 
integralmente a passagem em questão: 

A organização provisória da natureza consiste em que ela 1) providenciou que os 
homens em toda parte do mundo possam nelas viver; 2) por meio da guerra, levou-os 
mesmo às regiões mais inóspitas, para povoá-las; 3) também por meio da guerra, 
obrigou-os a entrar em relações mais ou menos legais. É digno de admiração que nos 
frios desertos, junto ao oceano glacial, cresça apesar de tudo o musgo, que a rena busca 
debaixo da neve, tornando-se assim ela mesma, o alimento ou o meio de transporte do 
ositíaco ou do samoiedo. Também é digno de admiração que se encontre nos desertos 
de areia o camelo, que parece ter sido criado para percorrê-lo, e não para permanecer 
inutilizado. Mais claramente ainda brilha a finalidade da natureza quando se considera 
que, às margens do oceano glacial, além de animais recobertos de peles, também as 
focas, morsas e baleias proporcionem aos habitantes [humanos] alimento com suas 
carnes e o fogo, com suas gorduras. Mas a previsão da natureza reclama de nós a 
máxima admiração em virtude da madeira que ela arrasta flutuando até essas regiões 
desprovidas de vegetação (sem que saiba ao certo de onde vem), pois, sem isso, [os 
homens] não poderiam construir seus veículos de transporte nem as suas armas ou 
cabanas, enquanto que, com isso, têm o bastante para lutar contra os animais e viver em 
paz entre si. (ZeF, AA 08: 363) 

Essa passagem toma como assertóricas as mesmas verdades que o capítulo 63 
suspendia e tratava como problemáticas: o que era contingente do ponto de vista da 
reflexão se tornou necessário pela ótica da razão prática. A continuação do texto, que 
me dispenso de citar por inteiro, mas que é igualmente magnífica, pode, inclusive, 
ser lida como a narrativa do que se segue ao triunfo inevitável do homem sobre os 
animais que o acossam: na guerra de todos contra todos, entre seres humanos, os 
bichos, outrora nossos rivais, são devidamente instrumentalizados: “O primeiro dos 
animais que o homem aprendeu a domar e a domesticar como instrumento de guerra 
na época em que povoou a terra foi o cavalo (o elefante pertence a uma época 
posterior, à época do luxo de Estados já estabelecidos)”. (ZeF, AA 08: 363). O 
excurso de teor naturalista da Crítica da faculdade de julgar dá lugar a uma história 

 
14 O que legitima um antropocentrismo sem reservas; tem razão, portanto, Lorraine Daston em Against Nature, 2019, 
na introdução. 



O direito do senhor (Crítica do Juízo, 63) 

 

 

 

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29 

21 

conjectural dos primórdios da humanidade, na qual atua com mão firme uma 
providência que tudo calcula e dispõe em benefício dessa espécie e, eventualmente, 
de outras, mas isto como pura contingência em relação à necessidade que governa a 
história e permite considerar a natureza como um sistema total em que cada uma das 
partes é integrada a um mesmo desígnio. “O que subministra a garantia da paz 
perpétua”, adverte Kant, “é nada menos que a grande artista, a Natureza (natura 
daedala rerum), de cujo curso mecânico transparece com evidência uma finalidade” 
(ZeF, AA 08: 360) – afirmação absurda antes de 1790, mas que agora soa normal. 

Contudo, estaríamos enganados se pensássemos que o lugar do homem na 
criação, ou, por outra, que a realização do “destino” de sua espécie é um dado 
ontológico. Se é certo que tudo, nesse sistema de fins que transparece mesmo nas 
causas mecânicas, converge para a destinação moral de nossa espécie, Kant adverte 
que só podemos nutrir a esperança de realizá-la se nos dedicarmos com afinco ao 
cumprimento do dever que a natureza incutiu em nós, como criaturas morais, a 
começar pela promoção de certa exigências perfeitamente exequíveis, como as 
previstas “nas três relações do direito público”, a saber, “o direito político, o direito 
das gentes, e o direito cosmopolita” (ZeF, AA 08: 365). 

Não me compete, porém, falar sobre a filosofia do direito. Em vez disso, 
indaguemos: e quanto à primeira condição histórico-conjectural para que a espécie 
humana se ponha em marcha na via do cumprimento dos fins nela inscritos? Quanto 
a isso, Kant é inequívoco. Nessa história, traçada “de um ponto de vista 
cosmopolita”, o momento em que a espécie humana primeiro faz valer seus 
interesses, por meio do uso de sua razão, ocorre quando reclama para si o direito de 
se diferenciar, de uma vez por todas, dos outros seres vivos (tratando-os, doravante, 
como “todos os outros”, ou “os demais”, ou ainda: “o restante”), declarando uma 
guerra a seus rivais, e subjugando-os. No opúsculo Começo conjectural da história 
humana (1785), a saída de nossa espécie do estado de natureza é consagrada por um 
gesto de diferenciação que não vem exatamente do homem, mas da razão que opera 
nele e distingue-o enquanto espécie. 

O último passo da razão, que eleva o homem acima da sociedade com os animais, foi 
fazê-lo compreender (ainda de maneira obscura) que era propriamente o fim da 
natureza, e nada do que vive sobre a terra poderia fazê-lo renunciar a isso. Na primeira 
vez que disse à ovelha, “a pele que portas, não te deu a natureza para ti, mas para mim”, 
arrancando-a e com ela vestindo-se (Gênesis, 3: 21), descobriu um privilégio que tinha, 
em razão de sua natureza, sobre todos os outros animais, já não considerados 
companheiros na criação, mas meios e instrumentos colocados à disposição de sua 
vontade para o êxito de seus propósitos. Essa representação implicava (embora de modo 
obscuro) a ideia oposta, ou seja, ele não poderia dirigir-se nos mesmos termos a nenhum 



Pimenta 

 

 

 

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29 

22 

homem, mas deveria considerar todos os homens iguais e copartícipes nos dons da 
natureza. (MMA, AA 08: 114) 

Seria esse evento, introduzido aqui a título conjectural, e, por isso mesmo, 
dotado, senão de verdade, de uma verossimilhança que satisfaz a razão prática, um 
aposto à história transcendental da razão? Mas a Crítica da faculdade de julgar deixa 
claro em suas páginas finais que, para que os fins da razão possam ser pensados 
como efetiváveis na experiência, é necessário primeiro organizar essa experiência 
num sistema teleológico – a cultura, a sociedade – em que o homem desponta, 
empiricamente, como o único fim absoluto em si mesmo e para si mesmo. Tal é, 
reitera a Paz perpétua, a condição de possibilidade para que se possa conceber a 
realização, no domínio da experiência, senão do fim moral, ao menos de coisas que 
apontem para ele (uma constituição republicana, por exemplo). A dominação dos 
animais como meios garante, assim, a validade da perspectiva da realização do sumo 
bem moral da espécie humana na terra. Ou, se quisermos, a condição para a 
realização da lei moral é a submissão da natureza viva aos imperativos da razão, em 
prol de nossa espécie. Portanto, na ordem geral, os imperativos hipotéticos são como 
que a antecâmara para a realização dos fins inscritos no imperativo categórico. Mas 
é importante destacar que a condição de possibilidade para que esse arranjo tenha 
lugar, e a natureza, como sistema ligado por fins, se disponha à efetivação da razão 
prática, é a existência de uma guerra tão constante e tão ferrenha quanto àquela a que 
se alude na Ideia de uma história universal; com uma diferença: é uma guerra travada 
entre o homem e as outras criaturas, e o seu resultado é a domesticação de animais 
ferozes, a destruição de outros, a utilização de suas partes para o sustento e o prazer 
humanos. Kant lera bem a História Natural de Buffon, e estava a par da ideia de que 
a técnica humana, guiada por considerações de utilidade, afirma-se em detrimento 
dos interesses de outras espécies, consagrando assim nossa saída do estado de 
natureza. Eu cito a abertura do verbete dedicado ao castor: 

À medida que o homem se elevou acima do estado de natureza, os animais se 
rebaixaram. Dominados e submetidos à servidão, ou então tratados como rebeldes e 
dispersados pela força, suas sociedades desapareceram, sua indústria tornou-se estéril, 
suas débeis artes foram suprimidas, as espécies perderam suas qualidades gerais, 
conservando apenas suas propriedades individuais, aperfeiçoadas em umas pelo 
exemplo, a imitação e a educação, em outras pelo medo e pela necessidade de 
constantemente garantir sua própria segurança. Que perspectivas, que desígnios, que 
projetos poderiam ter escravos sem alma ou desterrados impotentes? (Buffon, NH, VIII, 
1760). 

Essa passagem narra de maneira brutal o desfecho de um conflito que é 
imaginado, por toda parte no século XVIII, como assinalando o momento em que o 
homem deixa o estado de natureza e entra em sociedade. Escrito com evidente 
empatia pelos animais, o trecho de Buffon inverte destaca a história de sua “queda”, 
se quisermos: perdida a guerra contra os homens, são submetidos à escravidão e 



O direito do senhor (Crítica do Juízo, 63) 

 

 

 

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29 

23 

passam a ser tratados instrumentalmente por aquela espécie que, por direito 
adquirido, se tornou senhora da natureza e pode, agora, reorganizá-la em um sistema 
voltado para si. Já na perspectiva de Rousseau no Discurso sobre a desigualdade, o 
homem natural é visto como sendo, no mais das vezes, indiferente aos outros 
animais, que por seu turno se mostram na maioria do tempo indiferentes a ele. 
Quando entra em sociedade, porém, tudo muda:  

O homem selvagem, vivendo disperso entre os animais e vendo-se desde cedo na 
iminência de confrontar-se com eles, faz logo a comparação, e, sentindo que os 
ultrapassa em habilidade mais do que eles o superam pela força, aprende a não mais 
temê-los. Colocai um urso ou um lobo em luta com um robusto selvagem, ágil, corajoso 
como o são todos, armado de pedras, e de um bom porrete, e vereis que o perigo será 
no mínimo recíproco, e que, depois de várias experiências semelhantes, as feras, que 
não apreciam atacar-se umas às outras, dificilmente atacarão ao homem, que 
verificaram ser tão feroz quanto elas. Quanto aos animais dotados realmente de maior 
força do que a destreza do homem, este se encontra em relação a eles como as espécies 
mais frágeis, que nem por isso deixam de subsistir; com a vantagem para o homem, não 
menos disposto à corrida do que eles, e encontrando nas árvores um refúgio quase 
garantido, de decidir entre a aceitação e a recusa do embate e a escolha entre a fuga e o 
combate. Acrescentemos que, ao que parece, nenhum animal faz naturalmente guerra 
ao homem, exceto em caso de legítima defesa ou de uma fome extrema, nem manifesta 
contra ele essas violentas antipatias que parecem indicar que uma espécie foi destinada 
pela natureza a servir de repasto à outra. (Rousseau, 2020, pp. 175-6) 

Pela astúcia, o homem se impõe aos animais, derrota-os e os domina, e torna-
se, como em Buffon, senhor da criação – posição de superioridade celebrada de 
forma cruel no consumo (alhures condenado por Rousseau) de carne animal pelo 
animal humano. Por fim, a liberdade humana, mesmo que pensada, como fazem aí 
tanto Buffon quanto Rousseau, no horizonte restrito dos móbiles sensíveis, implica, 
em todo caso, a servidão alheia. De sua parte, Kant, se não entra em detalhes de 
história conjectural, adota um esquema similar; e quando chegamos aos capítulos 
82-83 da Crítica da faculdade de julgar, onde desponta uma filosofia da história nos 
moldes da Ideia de uma história universal, não devemos nos esquecer de que o 
organismo descrito anteriormente nos capítulos 64-65 é agora consubstanciado no 
animal de carne e osso que se submete a nós. 

Uma filosofia da guerra em Kant? E por que não? Desde que feita uma 
ressalva. Muito se fala a propósito do “cosmopolitismo” e da “paz perpétua”, como 
se pensar a guerra se resumisse a encontrar meios para a sua supressão15. Mas, na 

 
15 Ver, mais recentemente, Berns, 2019, parte IV. 



Pimenta 

 

 

 

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29 

24 

relação entre o homem e o animal, também está em jogo, no pensamento de Kant, 
uma situação originária de conflito, postulada a título de conjectura, de um conflito 
que é não apenas do homem contra o homem, mas de todos os seres contra todos na 
natureza, conjectura essa sem a qual a própria ideia reguladora de uma paz perpétua 
seria quiçá impensável. Em uma folha do Opus postumum, Kant anota:  

A natureza trata o homem despoticamente. Os homens se destroem mutuamente como 
lobos; as plantas e os animais crescem uns às expensas dos outros, e agridem-se 
mutuamente. A natureza não se preocupa com os cuidados e atenções de que eles 
necessitam. As guerras destroem o que o cuidado e a industriosidade humanas haviam 
erguido ao longo do tempo. (OP, AA 21: 14) 

Essa passagem pode ser lida como um memorando, para que o filósofo não se 
esqueça da centralidade das ideias de guerra e de conflito para os desdobramentos 
do uso prático da razão (como ele mesmo sugerira, de resto, no capítulo 84 da terceira 
Crítica). Com efeito, o que seria da destinação moral de nossa espécie, não fosse o 
aguilhão da guerra e da destruição, por obra humana, de tudo o que havia sido 
erguido pelo mais hábil uso dos imperativos hipotéticos? Como poderíamos acordar 
para a finalidade inscrita em nossa razão e divisar meios de realizá-la empiricamente 
(ainda que maneira parcial), não fosse pela tendência a pacificar os conflitos e conter 
sua força desagregadora, incluindo-se aí, e talvez em primeiro lugar, aquele que nos 
opõe aos animais? Submetê-los é, afinal, defender-se contra eles, garantir os nossos 
direitos contra as suas incursões que o contestam integralmente. Ora, como se sabe, 
a incondicionalidade do imperativo categórico é válida apenas e tão somente para a 
razão humana: atuando como pacificadores da natureza, aprendemos a pacificar a 
sociedade, e zelamos assim pelo interesse de nossa espécie em detrimento daquele 
de outras. Feito isso, instaura-se a perspectiva de que, nas ações humanas, apenas os 
seres humanos têm a prerrogativa de ser considerados como fins em si mesmos. Para 
todo o “resto da criação” fica valendo a regra de uma dignidade parcial, submetida a 
essa outra, absoluta e incontestável (mesmo porque, desfruta de garantia 
transcendental). 

Eu não saberia dizer como, a partir daí, é possível considerar positivamente, 
de um ponto de vista kantiano, um tema espinhoso que está na moda, os “direitos 
dos animais”16. Difícil extrair dessa injunção hierárquica algo como uma ética do 
respeito ao animal – mesmo porque, a superioridade humana em relação a esse reino 
nos afasta, senão empiricamente, ao menos em ideia, de nossa própria natureza 
animal. O que justifica, no máximo, uma condescendência de nossa espécie para com 
os demais membros do reino: uma ética da concessão, do respeito relativo, jamais, 
porém, do compartilhamento de um direito inalienável. Isso pelo lado da razão 
prática. Vistas as coisas pelo lado teórico, não se vê como a terceira crítica, com suas 

 
16 Para um empenho recente nesse sentido ver Korsgaard, 2018. 



O direito do senhor (Crítica do Juízo, 63) 

 

 

 

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29 

25 

reticentes declarações em direção de uma “arqueologia das formas da natureza” 
(capítulo 80) poderia compensar o desequilíbrio instaurado entre o gênero humano, 
formado por uma única espécie (Blumenbach, Manual de história natural, 1775), e 
o restante da criação animal: mesmo numa anatomia comparada com fundamento 
transcendental, ressalta antes a diferença absoluta entre a espécie moral e as outras, 
prisioneiras do mundo sensível, condenadas ao uso, ademais restrito, de imperativos 
hipotéticos. Estamos aqui nos antípodas da afirmação de Destutt de Tracy, que em 
1801 não hesita em declarar que a filosofia, ou “ideologia, é um ramo da zoologia” 
(De Tracy, 2012, p. 265). 

E, no entanto, faríamos mal em descartar a terceira Crítica da história do 
pensamento biológico; alguns intérpretes chegam a mostrar, de maneira convincente, 
que isso seria, inclusive, um contrassenso17. Seja como for, de minha parte sinto-me 
à vontade para afirmar que, para a teoria biológica posterior, a ideia de que a ordem 
natural, tal como a contemplamos, é uma paz obtida à custa de destruição e garantida 
pela mais estrita vigilância territorial da espécie triunfante, tem um papel central, e 
é de suma importância. Iremos encontrá-la em Lamarck (Filosofia zoológica, I, 8), 
que nota como a ferocidade do homem, que se deleita no consumo da carne, contribui 
para o equilíbrio entre os recursos e os seres a serem alimentados; e, evidentemente, 
em Darwin, que consagra, na Origem das espécies, o uso da metáfora da “luta pela 
existência”, pensada nos termos de uma “guerra de todos contra todos” – o mundo 
natural torna-se o palco de uma disputa perpétua e insolúvel, pelos (escassos) 
recursos que garantem a existência dos indivíduos. O primeiro dessa ilustre linhagem 
fora Lineu, contemporâneo de Buffon, que não hesita em declarar que “o estado de 
natureza é um estado de guerra constante” (Equilíbrio da natureza, 1765). De certa 
forma, portanto, o desfecho moral da Crítica da faculdade de julgar, reiterado e 
desenvolvido em A paz perpétua, fornece como que um antídoto a essa ideia sombria 
de que, malgrado todos os empenhos de nossa parte, permanecemos, no fundo, tão 
animalizados quanto qualquer outro bicho. E, se esse antídoto é, em alguma medida, 
eficaz, certamente é porque Kant fez o grande favor, para os naturalistas, de banir de 
uma vez por todas as “absurdas causas finais” do mundo da natureza, deslocando-as 
para a estrutura da razão: tanto faz, em termos teóricos, pensar num equilíbrio que 
se reafirma em meio a uma guerra constante ou postular uma paz instituída de uma 
vez por todas pela razão prática, pois, em ambos os casos, não há fins na natureza. 
A terceira Crítica pode não ter contribuído diretamente para a formação da biologia 

 
17 Ver em especial Huneman, 2008. 



Pimenta 

 

 

 

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29 

26 

como ciência; mas garantiu, quando ela veio, que ela pudesse proliferar num solo do 
qual a teleologia fora extirpada. É claro que, com exceção de Lineu, nenhum de 
nossos naturalistas – Lamarck, Darwin ou Buffon – pensa estar descrevendo uma 
situação de fato; pois, assim como a causa final, aplicada a uma estrutura anatômica, 
é uma simples ideia heurística, também as guerras da natureza são apenas mais um 
jeito de falar sobre certas coisas que a razão, como não pode conhecer, tem de 
interpretar. E não parece exagero afirmar que com a terceira Crítica se abre todo um 
domínio da experiência, no qual poderão vicejar, a partir da virada do século XVIII 
para o XIX, duas novas modalidades de discurso, ora rivais, ora complementares: a 
teoria da evolução e a filosofia da natureza18. 
  

 
18 No momento em que terminava a redação deste texto, tive notícia de um artigo de Dipesh Chakrabarty, 
“Humanities in the Anthropocene: The Crisis of an Enduring Kantian Fable”. New Literary History, 2016, 47: 377–
397. Nele, o renomado historiador dá prosseguimento a um exercício que se tornou comum em certas áreas das ditas 
“ciências humanas” contemporâneas e que consiste em rejeitar in toto a filosofia kantiana a partir de uma versão na 
verdade bastante rasteira do que ela seria e de conclusões precipitadas sobre quais as suas implicações como “visão 
de mundo” (quando a Crítica rechaça toda ideologia). No que consiste, para Chakrabarty, a “fábula kantiana” 
indicada no título? Na destinação moral, e, portanto, especial, dos humanos, em relação aos demais habitantes do 
planeta, ilusão perpetrada por um filósofo ingênuo, que não estaria à altura dos problemas que se colocam em nosso 
tempo. Percebi então, diante dessa injunção arbitrária, que meu texto tem, inadvertidamente, o efeito de refutar uma 
leitura como essa, mostrando que Kant sabia muito bem o que estava fazendo quando destinou o “Homem” à 
moralidade, e era, provavelmente, mais lúcido que seus críticos atuais (não direi leitores), por ter entrevisto o preço 
da admissão dessa destinação moral com uma lucidez que faltou, por exemplo, a Rousseau, que o historiador vincula, 
de início corretamente, à reflexão kantiana a respeito desse tópico. É um mal-entendido que ilustra à perfeição o que 
acontece quando o trabalho do conceito é substituído pelo cultivo das ideias. Chakrabarty está longe de ser o único 
a fazê-lo, e eu diria que, contrariamente a outros, ele pelo menos se dá ao trabalho de ler e citar passagens de Kant. 
Eu diria que a “fábula kantiana” está mais para um conto de fadas em que a ordem das coisas repousa sobre um 
princípio inconfessável, que, no entanto, cabe reconhecer o quanto antes: desvelamento que nos põe diante do horror 
e força-nos à lucidez. 



O direito do senhor (Crítica do Juízo, 63) 

 

 

 

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29 

27 

Referências 

 

BERNS, T. La guerre des philosophes. Paris: PUF, 2019. 
BLUMENBACH, J. F. Sobre o impulso de formação e a geração. Tradução: Isabel 

Fragelli São Paulo: UFABC, 2019. 
CHAKRABARTY, D. “Humanities in the Anthropocene: The Crisis of an Enduring 

Kantian Fable”. New Literary History, 2016, 47: 377–397. 
DASTON, L. Against Nature. Cambridge, Massachussets: MIT Press, 2019. 
DE TRACY, D. « Élémens d’idéologie ». In: Oeuvres complètes, vol. 3. Paris: Vrin, 

2012. 
DUCHESNEAU, F. Organisme et corps organique de Leibniz à Kant. Paris: Vrin, 

2018. 
HUNEMAN, P. Métaphysique et Biologie. Kant et la constitution du concept 

d’organisme. Paris: Kimé, 2008. 
LAMARCK, J. B. P. A. Filosofia zoológica. Editora Unesp: Marília, 2021. 
LEBRUN, G. Kant e o fim da metafísica. Tradução: Carlos Alberto Ribeiro de Moura. 

São Paulo: Martins Fontes, 1992. 
LEBRUN, G. “Oeuvre d’art et ouevre de l’art”, in: LEBRUN, G. Kant sans kantisme. 

Paris: Fayard, 2009. 
LEROI-GOURHAN, A. La civilisation du renne. Paris: Encre Marine, 2019. 
KANT, I. À Paz Perpétua. Um Projeto Filosófico. Artur Morão; Lisboa: Edições 70, 

2016. 
KANT, I. Crítica da faculdade do juízo. Tradução: Antonio Marques e Valerio 

Rohden. Lisboa: Casa da Moeda, 1992. 
KANT, I. Crítica da faculdade de julgar. Tradução: Fernando da Costa Mattos. 

Petrópolis: Vozes, 2016. 
KANT, I. Começo Conjectural da História Humana. Tradução: Edmilson Menezes. 

Marília: Unesp, 2009. 
KANT, I. Ideia de uma História Universal de um Ponto de Vista Cosmopolita. 

Tradução: Ricardo Ribeiro Terra e Rodrigo Naves. São Paulo: Brasiliense, 1986. 
KANT, I. Opus postumum, Transición de los princípios metafísicos de la ciência 

natural a la física. Ed. Félix Duque. Barcelona: Anthropos, 1991. 
KORSGAARD, C. M. Fellow Creatures. Our Obligations to the Other Animals. 

Oxford: University Press, 2018. 
MARQUES, A. Organismo e sistema em Kant. Ensaio sobre o sistema crítico 

kantiano. Lisboa: Editorial Presença, 1987. 
MENSCH, J. Kant’s Organicism. Chicago: University of Chicago Press, 2013. 



Pimenta 

 

 

 

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29 

28 

PIMENTA, P. P. A trama da natureza. Organismo e finalidade na época da Ilustração. 
São Paulo: Unesp, 2018. 

ROUSSEAU, J. J. Escritos sobre a política e as artes. São Paulo: Ubu, 2020. 
TERRA, R. R. “Sentidos de Passagem (Übergang)”, in: TERRA, R. R. Passagens. 

Estudos sobre a filosofia de Kant. Rio de Janeiro: Editora da UFRJ, 2003. 
TORRES FILHO, R. R. “A terceira margem da filosofia de Kant”. ", Folha de S. 

Paulo, 23/5/1993. 
  



O direito do senhor (Crítica do Juízo, 63) 

 

 

 

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29 

29 

Resumo: O texto examina o capítulo 63 da Crítica da faculdade de julgar com a intenção de 
determinar o seu lugar no movimento argumentativo da segunda parte do livro e mostrar 
como essa passagem se abre para outras fontes textuais importantes na obra de Kant. A tese 
é que as considerações sobre a validade da ideia de uma finalidade da natureza, atinentes a 
uma filosofia do organismo, têm ainda implicações de peso para a moral e a política 
kantianas. 

Palavras-Chave: Natureza, Finalidade, Ordem, Sentido, Reflexão. 

 

Abstract: The article proposes a close reading of chapter 63 from the Critique of Judgment 
in order to show its place in the argument of the second part of the book and also its import 
to other writings from Kant. It shows that Kant's considerations on the legitimacy of the idea 
of finality in nature, in the scope of a philosophy of organism, have also moral and political 
implications. 

Keywords: Nature, Finality, Order, Sense, Reflection. 

 

Recebido em: 03/2020 

Aprovado em: 04/2021 

 



 



 

 
 
 

Studia Kantiana, vol. 19, n. 1 (abr. 2021): 31-47 
ISSN impresso 1518-403X 

ISSN eletrônico: 2317-7462 

 

 
Kants teleologische Überlegungen zur Menschenwürde 
in der Vorlesung über Naturrecht Feyerabend 

[Kant’s teleological reflections on human dignity in the Feyerabend 
lecture on natural law] 

Fernando Modelo * 

Fern Universität (Hagen, Deutschland/Alemanha) 

 

 
Einleitung  

 
In der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten1  behauptet Kant, dass die 

vernünftige Natur als „Zweck an sich selbst“ existiert (GMS AA 04: 429). Das 
Dasein vernünftiger Wesen und somit auch das des Menschen wird durch diese 
These zur Quelle praktischer Normativität bzw. zum verbindenden Prinzip 
erhoben:2 Aus der Bezeichnung des Daseins vernünftiger Wesen als Zweck an sich 
selbst folgt – so Kants Argumentation - wie aus „einem obersten praktischen 
Grunde“ (GMS AA 04: 429) der kategorische Imperativ, der besagt, dass 
Menschen nie bloß als Mittel, sondern immer als Zweck an sich selbst zu 
gebrauchen sind (GMS AA 04: 429). Diesen Grundgedanken finden wir 
paradigmatisch im Begriff der „Menschenwürde“ wieder:3  Die Menschenwürde 
bezeichnet den „absolute[n] Wert“4  des Menschen, d.h. dass der Mensch nicht 

 
* E-mail: fernando.moledo@fernuni-hagen.de 
1 Zur Zitierung von Kants Schriften wird hier wie üblich die Akademie-Ausgabe [Kant, Immanuel: Gesammelte 
Schriften Hrsg.: Bd. 01-22 Preussische Akademie der Wissenschaften, Bd. 23 Deutsche Akademie der 
Wissenschaften zu Berlin, ab Bd. 24 Akademie der Wissenschaften zu Göttingen. Berlin 1900ff. = AA] benutzt. 
Für den Verweis auf die Werke Kants werden die Siglen benutzt, die dafür von den Kant-Studien festgelegt 
wurden. Die Zitationsweise erfolgt wie folgt: Siglum, AA Bd.-Nr.: Seite[n]. 
2  Klemme (Vgl. 2015b, 88-96, 94) hat darauf hingewiesen, dass der Begriff „Normativität“ eigentlich kein 
kantischer Begriff ist. Dem Autor zufolge muss dieser Begriff eher anhand des Begriffs der Verbindlichkeit 
aufgefasst werden. 
3 Vgl. z.B.: MS 06: 429, APH 7: 131. Auch „Würde der Menschheit“ (Vgl. z.B.: GMS 04: 438, RGV 06: 84, MS 
06: 420, KU 05: 273), „Würde des Menschen“ (Vgl. z. B.: MS 06: 420, Päd 09: 489.). 
4 GMS, AA 04: 428f und 439. MS, AA 06: 435: „absoluten innern Wert“ des Menschen.  



Moledo 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 
 
32 

relativ,5 aufgrund seiner Nützlichkeit als Mittel für irgendeinen beliebigen Zweck, 
sondern an sich selbst zu schätzen ist.6  

Kants Begriff der Menschenwürde ist im Rahmen der Kant-Forschung 
allerdings nicht unumstritten.7 Uneinigkeit ist vor allem bei der wesentlichen Frage 
zu konstatieren, wie genau Kant den absoluten Wert des Menschen begründet, bzw. 
worauf die Menschenwürde nach Kant genau beruht. 8  Dass über diese Frage 
Unstimmigkeit herrscht, ist in meinen Augen vor allem dadurch zu erklären, dass 
Kant in keinem seiner Werke ein deutliches Argument zu dieser Frage entwickelt, 
sondern scheinbar unterschiedliche Argumentationsstränge skizziert. 9  Ziel des 

 
5 Zum Gebrauch von „relativ” und “absolut” im Zusammenhang mit dem Wert vgl. GMS, AA 04: 434f. 
6 GMS AA, 04: 428. Die grundlegende Natur des Begriffs der Menschenwürde als Quelle praktischer Normativität 
kann im Rahmen der Entwicklung der Moralphilosophie Kants bereits in der Reflexion 731, die in der ersten 
Hälfte der Siebziger Jahre datierbar ist, konstatiert werden. Dort heißt es: „Alle moralitaet scheint zu bestehen im 
inneren Werthe der Persohn (Würde), so wohl im Verhältnis auf sich selbst als auf andre“. (Refl. 731, AA 15: 
323). Ähnlich ist in der Reflexion 6801 aus derselben Zeit zu lesen: “Die Menschheit ist heilig und unverletzlich. 
(so wohl in seiner eignen Persohn als in der anderer. Seine eigne Einwilligung ist hier nichtig, weil man keinen 
Willen hat um aufzuhören gar etwas zu seyn.) Alle Pflichten, nemlich die nothwendigen, bestehen nicht darin, daß 
wir der Menschen wohlfarth, sondern der Menschheit vorzüge und Würde ehren“. (Ref. 6801, AA 19: 166). In der 
Metaphysik der Sitten ist in dieser Hinsicht zu lesen, dass der Mensch dazu „[…] verbunden [ist], die Würde der 
Menschheit an jedem anderen Menschen praktisch anzuerkennen“, was auch hinsichtlich seiner selbst gilt (MS, 
AA 06: 462.9). 
7  Dies hat auf paradigmatische Weise die Debatte um das Buch Sensens (2011) und seine dort vertretene 
Hauptthese, Kants Begriff der Menschenwürde hätte eigentlich keine normative Bedeutung, vor kurzem deutlich 
gemacht hat. Kant – so Sensen (2011, 2; vgl. 28, 32, 174, 176) – gründe die praktische Normativität in der bloßen 
Verallgemeinerungsfähigkeit der Maximen. Dadurch schließe Kant die Möglichkeit völlig aus, auf Werte bzw. 
absolute Werte (die Menschenwürde) zurückzugreifen, um die praktische Normativität zu begründen. Wir sind 
nicht – fährt Sensen fort – aufgrund der Würde der Menschheit verpflichtet. Hingegen verpflichtet uns das sittliche 
Gesetz, dem Menschen Würde zuzuschreiben. Sensens Deutung traf m.E. einen interessanten Punkt. Sie sorgte 
jedoch für gut begründete Kritiken und wird hier nicht weiter diskutiert. Das Heft der Kant-Studien 106 ist im 
Ganzen der Diskussion der Deutung Sensens gewidmet. Dazu haben Schönecker und Schmidt (2017 und 2018) m. 
E. zu Recht hervorgebracht und deutlich dargelegt, dass die These Sensens nicht mit den Stellen der Grundlegung 
und der Tugendlehre in Einklang zu bringen ist, in denen Kant sich über die Menschenwürde äußert. 
8 Tatsächlich gibt es dafür unterschiedliche Positionen: Koorsgaard (1996, 110f.), Wood (1999, 119f.) und Kerstin 
(2006, 200f.) vertreten die These – allerdings mit Rückgriff auf unterschiedliche Argumente – Kants Auffassung 
der Menschenwürde beruhe auf der Fähigkeit des Menschen, sich selbst Zwecke setzen zu können. Seinerseits 
argumentiert Dean (Vgl. 2006, 17f.), dass die Menschenwürde durch den guten Willen zu erklären sei, wobei 
Allison (2011, 215f.) die These vertritt, Kants Begriff der Menschenwürde beruhe auf der Fähigkeit, sittlich 
handeln zu können. 
9 Beispielsweise kann in dieser Hinsicht bereits zur Zeit der Abfassung der Grundlegung in der Vorlesung über 
Moralphilosophie Mrongovius II gelesen werden, dass die Menschenwürde auf dem guten Willen beruht: „Was 
nothwendiger Weise für iederman einen Werth hat, hat Würde, und der sie besitzt hat innern Werth. Diese Würde 
giebt uns nur allein ein guter Wille“ (Vgl. V-Mo/Mron II, AA 29: 631). In derselben Vorlesung kann jedoch 
gelesen werden, dass die Menschenwürde auf die Autonomie des Willens zurückzuführen ist: „Die Avtonomie 
unsres Willens erhebt unsre Würde sehr“ (V-Mo/Mron II, AA 29: 629). Darüber hinaus wird in dieser Vorlesung 
auch behauptet, dass sich der moralische Wert der Person, den Kant gelegentlich mit dem absoluten Wert des 
Menschen gleichsetzt (Vgl.: MS/TL, AA 6: 435f, 441, MS/TL, AA 6: 459, KpV, AA 5: 116, APH, AA 7: 272) auf 
die Moralität der Handlungen stütze: „Der moralische Werth der Person beruht bloß in der Moralitaet der 
Handlungen“. (V-Mo/Mron II, AA 29: 629). Ähnliche Hinweise werden in der Grundlegung gefunden (Zur 
Autonomie als Grund der Menschenwürde bzw. der Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst in der 
Grundlegung vgl. GMS 04: 434, 436, 440. Zur Sittlichkeit als Grund der Menschenwürde vgl. GMS 04: 435. Zum 
guten Willen als Grund der Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst bzw. der Menschenwürde vgl. 



 Kants teleologische Überlegungen zur Menschenwürde in der Vorlesung über Naturrecht Feyerabend  

 
Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 

 
33 

vorliegenden Artikels ist es, einen dieser Argumentationsstränge zu 
rekonstruieren.10 Kant entwickelt dieses bisher wenig beachtete Argument 1784 – 
d.h. zur Zeit der Abfassung der Grundlegung - in der Einleitung zur Vorlesung 
über Naturrecht Feyerabend.11  

Zur Erklärung der Menschenwürde greift Kant dort in erster Linie auf die 
Freiheit des menschlichen Willens zurück. Wie genau Kant aus der Freiheit des 
Willens die Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst bzw. die Würde 
des Menschen ableitet, ist jedoch unklar. Die Beantwortung dieser Frage wird 
besonders dadurch erschwert, dass der Text der Einleitung zur Vorlesung gerade 
bei der Erörterung der Menschenwürde nicht eindeutig ist. Kant scheint dabei 
unterschiedliche Argumente gleichzeitig zu entwickeln und bezeichnet den ersten 
Teil der Einleitung mit eigenen Worten als „tumultuarisch“12. Aus diesem Grunde 
ist die Erklärung der Menschenwürde in der Vorlesung nicht weniger ambivalent 
als die in anderen Werken dargelegte, 13  was etwa in einem neuerdings 
erschienenen Band, der der Diskussion der Vorlesung gewidmeten ist, deutlich 
wird.14  

 
GMS 04: 437 und GMS 04: 425, wo diesbezüglich auch auf die Freiheit der Handlung verwiesen wird). In keinem 
der zitierten Fälle erklärt Kant deutlich warum aus der erwähnten Eigenschaft auf die Bezeichnung des Menschen 
als Zweck an sich selbst bzw. auf die Würde des Menschen zu schließen wäre. Diese Problematik wird in der 
Grundlegung bei der Einführung der Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst im zweiten Abschnitt 
des Werkes am deutlichsten: Auf diese Bezeichnung Bezug nehmend, behauptet Kant, dass sie zunächst als ein 
„Postulat“ (GMS 04: 429f) eingeführt werde, dessen „Gründe“ (GMS 04: 429f) erst im dritten, letzten Abschnitt 
des Werkes gegeben werden. Eben diese Gründe werden dort (mindestens explizit) aber nicht gegeben. 
10 M.W. hat nur Sadun Bordoni (2020, p. 10) erst neuerdings kurz auf dieses Argument hingewiesen. 
11 Dass die Grundlegung 1784 bereits fertig geschrieben ist, ist angesichts des Briefs, den Kant am 31. Dezember 
1784 Johann Erich Biester schreibt, klar: „Meine moralische Abhandlung war etwa 20 Tage vor Michael in Halle 
bey Grunert; aber er schrieb mir, daß er sie auf die Messe nicht fertig schaffen könnte, und so muß sie bis zu 
Ostern liegen bleiben“. (Brief. 10: 398). Zur Entstehung und Textgrundlage der Vorlesung über Naturrecht 
Feyerabend vgl. Delfosse, Hinske, Sadun Bordoni (2010, p. ix-xiii). 
12 V-NR/Feyerabend, AA 27:1321. In Hinblick darauf hat z.B. Schönecker (Schönecker / Wood 2002, p. 145) 
behauptet, dass die Erklärung für die Begründung der Menschenwürde durch die Freiheit des Willens eigentlich in 
der Grundlegung gesucht werden müsse. 
13 Prauss (1983, p. 135f) argumentiert, dass frei zu sein für Kant die Fähigkeit bedeute, sich selbst seine eigenen 
Zwecke setzen zu können. Dabei wird das Subjekt von sich selbst als dem Zweck aller Zwecke seines Wollens 
bzw. als Selbstzweck bewusst. Der Grundgedanke dieser Deutung ist mutatis mutandi auch später bei Löhrer 
(1995, p. 123f) zu konstatieren. Ähnlich hat neuerdings Willaschek (2019, p. 145f) argumentiert, dass die 
Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst von der Fähigkeit, sich selbst Zwecke zu setzen, untrennbar 
sei. Dies wäre ohne Selbstbewusstsein und Vernunft unmöglich, sodass die Bezeichnung des Menschen als Zweck 
an sich selbst, so Willaschek, selbst darauf zurückzuführen wäre. Guyer  (2012, p. 112) hat eine ganz andere 
Interpretation vorgeschlagen: Die Begründung der Menschenwürde durch die Freiheit des menschlichen Willens 
sei in der Einleitung zur Vorlesung im Zusammenhang mit der Erörterung des Rechtsbegriffs zu verstehen, eine 
Deutung, die auch Zöller (2015, p. 357) teilt: Kant scheint hier tatsächlich zu argumentieren, dass die Bezeichnung 
des Menschen als Zweck an sich selbst als Einschränkung der Freiheit im Umgang mit den anderen zu verstehen 
sei und eine notwendige Bedingung zur Möglichkeit der „allgemeinen Freiheit“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1328) 
darstelle. Dadurch sei sie mit dem Grund des Rechts gleichzusetzen. 
14 Dort vertritt Sadun Bordoni (2020, p. 15f) die These, dass in der Vorlesung über Naturrecht Feyeraebend ein 
Argument vorgebracht wird, das Kants Grundthese über den Grund der Menschenwürde wiederspiegelt: Die 
Freiheit, und nicht die bloße Vernunft als rein theoretisches Vermögen, ist die Grundlage der Menschenwürde, 



Moledo 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 
 
34 

Das Argument, womit wir uns hier befassen werden, hat die Besonderheit, 
dass Kant den Grund der Menschenwürde von einem teleologischen 
Ausgangspunkt her zu erklären sucht. Wie sich dieses Argument zu anderen 
möglichen Argumentationssträngen verhält, die Kant zur Erklärung der 
Menschenwürde in der Vorlesung selbst oder in anderen seiner Werke entwickelt, 
kann an dieser Stelle nicht diskutiert werden. Die Rekonstruktion dieses 
Arguments soll hier vielmehr dazu dienen, eine wenig bekannte Facette der 
kantischen Auffassung der Menschenwürde sichtbar zu machen und dadurch dem 
Verständnis der Komplexität und Vielseitigkeit eines seiner grundlegendsten 
Gedanken beizutragen.  

Einleitend soll hier zunächst im ersten Abschnitt die Einführung des Begriffs 
der Würde in der Vorlesung mit Rücksicht auf Kants Auseinandersetzung mit der 
Wertlehre Achenwalls, dessen Ius naturae Kant der Vorlesung zugrunde legt, 
geschildert werden. Mit der Rekonstruktion des hier zu erörternden Arguments 
werden wir uns dann im zweiten Abschnitt befassen. Im dritten Abschnitt soll die 
problematische Natur dieses Arguments, die auf seinen teleologischen Ansatz 
zurückzuführen ist, diskutiert werden. Die Tatsache, dass Kant einige Jahre später 
in der Kritik der Urteilskraft im Rahmen der kritischen Diskussion der Teleologie 
wieder auf das Argument der Vorlesung zurückgreift, wird dazu dienen, 
festzustellen, dass das besprochene Argument, trotz seines problematischen 
Charakters, einen Grundgedanken des Kantischen Denkens ausdrückt. Dies wird 
das Thema des vierten und letzten Abschnitts sein. 

 
 

1. Preis und Würde   

 
Kant legt der Vorlesung über Naturrecht Feyerabend wie gesagt das Ius 

naturae von Achenwall zugrunde. Dort erklärt Achenwall den Wert einer Sache 
durch ihre Nützlichkeit: Etwas wird Wert zugeschrieben, wenn es für einen 
gewissen Zweck als Mittel tauglich ist. Diesen Wert zu bestimmen heißt 
„schätzen“ – so Achenwall – und die daraus resultierende Bestimmung ist der 

 
weil sie unsere Zugehörigkeit zur Verstandeswelt offenbart. Seinerseits hat Bacin (2020, p. 91f) eine 
überzeugende Rekonstruktion eines möglichen Arguments entwickelt: Der Begriff eines Zwecks an sich selbst 
wird in der Einleitung der Vorlesung als ein für die Vernunft notwendiger Begriff hinsichtlich der sonst 
unendlichen Mittel-Zweck-Struktur des Wollens präsentiert. Damit etwas als Zweck an sich selbst qualifiziert 
werden kann, muss es frei sein. Indem der Mensch frei ist, ist er also als Zweck an sich selbst zu verstehen. 
Ihrerseits fasst das Argument über den Grund der Menschenwürde in der Einleitung zur Vorlesung Grapotte 
(2020, p. 213) kurz wie folgt zusammen: „Im Naturrecht Feyerabend ist die Argumentation die folgende: Wenn 
ein vernünftiges Wesen nicht frei ist, ist es in der Hand eines andern vernünftigen Wesen, denn es ist bloß Mittel 
eines andern“. 



 Kants teleologische Überlegungen zur Menschenwürde in der Vorlesung über Naturrecht Feyerabend  

 
Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 

 
35 

„Preis“.15 In diesem Sinne konstatiert Kant, dass „der Valor der Dinge nicht in der 
Beschaffenheit der Sache besteht“ (V-NR/Feyerabend, AA 27:1357), sondern nur 
auf seiner Funktion als Mittel für einen Zweck beruht. Der Preis ist nämlich der 
Wert eines Mittels und zwar von etwas, das man nur relativ, nämlich aufgrund 
seiner Nützlichkeit bezüglich etwas anderem, schätzt. Deshalb kann man im 
Zusammenhang mit dem Preis über Äquivalenz des Wertes und somit Ersetzbarkeit 
der Dinge sprechen: Wenn der Preis auf der Nützlichkeit bezüglich eines Zwecks 
beruht, müssen zwei Dinge, die für denselben Zweck als Mittel tauglich sind, 
gleich geschätzt werden bzw. denselben Preis haben. In der Vorlesung heißt es 
dementsprechend: „Dinge, die heterogen sind, können gleichen Werth haben, wenn 
sie nur in der Nützlichkeit homogen sind“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1357). 
Daher wird für Kant Ersetzbarkeit zum Synonym des Preises. In der Grundlegung 
vermerkt er folglich: „Was einen Preis hat, an dessen Stelle kann auch etwas 
anderes als Äquivalent gesetzt werden“ (GMS, AA 04: 434).   

Der Preis – so Kant in der Vorlesung – als relativer, d.h. von der Nützlichkeit 
bezüglich etwas anderem abhängender Wert, kann allerdings nicht die einzige Art 
des Wertes sein. Denn gesetzt den Fall es gäbe etwas, das nicht als Mittel aufgrund 
irgendeines Zwecks, sondern als Zweck an sich selbst16 und darum Unersetzbares 
zu schätzen wäre, würde sein Wert kein Preis sein können. In dieser Hinsicht 
behauptet Kant: „Valor determinatus, sagt der Autor [sc. Achenwall], ist Preis. […] 
Eine Sache hat gar keinen Preis, obgleich immer bestimmten Werth, wenn nur kein 
Aequivalent dafür gesetzt werden kann“ (V-NR/Feyerabend, AA 27:1357), 
nämlich, wenn sie an sich selbst zu schätzen ist. Dieser vom Preis qualitativ zu 
unterscheidende Wert, der kein Äquivalent zulässt, ist nun laut Kant die Würde.17 
Als Beispiel greift er an dieser Stelle auf die Tugend zurück:18 Für diejenigen, – so 
der Argumentationsverlauf der Vorlesung –, die sich der Tugend als eines Mittels 
für ihrer Zwecke bedienen, hat die Tugend einen Preis, und sie sind deshalb dazu 

 
15 Kant benutzte für seine Vorlesungen über Naturrecht die fünfte Ausgabe vom Achenwalls Ius naturae. Nach 
dieser Ausgabe lautet die von Kant kommentierte Stelle wie folgt: “Quantitas perfectionis in genere, et speciatim 
quantitas vtilitatis, quae obiecto cuidam tribuitur, eius VALOR; valorem definire (determinare), AESTIMARE; 
valor determinatus PRETIVM appellatur” Achenwall Ius Naturae in usum auditorum, editio quinta, Gottingae, 
1763, § 200, p. 175. 
16 In diesem argumentativen Zusammenhang greift Kant jedoch nicht auf den Begriff eines Zwecks an sich selbst 
zurück. Er tut es dennoch in der Einleitung zur Vorlesung –wie hier gezeigt wird- und in der Grundlegung (GMS, 
AA 04: 428). 
17 Diesbezüglich ist in der Grundlegung zu lesen: „was […] über allen Preis erhaben ist, mithin kein Äquivalent 
verstattet, das hat eine Würde“. GMS, AA 04: 434. 
18 Die Entgegensetzung von Preis und Würde ist, wie bereits Paton (1971, p. 189) konstatierte, auf die von Kant 
gut bekannte stoische Tradition und vor allem auf Seneca zurückzuführen: In dem Brief über das Höchste Gut, der 
zu den Sittlichen Briefen an Lucilium gehört, bezeichnet Seneca die Tugend als höchstes Gut. Mit Hinblick darauf 
werden dort die mit der Tugend im Zusammenhang stehenden Güter eben aufgrund dieses Zusammenhangs für 
vollkommene Güter gehalten, denen deshalb Würde (dignitas) zugeschrieben wird. Davon unterscheiden sich die 
Güter des Körpers, die in keinem Verhältnis zur Tugend stehen und deshalb nur Preis (pretium) haben. (Seneca, 
1920, Ep. LXXI.33, 92). 



Moledo 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 
 
36 

bereit, die Tugend zu verlassen, wenn sie den angestrebten Zweck durch andere 
Mittel erreichen können. Die Tugend ist jedoch gerade nicht als Mittel, aufgrund 
eines andren Zwecks, sondern an sich selbst zu schätzen. Sie hat darum keinen 
Preis, sondern Würde: „Viele Menschen haben für ihre Tugenden einen Preis; 
wenn man ihnen den dafür giebt, so verlassen sie die Tugend. Aber die Tugend hat 
gar keinen Preis, sondern Würde“.19  

Obschon Kant für die Erklärung der Würde im angeführten Beispiel auf den 
absoluten Wert der Tugend zurückgreift, benutzt er den Begriff der Würde 
normalerweise speziell, um den absoluten Wert des Menschen zu bezeichnen.20 
Dies gilt auch für die Vorlesung über Naturrecht Feyerabend. Hinsichtlich der 
Analyse von Kants Auffassung der Menschenwürde lautet die Schlüsselfrage also: 
Warum ist der Mensch als Zweck an sich selbst zu verstehen, sodass ihm ein 
absoluter Wert, d.h. Würde zuzusprechen ist? Darauf soll jetzt eingegangen 
werden. 

 
 

2. Das Argument  

 
Auf die aufgeworfene Frage antwortet Kant in der Einleitung zur Vorlesung 

unter anderem mit einem von einem teleologischen Ansatz ausgehenden Argument. 
Dieses beginnt bereits mit den ersten Zeilen der Einleitung: „Die Dinge in der 
Natur durch Vernunft betrachtet, können nur als Mittel zu Zwecken angesehen 
werden“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1319). Aus diesem Umstand entsteht für die 
Vernunft jedoch eine unendliche Reihe von zusammenhängenden Mitteln und 
Zwecken: Jedes Ding bzw. Naturwesen muss als Mittel für einen Zweck 
verstanden werden, der wiederum als Mittel für einen anderen Zweck dient: „Ein 
Ding in der Natur ist ein Mittel dem andern; das läuft immer fort“ (V-
NR/Feyerabend, AA 27: 1321). Aufgrund „des Bedürfnisses unsrer Vernunft, alles 
vollständig zu haben“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1321) muss diese unendliche 

 
19 V-NR/Feyerabend, AA 27: 357. Dergleichen behauptet Kant in der Vorlesung über Moralphilosophie 
Mrongovius II: „Wir haben gewisse Ausdrücke einen Werth zu bezeichnen. Alles für dessen Werth ein 
aequivalent gesetzt werden kann, das hat einen Preis. Was kein Aequivalent hat, hat eine Würde wie Z.E. die 
Tugend“. (V-Mo/Mron, AA 29: 614). Im Paragraph 337 („Utilitas“) seiner Metaphysik definiert Baumgarten den 
Wert auch als „Grad der Nützlichkeit“. Dementsprechend erklärt er den „Preis“ als „das Urteil über den Wert“ 
(„Gradus utilitatis VALOR, et iudicium de valore PRETIUM“ (MET § 337, AA 17: 100). Dazu schreibt Kant in 
der Reflexion 5350 (ca. 1776-1778)): „Ein Werth: für den ein anderes als aeqvivalent gegeben werden kan. 
Tugend hat keinen Preis. Würde ist der innere Werth, der also keinen Preis hat“ (Refl. 5350 y-q AA, 18: 159).     
20  Kant greift auf den Begriff der Würde auch gelegentlich für die Bezeichnung des absoluten Werts des 
Sittengesetzes zurück (Vgl. KpV, AA 05: 147). Für die Bezeichnung des absoluten Werts der Tugend und der 
Gesinnung, nur aus Pflicht zu handeln, benutzt Kant normalerweise eher den Begriff „moralischer Wert“. (vgl. 
A315/B372, A814/B843, GMS, AA 04: 398f., KpV, AA 05: 71, 81, 129, 147, 151, KU, AA 05: 471An., RGV, 
AA 06: 48, APH, AA 07: 149, Päd, AA 09: 475).  



 Kants teleologische Überlegungen zur Menschenwürde in der Vorlesung über Naturrecht Feyerabend  

 
Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 

 
37 

Reihe – so argumentiert Kant – jedoch ein Ende bzw. einen letzten Zweck haben. 
Dieser letzte Zweck kann nun in etwas gefunden werden, das an sich selbst Zweck 
ist und das deshalb nicht wiederum als Mittel für etwas anderes verstanden werden 
kann: „es ist notwendig, am Ende ein Ding zu denken, das selbst Zweck ist, sonst 
würde die Reihe [von Mitteln und Zwecken (FM)] kein Ende haben“ (V-
NR/Feyerabend, AA 27: 1321).21  

Welches Wesen könnte nun für einen Zweck an sich selbst gehalten werden 
und damit für den letzten Zweck der sonst unendlichen Reihe zusammenhängender 
Mittel und Zwecke der Natur? Kants Antwort ist eindeutig: dieses Wesen ist das 
vernünftige Wesen und somit der Mensch: „In der Welt als System der Zwecke 
muß doch zuletzt ein Zweck seyn, und das ist das vernünftige Wesen“ (V-
NR/Feyerabend, AA 27: 1319). Als solcher bzw. als letzter Zweck, dem die ganze 
Reihe zusammenhängender Mittel und Zwecke der Natur unterworfen ist, ist der 
Mensch gleichzeitig als „Zweck der Schöpfung“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1319) 
zu verstehen.  

Als Zweck an sich selbst kann nun der Wert des Menschen nicht relativ, 
wegen seiner Nützlichkeit als Mittel für etwas anderes d.h. als Preis, sondern nur 
als innerlicher, absoluter Wert d.h. als Würde verstanden werden. Diesbezüglich 
behauptet Kant:  

Der Mensch nemlich ist Zweck an sich selbst, er kann daher nur einen innern Werth 
d:i: Würde haben, an dessen Stelle kein Aequivalent gesetzt werden kann. Andre 
Dinge haben äußeren Werth d.i. Preis, dafür ein jedes Ding, das zu eben dem Zweck 
tauglich ist, als Aequivalent gesetzt werden kann. (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1319)  

Jetzt stellt sich die grundlegende Frage, warum das vernünftige Wesen und 
somit der Mensch als Zweck an sich selbst zu verstehen ist bzw. worauf sich der 
absolute Wert des Menschen gründet. Kant beantwortet diese Frage mit der 
Freiheit des Willens, deren Möglichkeit auf die Vernunftausstattung 
zurückzuführen ist.22 Das Argument, warum aus der Freiheit des Willens auf die 

 
21 Vgl. auch: „Ein Ding ist Mittel des andern, daher muß zuletzt ein Ding seyn, das kein Mittel mehr, sondern 
Zweck an sich selbsten ist“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1321). In dieser Hinsicht bzw. mit Rückgriff auf das 
Bedürfnis der Vernunft, alles ‚vollständig zu haben‘, setzt Kant die Notwendigkeit, sich einen letzten Zweck in der 
Reihe von Mitteln und Zwecken zu denken, mit der Notwendigkeit gleich, sich ein notwendiges Wesen als erste 
Ursache in der Reihe von zusammenhängenden wirkenden Ursachen vorzustellen: „Daß das Daseyn irgend eines 
Dinges als Zweck an sich selbst seyn müsse, und nicht alle Dinge bloß als Mittel seyn können, ist in dem System 
der Zwecke eben so nothwendig, als in der Reihe der wirkenden Ursachen ein Ens a se. […] In der Reihe der 
wirkenden Ursachen ist ein ens ab alio, aber endlich muß ich doch an ein ens a se kommen. […] Ein Ding ist 
Mittel des andern, daher muß zuletzt ein Ding seyn, das kein Mittel mehr, sondern Zweck an sich selbsten ist“. (V-
NR/Feyerabend, AA 27: 1321). Zur Interpretation dieser Stelle vgl. auch Bacin 2020, 95f. 
22 Vgl.: „Ein freihandelndes Wesen muß Vernunft haben; denn würde ich von Sinnen bloß affizirt, so würde ich 
von ihnen regiert“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1322). Bekanntlich erklärt Kant in der Grundlegung die 
Unabhängigkeit des Willens hinsichtlich der Natur- und jeder anderen Fremdbestimmung für den negativen 
Begriff der Freiheit. Der positive Begriff ist die Autonomie des Willens. (Vgl. GMS, AA 4: 446f.). Dieser 
Grundgedanke wird übrigens auch in der Einleitung zur Vorlesung bereits skizziert (Vgl. V-NR/Feyerabend, AA 



Moledo 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 
 
38 

Bezeichnung der vernünftigen Wesen als Zweck an sich selbst zu schließen ist, 
lässt sich dabei wie folgt rekonstruieren: Ein freies Wesen wie der Mensch kann 
seine Zwecke unabhängig von der Natur bestimmen. Gerade weil ein freies Wesen 
bezüglich der Willensbestimmung nicht unter der Gewalt der Natur steht, kann der 
Mensch anders als alle anderen Naturwesen nicht als ein bloßes Mittel zum Zweck 
der Natur gedacht werden:  

Weil er [der Mensch] der letzte Zweck seyn soll; so muß sein Wille von nichts mehr 
abhängen. Die Thiere haben einen Willen, aber sie haben nicht ihren eignen Willen; 
sondern den Willen der Natur. Die Freyheit des Menschen ist die Bedingung, unter 
der der Mensch selbst Zweck seyn kann. (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1320) 

Da die Freiheit des menschlichen Willens der Grund der Bezeichnung des 
Menschen als Zweck an sich selbst ist, wird die Würde des Menschen 
dementsprechend auch auf die Freiheit des menschlichen Willens zurückgeführt: 
„Des Menschen innrer Werth beruht auf seiner Freiheit, daß er einen eigenen 
Willen hat“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1319) bzw. dass er nicht unter ,dem 
Willen der Naturʻ steht. Kant betont sogar, dass der Mensch nicht aufgrund seiner 
Vernunft, sondern nur aufgrund seiner Freiheit bzw. seiner Unabhängigkeit von der 
Natur bei der Willensbestimmung als Zweck an sich selbst zu verstehen ist:  

Wenn nur vernünftige Wesen können Zweck an sich selbst seyn, so können sie es 
nicht darum seyn, weil sie Vernunft, sondern weil sie Freiheit haben. Die Vernunft ist 
bloß ein Mittel. […] Ohne Vernunft kann ein Wesen nicht Zweck an sich selbst seyn; 
denn es kann sich seines Daseyns nicht bewußt seyn, nicht darüber reflektiren. Aber 
Vernunft macht noch nicht Ursache aus: da der Mensch Zweck an sich selbst ist, hat 
er Würde, die durch kein Aequivalent ersetzt werden kann. Die Vernunft aber giebt 
uns nicht die Würde. Denn wir sehen doch, daß die Natur bei den Thieren durch 
Instinkt das hervorbringt, was die Vernunft durch lange Umschweife erst aussucht. 
[…] Aber die Freiheit, nur die Freiheit allein, macht, daß wir Zweck an sich selbst 
sind. Hier haben wir Vermögen, nach unsrem eignen Willen zu handeln. Würde unsre 
Vernunft nach allgemeinen Gesetzen eingerichtet seyn, so wäre mein Wille nicht 
mein eigner, sondern der Wille der Natur. – Wenn die Handlungen des Menschen im 
Mechanism der Natur liegen; so wäre der Grund davon nicht in ihm selbst, sondern 
außer ihm. (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1321f.)23 

 
27: 1322f.), wo sogar der Begriff „Autonomie“ (Vgl. V-NR/Feyerabend, AA 27: 1326) ausfindig zu machen ist. 
Dazu vgl.: Kleingeld, 2019. 
23 Kants explizite Betonung, die Menschenwürde sei nicht auf die Vernunft, sondern auf die Freiheit des Willens 
zurückzuführen, kann zudem im Zusammenhang mit seiner Auffassung hinsichtlich der Gefahr des Fatalismus‘ 
besser verstanden werden. Es handelt sich dabei um die Möglichkeit, dass der Mensch trotz der 
Vernunftausstattung nicht als freies Wesen anzusehen sein könnte, weil die Natur ihm durch die Vernunft Zwecke 
geben könnte. In diesem Fall würde der menschliche Wille von der Natur gesteuert und die Vernunft nur auf die 
Berechnung der besten Mittel für die Erreichung der Zwecke der Natur angewandt. Auf dieses Problem bezieht 
sich Kant bereits 1783 in der Rezension des ersten Teils von Johann Hinrich Schulz‘ Versuch einer Anleitung zur 
Sittenlehre für alle Menschen, ohne Unterschied der Religionen bezogen. Dazu vgl. Klemme, 2015a, 198 – 209. 



 Kants teleologische Überlegungen zur Menschenwürde in der Vorlesung über Naturrecht Feyerabend  

 
Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 

 
39 

Die Schlussfolgerung des Arguments, d.h. die Charakterisierung des 
Menschen als Zweck an sich selbst aufgrund der Freiheit seines Willens, ist, dass 
alles, was in der Natur existiert, als Mittel für den Menschen - der der Zweck der 
Schöpfung ist - existiert, sodass der Mensch sich alles in der Natur zunutze machen 
kann, außer andere Menschen. Die Einleitung der Vorlesung beginnt genau mit der 
Bekräftigung dieser These: "Für den Willen des Menschen ist die ganze Natur 
unterworfen, soweit seine Macht nur reichen kann, außer andre Menschen und 
vernünftige Wesen.“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1319)  

Diese These normativen Charakters über die Freiheitsausübung des 
Menschen in Bezug auf andere Menschen und Vernunftwesen (die auch als eine 
Behauptung zu lesen ist, die sich auf die Freiheitsausübung in Bezug auf sich selbst 
bezieht) hat im Kontext der Einleitung eine präzise argumentative Funktion. Sie 
dient Kant dazu, den Grundgedanken einzuführen, dass die Freiheit des Menschen 
eine Begrenzung impliziert (das Verbot, den Menschen als bloßes Mittel zu 
benutzen) d.h. dass „Freiheit [...] also eingeschränkt werden [muss]“ (V-
NR/Feyerabend, AA 27: 1321) und dass Freiheit daher analytisch mit der 
Notwendigkeit von Regeln verbunden ist, die diese Begrenzung spezifizieren. Die 
gewonnene These dient Kant also dazu, das Prinzip des Rechts einzuführen: "Recht 
ist die Einschränkung der Freiheit, nach welcher sie mit jeder andern Freiheit nach 
einer allgemeinen Regel bestehen kann“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1320).24 Der 
nächste Schritt der Argumentation wird darin bestehen, zu zeigen, dass die Regeln, 
die den Gebrauch der Freiheit begrenzen, nur dem freien Willen des Menschen 
selbst entnommen werden können d.h. dass die Einschränkung der Freiheit 
Selbsteinschränkung bzw. Selbstgesetzgebung sein muss. Aber wir werden diesen 
Weg hier nicht weiter verfolgen. Wir müssen nun auf das besprochene Argument 
zurückkommen, denn sein teleologischer Ausgangspunkt macht das Argument 
problematisch, wenn es darum geht, daraus Schlussfolgerungen normativen 
Charakters zu ziehen. Die Diskussion dieser Problematik wird Gegenstand des 
nächsten Abschnitts sein.  

 
 

  

 
24 Vgl. auch: „Das Recht beruht also auf der Einschränkung der Freiheit“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1320).  



Moledo 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 
 
40 

3. Die problematische Natur des Arguments 

 

Am 28. Dezember 1787 kündigt Kant in einem Brief an Reinhold eine dritte 
Kritik an, die sich als eine „Critik des Geschmaks“ (Brief, AA 10: 515) mit der 
Teleologie befassen wir (Brief, AA 10: 515). Das Problem der Rechtfertigung und 
genauen Bestimmung der Teleologie wird jedoch bereits 1781 in der Kritik der 
reinen Vernunft erörtert. Im Anhang zur transzendentalen Dialektik befasst sich 
Kant mit der Möglichkeit und den Bedingungen, „nach teleologischen Gesetzen die 
Dinge der Welt zu verknüpfen und dadurch zu der größten systematischen Einheit 
derselben zu gelangen“ (KrV A 687 / B 715). Im Zusammenhang mit dem 
„hypothetischen Gebrauch der Vernunft“ (KrV A 647f / B 675f) entwirft Kant dort 
die grundlegende Idee über die Teleologie, die später in der Kritik der Urteilskraft 
weiterentwickelt und durch ein neues, unabhängiges Prinzip der reflektierenden 
Urteilskraft – die Zweckmäßigkeit der Natur – neu gestaltet werden wird. Seit 1781 
steht für Kant also fest: Teleologische Urteile sind keine Bedingung der möglichen 
Erfahrung und haben deshalb keine objektive Gültigkeit. Sie sind trotzdem 
aufgrund des systematischen Bedürfnisses der Vernunft hinsichtlich der 
vollständigen Vorstellung der Natur subjektiv gültig und haben insofern regulative 
Bedeutung.25  

In Anbetracht der subjektiven Gültigkeit der teleologischen Urteile erscheint 
nun die rekonstruierte Erklärung der Menschenwürde in der Einleitung zur 
Vorlesung über Naturrecht Feyerabend problematisch:26 Soll der Teleologie nur 
regulative Bedeutung zugeschrieben werden, dann kann sie keine objektive 
Begründung dafür liefern, warum der Mensch aufgrund seines freien Willens als 
Zweck an sich selbst zu verstehen ist bzw. warum dem Menschen ein innerlicher, 
absoluter Wert d.h. Würde zugeschrieben werden muss. 27  Vielleicht gerade 
aufgrund dieses Problems verzichtet Kant auf dieses Argument in der 
Grundlegung. Wie jedoch ist es dann zu erklären, dass Kant in der Einleitung der 
Vorlesung eben dieses problematische Argument bemüht?  

Diese Frage zu beantworten ist keine einfache Aufgabe. Wir müssen dazu 
noch einmal kurz auf die Grundlegung eingehen. Denn tatsächlich ist der Rückgriff 

 
25  Vgl. Ebd. Zu Kants Auseinandersetzung mit der Teleologie im Zusammenhang mit der Kritik der reinen 
Vernunft sowie zur Entwicklung von Kants Auffassung der Teleologie bis hin in die Kritik der Urteilskraft vgl. 
Düsing (1968). 
26 Auf die Möglichkeit einer solchen Problematik hat auch Bacin (2020, 96f.) im Zusammenhang mit seiner 
Rekonstruktion des Arguments der Einleitung über den Menschen als Zweck an sich selbst hingewiesen.  
27 Außerdem ist die Teleologie ein Teil der theoretischen Philosophie und kann daher (wenn überhaupt) nur eine 
theoretische Rechtfertigung für die Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst liefern. Diese 
Rechtfertigung kann jedoch nicht erklären, wie aus der Bezeichnung des Daseins des Menschen als Zweck an sich 
selbst auf die verbindende, normative Bedeutung dieses Daseins zu schließen wäre, ohne dabei den Sein-Sollen-
Fehlschluss zu begehen.   



 Kants teleologische Überlegungen zur Menschenwürde in der Vorlesung über Naturrecht Feyerabend  

 
Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 

 
41 

auf die Teleologie keine Strategie, die ausschließlich in der Vorlesung zu 
konstatieren ist. Wie in einigen Studien bereits angedeutet,28 argumentiert Kant – 
wenn auch nur kurz - auch im ersten Abschnitt der Grundlegung von einer 
teleologischen Vorstellung der Natur aus. Dabei geht es um die Begründung der 
These, dass Glückseligkeit nicht „der entgeltliche Zweck“ eines Wesens sein kann, 
das wie wir Menschen, „Vernunft und einen Willen“ hat (GMS, AA 04: 395). Kant 
geht hier von dem Menschen als einem „zweckmäßig zum Leben eingerichteten 
Wesen“ aus (GMS, AA 04: 395) und behauptet, dass, wenn Glückseligkeit 
tatsächlich der eigentliche menschliche Zweck wäre, die Natur den menschlichen 
Willen dem Instinkt bzw. den sinnlichen Neigungen anvertraut und jede mögliche 
Einmischung der Vernunft bei der praktischen Bestimmung des Menschen von 
vornherein unmöglich gemacht hätte. Da dies nicht der Fall ist – so Kant – kann 
also Glückseligkeit nicht der eigentliche Zweck des Menschen sein (GMS, AA 04: 
395).  

Dieser Rückgriff auf die Teleologie kann für die Grundlegung insofern als 
unproblematisch eingestuft werden, als dass man ihn als ein argumentatives 
Hilfsmittel im Zusammenhang mit der einleitenden Funktion des ersten 
Abschnittes der Grundlegung verstehen kann. Tatsächlich soll dieser Abschnitt den 
„Übergang von der gemeinen sittlichen Vernunfterkenntniß zur philosophischen“ 
(GMS, AA 04: 393) entwickeln und nicht die endgültige Argumentation liefern. 
M.E. kann uns nun der Hilfsmittelcharakter im Zusammenhang mit der „gemeinen 
sittlichen Vernunfterkenntnis“, der dem Rekurs auf die Teleologie in der 
Grundlegung eigen ist, dabei helfen, die Tatsache zu verstehen, dass Kant in der 
Einleitung der Vorlesung trotz ihres problematischen Charakters auf die Teleologie 
zurückgreift. Denn wir können diesen Rekurs rein pädagogisch und nicht als 
Grundlage einer endgültigen Argumentation betrachten. In der Tat sollte Kants 
Rekurs auf die Teleologie im Kontext der Einführung in einen Kurs über 
Naturrecht nicht überraschen, wenn man den wesentlichen teleologischen 
Charakter des Naturrechts bedenkt. Dieser Rekurs Kants dient dazu, zu zeigen, 
dass ausgehend von der teleologischen Darstellung der Natur der Mensch als freies 
Wesen (und daher als Subjekt des Rechts) nicht als Mittel zu einem ihm von der 
Natur gegebenen Zweck angesehen werden kann. Mit anderen Worten: Der Rekurs 
auf die Teleologie dient dazu, zu zeigen, dass das Naturrecht (als Vernunftrecht) 
nicht in einem natürlichen Zweck des Menschen begründet sein kann. Geht man 
von der teleologischen Darstellung der Natur aus, kann der Mensch aufgrund seiner 
Freiheit nur als Zweck an sich selbst betrachtet werden. Die Bezeichnung des 
Menschen als Zweck an sich selbst bzw. die Würde des Menschen ist also der 
einzig mögliche Ausgangspunkt zur praktischen, und in diesem speziellen Fall, 
juristischen Normativität. 

 
28 Vgl. z.B. Paton 1947, 44. 



Moledo 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 
 
42 

Das Interessante an dem Argument, das Kant entwickelt, um die 
Charakterisierung des Menschen als Zweck an sich selbst zu erklären, ist, dass er 
einige Jahre später in der Kritik der Urteilskraft darauf zurückkommt. 29 Dies ist 
dort jedoch nicht mehr problematisch, da es in der dritten Kritik nicht mehr um die 
Begründung praktischer Normativität geht (Kant zieht hier aus der Erörterung des 
Menschen keinen normativen Schluss), sondern nur um die kritische Untersuchung 
teleologischer Urteile als Teil der theoretischen Philosophie. Dass das Argument 
aus der Einleitung der Vorlesung einige Jahre später - in einem passenderen 
Kontext - wiederholt wird, ist besonders relevant. Es zeigt, dass dieses Argument 
eben nicht nur ein pädagogischer Mittel darstellt, sondern auch einen 
Grundgedanken von Kants Denken zum Ausdruck bringt: Wenn die Natur unter 
teleologischen Gesichtspunkten betrachtet wird, kann die Existenz eines freien 
Wesens nur als Selbstzweck gedacht werden. Im nächsten Abschnitt werden wir 
kurz auf diesen Punkt eingehen. 

 
 

4. Die Relevanz des Arguments  

 
Nachdem Kant die subjektive Gültigkeit der teleologischen Urteile mit 

Bezug auf die Organismen in der dritten Kritik gerechtfertigt hat, setzt er sich in § 
84 mit der teleologisch grundlegendsten Frage nach dem „Endzweck […] der 
Schöpfung“ (KU, AA 05: 434) auseinander. Dabei wird nach dem Wesen gefragt, 
dem die ganze Reihe von zusammenhängenden Naturwesen im Verhältnis von 
Mittel und Zwecken und somit die ganze Natur als Endzweck untergeordnet wird. 
Die Notwendigkeit der Frage nach dem Endzweck als dem Zweck der Schöpfung 
erklärt Kant hier genau wie zuvor in der Vorlesung mit Rückgriff auf die 
Bedürfnisse der Vernunft, alles ‚vollständig zu haben‘: 30  „Ohne diesen 
[Endzweck]“ – so Kant in § 84 – „wäre die Kette der einander untergeordneten 
Zwecke nicht vollständig gegründet“ (KU, AA 05: 435).  

Der gesuchte Endzweck – fährt Kant fort – muss als unbedingt, und zwar als 
ein von keinem weiteren Zweck abhängendes Wesen verstanden werden.31  Ein 
solches Wesen – so Kant – kann nur der Mensch als freies Wesen (KU, AA 05: 
435) bzw. als sittlicher Selbstgesetzgeber sein, der sich selbst seinen eigenen 
Zweck geben kann. Denn als solches ist der Mensch unabhängig von allen 
Zweckbestimmungen der Natur und deshalb nicht als etwas zu verstehen, das als 
ein bloßes Mittel der Natur für einen anderen, von der Natur bestimmten Zweck 

 
29 Auch Sadun Bordoni hat auf diese Parallele hingewiesen (2020, p. 10). 
30 Auch Willaschek (2019, 144) weist auf diese Paralle hin. 
31 Vgl. KU, AA 05: 434f.  



 Kants teleologische Überlegungen zur Menschenwürde in der Vorlesung über Naturrecht Feyerabend  

 
Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 

 
43 

existieren kann: „Nur im Menschen,“ – argumentiert Kant – „aber auch in diesem 
nur als Subjecte der Moralität ist die unbedingte Gesetzgebung in Ansehung der 
Zwecke anzutreffen, welche ihn also allein fähig macht ein Endzweck zu sein, dem 
die ganze Natur teleologisch untergeordnet ist“ (KU, AA 05: 435f). 

Mit dieser Erklärung wird der Grundgedanke des Arguments wieder 
sichtbar, das in der Einleitung zur Vorlesung über Naturrecht Feyerabend bereits 
erörtert wurde: Ein freies Wesen ist unabhängig von der Natur und kann deshalb 
vor dem Hintergrund einer teleologischen Vorstellung der Natur nicht als etwas 
verstanden werden, das als ein Mittel der Natur existiert. Es muss daher als Zweck 
an sich selbst betrachtet werden, dem die ganze Natur der Schöpfung untergeordnet 
wird.32 

 
 

Fazit  
 
In diesem Artikel haben wir ein besonderes Argument über die 

Menschenwürde analysiert, das Kant in der Einleitung zur Vorlesung über 
Naturrecht Feyerabend entwickelt. Die Besonderheit des analysierten Arguments 
besteht in seinem teleologischen Ansatzpunkt. Wenn man von der teleologischen 
Darstellung der Natur ausgeht, müssen nach diesem Argument die Vernunftwesen 
und damit der Mensch als Zweck an sich selbst betrachtet werden. Denn der Wille 
eines vernunftbegabten Wesens ist ein von der natürlichen Determination 
unabhängiger, d.h. freier Wille. Ein vernunftbegabtes Wesen kann sich also seine 
eigenen Ziele geben. Aus teleologischer Sicht bzw. ausgehend von der Vorstellung 
der Natur als eines Ganzen, wo jedes Wesen als ein Mittel zu einem Zweck der 
Natur zu verstehen ist, kann deshalb ein freies Wesen nicht als Mittel zur 
Verwirklichung eines natürlichen Zwecks verstanden werden. Es muss vielmehr als 
Zweck an sich selbst gedacht werden, dqw deshalb nicht relativ im Sinne seiner 
Nützlichkeit in Bezug auf etwas anderes, sondern absolut zu schätzen ist d.h. dem 
Würde zugesprochen werden muss. Das Verbot, den Menschen als bloßes Mittel zu 
behandeln, das Kant aus diesem Argument ableitet, d.h. die normative 
Schlussfolgerung, die aus dieser Argumentation gezogen wird, ist, wie wir gesehen 
haben, gerade wegen des teleologischen Charakters der Argumentation 
problematisch. Dennoch konnten wir die Tatsache verständlich machen, dass Kant 
trotz seines problematischen Charakters in der Einleitung auf dieses Argument 
zurückgreift. Erstens haben wir die Funktion des Arguments in pädagogischer 
Hinsicht als rein einleitend in das Thema der Vorlesung charakterisiert. Zweitens 

 
32 KU, AA 05: 435. Auch Düsing ist in dieser Hinsicht der Auffassung, dass in diesem Paragraphen vor allem die 
Freiheit des Willens den Grund für die Bezeichnung des Menschen als unbedingten Zweck ausmacht. Vgl. Düsing 
1968, 229f. 



Moledo 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 
 
44 

haben wir gesehen, dass Kant in der dritten Kritik erneut auf dieses Argument 
zurückgreift. Es wurde damit als Grundgedanke von Kants Denken entlarvt.. 
Allerdings ist das Argument im Zusammenhang mit der dritten Kritik nicht mehr 
problematisch, da es dort keinen praktischen normativen Anspruch mehr hat, 
sondern nur der Erörterung der (subjektiven) Gültigkeit der Teleologie als Teil der 
theoretischen Philosophie zukommt. 

 
 

  



 Kants teleologische Überlegungen zur Menschenwürde in der Vorlesung über Naturrecht Feyerabend  

 
Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 

 
45 

Literatur 

 

ALLISON, Henry E. Kant´s Groundwork for the Metaphysics of Morals. A Commentary, 
Oxford: Oxford University Press, 2011.  

BACIN, Stefano: „End in Itself, Freedom, and Autonomy: The Place of the Naturrecht 
Feyerabend in Kant’s Moral Rationalism”. In:  In Margit Ruffing, Annika 
Schlitte  und Gianluca Sadun Bordoni (Hg.), Kants Naturrecht Feyerabend. Analysen 
und Perspektiven. Berlin / Boston, De Gruyter, 91-115. 

DEAN, Richard. The Value of Humanity in Kant´s Moral Theory. Oxford: Clarendon Press, 
2006. 

DÜSING, Klaus. Die Teleologie in Kants Weltbegriff. Bonn: Bouvier, 1986.  
GRAPOTTE, Sophie. „Die Bedeutung des zentralen Freiheitsbegriffes in der „Einleitung“ 

des Naturrecht Feyerabend.“ In:  In Margit Ruffing, Annika Schlitte  und Gianluca 
Sadun Bordoni (Hg.), Kants Naturrecht Feyerabend. Analysen und Perspektiven. 
Berlin/Boston: De Gruyter, 2020. pp. 117-128. 

GUYER, Paul. „Stellenindex und Konkordanz zum Naturrecht Feyerabend, Teilband I: 
Einleitung des Naturrechts Feyerabend“, Ratio Juris 25, 2012. pp. 110-116 

DELFOSSE, Heinrich P., HINSKE, Norbert, SADUN BORDONI, Gianluca (Hg.)  (2010): 
Kant – Index. Band 30: Stellenindex und Konkordanz zum „Naturrecht Feyerabend“. 
Teilband 1: Einleitung des „Naturrechts Feyerabend“. fromann-holzboog, Stuttgart – 
Bad Cannstatt. 2010.  

KERSTIN, Samuel. “Deriving the Formula of Humanity (GMS, 427–437)” In: 
Groundwork for the Metaphysics of Morals. Edited by Christoph Horn and Dieter 
Schönecker in cooperation with Corinna Mieth. Berlin/New York: Walter de Gruyter, 
2006. pp. 200-221. 

KLEINGELD, Pauline. “Moral Autonomy as Political Analogy. Self-Legislation in Kant´s 
Groundwork and the Feyerabend Lectures on Natural Law (1784)” ", in Stefano Bacin 
and Oliver Sensen (eds.), The Emergence of Autonomy, Cambridge: Cambridge 
University Press, 2019. pp. 158-175 

KLEMME, Heiner F. „‚als ob frei wäre‘. Kants Rezension von Johann Heinrich Schulz´ 
Versuch einer Anleitung zur Sittenlehre für alle Menschen, ohne Unterschied der 
Religionen“. In: Crítica y metafísica. Homenaje a Mario Caimi. Herausgegeben von 
Claudia Jáuregui, Fernando Moledo, Hernán Pringe, Marcos Thisted. Hildesheim – 
Zürich - New York, Olms. 2015a. pp. 198-209. 

KLEMME, Heiner F. „,Die vernünftige Natur existirt als Zweck an sich selbst‘ 
Überlegungen zu Oliver Sensens Interpretation der Menschheitsformel in der 
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“. Kant-Studien 106, 2015b. pp. 88-96. 

KORSGAARD, Christine M. Creating the Kingdom of Ends, Cambridge, Cambridge 
University Press. 1996. 

LÖHRER, Guido. Menschliche Würde. Wissenschaftliche Geltung und metaphorische 
Grenzen der praktischen Philosophie Kants. Freiburg: Karl Alber Verlag, 1995 

PATON, Herbert J. The Categorical Imperative. A study in Kant's Moral Philosophy. 
London: Hutchinson´s University Library, 1947. 



Moledo 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 
 
46 

PRAUSS, Gerold. Kant über Freiheit als Autonomie. Frankfurt am Main: Vittorio 
Klostermann, 1983. 

SADUN BORDONI, Gianluaca. „Das Naturrecht Feyerabend und die Entwicklung des 
kantischen Moraldenkens”. In:  In Margit Ruffing, Annika Schlitte  und Gianluca 
Sadun Bordoni (Hg.), Kants Naturrecht Feyerabend. Analysen und Perspektiven. 
Berlin / Boston: De Gruyter, 2020. pp. 7-31. 

SENECA, Lucius Annaeus. Ad Lucillium epistulae moroales II. With an English translation 
by Richard M. Gummere. In three volumes. London: William Heinemann, New York: 
G.P. Putnam´s Sons, 1920.  

SENSEN, Oliver. Kant on Human Dignity. Berlin und New York: Walter de Gruyter, 2011. 
SCHÖNECKER, Dieter und WOOD, Allen. Immanuel Kant. Grundlegung zur Metaphysik 

der Sitten. Ein Einführender Kommentar. UTB Verlag, Paderborn, 2002. 
SCHMIDT, Elke E. und SCHÖNECKER, Dieter. “Kant’s Ground-Thesis. On Dignity and 

Value in the Groundwork.’” In: Journal of Value Inquiry 52, 2018. pp. 81-95. 
SCHMIDT, Elke E. und SCHÖNECKER, Dieter. „Kant’s Moral Realism regarding Dignity 

and Value. Some Comments on the Tugendlehre“. In: Elke Elisabeth Schmidt & 
Robinson dos Santos (Hg.), Realism and Antirealism in Kant's Moral Philosophy: New 
Essays. Berlin/Boston: De Gruyter, 2017. pp. 119-152 

WOOD, Allen. Kant´s Ethical Thougth, Cambridge: Cambridge University Press, 1999. 
ZÖLLER, Günter. “ʻWithout hope and fear’: Kant´s Naturrecht Feyerabend on 

Bindingness and Obligation”. In:  Robert C. Lewis (Hg.) Reading Kant´s Lectures. 
Berlin/Boston: Walter De Gruyter, 2015. 

WILLASCHEK, Marcus. "How Can Freedom be a Law to Itself? The Concept of 
Autonomy in the Introduction to Naturrecht Feyerabend", in Stefano Bacin/Oliver 
Sensen (eds.), The Emergence of Autonomy. Cambridge: Cambridge University Press, 
2019. pp. 141-157  



 Kants teleologische Überlegungen zur Menschenwürde in der Vorlesung über Naturrecht Feyerabend  

 
Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 

 
47 

Abstract: In this paper I deal with an argument for the foundation of human dignity that 
Kant sketches in the introduction to his lecture Feyerabend on natural law (1784). After 
presenting very briefly Kant's discussion of Achenwall's concept of value I argue that the 
starting point of the argument on human dignity that Kant develops in the introduction to 
the lecture is teleological. I discuss then the problems that such a starting point inevitably 
entails regarding Kant´s practical philosophy and offer an explanation as to why Kant was 
able to include this argument in the introduction to his lecture despite the problems it raises. 
Finally I claim that despite these problems the central idea of the argument reflects a 
fundamental idea of Kant's thought on human dignity. In support of the latter I refer to the 
fact that Kant turns to the same central idea of the argument some years later in his 
discussion of teleology developed in the Critique of Judgment (1790).   

Keywords: Human dignity, Man as an end in himself, Teleology. 

 
 
Abstract: Dieser Aufsatz erörtert ein Argument zur Begründung der Menschenwürde, das 
Kant in der Einleitung zu seiner Vorlesung über Naturrecht Feyerabend (1784) skizziert. 
Nach einer kurzen Darstellung von Kants Auseinandersetzung mit Achenwalls Wertbegriff 
wird argumentiert, dass der Ausgangspunkt des Arguments zur Menschenwürde in der 
Einleitung zur Vorlesung teleologisch ist. Anschließend werden die Probleme, die ein 
solcher Ausgangspunkt in Bezug auf Kants praktische Philosophie mit sich bringt erläutert 
und eine Erklärung dafür angeboten, warum Kant in der Einleitung zur Vorlesung auf 
dieses problematische Argument zurückgreift. Schließlich wird aufgezeigt, dass der 
zentrale Gedanke des Arguments einen Grundgedanken Kants über die Menschenwürde 
widerspiegelt. Zur Unterstützung dieser These wird abschließend auf Kants wenige Jahre 
später vorgelegte Diskussion der Teleologie in der Kritik der Urteilskraft (1790) verweisen, 
in der der zentrale Gedanken des teleologischen Arguments wieder auftaucht.   

Stichworte: Menschenwürde, Mensch als Zweck an sich selbst, Teleologie. 

 

Recebido em: 04/2021 

Aprovado em: 05/2021 



 



 
 
 

Studia Kantiana, vol. 19, n. 1 (abr. 2021): 49-69 
ISSN impresso 1518-403X 

ISSN eletrônico: 2317-7462 

 
Uma interpretação jurídica sobre a suposta circularidade 
na fundamentação da filosofia transcendental de Kant 

 [A legal interpretation about the alleged circularity in the foundation 
of Kant’s transcendental philosophy] 

Diego Kosbiau Trevisan *  

Universidade Federal de Santa Catarina (Florianópolis, Brasil) 
 
 
 
 
 
1. Introdução 
 

No início do capitulo sobre a dedução dos conceitos puros do entendimento, 
Kant afirma que a dedução transcendental deve responder à questão sobre o quid 
iuris, ao passo que a questão sobre o quid facti ficaria a cargo de uma “dedução 
empírica” (cf. KrV, A 116-7/ A 84-5). Uma possível leitura dessa passagem afirma 
que a dedução transcendental deveria fornecer uma prova para a Rechtmäßigkeit, 
para a legitimidade do uso de conceitos a priori no âmbito da intuição sensível e da 
experiência, ao passo que a dedução empírica diria apenas respeito ao modo como, 
genética e factualmente, o entendimento chega à aquisição ou posse desses 
conceitos. Na sua carta a Kant de 7 de abril de 1789 (Br, AA 11: 15-7) e na 
Versuch über die Transzendentalphilosophie, de 1790, Maimon critica essa 
distinção entre quid iuris e quid facti e defende que, ao confundir sub-
repticiamente quid iuris e quid facti, Kant teria respondido de maneira insuficiente 
a quaestionem iuris da própria Critica da Razão Pura. Resumindo suas objeções, 
Maimon afirma que a prova de Kant sobre os juízos sintéticos a priori, a quid iuris, 
pressuporia, na realidade, a experiência possível como um Faktum, algo dado, um 
factum1. Daqui surgiria, pois, um círculo: os juízos sintéticos a priori pressupõem 
aquilo que deveriam provar, a saber, a experiência possível – dito de outra forma, o 
transcendental pressuporia, no cerne mesmo de sua pretensão de prova, uma 

 
* Email: diegokosbiau@hotmail.com. Esse artigo contou com o auxílio da FAPESP (Fundação de Amparo à 
Pesquisa do Estado de São Paulo)  
1 “O Senhor K[ant] pressupõe como inquestionável o Faktum de que nós temos proposições de experiência (que 
exprimem necessidade), e prova, então, a sua validade objetiva ao mostrar que, sem elas, a experiência não seria 
possível; ora, mas a experiência é possível, pois ela é efetiva segundo o seu [scil. do Faktum] pressuposto, por 
conseguinte, esses conceitos têm realidade objetiva” (Maimon, 1790, p. 186). 



Trevisan 

 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69 
 

50 

instância empírica ou factual que ele deveria, na verdade, fundamentar ou 
demonstrar. Interpretando o a quid iuris como uma exigência de explicação e não 
de validação ou prova, Maimon procura a razão, a ratio ou Grund do 
transcendental, o “direito do direito mesmo”, sobre o qual, segundo ele, Kant teria 
se silenciado.2 

Desta objeção de Maimon surgiu uma tradição de crítica à filosofia 
transcendental que, sob certa perspectiva, se prolonga até hoje, exprimindo a 
insatisfação pós-kantiana em relação à “moderação” do modo kantiano de prova. 
Ora, sabe-se como a recepção imediata pós-kantiana do criticismo denunciou a 
“irracionalidade do transcendental” ou do Faktum da Crítica da Razão Pura (KrV). 
Para Reinhold, o “fundamento <Fundament> da KrV”, a saber, “a possibilidade da 
experiência, da natureza, e a efetividade ou realidade de juízos sintéticos a priori 
(...) não é nem universal (...) nem estabelecida suficientemente” (Reinhold, 1791, 
pp. 129-30).3 Neste contexto preciso, a filosofia pós-kantiana de Schulze a Hegel e 
as recepções fenomenológicas mais recentes como a de Heidegger podem ser 
caracterizadas como uma grande tentativa de fugir do ou ao menos tematizar o 
ceticismo do qual, segundo esses autores, o criticismo não pôde escapar ao recusar-
se a responder a pergunta sobre o Grund des Grundes: a filosofia crítica, ao negar-
se a fundamentar seu fundamento, atingiria um “dogmatismo” que reacende a 
objeção cética.4 No fundamento do transcendental haveria aquele “irracional” 
assumido e não explicado, seja as formas lógicas do juízo (Hegel5), a apercepção 

 
2 “Compreendendo o quid iuris como demanda de explicação por uma razão suficiente, e não como exigência de 
validação, Maimon exige, de alguma forma, o direito do próprio direito, isto é, a razão e o fato da possibilidade da 
experiência e o fato que ele é o transcendental” (Grandjean,  2009, p. 179).  
3 Cf. também: “A experiência é, portanto, a verdadeira e última razão <Grund>, o fundamento <Fundament>, 
sobre o qual está construído o magnífico edifício doutrinário da Crítica da Razão Pura. A representação das 
percepções em uma conexão legal e necessariamente determinada, admitida como um factum <Faktum>, do qual 
Kant pôde bem pressupor que ele seria concedido a ele, é a base <Basis> do sistema kantiano” (Reinhold, 2003, p. 
193. Trad. Gaspar, 2015). Notemos que J. S. Beck interpreta o Faktum da KrV como o “Factum da consciência” 
que não precisa de uma “prova” <Beweis>, isto é, o Faktum de que nossas representações subjetivas têm 
referência a um objeto: “Contudo, que nós temos representações que referimos a objetos e que, enquanto 
representações meramente subjetivas, são distintas de sensação – trata-se de um Factum da consciência que não 
carece de prova alguma” (Beck, 1793, não numerado). 
4 Cf. Grandjean (2009, p. 25). Bondeli (2006) reconstrói de forma mais rigorosa que Grandjean toda a polêmica 
dos críticos de primeira hora de Kant, especialmente Schulze, Maimon, Reinhold e Fichte, a respeito da suposta 
circularidade da filosofia transcendental, mais especificamente em torno do “princípio” da crítica da razão e sobre 
o princípio da prova, segundo eles realizada na dedução transcendental, dos conhecimentos sintéticos a priori a 
partir da pressuposição da efetividade ou do Faktum da experiência possível. 
5 “Na maneira habitual de tratar a lógica surgem várias divisões e espécies do conceito. Nisso salta imediatamente 
aos olhos a inconsequência segundo a qual as espécies são introduzidas: segundo a quantidade, a qualidade etc. 
existem os seguintes conceitos. ‘Existem’ não expressa nenhuma outra legitimidade senão que tais espécies foram 
encontradas diante de nós e se mostram segundo a experiência. Dessa maneira obtemos uma lógica empírica – 
uma ciência estranha, um conhecimento irracional do racional (...). A filosofia kantiana incorre, nesse caso, em 
uma inconsequência ulterior: ela empresta para a lógica transcendental as categorias, tidas como conceitos básicos 
<Stammbegriffe>, da lógica subjetiva, na qual foram acolhidas empiricamente. Uma vez que ela admite esse 
último ponto, não se pode compreender porque a lógica transcendental se decide pelo empréstimo junto a tal 



Uma interpretação jurídica sobre a suposta circularidade na fundamentação da filosofia transcendental de Kant   
 

 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69 
 

51 

como autoatividade e autoposição livre (Fichte6) ou até a “raiz comum de 
sensibilidade e entendimento” (Heidegger7). As variadas tentativas desses autores 
de encontrar um novo “solo firme” para a filosofia transcendental e, assim, fugir do 
“círculo” kantiano são aludidas por Ebbinghaus, que procurou, ele mesmo, refutar 
a escola neokantiana e recuperar a base conceitual “originária” de Kant no “fio 
condutor da tábua de juízos” (Ebbinghaus, 1968, p. 20), ou, ainda, na referência de 
todo o processo cognitivo a um “Eu” originário que funda a possibilidade do 
conhecimento objetivo (Ebbinghaus, 1968, pp. 7-19): 

A controvérsia que nunca se acaba, seja sobre o objetivo de prova e o método de 
prova dessa obra [scil. a Crítica da Razão Pura], seja sobre o sentido de sua 
formidável afirmação de que o entendimento prescreve as leis à natureza, foi e até 
hoje ainda é o genuíno fermento no interior das escolas que se kantianizam. Nesse 
método se forma, de fato, um “círculo” – e essa afirmação significaria, de fato, uma 
“metafísica do conhecimento” comprometida “idealisticamente”? (Ebbinghaus, 1968, 
p. 4). 

Para responder às objeções à coerência de princípio do criticismo tomamos 
um caminho diverso do de Ebbinghaus. A proposta do presente artigo é levar a 
sério a ideia originariamente jurídica de um quid iuris e de um quid facti, 
compreendendo a Crítica e a dedução transcendental, pois, segundo sua 
constituição jurídica. Aqueles que acusam o fracasso de Kant em fundamentar em 
sentido forte a filosofia transcendental ao buscar um Fundament ou Grund último 
do criticismo – um Fundament ou Grund por definição racional – perdem de vista 
o método kantiano específico de prova. Sob a perspectiva jurídica da KrV, no cerne 
do questionamento transcendental reside a constatação de um Grund para o qual 
não faz sentido buscar um outro Grund ou “explicá-lo”, mas, em conformidade à 
“modéstia” dos juristas (Rx 2659, AA 16: 454-455), apenas resta assumi-lo e a 
partir dele colocar os problemas que valem a pena e podem ser respondidos. Em 
vez de alguma espécie de dialética da finitude do ser humano ou um petitio 
principii, a inexplicabilidade do que sejam os facta teóricos do criticismo repousa 
num problema histórica e juridicamente bem definido, a saber, o da circularidade 

 
ciência e não decide logo ela mesma operar empiricamente” (Hegel, 1981, pp. 42-43. Trad. M. A. Werle. Hegel, 
2011). Cf. Reich (2001). 
6 P. ex: “Apenas por intermédio da lei moral eu me vejo, e me vejo por meio disso, assim me vejo necessariamente 
como autoativo <selbstthätig> (...). A intuição intelectual é o único ponto de vista firme para toda a filosofia. A 
partir dele se esclarece tudo o que surge na consciência; mas também somente a partir dele. Sem a autoconsciência 
não é possível consciência alguma; a autoconsciência, porém, apenas é possível pelo modo indicado: eu sou 
apenas ativo” (Fichte, 1971, 466; 219). 
7 “A imaginação transcendental é não apenas um elo externo que vincula dois fins. Ela é originalmente 
unificadora, isto é, enquanto uma faculdade própria, ela constitui a unidade das outras duas, que têm em relação a 
ela uma referência estrutural essencial” (Heidegger, 1991, p. 137). Essa raiz comum seria marca da “finitude” 
fundamental do ser humano, isto é, “fato original metafísico” <metaphysische Urfaktum>, que “consistiria em que 
o mais finito, decerto, se conhece em sua finitude, mas, não obstante, nela não se compreende <begriffen>”. 
(Heidegger, 1991, p. 233). 



Trevisan 

 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69 
 

52 

da constituição do caso jurídico – o círculo que surge aqui não é um círculo 
vicioso, mas, antes, algo como um círculo hermenêutico. Antes de passarmos à 
discussão sobre a circularidade da constituição do caso jurídico, cumpre discutir, 
de forma panorâmica, o significado jurídico, e não lógico-matemático, do conceito 
de dedução assumido por Kant.  

 
 

2. Dedução Jurídica na Filosofia Crítica 
 

Logo no início do § 13 do capítulo sobre a dedução transcendental das 
categorias, na passagem já aludida em que opõe o quid iuris ao quid facti, Kant 
torna bem clara a origem jurídica do conceito de dedução que assume em sua 
filosofia transcendental, em oposição, pois, ao sentido lógico-matemático mais 
convencional do termo: 

Quando falam de competências <Befugnissen> e demandas <Anmaßungen>, os 
juristas distinguem, em um processo judicial, a questão sobre aquilo que é o direito 
(quid iuris) da questão relativa ao fato (quid facti) e, na medida em que exigem prova 
de ambos, denominam dedução à primeira, que deve provar <dartun> a competência 
ou a pretensão jurídica <Rechtsanspruch>. Nós nos servimos de uma variedade de 
conceitos empíricos, sem a oposição de ninguém, e nos julgamos autorizados, mesmo 
sem uma dedução, a atribuir-lhes um sentido e um pretenso significado porque temos 
sempre à mão a experiência para provar sua realidade objetiva. Há também conceitos 
usurpados, no entanto, tais como felicidade e destino, que circulam de fato com uma 
complacência quase universal, mas são por vezes questionados através da questão 
quid iuris; cai-se então num considerável embaraço, relativamente à dedução dos 
mesmos, pois não se pode oferecer um claro fundamento jurídico <Rechtsgrund>, 
nem a partir da experiência nem da razão, pelo qual a competência de seu uso ficasse 
clara (KrV, A 84-85/ B 116-117). 

O modelo jurídico de dedução, cuja principal função na filosofia teórica é, 
como veremos, justificar pretensões de posse e uso de objetos e/ou conceitos ao 
atribuir-lhes sentido e significado, foi desenvolvido por Kant em paralelo com a 
argumentação originalmente jurídica a respeito da justificativa da aquisição ou 
defesa de um direito, autorização ou competência, e em lugar de um procedimento 
demonstrativo lógico-matemático que, como formula a segunda regra para a 
“direção do espirito” de Descartes, apoia-se em “puras derivações” enquanto 
caminho mais seguro para o conhecimento claro e distinto. Ora, a dedução na KrV 
não segue um modelo lógico-matemático de matriz geométrica, segundo o qual 
uma cadeia silogística infere conclusões válidas a partir de outras proposições 
tomadas ou demonstradas como válidas, mas sim um modelo jurídico.8 Com efeito, 

 
8 Infelizmente, no que se segue não será possível desenvolver de forma exaustiva esse modelo jurídico de dedução. 
Para tanto, cf. Aichele (2011a; 2011b), Bübner (1982), Frank (1997), Henrich (1975; 1984; 1989), Ishikawa ( 
1995; 2003), Kaulbach (1982), Pievatolo (1999), Proops (2003), Seeberg, U (2007; 2006), Trevisan (2018). 



Uma interpretação jurídica sobre a suposta circularidade na fundamentação da filosofia transcendental de Kant   
 

 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69 
 

53 

na época de Kant, o conceito de dedução era pertencente sobretudo ao conjunto de 
conceitos e termini technici de que se compunham tanto a “teoria do direito”, 
dividida, por sua vez, em jurisprudência teórica e prática, como a praxis jurídica 
(Cf. Schröder, 1979). Essa distinção, insinuada por Kant na Doutrina do Direito 
(MS, AA 06: 229-230), é aqui de grande valia, pois justamente a partir dela 
podemos compreender melhor os contornos e escopo do procedimento jurídico de 
dedução no interior da jurisprudência de forma geral. 

Daniel Nettelbladt e Johann Stephan Pütter teriam sido os primeiros autores 
a proporem uma distinção entre jurisprudência prática e teórica <praktische und 
theoretische Rechtsgelehrsamkeit> ao lado de uma práxis jurídica <juristische 
Praxi> oposta a ambas9. Os dois ramos da jurisprudentia, a theoretica e a practica, 
entendidos respectivamente como o tratamento teórico e prático dos direitos e 
obrigações, pertenceriam à theoria iuris, ao passo que a praxis jurídica, por tratar 
de casos particulares, permaneceria fora da teoria (Nettelbladt, 1792, p. 92). 
Segundo Nettelbladt, a “teoria do direito seria a doutrina mesma, que contém 
verdades sobre direitos e obrigações, ao passo que à práxis [jurídica] caberia a 
aplicação das leis a facta” (idem, p. 9). A jurisprudência prática, em oposição à 
teórica, que trata de definições e formulações conceituais, “é a parte da 
jurisprudência que contém em si as verdades sobre o modo como os afazeres 
jurídicos têm de ser conduzidos” (Nettelbladt, 1767, p. 3). A praxis jurídica, por 
sua vez, consistiria “na aplicação de todas as verdades universais a casos jurídicos 
particulares” e seria “muito diferente da jurisprudência prática” (Nettelbladt, 1767, 
pp. 3-4). Dito de outro modo, “a [jurisprudência teórica] contém verdades sobre 
direitos e obrigações, a [jurisprudência prática] verdades sobre como os negócios 
jurídicos devem ser conduzidos. Por exemplo: quem pode testamentar, [isto] 
pertence à jurisprudência teórica; como, porém, um testamento deve ser 
ordenadamente estabelecido, [isto] pertence à jurisprudência prática. O que é um 
contrato de venda, [isto] pertence à jurisprudência teórica, já como um contrato de 
venda deve ser redigido, à prática. Tanto a jurisprudência teórica como a prática 
pertencem, portanto, à teoria do direito, e ambas devem ser claramente distinguidas 
da práxis mesma, da condução concreta dos negócios jurídicos” (Schröder, 1979, p. 
46-7).  Notemos aqui que entre os conceitos que encontram lugar tanto nas obras 
filosóficas sobre direito natural (jurisprudência teórica) quanto nos escritos 
voltados à condução concreta dos negócios jurídicos e aos casos particulares com 
que o jurista se confronta (jurisprudência prática e praxis jurídica) conta-se o de 
dedução. Voltemo-nos agora primeiramente à denominada jurisprudência teórica 
para então tratarmos da jurisprudência prática e da práxis jurídica, mais 
especificamente em Pütter e seu conceito de dedução. 

 
9 Hufeland, outro autor certamente conhecido de Kant, também distingue jurisprudência teórica e prática – Cf. 
Hufeland (1797, p. 52. n 91). 



Trevisan 

 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69 
 

54 

C. Wolff define a dedução em contexto jurídico como um sinônimo da 
demonstração <demonstratio> de um direito adquirido: 

A prova de que a alguém compete um direito adquirido costuma denominar-se 
dedução, de modo que deduzir o seu direito ou o de outrem é o mesmo que provar 
que um direito compete a essa pessoa ou a outrem, ou, visto que se trata aqui de um 
direito adquirido, que por meio dessa ação ele mesmo ou outrem adquiriu esse direito 
(Wolff, 1740, § 443). 

Em sentido jurídico, “dedução” apresenta, como no sentido lógico mais 
convencional do termo, um procedimento de prova ao qual liga-se uma pretensão 
de certeza: “quem pretende deduzir o direito de outrem precisa mostrar que este 
direito é certo” (Wolff, 1740, § 444). Com efeito, para Wolff, o procedimento 
dedutivo corresponde, no direito, ao procedimento lógico-matemático da 
filosofia10. Provar a correção de um direito adquirido equivale à demonstração da 
verdade de uma proposição. É justamente a ossatura lógico-silogística da dedução 
jurídica que lhe garante a pretensão de certeza, mais especificamente a inferência 
modus ponens: 

A certeza de um direito adquirido depende dessa forma silogística universal 
(syllogismo catholico), que orienta as reflexões daquele que pretende provar que a 
alguém compete um direito adquirido: 

Se um fato <factum> é constituído de tal modo, por meio dele é adquirido um direito 
de tal modo constituído; 

Ora, este fato foi assim constituído; 

Logo, um direito constituído de tal modo foi adquirido por meio dele (Wolff, 1740, § 
442).  

É certo que o problema da species facti ou momenta facti na premissa menor 
(“Ora, este fato foi assim constituído”), ou seja, o da determinação de se a ação em 
questão é um fato e, assim, se subsume sob a lei, e, com isso, se ela realmente 
possui o significado jurídico assumido, precisa ser resolvido antes mesmo que a 
premissa maior, ou seja, a que enuncia a lei, seja formulada. Ora, uma vez 
solucionada a questão do caráter jurídico da ação, a dedução e, com ela, a quaestio 
iuris se desenrolam sem grandes problemas para um jurista versado em lógica11. 
No entanto, na formulação do caráter jurídico da ação insinua-se, justamente, a 
circularidade da constituição do caso jurídico: para que o fato se constitua 

 
10 “Denominamos direito certo <jus certum> no mesmo sentido que denominamos, na lógica, proposições certas. 
Certa é a proposição que pode ser demonstrada <demonstrari> (§ 568. Log.). Portanto, certo é todo direito que 
podemos demonstrar que ele nos pertence. Naturalmente se diz: me compete esse direito e, se tu podes demonstrar 
que ele te compete, então o teu direito é certo. No caso contrário, denominamos direito incerto <jus incertum>” 
(Wolff, 1740, § 441). 
11 “Portanto, o sucesso do procedimento dedutivo jurídico depende completamente da exposição da premissa 
menor, que fundamenta a legitimidade da circunscrição ou compreensão <Erfassung> do ocorrido como um caso 
da regra, isto é, da premissa maior. Realizado isto, a quaestio iuris é respondida” (Aichele, 2001a, p. 500). 



Uma interpretação jurídica sobre a suposta circularidade na fundamentação da filosofia transcendental de Kant   
 

 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69 
 

55 

enquanto tal, é necessário, antes, verificar se ele se subsume sob a lei; para que ele 
se subsuma sob a lei, contudo, é necessário que ele já esteja constituído enquanto 
fato. Na próxima seção veremos em detalhe essa questão. 

Quem também alude à dedução no contexto da determinação da quaestio 
iuris e da quaestio facti é uma fonte mais próxima a Kant, a saber, Gottfried 
Achenwall. Segundo ele, probatio é uma deductio iuris quando demonstra não que 
um caso ou factum existe (quid facti), mas sim se ele é justo ou injusto, correto ou 
incorreto (quid iuris). Trata-se, aqui, da oposição, aludida em Wolff, entre os 
momenta in facto e os momenta in iure, ou seja, por um lado, os elementos factuais 
que definem a instanciação de uma regra ou lei jurídica numa ação dada qualquer, 
e, por outro, os elementos normativos que compõem a lei e determinam se o fato 
em questão se deixa subsumir sob tal lei. Justamente em relação a este último 
momento surge a deductio iuris: 

Acerca da verdade do fato pode haver dúvida ou 1) se a existência do fato é 
verdadeira ou não; ou, 2) se consta a verdade do fato, se ele é justo ou não. A prova da 
existência ou não existência do fato é a prova do fato <probatio facti>, a prova da 
justiça ou injustiça do fato pertence à prova (dedução) jurídica <probationem 
(deductionem) iuris> (Achenwall, 1773, § 292). 

A oposição de Achenwall entre uma probatio facti e probatio ou deductio 
iuris remete, à primeira vista, à distinção feita por Kant entre uma dedução 
transcendental e uma mera derivação fisiológica ou dedução empírica, ou seja, 
entre a quaestio iuris e a quaestio facti. A dedução ou prova jurídica só se colocaria 
de forma adequada por ocasião da definição do que é de direito, e não de se 
determinado fato existe ou não. Contudo, essa identificação automática entre 
“Faktum” e “empírico” não pode ocorrer sem problemas para a compreensão do 
que seja a dedução jurídica. Ora, a determinação do Faktum já implica a admissão 
de elementos normativos, pertencentes à determinação da lei sob a qual ele se 
subsume, sem os quais o Faktum não se constitui enquanto Faktum. Voltaremos a 
isso adiante; por ora notemos apenas que, assim como em Wolff, também em 
Achenwall (e acrescentemos: em Baumgarten [Cf. Hruschka, 2001]) coloca-se o 
problema prévio (e normativamente relevante) da determinação dos momenta in 
facto ou momenta facti para que seja primeiramente possível abordar e resolver a 
quaestio iuris. 

Wolff e Achenwall servem como significativos exemplos de que “dedução” 
pertencia também aos conceitos operatórios da jurisprudência teórica, que lidava 
com formulação de direitos e obrigações. Contudo, a brevidade das discussões 
nestes autores a respeito da dedução nos dá uma pista de que o lugar mais 
apropriado da discussão sobre a dedução como modo jurídico de prova ou 
justificativa de direitos não era exatamente a jurisprudência teórica. Com efeito, a 
prática jurídica das Deduktionen, que surgiu em finais do século 15 e encontrou sua 
codificação e acabamento metodológico em meados do século 18 nos 



Trevisan 

 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69 
 

56 

Deduktionsschriften, pertencia prioritariamente à jurisprudência prática e à práxis 
jurídica. Os Deduktionsschriften eram  

escritos cujo objetivo consistia em desenvolver em detalhe a natureza de um caso 
jurídico controverso <die Beschaffenheit einer streitigen Rechtsache>, apresentá-lo ao 
público da forma mais proveitosa possível e, o tanto quanto possível, convencer o 
leitor sobre a justiça presente num determinado caso. No uso admitido do termo, dá-se 
a esses escritos o nome de deduções (Holzschuher, 1778, iii. Apud. Ishikawa, 1995, p. 
14). 

A despeito de diferenças formais menores, a estrutura dos 
Deduktionsschriften era a mesma. Deduções eram pensadas prioritariamente para a 
defesa, diante de um juiz, das razões de uma parte cujas pretensões são contestadas 
ou para a refutação das pretensões apresentadas por um outro partido por ocasião 
de um caso controverso particular (Cf. Henrich, 1989, pp. 32-40; Seeberg, 2006, 
pp. 197-204; Trevisan, 2018, pp. 113-119). Um dos objetivos implícitos das 
Deduktionen era, ademais, tornar públicas as principais controvérsias jurídicas, 
disponibilizando documentos e materiais para o “mundo erudito” ao invés de 
deixá-los “escondidos” do público.12 

Há muitos indícios de que Kant conhecia bem esses escritos: além de ter sido 
bibliotecário da Schloßbibliothek de Königsberg e encarregado da revisão de seu 
acervo, onde certamente encontrava-se uma coleção dos Deduktionsschriften, Kant 
menciona deduções no direito dos povos (MS, AA 06: 350 – há menções também 
na Paz Perpétua, ZeF, AA 08: 344; 382), no direito privado (p.ex. “Dedução do 
conceito de aquisição originária”. MS, AA 06: 268; “Dedução do conceito de posse 
meramente jurídica”. MS, AA 04: 249) e esboça, ele mesmo, uma dedução 
estritamente jurídica no escrito sobre a impressão de livros (VUB, AA 08: 77-87), 
em que segue algumas das orientações usuais sobre como conduzir uma dedução 
jurídica. Ademais, um dos autores mais destacados dos Deduktionsschriften era 
Pütter, que escreveu em conjunto com Achenwall a primeira edição do compêndio 
sobre direito natural utilizado por Kant como manual de seus cursos sobre o tema, 
o Ius Naturae in usum auditorum. O escrito mais conhecido de Pütter sobre a 
metodologia dos Deduktionsschriften chama-se Anleitung zur juristischen Praxi 
wie in Teutschland sowohl gerichtliche als ausserrechtliche Rechtshändel oder 
andere Kanzley-Reichs- und Staats-Sachen schriftlich oder mündlich verhandelt, 
und in Archiven beygeleget werden, publicado em 4 edições entre 1754 e 1780 e 
com cuja terminologia e estrutura a dedução transcendental das categorias 
apresenta muitas semelhanças (Cf. Seeberg, 2006, pp. 204-211). Pütter se insere no 

 
12 “Deduções (...) são o único canal pelo qual documentos, que sem isso permaneceriam ocultos, são comunicados 
ao mundo erudito. Também cortes a cuja política pertence a máxima de deixar tudo em segredo para não tornar 
conhecido nada que possa ser desfavorável a alguém, são por vezes necessitadas por conflitos com vizinhos a 
retirar documentos da escuridão” (Reuß, 1785, x-xi). 



Uma interpretação jurídica sobre a suposta circularidade na fundamentação da filosofia transcendental de Kant   
 

 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69 
 

57 

movimento de fortalecimento especulativo e institucional (universitário) da 
jurisprudência prática13.  

A partir de um estudo das fontes dessa noção jurídica de dedução, sobretudo 
na mencionada obra de Pütter, Anleitung zur juridischen Praxi, é possível obter um 
modelo jurídico segundo o qual direitos ou competências são legitimados ou 
justificados a partir de argumentos jurídicos e de dados históricos, fatuais ou 
simplesmente genéticos14. Na dedução trata-se, segundo Kant, da quid iuris ou 
quaestio iuris do uso de determinado conceito, ao lado da questão da quid facti ou 
quaestio facti de sua posse e modo pelo qual ele foi faticamente adquirido – em 
outros termos, trata-se por um lado da Rechtsprüfung e por outro da Feststellung do 
Tatbestand (cf. Kaulbach, 1982, 35. n. 39) de uma posse qualquer: 

Quaestio facti é aquela da forma pela qual primeiramente tomamos posse de um 
conceito; quaestio iuris, aquela sobre com que direito o possuímos e o utilizamos (Rx 
5636, AA 18: 267). 

Em outras palavras, para Pütter e Kant, uma dedução jurídica assume tanto 
“circunstâncias históricas” (res facti, quid facti, quaestio facti) como “pontos 
jurídicos” (quid iuris, quaestio iuris) para justificar determinado direito ou 
competência. Que Kant utilize vários termos para designar as mesmas ideias (res 
facti, quid facti; quaestio facti, etc.) explica-se, de resto, pela relativa liberdade 
terminológica adotada pelos autores dos Deduktionsschriften, em especial Pütter. 
Porém, o que verdadeiramente interessa aqui é que, como o próprio Pütter ressalta, 
não é possível numa dedução jurídica desprezar ou desconsiderar o res facti. 
Enquanto escritos “nos quais algo é apresentado para uma finalidade jurídica”, as 
deduções sempre e em todos os casos “contêm circunstâncias históricas (res facti)” 
(Pütter, 1789, § 77), ou seja, uma dedução não diz respeito exclusivamente à 
determinação do que é de direito, quid iuris, mas implica ou pressupõe a definição 
ou menção dos facta que, como “condições históricas”, determinam a existência do 
próprio ius controversum – ou seja, a própria dedução também envolve a 
determinação do quid facti. Por sua vez, como mostra o capítulo sobre a Disciplina 
da Razão Pura da Crítica da Razão Pura, Kant admite em filosofia transcendental 
apenas modos diretos de prova. Dito de outra forma, para fundar a validade de 
certa proposição ou justificar a legitimidade do uso de determinado conceito não é 
permitido pura e simplesmente refutar a proposição contrária ou rebater aquele que 
questiona a legitimidade de um conceito; esse modo apagógico de prova não serve 
para fundar nenhuma pretensão, mas antes, na medida em que assume a forma de 
retorsões, apenas deslegitimar pretensões contrárias, deixando intocada, no entanto, 

 
13 Cf. Schröder (1979). Sobre a relação no séc. 18 entre a fundação de faculdades de direito e a formação voltada à 
prática, isto é, à administração pública, Cf. Scattola (1994, 18ss). 
14 Infelizmente, por questão de espaço, não é possível aprofundar os paralelos e semelhanças entre as instruções de 
Pütter sobre a dedução jurídica, por um lado, e o procedimento dedutivo de Kant, por outro. Sobre o modelo 
jurídico aqui aludido, cf. Trevisan (2018, pp. 113-120). 



Trevisan 

 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69 
 

58 

a pretensão que se pretende defender ou justificar (KrV, A 794/ B 822). Para fazê-
lo, é necessário em todos os casos voltar-se às “fontes” das quais determinado 
conceito ou conhecimento é extraído (Cf. p. ex. KrV, A 789/B 817; V-Lo/Pölitz 
AA 24: 561), ou ainda, conduzir “diretamente uma prova jurídica, ou seja, por 
meio de uma dedução transcendental dos argumentos” (KrV, A 794/B 822). 
Também aqui essa ideia kantiana encontra respaldo no conceito jurídico de 
dedução. Esta pode bastar-se numa defesa da correção e legitimidade da própria 
pretensão jurídica avançada, sem ser preciso rebater as pretensões contrárias 
(Pütter, 1789, §§ 124-126); ora, como forma de decidir determinado ius 
controversum, a remissão da pretensão jurídica à sua origem fatual (res facti) e a 
discussão direta dos pontos jurídicos em apoio à posição assumida (quaestio iuris) 
bastam para fundar a legitimidade do direito ou competência (Gerechtsame) do 
título jurídico de posse em litígio. É justamente este o procedimento kantiano em 
suas deduções. 

Para Kant, o uso de determinados conceitos carece de justificação. Nesse 
sentido, a dedução tem como objetivo justamente justificar o direito ou 
competência (autorização) para o uso de determinado conceito com vistas a 
determinado fim ou em determinado âmbito – no caso das categorias, o uso 
imanente, mas o mesmo vale para o uso constitutivo ou regulativo das ideias 
transcendentais. Nesse sentido, Kant identifica por varias vezes o uso de um 
conceito com um “título” (p. ex. KrV, A 501/ B 529; A 740/B 767). Com efeito, 
“título” detinha à época o sentido de legitimação ou autorização para a posse (e, 
por conseguinte, uso) de determinado objeto ou coisa adquirida através de compra, 
venda, doação, troca, etc. O próprio Kant na Doutrina do Direito toma 
Rechtsgrund como sinônimo de titulus (MS, AA 06: 260) ou titulus possessionis 
(MS, AA 06: 251-2), isto é, uma autorização para um uso de algo cuja aquisição foi 
provada, pois, como legítima. Como, contudo, avaliar se um título é legítimo? Para 
tanto entra em cena a dedução. Segundo Kant, da mesma forma que títulos 
jurídicos carecem de uma dedução para que sua legitimidade seja aferida e 
provada, assim também a utilização de certos conceitos exige uma prova direta de 
sua realidade objetiva e, por meio disso, da legitimidade mesma da autorização da 
sua aquisição e, pois, de seu uso. Como por várias vezes Kant escreve, tal tarefa de 
legitimar a posse de conceitos é central para o projeto crítico em seu todo. Nos 
Fortschritte, por exemplo, Kant é bem claro a esse respeito. Contra os céticos 
radicais, que contestam a competência da razão em obter conhecimentos a priori, a 
dedução contribui para uma “crítica minuciosa e completa”, justamente por provar 
os Rechtsame, isto é, os Befugnisse, a saber, as “autorizações da razão para 
determinações a priori”: 

Contra esse mal [scil. o ceticismo radical] nenhum remédio existe a não ser o de 
submeter a própria razão pura, isto é, a faculdade de conhecer algo a priori em geral, a 
uma crítica minuciosa e completa, de modo a discernir-se a possibilidade de uma 



Uma interpretação jurídica sobre a suposta circularidade na fundamentação da filosofia transcendental de Kant   
 

 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69 
 

59 

extensão real do conhecimento por meio desta mesma [faculdade] em relação ao 
sensível e ao suprassensível ou então, quando isto não for aqui possível, a limitação 
de tal extensão em relação ao suprassensível; e, no que diz respeito a este último, 
como fim da metafísica, que seja garantida a posse da qual ela é capaz não por meio 
de provas, que tão frequentemente se mostram enganadoras, mas por meio de uma 
dedução das autorizações da razão a determinações a priori (FM, AA 20: 320. Grifo 
meu). 

Kant realiza nessa passagem uma ampliação sub-reptícia do escopo de uma 
dedução para o projeto crítico em seu todo. A dedução tem como objetivo não 
apenas legitimar o título a priori dos conceitos puros do entendimento, mas também 
por meio disso certificar todas as “determinações a priori” da razão, inclusive, pois, 
a “posse da razão com vistas ao suprassensível”. Portanto, aparentemente é 
expandida a todos os afazeres da crítica a competência da dedução em geral como 
um procedimento jurídico legitimatório da posse de certos conceitos ou de usos da 
razão, sejam eles especulativos ou práticos. Nesse sentido, compreende-se que 
Kant discuta, à moda das deduções jurídicas, a legitimidade do uso dos conceitos 
puros do entendimento, as categorias, e dos conceitos da razão pura, as ideias 
transcendentais (cf. p. ex. KrV, A 336/ B 393; A 663/B 691; A 669-670/B 697-8). 
Em cada um deles se reproduz o modelo de dedução como Festellung do fato do 
qual surge um ius controversum (quid facti - dedução metafísica) e Rechtsprüfung 
da legitimidade dos direitos e autorizações que decorrem do fato detectado (quid 
iuris – dedução transcendental).15  
 
 
3. Circularidade do Fato Jurídico 
 

Para compreender a relação entre Faktum e Rechtsgrund, ou quid facti e quid 
iuris, é necessário retomar a ideia da circularidade do fato jurídico, ideia que 
perpassa a reflexão de juristas e filósofos relevantes para o surgimento do 
pensamento de Kant, como Baumgarten. Tal círculo se caracteriza basicamente 
pelo seguinte: de forma a definir como determinado evento particular constitui-se 
como uma ação que pode ser qualificada como juridicamente relevante ou como 
um Faktum, é preciso, antes, considerar a lei que define, justamente, que 
determinado evento empírico é uma ação juridicamente relevante: um Faktum ou 
ato. Ora, um ato se define como ato no momento em que é subsumido sob uma lei 
– ele deixa de ser uma ação (um evento físico) para tornar-se um ato (um evento 
também prático-moral, jurídico) quando subsumido sob uma lei; contudo, para 
determinar qual lei aplicar no caso em questão, é preciso que o ato já esteja 
constituído como um ato, isto é, como uma ação subsumida sob uma lei.  Para 

 
15 Sobre isso, cf. Trevisan (2018). 



Trevisan 

 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69 
 

60 

analisarmos em maior detalhe como tal círculo é constituído em Kant, cumpre 
primeiramente citar uma Reflexão em que Kant sintetiza o problema da 
determinação circular de um Faktum e a decisão sobre sua legitimidade como um 
procedimento judicial realizado por um juiz: 

O juiz deve 1), como inquirente, proceder analiticamente, para primeiramente obter 
uma ideia do Facto a partir dos momentis in facto. Contudo, como nele muita coisa 
pode ser indiferente relativamente ao direito controverso, ao menos numa perspectiva 
jurídica, então o juiz deve comparar todos os varia facti com o iure (...) controverso, 
para selecionar os momenta facti a partir dos mesmos. Assim, ele precisa previamente 
considerar o ius praetensum, para determinar a priori o que é aqui exigido (...). Isso 
precisa ser antecipadamente realizado pelo juiz, e as partes têm de ou apelar a um 
comitê legislatório ou então engajar-se para aduzir os momenta in facto segundo todos 
esses momentis in iure. 

2) Como juiz, ele tem de proceder sinteticamente: de acordo com a iustitia 
distributiva indicar aqueles praestanda16  que cada uma das partes em conflito tem de 
realizar segundo o direito dos demais ou dele prestar satisfação (Rx 3357, AA 16: 
797).17 

Como bem mostrou Kiefner, nestas e em outras Reflexões, como a 45418, 
Kant mostra um conhecimento digno de nota das “especificidades do pensamento 
civilista”. De acordo com Kiefner, este consistiria basicamente em duas etapas: 
primeiro, o juiz deve proceder analiticamente como Inquirent para a determinação 
do fato (quaestio facti); segundo, ele deve proceder sinteticamente para tomar uma 
decisão e fundamentar seu veredito (quaestio iuris). Vejamos com maior detalhe 
esse procedimento, que se assemelha àquele já discutido acima por ocasião da 
dedução jurídica em Wolff, Achenwall e Pütter. 

A quaestio facti não é estabelecida imediatamente a partir do conhecimento 
de todos os fatos apresentados pelas partes (Kiefner, 1978, pp. 300-1). É 
necessário, antes, que a) o juiz considere o ius praetensum e, para tanto, avalie se 
os elementos apresentados pelas partes se configuram como um caso que esteja 
“sob leis”, isto é, avaliar se “as consequências jurídicas concretas, com as quais 
torna-se válido o requerimento da queixa <Klagebegehren>, são previstas (...) 
abstratamente na lei” (Kiefner, 1978, p. 302). Definido assim o ius praetensum, b) 

 
16 Na MS Kant define praestatio como uma classe de objeto exterior ao meu arbítrio: “o arbítrio de outrem para um 
determinado ato (praestatio)” (MS, AA 06: 247), isto é, como a “realização” (Leistung) de um arbítrio alheio que 
me é devida como uma posse determinada (MS, AA 06: 248), pertencente, pois, ao direito pessoal. “A posse do 
arbítrio de outrem, como a capacidade de determiná-lo, pelo meu arbítrio segundo leis da liberdade, para um certo 
ato” (MS, AA 06: 271). 
17 H. Kiefner estipula como terminus a quo 1781 e como terminus ad quem 1783-5 em virtude de menções de Kant 
a mudanças no novo código processual da Prússia realizadas em 1781. Cf. Kiefner (1978). Cf. também Marcos 
(1994, 435ss). 
18 “(…) Aqui [scil. na questão sobre os milagres] ocorre como em um caso jurídico diante de um juiz. A primeira 
pergunta é: se realmente há um caso jurídico, isto é, [se] está sob leis e em que medida. 2. [Se há] o Factum, 
através do consentimento das testemunhas. 3. A concordância do juiz consigo mesmo em relação aos praeiudicata 
und postiudicanda (…)” (Rx 454, AA 15: 186-188 (1785-1787)). 



Uma interpretação jurídica sobre a suposta circularidade na fundamentação da filosofia transcendental de Kant   
 

 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69 
 

61 

o juiz parte então para os pressupostos a partir dos quais a lei é aplicada ao caso em 
questão. Estes pressupostos seriam os momenta in iure, que constituem o fato 
juridicamente relevante ao qual a peça deve ater-se. Sob esse fato juridicamente 
relevante são subsumidos todos os elementos concretos que compõem, em 
conjunto, os momenta in facto. Portanto, a cada momentum in facto corresponde 
um momentum in iure. “Se essa submissão é bem sucedida, então o ius praetensum 
concreto compete ao queixoso; se algo falta no momentum in facto, então a queixa 
é rejeitada”. Ao serem comparados com os momenta in iure, os momenta in facto 
que compõem a quaestio facti recebem seu caráter essencial, isto é, deixam de ser 
juridicamente indiferentes justamente ao coincidirem com os momenta in iure. 
Estes, por sua vez, constituem em seu conjunto, e de acordo com a iustitia 
distributiva, a “unidade sistemática do fato jurídico” (Kiefner, 1978, p. 313). A 
determinação dos momenta in facto a partir dos momenta in iure se mostra, pois, 
como a “etapa da mediação judicial entre empiria e direito a seu nível mais 
primário”, ou ainda, o “o momento de aplicação” como casus datae legis. Este 
implica, assim, dois momentos a) definição da regra ou lei, e b) determinação (a 
priori) do caso sob a regra. Nessa medida, o entendimento jurídico está atuante, 
preparando a mediação entre empiria e regra jurídica por meio da constituição do 
fato (Kiefner, 1978, p. 314). No momento sintético da aplicação ou mediação entre 
empiria (elementos empíricos que compõe o caso) e direito (elementos jurídicos 
que configuram o evento empírico como um caso jurídico determinado), e, assim, 
da decisão do juiz “segundo a justiça distributiva”, Kant “vê a passagem entre 
direito positivo e direito natural” (Kiefner, 1978, p. 317). 

Como se percebe, assim como ocorre nas deduções jurídicas discutidas por 
Wolff, Achenwall e Pütter, a sentença do juiz (quid iuris) pressupõe que a 
definição do fato já esteja estabelecida (quid facti). Contudo, justamente na 
determinação do ponto de partida do caso jurídico, a saber, na determinação da 
quaestio facti ou da “Idee vom Facto”, insinua-se um círculo. A determinação da 
quaestio facti como questão sobre um evento juridicamente relevante, isto é, como 
factum, pressupõe a quaestio iuris, a qual, porém, só é formulada no momento em 
que o factum se constitui como factum. Kiefner não menciona explicitamente a 
circularidade envolvida nesta “mediação entre empiria e regra jurídica por meio da 
constituição do fato” realizada pela casus datae legis implicada na decisão judicial. 
Quem o faz no interior de uma interpretação de Kant é J. Hruschka. Vejamos a 
formulação aguda desse círculo com auxílio de uma passagem da Metafísica dos 
Costumes Vigilantius, na qual Kant reproduz com termos diferentes, porém 
análogos, a mesma ideia exposta na Reflexão citada acima: 

Assim, a quaestio facti repousa sobre a indagatione momentorum in facto. (...).  

Daqui surge, então, a species facti, ou ainda, a enumeratio omnium momentorum in 
facto, assim como em delictis o corpus delicti. Assim, 1) a certeza da existência de um 



Trevisan 

 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69 
 

62 

delicti e 2) os sinais externos que comprovam ter havido um delictum. Contudo, o 
conceito de species facti é mais amplo que o conceito de corpus delicti. 

Na averiguação das circumstantiarium in facto é necessário, para encontrar os 
momenta in facto, considerar a lei, pois, ainda que aqui a lei ainda não esteja 
imputada, ela própria contribui para a determinação mais completa do facti (V-
MS/Vigil, AA 27: 563. Cf. também V-PP/Powalski, AA 27: 156; V-Mo/Collins, AA 
27: 288-9). 

Como esclarece Hruschka, Kant defende, à semelhança de Baumgarten19, 
que a quaestio facti somente pode ser respondida pela species facti, entendida não 
no sentido de “espécie” (genus), mas sim como a “imagem” (imago) do ato, ou 
seja, como a descrição ou apresentação de um ato, dito mais precisamente, dos 
elementos ou momenta20 essenciais que definem um ato como um ato (Hruschka, 
2001, pp. 204-7). Na species facti trata-se, segundo Kant, de um sinônimo do 
próprio factum21: ora, sem que antes se determinem os momentos essenciais que 
definem o ato como efetivamente um ato (isto é, o que caracteriza essencialmente 
determinada ação física, empírica, como um ato prático-moral, jurídico), não é 
possível determinar se tal ato ocorreu, permanecendo, assim, indefinida a quaestio 
facti (Hruschka, 2001, p. 208). A species facti, assim, é a própria descrição do ato 
e, com isso, do caso jurídico. Contudo, a pergunta que aqui se faz é: como sabemos 
quais são os momenta in facto, quais são os momentos essenciais do ato, ou ainda, 
como determinar os momenta que compõem a “Idee vom Facto”? Segundo a 
Reflexão 3357, a quaestio facti é essencial apenas quando se refere aos momenta 

 
19 “Os variados elementos interiores e exteriores (...) relativos ao fato, que devem ser examinados na sua 
imputação, são os MOMENTA IN FACTO (...); acerca dos vários elementos do fato que não devem ser 
examinados na imputação, eles são NÃO ESSENCIAIS; acerca dos momenta in facto, eles são ESSENCIAIS. As 
investigações acerca dos vários elementos do fato são as QUAESTIONES FACTI (...). A enumeração dos 
momentorum in factum é a SPECIES FACTI (factum) (...)” (Baumgarten, 1760, § 128). 
20 Sobre o uso de momenta cabe uma observação à primeira vista colateral, mas que se revela apoio à nossa 
interpretação. No comentário à Rx. 40 (AA 14: 122-8), Adickes escreve que Kant, ao longo de sua obra, emprega 
Moment em sete sentidos distintos, grande parte deles no âmbito da ciência natural (como, p.ex., Moment der 
Acceleration – MAN, AA 04: 551ss). Os que nos interessam, contudo, são aqueles pertencentes à jurisprudência, 
mais precisamente os que podem ser transpostos à designação do Faktum como momenta in facto. Além dos 
momenta in facto acima descritos, Kant menciona na Doutrina do Direito os “Momente (attendenda) da aquisição 
originária” de um objeto externo do arbítrio, a saber, a apreensão do objeto, a declaração da posse e, por fim, a 
aprovação do ato “de uma vontade externamente e universalmente legisladora (na ideia)” (MS, AA 06: 258-9) – 
trata-se, pois, dos momenta in facto da ação (física) de tomada de posse originária que a definem essencialmente 
como um ato (prático-moral, jurídico) de tomada de posse. Podemos transpor esse esquema conceitual à Analítica 
Transcendental, onde Kant fala de uma “tábua completa dos momentos do pensamento” (KrV, A 71/B 96) e de 
uma “tábua transcendental de todos os momentos do pensamento nos juízos” (KrV, A 73/B 98), justamente na 
determinação da tarefa da dedução metafísica dos conceitos puros do entendimento como “originalmente 
adquiridos”, a saber, a constatação da “origem das categorias a priori em geral por meio de sua completa 
concordância com as funções lógicas universais do pensamento” (KrV, B 159). A quaestio facti da legitimidade do 
uso das categorias como conceitos originalmente adquiridos é a sua origem como funções de ligação de um 
diverso, e os momenta facti são as funções lógicas do juízo expostas como uma tábua das “funções do 
pensamento” (KrV, A 70/B 95). 
21 “Facta, pura e simplesmente, chamam-se também species facti” (V-PP Powalski, AA 27: 156). 



Uma interpretação jurídica sobre a suposta circularidade na fundamentação da filosofia transcendental de Kant   
 

 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69 
 

63 

facti, aos quais, por sua vez, devem corresponder os momenta iuris; já segundo a 
passagem da Lição anotada por Vigilantius, antes de determinar os momenta in 
facto é preciso “considerar a lei (...) ainda que aqui a lei ainda não esteja 
imputada”. Em outras palavras, a essencialidade do ato, o que o faz deixar de ser 
“ação” para ser “ato”, de ser algo meramente físico para ser também algo jurídico, 
é sua subsunção sob a lei, a qual, para ser determinada (qual lei específica aplicar 
ao caso? casus datae legis), requer que o ato já esteja constituído como ato. Ora, se 
o que está em questão é a determinação do caso ao qual a lei é aplicada (fato), 
como pressupor que a lei a ser aplicada precise ser definida antes de determinar o 
fato através da aplicação da lei? Colocado em termos de um silogismo de 
imputação modus ponens, como o próprio Kant faz22, para a premissa maior (lei) é 
essencial o que se refere ao caso concreto da premissa menor (fato), e para o caso 
concreto da premissa menor (fato) é essencial o que se refere à premissa maior 
(lei)23. O círculo, pois, se impõe.  

É possível dizer que um círculo semelhante está presente na determinação do 
Faktum da KrV e da prova kantiana na dedução. Segundo os Prolegomena e a 
Disciplina da Razão Pura, é preciso pressupor a experiência para que o mecanismo 
transcendental de prova tenha sucesso, o qual, por sua vez, deveria justamente 
prová-la como inicialmente possível (Prol, AA 04: 274; KrV, A 737/B 765). O 
Faktum (objeto da experiência possível, atividades das faculdades de 
conhecimento) pressupõe, para ser determinado, as leis que ele mesmo deve, 
paradoxalmente, determinar enquanto leis aplicadas ao caso. Escapar ao círculo 
não é simples24. Kant tinha plena consciência disso. No início da Analítica dos 
Princípios, na introdução sobre “a faculdade transcendental de julgar em geral”, 
Kant alude explicitamente à circularidade da determinação do caso sob leis 
pressuposta pela ideia de casus datae legis: “Se o entendimento em geral é definido 
como a faculdade das regras, a faculdade de julgar é, então, a faculdade de 
subsumir sob regras, i.e. de distinguir se algo está sob uma dada regra (casus datae 
legis) ou não” (KrV, A 132/B 171). Kant afirma que exigir a prescrição de uma 
regra para determinar a aplicação da regra redundaria em um regressus ad 
infinitum; resta, pois, assumir tal facticidade da aplicação da regra e apelar a um 
talento natural que não pode ser ensinado, apenas exercitado. O exemplo que Kant 
utiliza para ilustrar a circularidade na determinação é ilustrativo: um juiz pode 
conhecer com perfeição todas as leis e ao mesmo tempo faltar-lhe por completo o 

 
22 “Factum é uma ação que está sob uma lei, na realidade, sob uma lei moral. Imputatio moralis é subsunção de um 
facto sob uma lei moral. Lei é a proposição maior, factum é a proposição menor, isto é, subsumtio quod certum 
factum sit casus datae legis. A conclusão é a ação, [ela] tem também de considerar o factum legis. A imputação é a 
aplicação da lei ao factum” (Mo/Mron II, AA 29: 641. Cf. também V-MS/Vigil, AA 27: 562). 
23 Quem desenvolve de forma mais completa o paradoxo da circularidade do caso jurídico em Kant e em 
Baumgarten segundo termos silogísticos é Aichele (2011b). 
24 Hruschka aproxima este círculo ao círculo hermenêutico, não ao vicioso (Hruschka, 2001). Aichele vê no 
círculo da imputação um reflexo do problema do singular na lógica da Hochaufklärung (Aichele, 2011a). 



Trevisan 

 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69 
 

64 

talento em aplicar tais leis aos casos concretos e, assim, acrescentemos, determinar 
um factum. 

Agora, se ela [a lógica geral] pretendesse mostrar em termos gerais como se deve 
subsumir sob tais regras, i.e. distinguir se algo está sob elas ou não, isso não poderia, 
por seu turno, ocorrer de outro modo senão por meio de uma regra. Justamente por ser 
uma regra, contudo, esta última exige novamente uma instrução da faculdade de 
julgar; e assim se mostra que, embora o entendimento possa ser ensinado e abastecido 
por meio de regras, a faculdade de julgar é um talento especial que certamente não 
pode ser ensinado, mas tem de ser exercitado. Este é, por isso, também o que há de 
específico na chamada inteligência inata, cuja falta não pode ser suprida por escola 
alguma; pois, ainda que esta possa encher um entendimento limitado de regras, 
emprestadas ao discernimento de outrem, e como que enxertá-las nele, a faculdade de 
servir-se corretamente delas tem de pertencer ao próprio aluno, e nenhuma regra que 
se lhe prescrevesse com esse objetivo estaria garantida, na falta de tal dom natural, 
contra um mau uso. Um médico, pois, ou um juiz, ou um estudioso da política, podem 
ter regras de patologia, regras jurídicas ou políticas na cabeça, até o grau em que 
possam tornar-se professores rigorosos no assunto; mas podem facilmente perder-se 
na aplicação das mesmas, seja porque lhes falta algo na faculdade natural de julgar 
(mesmo não lhes faltando no entendimento), sendo-lhes até possível compreender o 
universal in abstracto, mas não distinguir se um caso se subsume sob ele in concreto 
(KrV, A 133-4/B 172-3). 

A referência que Kant faz ao “dom natural” do juiz não é fortuita. A 
Unbegreiflichkeit do talento natural na aplicação da lei ao caso equivale, na ordem 
conceitual, à Unbegreiflichkeit da dupla relação empírica-normativa na 
determinação mesma do Faktum e da pressuposição da experiência possível no 
próprio momento de sua fundamentação25. Nesse sentido, o método jurídico de 
prova kantiano, ao contrário do que pretendiam seus críticos, é conscientemente 
despretensioso. Em um conflito jurídico, como aquele ilustrado no capítulo sobre a 
dedução transcendental, não é preciso dirigir-se ao contexto completo e exaustivo 
no qual são constituídas uma coisa em litígio e a pretensão a ela. De relevo é 
apenas a referência a alguns poucos aspectos da coisa e da pretensão que lhe 
concerne, a saber, a pretensão relativa àquelas circunstâncias da origem de ambos 
que decidem sobre a legitimidade da pretensão - além, decerto, de um talento 
natural que não pode ser ensinado, apenas exercitado. 
 
  

 
25 Essa aparente contradição entre exigir um conhecimento empírico para determinação do normativo é aludida na 
Metaphysik der Sitten Vigilantius: “Uma juris peritia parece ser uma contradição, pois o conceito do direito 
somente pode ser conhecido a partir da razão, não pode ser experienciado. Portanto, ela [scil. juris peritia] 
tampouco pode limitar-se ao conhecimento das leis; pelo contrário, ela deve pressupô-las. Ademais, contudo, de 
um jurista prático é exigido ligar à teoria jurídica um conhecimento da aplicação de leis; esta repousa na 
habilidade de distinguir o casum datae legis e [distinguir] em que medida o caso está compreendido sob a lei. Essa 
[habilidade] somente é obtida por meio de uma aplicação frequente da teoria a uma multiplicidade infinita de 
casos, e isso é um experimento empírico” (V-MS/Vigil, AA 27: 534). 



Uma interpretação jurídica sobre a suposta circularidade na fundamentação da filosofia transcendental de Kant   
 

 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69 
 

65 

4. Conclusão 
 

Nos últimos tempos na Kant-Forschung muito foi dito a respeito do modo 
como Kant coloca “o direito em lugar da matemática” (Höffe, 2003, p. 286ss) em 
seu procedimento de prova, exemplificado pela metáfora do “tribunal da razão”. 
Com efeito, Henrich interpreta essa inversão kantiana da tradição lógico-
matemática em sua nova “fundamentação jurídica” como uma “renúncia ao todo” 
e, de certa forma, uma moderação nas pretensões de prova em filosofia: “Em um 
conflito jurídico não é preciso dirigir-se ao contexto completo no qual são 
constituídas uma coisa em litígio e a pretensão a ela. De relevo é apenas a 
referência a alguns poucos aspectos da coisa e da pretensão que lhe concerne, a 
saber, a pretensão relativa àquelas circunstâncias da origem de ambos que decidem 
sobre a legitimidade da pretensão” (Henrich, 2001, p. 102). Por sua vez, Aichele 
interpreta a despretensão da dedução jurídica como reprodução da relação circular 
da imputação da filosofia jurídica da modernidade e resultado da impossibilidade 
de se determinar com certeza absoluta a subsunção do singular (ação) sob um 
universal (lei jurídica): “Segundo a terminologia do século 18, a certeza visada [na 
dedução jurídica] somente pode ser subjetiva, pois aqui se trata sempre da 
compreensão conceitual de um indivíduo por meio de termos universais. Por esse 
motivo, a sentença final não resulta de um procedimento lógico-matemático que é, 
por princípio, automatizado, mas antes exige, na figura do juiz, uma instância 
própria de decisão que não é, decerto, imune a erros” (Aichele, 2011b, p. 130). 
Ishikawa, por fim, afirma que, para Kant, “uma demonstração rigorosa forte dos 
princípios supremos do conhecimento é, em virtude de seu caráter inevitável, por 
princípio impossível. Portanto, uma prova para tais princípios seria realizável não 
como tarefa de um fundamento de prova ou argumento <Beweisgrund> no sentido 
mais forte do termo, mas, antes, segundo o paradigma jurídico originário, uma 
tarefa de um fundamento jurídico <Rechtsgrund>” (Ishikawa, 1995). 

Acreditamos que os críticos pós-kantianos, mencionados no início, que 
acusam a falta de radicalidade ou mesmo de coerência da fundamentação do 
sistema da filosofia transcendental, perdem completamente de vista o caráter 
jurídico do modo kantiano de prova desenvolvido aqui. Mesmo nessa peça 
sistemática central do criticismo, a dedução, continua valendo a conhecida 
declaração de Ebbinghaus contra as indevidas apropriações que o pós- e o 
neokantismo fizeram de Kant, com as inevitáveis incompreensões da filosofia 
kantiana que daí resultaram: 

As possibilidades de compreensão [da filosofia kantiana] apresentadas, unitariamente, 
pelas diferentes escolas neokantianas não apagaram a suspeita de que todo aquele 
grande movimento de prosseguir ‘para além de Kant’ contava com um grande 
desconhecido, e este desconhecido era ninguém mais ninguém menos do que o 
próprio Kant (Ebbinghaus 1968: 3). 



Trevisan 

 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69 
 

66 

 
Bibliografia 
 
ACHENWALL, G. Ius naturae in usum auditorum. Pars prior. 7ª edição. Göttingen, 1773. 
AICHELE, A. “Enthymematik und Wahrscheinlichkeit. Die epistemologische 

Rechtfertigung singulärer Urteile in Universaljurisprudenz und Logik der deutschen 
Aufklärung: Christian Wolff und Alexander Gottlieb Baumgarten“. In: Rechtstheorie: 
Vol. 42, Sonderheft – Rechtsrhetorik, 2011a. 

AICHELE, A. “Metaphysisches oder logisches Systemprinzip. Die Dynamik des 
Unbedingten und seine Deduktion in Schellings Naturphilosophie von 1799“. In: 
Danz, C. & Stolzenberg, H. (Org.). System und Systemkritik um 1800. Hamburg: 
Meiner, 2011b. 

BAUMGARTEN, A. G. Initia Philosophiae Practicae. Halle, 1760. 
BECK, J. S. Erläuternden Auszug aus den kritischen Schriften. Bd 1. Riga. 1793. 
BONDELI, M. Apperzeption und Erfahrung: Kants transzendentale Deduktion im 

Spannungsfeld der frühen Rezeption und Kritik. Basel: Schwabe Basel, 2006. 
BÜBNER, R. “Selbstbezüglichkeit als Struktur transzendentaler Argumente”. In: Böhler, D 

& Kuhlmann, W (Orgs.). Kommunikation und Reflexion. Zur Diskussion der 
Transzendentalpragmatik. Antworten auf Karl-Otto Apel. Frankfurt a/M.: Suhrkamp, 
1982. 

EBBINGHAUS, J. Gesammelte Aufsätze, Vorträge und Reden. Hildesheim: Georg Olms, 
1968. 

FICHTE, J. G. Zweite Einleitung in die Wissenschaftslehre. In: Fichtes Werke, hrsg. von I. 
H. Fichte. Bd. I. Berlin: de Gruyter 1971. 

FRANK, M. „Unendliche Annäherung“: die Anfänge der philosophischen Frühromantik. 
Frankfurt a/M.: Suhrkamp, 1997. 

GASPAR, F. P. A distância do olhar –Síntese e Liberdade na doutrina da ciência de 
Fichte. (Tese de Doutorado). Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 
Universidade de São Paulo, São Paulo. 2015. 

GRANDJEAN, A. Critique et réflexion: essai sur le discours kantien. Paris: Vrin, 2009. 
HEGEL, G. W. F. Wissenschaft der Logik; Bd. 2 Die subjektive Logik (1816). In: 

Gesammelte Werke. Hrsg. von Friedrich Hogemann. Hamburg: Meiner, 1981. 
HEGEL, G. W. F. Ciência da Lógica. Excertos. São Paulo: Barcarolla, 2011. 
HEIDEGGER, M. Kant und das Problem der Metaphysik. Frankfurt: Vittorio Klostermann. 

1991. 
HENRICH, D. “Die Deduktion des Sittengesetztes”. In: Schwan, A (Org.). Denken im 

Schatten des Nihilismus. Festschrift für Wilhelm Weischedel zum 70. Geburststag. 
Darmstadt: WBG, 1975. 

HENRICH, D. “Die Beweisstruktur der transzendentalen Deduktion der reinen 
Verstandesbegriffe”. In: Tuschling, B. (Org.). Probleme der 'Kritik der reinen 
Vernunft'. Kant-Tagung Marburg 1981. Berlin & New York: De Gruyter, 1984.  

HENRICH, D. “Kant’s Notion of a deduction and the Methodological Background of the 
First Critique”. In: Förster, E (Hrg). Kant's Transcendental Deductions. Stanford: 
Stanford University Press, 1989. 



Uma interpretação jurídica sobre a suposta circularidade na fundamentação da filosofia transcendental de Kant   
 

 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69 
 

67 

HENRICH, D. “Systemform und Abschlussgedanke. Methode und Metaphysik als Problem 
in Kants Denken”. In: Gerhardt, V. (Orgs.). Kant und die Berliner Aufklärung. Akten 
des Kant-Kongresses Berlin. Bd. I. Berlin [u.a]: de Gruyer, 2001. 

HÖFFE, O. Kants Kritik der reinen Vernunft. Die Grundlegung der Moderne Philosophie. 
München: C.H Beck, 2003. 

HOLZSCHUHER, C-S. Deduktion-Bibliothek von Teutschland. Bd. 1, Frankfurt u. Leipzig 
1778. 

HRUSCHKA, J. “Die species facti und der Zirkel bei der Konstitution des Rechtsfalles in 
der Methodenlehre des 18. Jahrhunderts”. In: Schröder, Jan (Orgs.): Theorie der 
Interpretation vom Humanismus bis zur Romantik - Rechtswissenschaft, Philosophie. 
Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2001. 

HUFELAND, G. Abriß der Wissenchaftskunde und Methodologie der Rechtsgelehrsamkeit. 
Halle, 1797. 

ISHIKAWA, F. “Zum Gerichtshof-Modell der Kategorien-Deduktion”. In: Croitoru, R 
(Org.). The Critical Philosophy and the Function of Cognition. Proceedings of the 
Fifth International Symposion of the Romanian Kant Society. Bucharest: Diogene, 
1995.  

ISHIKAWA, F. “Grundmotive des Gerichtshof-Modells der Kategorien-Deduktion Kants”. 
In: Mohrs, T. Roser, A & Salehi, D (Orgs.). Die Wiederkehr des Idealismus? 
Festschrift für Willheim Lütterfelds zum 60. Geburtstag. Frankfurt: Peter Lang, 2003. 

KAULBACH, F. “Die Rechtsphilosophische Version der Transzendentalen Deduktion”. In: 
Studien zur späten Rechtsphilosophie Kants und ihrer transzendentalen Methode. 
Würzburg: Königshausen & Neumann. 1982. 

KIEFNER, H. “Ius Praetensum. Preußisches Zivil- und Zivilprozeßrecht, richterliche 
Methode und Naturrecht im Spiegel einer Reflexion Kants zur Logik”. In: Kaulbach, F 
& Krawietz, W. (Orgs.). Recht und Gesellschaft. Berlin: Dunker & Humblot, 1978. 

MAIMON, S. Versuch über die Transzendentalphilosophie mit einem Anhang über die 
symbolische Erkenntnis und Anmerkung. Berlin, 1790. 

MARCOS, M. H. La Crítica de la razón pura como proceso civil. Sobre la interpretación 
jurídica de la filosofía trascendental de I.Kant, Salamanca: Universidad de Salamanca, 
Colección Vitor (Tesis doctorales en microficha), 1994. 

NETTELBLADT, D. “De optima iurisprudentiam practicam docendi methodo”. In: 
Sammlung kleiner juristischer Abhandlungen, Halle, 1792. 

NETTELBLADT, D. Versuch einer Anleitung zu der ganzen Practischen Rechtsgelahrheit. 
Halle, 1767. 

PIEVATOLO, M. C. “The Tribunal of Reason: Kant and the Juridical Nature of Pure 
Reason”. In: Ratio Juris, 12, 1999.  

PROOPS, I. “Kant's Legal Metaphor and the Nature of a Deduction”. In: Journal of the 
History of Philosophy. Vol 41. N. 2. 2003.  

PÜTTER, J. S. Anleitung zur juristischen Praxi, wie in Teutschland sowohl gerichtliche als 
außergerichtliche Rechtshändel oder andere Canzley- Reichs- und Staats-Sachen 
schriftlich oder mündlich verhandelt und in Archiven beygeleget werden. Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht, 1789. 

REICH, K. Die Vollständigkeit der Kantischen Urteilstafel. In: Gesammelte Schriften. 
Hamburg: Felix Meiner. 2001. 



Trevisan 

 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69 
 

68 

REINHOLD, K. L. Ueber das Fundament des philosophischen Wissens. Jena, 1791. 
REINHOLD, K. L. Über das Verhältnis der Theorie des Vorstellungsvermögens zur Kritik 

der reinen Vernunft. In: Beiträge zur Berichtigung bisheriger Missvertändnisse der 
Philosophen – erster Band. Hamburg: Meiner, 2003. 

REUß, J. A. Deductions- und Urkunden-Sammlung: ein Beytrag zur Teutschen 
Staatskanzelei. Ulm, 1785. 

SCATTOLA, M. La nascita delle scienze dello Stato. August Ludwig Schlözer (1735-
1809) e le discipline politiche del Settecento tedesco. Milano: Franco Angeli, 1994. 

SCHRÖDER, J. Wissenschaftstheorie und Lehre der 'praktischen Jurisprudenz' auf 
deutschen Universitäten an der Wende zum 19. Jahrhundert. Frankfurt a/M.: 
Klostermann, 1979. 

SEEBERG, U. “Kants Vernunftkritik als Gerichtsprozeß”. In: Bowman, B. (Org.). 
Darstellung und Erkenntnis. Paderborn: Mentis Verlag, 2007. 

SEEBERG, U. Ursprung, Umfang und Grenzen der Erkenntnis. Eine Untersuchung Kants 
transzendentaler Deduktion der Kategorien. Hamburg: Philo & Philo Fine Arts. 2006.  

TREVISAN, D. K. Der Gerichtshof der Vernunft: Eine historische und systematische 
Untersuchung über die juridischen Metaphern der Kritik der reinen Vernunft. 
Würzburg: Königshausen u. Neumann, 2018. 

WOLFF, C. Jus naturae methodo scientifica pertractatum. Pars tertia. Frankfurt, Leipzig 
und Halle, 1740. 2. Repr. Hildesheim: Georg Olms, 2003. 

 
 
 
 
 
 
  



Uma interpretação jurídica sobre a suposta circularidade na fundamentação da filosofia transcendental de Kant   
 

 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 49-69 
 

69 

Resumo: 

O presente artigo discute o modo de prova em atuação na dedução transcendental das 
categorias a partir do modelo jurídico de dedução, segundo o qual direitos ou competências 
são legitimados ou justificados (quaestio iuris) a partir de argumentos jurídicos e de dados 
históricos, fatuais ou simplesmente genéticos (quaestio facti). Ao reconhecer aqui um 
problema histórica e juridicamente bem definido, a saber, a circularidade da constituição do 
caso jurídico, pretende-se, assim, lançar nova luz à antiga objeção pós-kantiana sobre a 
suposta circularidade ou insuficiência da fundamentação da filosofia transcendental. 

Palavras-Chave: Circularidade, Dedução, Direito, Prova. 

 

Abstract: 

This paper discusses the proof method in the transcendental deduction of the categories as a 
legal model of deduction. According to this method, rights or competences are legitimated 
or vindicated (quaestio iuris) from legal arguments and historical, factual or simply 
genetical factors (quaestio facti). In recognizing the historically and legally well-defined 
problem, namely, the circularity of the constitution of the legal case, the aim of this paper is 
to shed new light on the old post-Kantian objection about the presumed circularity or 
insufficiency of Kant’s grounding of the transcendental philosophy. 

Keywords: Circularity; Deduction; Right; Proof. 

 
 

Recebido em: 05/2020 

Aprovado em: 12/2020 

 



 



 
 
 

Studia Kantiana, vol. 19, n. 1 (abr. 2021): 71-87 
ISSN impresso 1518-403X 

ISSN eletrônico: 2317-7462 
 

 
Is there a Kantian faculty for politics? Judgment and 
Publicity in Political and Moral Philosophy in 20th 

Century  

Valentina Dafne De Vita* 

Martin-Luther-Universität (Halle-Wittenberg, Germany /Alemanha) 

 
 

Why didn’t Kant write a critique of a political faculty? And could one of the 
three faculties be considered as the political one? These were the questions of 
Hannah Arendt, when she tried to write the final part of Life of Mind, concerning 
judgment. As heritage of her work we refer to her lectures about political thought, 
which are dedicated to Kant’s Critique of Judgment and its political meaning which 
seems to be very popular with many Kantian scholars, as I will soon show. For 
Arendt there are many reasons why judgment is the faculty of the politics as the 
communication, the particulars and so on. But the most important reason is for 
Arendt that “Judgment is not practical reason; practical reason "reasons" and tells 
me what to do and what not to do; it lays down the law and is identical with the will, 
and the will utters commands; it speaks in imperatives. Judgment, on the contrary, 
arises from ‘a merely contemplative pleasure or inactive delight’” (Arendt, 1992, p. 
15). This faculty, for Arendt, is the way humans deal with history, with the 
singularity.1  

However, there are many authors who supposed that Kant’s practical 
reason is a political faculty because of the categorical imperative (I think here 
at Rawls or Habermas) or, as Adorno, because of the idea of freedom as 
autonomy. Of course, the idea of autonomy in Kant was influenced by 
Rousseau, who conceptualized it in a political work, the Social Contract. 

 
* Email: dafne.devita@gmail.com 
1 “These particulars are again of two kinds; the first part of the Critique of Judgment deals with objects of judgment 
properly speaking, such as an object that we call ‘beautiful’ without being able to subsume it under a general category 
of Beauty as such; we have no rule that could be applied” (Arendt, 1992, p. 13). See also: Benhabib, 1996, especially 
pp. 185-211 and Trawny, 2006. 



De Vita 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87 
72 

Political can be defined the idea of the kingdom of ends, where everybody is 
at the same time legislator and subjected to his/her own laws. However, if we 
think of Aristoteles’s division of philosophy, politics and morals, they belong 
to the same area: the practical one. But there are some difficulties that Kant 
thematized too, that are implied if we adopt the practical reasons as the only 
and exclusive faculty for politics. In politics we have many heteronomies 
which depend on our inclination to be egoistic and, on the other hand, on the 
influences that the other could exercise upon us, and this dialectic between 
interests of subjects, that seems to involve the politics, make it too impure to 
let it incarnate the a priori principle of pure practical reason. This could be 
confirmed, for example, by the Kingdom of ends, which could not be 
identified with any existent community (GMS, AA 04: 436 note, and 
Flikschuh, 2009). 

But also, under Kant’s scholars it’s not so easy to find an unvocal 
standpoint about the topic: political interpretations of Kant’s practical reason 
have been underlined by many scholars. For example, Höffe, who published 
a monography about Kant´s practical reason in 2012 about practical reason 
as a philosophy of freedom, emphasizes the political meaning of practical 
reason as a function of freedom as autonomy. But we have also many authors 
who acknowledge the faculty of judgment as the political faculty par 
excellence for the concept of Zweckmäßigkeit or Weltbeste (Huseyinzadegan, 
2015; Ferrara, 2018), for communication and because it is the faculty of the 
Übergänge from noumenal to phenomenal (Düsing, 1990; Pries, 1995, or in 
the 80s, in postmodernity it was interpreted in this direction from Lyotard, 
1988 as well). But can we have a Kantian political theory and at the same 
time renounce one of the both faculties to interpret Kant´s Critical 
Philosophy?  

I have two aims in this paper: on one hand, I want to analyze what Kant 
thinks about the relation between morals and politics; on the other hand, I 
want to compare the different interpretations from philosopher of the 20th 
century with different backgrounds (such as Adorno, Arendt, Habermas and 
Lyotard) to understand the way they choose the identification of the political 
faculty in Kant´s philosophy. My attention will focus especially to Adorno’s 
and Arendt’s interpretations of Kant because, although in different ways, their 



Is there a Kantian faculty for politics? Judgment and Publicity in Political and Moral Philosophy in 20th Century 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87 
 

73 

examinations have the same proposal: to interpret Kant as the philosopher of 
the criticism against every authority.2  

For this reason I am going to first analyze Adorno’s and Habermas’ thesis 
about Kant’s practical reason as a political faculty and the difficulties which are 
linked with; then with a quick reference to Arendt’s and Lyotard’s interpretation of 
the judgment, I will try to understand which differences there are between the 
common sense of the Critique of the Judgment and the principle of Publizität, that 
Kant introduces in the Towards Perpetual Peace as the only principle which makes 
it possible to represent “the union of the ends of all possible” (ZeF, AA 08: 386). 
The confrontation of these two a priori should help to answer which faculty fits 
better for regarding politics. 

 
 

1. Practical reason between resistance, communication and disagreement 

 
Adorno and Habermas analyzed the political implications of practical reason 

from two different standpoints: for Adorno, Kant’s autonomy is very important 
because of the resistance - the task of the ethics in contemporary world; it was indeed 
Habermas, who knew Arendt´s work very well (Habermas, 1976, and Benhabib, 
1996) focuses on the center of moral communication. In Diskursethik he 
individualized it not in sensus communis but in the universal formulation of the 
categorical imperative. This also proves that if we take in consideration the same 
faculty for politics, the interpretations of the implications change as well. 

Adorno gave lectures on Kant’s practical reason in the summer of 1963 and 
the transcriptions of these lectures are included in the Abteilung 4, Band 10 of his 
Gesamtausgabe edited in Germany from Suhrkamp under the name Probleme der 
Moralphilosophie (Problems of Moral Philosophy), which in English are edited from 
Schröder and translated by Livingstone. Adorno defines the problem of philosophy 
“the relation between freedom and law” (Adorno, 2001, p. 16) and he believes that 
this is the principal problem of Kant’s moral philosophy. For Adorno, Kant was the 
only one who combines freedom and (moral) law in contrast to the law of nature. To 
further define it, Adorno goes on with Max Scheler’s difference between ethics as 
“a substantial, existing body of rules and maxims which are not made the object of 
reflection” (Adorno, 2001, p. 17) and ethics as a substantive collection of rules – 
which “is the constant companion of every ethos” (ibidem). Here Scheler defines the 

 
2 About Adorno I will not refer to Dialectic of the Enlightenment but much more focus on lectures (as Problem of 
Moral Philosophy), although especially in one talk Adorno explains why education cannot avoid Kant’s autonomy 
and how it essential for the future to avoid a new Auschwitz is (Adorno, 2017, p. 93. See also Cook, 2020 and Iago, 
2020).  



De Vita 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87 
74 

second ethics as the one which is destroying the substantial ethics, which is original 
and rarer. It’s easy to see that Adorno related the first type of ethics to the Nazis’s 
Brauchtum. Later Adorno says that: “the horrors perpetrated by fascism are in great 
measure nothing more than the extension of popular customs that have taken on these 
irrational and violent features precisely because they have become divorced from 
reason” (Adorno, 2001, p. 18). 

Then Adorno will insist that the real problem of moral philosophy is “the 
relationship of the particular, the particular interest, the behavior of the individual, 
particular human being and the universal that stands opposed to it” (ibidem). And 
for Adorno this is Kant’s problem too, because “in Kant, moral problems always 
circle round the question of the relations between the natural, empirical individual 
human being and the intelligible human being, who is determined simply and solely 
by his own reason of which freedom is an essential characteristic” (ibidem, p. 19). 
As we can see, Adorno interprets Kant’s idea of autonomy of the Will in contrast 
with the heteronomy of society as a fundamental element for morality and for a 
pluralistic idea of the good. This idea will be stronger in the concept of duties 
towards oneself, that for Adorno are necessary for the constitution of the idea of 
humanity, because in the dialectical confrontation between individual and society 
the duties of self-preservation elevates the interests of the subject to moral interests. 
This is the topic of the 14th lecture about the Problem of Moral Philosophy, where 
Adorno explains that:  

If you wish, you can also discern this motif in the formulation of the categorical 
imperative, when Kant states that in my actions I must also be able to will that my 
maxim, that is, the summation of my subjective prudence, should be capable of 
becoming a universal law. In other words, it should be capable of being expanded so 
that it ceases to pertain merely to my particular purposes and interests, and the particular 
purposes and interests of all individuals, but should instead comprehend in equal 
measure the interests of all mankind. Furthermore, this inclusion of the particular 
interests of all and the objectivity of the moral law itself should amount to the mediation 
between subjective and objective reason (ibidem, p. 141) 

It should not surprise that Adorno analyses later in the very same lectures the 
role of antagonism in IaG. Adorno affirms that here Kant “explicitly makes 
mediation between subjective and objective reason his goal” (ibidem, p. 142). The 
predispositions (Hang) of antagonism of the subject against society is a central point 
in IaG. For Kant antagonism is “unsociable sociability of human beings” (IaG, AA 
08: 20). On one side, every human being has the predisposition to enter in society, 
while on the other hand “is combined with a thoroughgoing resistance that constantly 
threatens to break up this society” (IaG, AA 08: 20-21). The predisposition to 
individualize is not of course identical with the autonomy of good Will, because the 
first one (the predisposition) is an egoist willing “to direct everything so as to get his 
own way, and hence expects resistance everywhere because he knows of himself that 



Is there a Kantian faculty for politics? Judgment and Publicity in Political and Moral Philosophy in 20th Century 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87 
 

75 

he is inclined on his side toward resistance against others” (IaG, AA 08: 21. See also 
Schneewind, 2009 and Wood, 2009). For Kant anyway, this resistance of the 
individual is really important for progress, and in my opinion anticipates some 
elements of the critic in ZeF, because through a pathological predisposition we, in 
any case, finally have the possibility “to form a society finally into a moral whole” 
(IaG, AA 08: 21).  

As for Adorno, he underlines the role of antagonism of Kant’s moral 
philosophy, because from this predisposition Kant defines a moral society as a task, 
that humans could enrich only through conflicts. Of course, these conflicts should 
be moderated from self-reflection, and for this reason Adorno cites often the 
definition of the freedom from the Doctrine of the Right, where Kant affirms, 
everyone’s freedom is limited to the freedom of the others (Adorno, 2001, p. 122; 
RL, AA 06: 232). In this sense, it is conflict, dialectic the only way to realized 
freedom, which has otherwise the limitation of the self-preservation of the other. The 
most important conclusion of this text is that for both Adorno and Kant, we have a 
distinction instead of “false identities”. This is the reason Kant’s morals is so 
important, because he understood that “moral action, right action here and now is 
not immediately identical with what is good for the species as a whole” (Adorno, 
2001, p. 142). 

However, Adorno criticizes Kant’s moral thought for the role of 
universalization of the moral maxims, because he considers it too abstract. For this 
reason, he takes Ibsen’s drama the Wilde Duck as an example to show negative 
aspects of Kant’s ethics. The family, who are the protagonists of the plot, is living in 
a lie-life (Lebenslüge) and after that the members experience the truth, the mediocre 
order of the family is going to be broken.  

Let’s look at plot a little closer. Håkon Werle has arranged the match by 
providing Hjalmar, the son of an old friend of his, with a home and a profession as 
a photographer. He even finds him a wife, Gina, who was working in Werle’s family 
as governess. Gregers Werle, son of Håkon and whose mother died believing that 
Gina and Håkon had carried on an affair, becomes enraged at the thought that his old 
friend is living a life built on a lie. At the end of the drama Gregers decides to tell 
the truth to Hjalmar, and for this reason his daughter ends up committing suicide. 
Unexpected, the death of the child will bring back lost harmony of typical bourgeois 
family. Adorno uses this plot in his lectures not to simply criticizes Kant’s 
formalism. Adorno recognizes that the duty to be honest has a universal validity, but 
he affirms also that in a world where there is no more good life, something like 
telling the truth creates injustice (the death of the innocent child). From this tale 
Adorno deduces that 

the campaign of moral purification, that is, the attempt of a man of integrity, of Gregers 
Werle, in short, to introduce some order or, as is so admirably said nowadays, to clear 
matters up. This attempt leads straight to disaster. As someone remarks in another of 



De Vita 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87 
76 

Ibsen’s play, in Ghosts in fact “Yes, conscience – that can be very hard on us 
sometimes”. If you follow the tug of your conscience, you may end up doing something 
very unconscionable, in the present case, it means actually killing a human being full 
of gentleness and grace. (Adorno, 2001, p. 160). 

Ibsen does not take a cynical stance, but for Adorno this drama demonstrates 
there is no possibility to overcome the conflict between “an ethics of conviction and 
an ethics of responsibility” (ibidem) and neither the ethics of responsibility nor 
Kant’s formalism can show what is good in a world where the morality - as the act 
to say the truth - can become an act of injustice.  

For Adorno this happened for two reasons: on one hand, in Ibsen´s dramas, to 
be honest means to be egoistic. This is one of the most important topics against Kant. 
As Adorno says: “for Kant had sharp eye for the fact that the motives that we think 
of as pure, and hence in conformity with the categorial imperative, are in truth only 
motives whose source lies in the empirical world. They are ultimately linked to our 
faculty of desire and therefore with the gratification of what I would term our moral 
narcissism” (ibidem, p. 163). Anyway, we cannot renounce completely the 
Gesinnungsethik because the responsibility ethics that can be defined as an objective 
one cannot be plainly identified with the moral principle, and for this reason there 
can be no life in the wrong because of the conflict between objective and subjective 
words. Adorno’s answer to overcome this dilemma is to think of morality as 
resistance, because “good life in today’s world consists in resistance to the forms of 
the bad life that have been seen through and critically dissected by the most 
progressive minds” (ibidem, p. 168). He defines das negative Denken (negative 
thoughts), similarly to Nietzsche’s nihilism and at the same time more formally than 
Kant’s categorical imperative, because “this resistance to what the world has made 
of us does not at all imply merely an opposition to the external world on the grounds 
that we would be fully entitled to resist it (…). In addition, we ought also to mobilize 
our own powers of resistance in order to resist those parts of us that are tempted to 
join in” (ibidem).  

But can Kant´s morals and politics justify resistance? In On the common 
saying: this may be true in theory but it does not apply in practice Kant means that 
resistance in a violent way cannot be moral, because in this case we would come 
back to the natural state and a violent reaction of the king could not be condemned 
(TP, AA 08: 292). Anyway, Kant does not renounce to indicate how and when a 
sovereign become a despot. This happens first, when he “wants to make the people 
happy in accordance with his concepts”. In this case, “the people are not willing to 
give up their universal human claim to their own happiness and become rebels” (TP, 
AA 08:302). Then the sovereign becomes a despot when he forbids the freedom of 
speech, especially when he limits the public use of the reason and forbids the 
disapproval of himself. But it’s difficult for Kant to formulate a right of resistance 



Is there a Kantian faculty for politics? Judgment and Publicity in Political and Moral Philosophy in 20th Century 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87 
 

77 

although he acknowledges a freedom of the pen “the sole palladium of the people's 
rights” (TP, AA 08: 304), that is the freedom to criticize. 

But could politics and/or morals be considered exclusive to a battle among 
egoistic interests - as Adorno seems to do? I think that for this reason, instead of 
examining the autonomy, Habermas concentrates his research on the first formula of 
categorical imperative in communications and in the process of production of the 
norms. In Moral consciousness and communicative actions Habermas tries to ground 
discourse ethics “in the form of a logic of moral” (Habermas, 1983, p. 57). For this 
reason, we need “a special type of validity claim connected with commands and 
norms and can identify it on the level on which moral dilemmas initially emerge” 
(ibidem, p. 58). The point is that the norms are different, for example, from the 
assertive sentences because the first type of sentences are valid before they are said. 
On the contrary a preposition like “iron is a metal” needs to be experienced. Here 
Habermas says: “On the face of it, assertoric statements used in constative speech 
appear to be related to facts as normative statements used in regulative speech acts 
are related to legitimately ordered interpersonal relations” (ibidem, p. 59). Here the 
truth of proposition is connected to its existence, while an ethical sentence is valid 
before the existence of a determinate fact, alike in terms of universal "ought" 
sentences or commandments. As example Habermas analyses two sentences:  

(a) One ought not to kill anybody. 
(a') It is commanded not to kill anybody” (ibidem, p. 60) 
From this example it’s easy to see what is the principle of all ethical sentences. 

Habermas formulates on the basis of categorial imperative the principle U, that he 
defines in this way: “All affected can accept the consequences and the side effects 
its general observance can be anticipated to have for the satisfaction of everyone's 
interests (and these consequences are preferred to those of known alternative 
possibilities for regulation)” (ibidem, p. 65). 

From (U) he derives another principle of communication (D). (D) is only a 
procedure of communication that makes it possible to have a valid norm. Form this 
point Habermas deduces that the only norm, which “can claim to be valid” are the 
norms “that meet (or could meet) with the approval of all affected in their capacity 
as participants in a practical discourse” (ibidem, p. 66). (D) is a principle of discourse 
ethics, that “(…) already presupposes that we can justify our choice of a norm” 
(ibidem).  

The universal principle is at the base of intersubjectivity of the ethical norms 
and in order to create norms we need cooperative effort. And this means 

Conflicts in the domain of norm-guided interactions can be traced directly to some 
disruption of a normative consensus. Repairing a disrupted consensus can mean one of 
two things: restoring intersubjective recognition of a validity claim after it has become 
controversial or assuring intersubjective recognition for a new validity claim that is a 



De Vita 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87 
78 

substitute for the old one. Agreement of this kind expresses a common will. (ibidem, p. 
67) 

As we can see, it is not difficult to recognize that this model evolves in the 
model of political confrontation. My question right now is, if we need agreement in 
any case and if the model proposed by Habermas can be adapted for a democratic 
confrontation, especially in political debate, agreement can oft be just the opinion of 
the majority and we cannot be sure that this agreement is founded in rationality. 

As we see, to individuate the political faculty of Kant’s exclusive Critical 
philosophy in the practical reason is not so simple. Kant explains the reasons of this 
(mis)relation between morals and politics in the Appendix of Perpetual Peace. In 
regards to this topic, Kant is inspired by Christian Garve (ZeF, AA 08: 385), who 
already treats the complicated relation between morals and politics. Garve argues 
that it is not so easy to apply moral principals in politics, because when, for example, 
a state makes an alliance, the sovereign does not know if he can help his ally in 
moment of needing, as for example in war. If a kingdom lost many subjects after an 
epidemic and at the same time its allied needs help in a war, in spite of the alliance, 
a sovereign should not keep his word because of the circumstance3. Kant criticize 
Garve in ZeF, because his standpoint would justify everyone who misuses the laws 
only for his own intent (ZeF, AA 08: 385).  

But Garve’s essay gives Kant the possibility to analyze the relationship 
between politics and morals. Here Kant is trying to understand which are the grounds 
of the conflict between these two areas of practical philosophy. Kant starts asking if 
there is a theoretical conflict between morals and politics, but even at beginning this 
conflict things seem to depend on the subject. Here Kant claims that “reason is not 
sufficiently enlightened to survey the series of predetermining causes that would 
allow it to predict confidently the happy or unhappy results of human actions in 
accordance with the mechanism of nature (though it is sufficiently enlightened to 
hope they will be in conformity with its wish)” (ZeF, AA 08: 370). 

Does it mean that for Kant the political is just something pragmatisch? Just 
for some cases. Kant thinks it is important to conciliate the principle of politics with 
the morals: if we do not try it, “then politics (as the art of making use of this 
mechanism for governing human beings) would be the whole of practical wisdom, 
and the concept of right would be an empty thought” (ZeF, AA 08: 372). In order to 
understand what Kant means, we need to analyze the difference between the moral 
politician and the political moralist. 

 
3 Wenn unter solchen Umständen Tractaten gebrochen werden: so hat der Regent nicht sowohl dadurch eine Schuld 
auf sich geladen, daß er sein Wort jetzt zurückzieht, als dadurch daß er es zuvor gegeben hatte. Er sollte keine 750 
Sache versprechen, wozu seine Nation ihre Schätze und ihr Blut hergeben muß, wenn dieselbe bloß ihm, und nicht 
der Nation nützlich ist (Garve, 2021, p. 21). 



Is there a Kantian faculty for politics? Judgment and Publicity in Political and Moral Philosophy in 20th Century 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87 
 

79 

The moral politician “is, one who takes the principles of political prudence in 
such a way that they can coexist with morals” (ZeF, AA 08: 372); the second is 
someone who “fashions a system of morality for himself so as to make it subordinate 
and subservient to the interest of the statesman” (ZeF, AA 08: 372). The first one 
tries to change the State in a legal way and corrects eventual defects of the system. 
The political moralist does not accept changes and uses the right (as a part of the 
morals) for his own needs.  

Kant underlines that moral politician lets the principle of morals coexist with 
the principal of prudence. This implies morals and politics do not have the same 
principles, but there can be a way to let the both coexist. On the contrary the political 
moralist – who uses the principle of morals to motivate his decisions and his 
interests. Kant also affirms that the political moralist: 

Instead of the practice of which these politically prudent men boast, they deal in 
machinations inasmuch as their only concern is to go along with the power now ruling 
(so as not to neglect their private advantage), and thereby to hand over the people and 
where possible the whole world, in the way of true lawyers (of the craft, not of 
legislation) when they go into politics. For since it is not their business to reason subtly 
about legislation itself but to carry out the present commands of the law of the land, to 
them whatever lawful constitution now exists must always be the best and, when this is 
altered from on high, the one following it, since everything is then in its proper 
mechanical order (ZeF, AA 08: 373-374). 

In other words, the political moralist is an egoist who uses the law solely for 
his own interests, he is dishonest (see about this point Cubo, 2018). From this, Kant 
derives principles for political moralist, like Fac et excusa, Si fecisti, nega and divide 
et impera. But these precepts obviously are not moral. They are determined only by 
a mechanical process that has its origin in the egoisms of this kind of political man. 
These principles cannot be universalized and here there is no categorical imperative. 
Emblematic is the concept the two kinds of politicians have about the peace: the 
moral-politician will considerer it as a moral task, while the political-moralist 
considers peace only for technical reasons (ZeF, AA 08: 377).  

But is there an objective reason for this conflict? Do morals and politics 
different principles? It doesn’t seem so. Kant later repeats that the conflict between 
morals and politics does not depend on theory, and it means, that there is no objective 
conflict between them. The reason behind this disagreement is subjective, and this 
is the why: 

such conflict will remain; and it may always remain because it serves as the whetstone 
of virtue, whose true courage (according to the principle tu ne cede malis, sed contra 
audientior ito) in the present case consists, not so much in resolutely standing up to the 
troubles and sacrifices one must thereby take upon oneself, but in looking straight in 
the face what is far more dangerous, the deceitful and treacherous but yet subtly 
reasoning principle in ourselves which pretends that the weakness of human nature 
justifies any transgression, and in overcoming its craftiness. (ZeF, AA 08: 379) 



De Vita 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87 
80 

As we can see the public right and the principle of Publitzität should help to 
avoid a human inclination that Kant also showed in GMS II, when he explains that 
humans are inclined to have a too good opinion of themselves (GMS, AA 04: 407). 
But Kant emphasizes that only if politics is subordinate to morals as public right, we 
can have progress. The confrontation of sovereign with the public opinion should 
mitigate the role of egoism in the first one. But what kind of relationship is there 
between the Publizität and common sense? And could the publicity help us to answer 
at the beginning of the questions, if there is a political faculty? 

 
 

2. Common sense and the principle of Publizität 

 
The set of problems connected to the first formula of the categorical 

imperative as a procedure of practical reasons were the same motives Arendt 
considers the common sense instead of the practical law as the a priori of politics. 
Arendt, and later Lyotard, underline that through our judgment we have but 
something particular instead of universal (Arendt, 1992, p. 13 and Lyotard, 1988, 
pp. 167-168), and for this reason an a priori as the common sense would fit better 
for democratic challenges. And of course, autonomy and universality have an 
essential role for aesthetic judgment (see KU, AA 06: 281). Central to her lecture, 
Arendt connected common sense with the impartiality of the communication that she 
prefers to the principle of Publizität4. Arendt analyzes Kant’s principle of Publizität 
in the 7th lesson of her lecture about Kant’s political thought. She acknowledges that 
this principle implies impartiality too, but she prefers the common sense because 
here we do not have a rule, but just the peculiarity of someone which tries to 
communicate from a more impartial point of view. This is the standpoint of the 
spectator. According to her, the spectator is the one who thinks critically, and 
“Critical thinking is possible only where the standpoints of all others are open to 
inspection. Hence, critical thinking, while still a solitary” (Arendt, 1992, p. 41). 
Common sense should not be confused with empathy, but we do need general 
standpoints in politics. Spectators should be free from prejudice but he/she, at the 
same time, not properly passive (ibidem).  

About the characteristics of the spectator Arendt adds that: “in either 
case: absorbed by the spectacle, I am outside it, I have given up the standpoint 
that determines my factual existence, with all its circumstantial, contingent 
conditions. Kant would have said: I have reached a general standpoint, the 

 
4 Publizität is the word which Kant used to indicate what in contemporary German means Öffentlichkeit. In English 
this word is translated with publicity, however I prefer to use Kant´s word to underline the peculiarity his concept.  



Is there a Kantian faculty for politics? Judgment and Publicity in Political and Moral Philosophy in 20th Century 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87 
 

81 

impartiality of the Judge is supposed to exercise when he lays down his 
verdict.” (ibidem, p. 52) The spectator is more free than the actor and for this 
reason his/her judgment can be impartial. This reflects what Kant says about 
the right of the intellectual to judge the sovereign in ZeF. However, it seems 
that for Kant the achievement of this general standpoint could not be realized 
as we see in Perpetual Peace, because every human is a natural rational 
Wesen, and it is meant that impartiality is a task, because thought is still too 
egocentric. This is a peculiar characteristic of humans, which could be 
egoistic also in his judgment of aesthetics, as we can see in Anthropology 
(See Anth, AA 07: 130).  

In a similar way to Arendt, Lyotard interprets the Urteilskraft as an 
archipelago that links the different faculties, and for this reason he thinks that 
the judgment would work better then practical reason in politics. Lyotard 
shares Arendt’s opinion about judgment, but he concentrates his analysis on 
the element of the participation, which he underlines more the potentiality of 
the impartiality of the Teilnehmung. 

He deeply analyses the idea of enthusiasm, because of the 
representation of progressing toward the better of humanity which is linked 
to it. Lyotard defines enthusiasm as a purely aesthetic feeling which requires 
common sense and consensus. For him in this case sensus communis is 
“nothing more than a census which is undetermined, but de jure; it is a 
sentimental anticipation of the republic” (Lyotard 1988, p. 168). Lyotard 
underlines as the sensus communis is for the aesthetics, what “the whole of 
practical reasonable beings is in ethics” (ibidem, p. 168). He defines it as 

 an appeal to community carried out a priori and judged without a rule of direct 
presentation. However, in the case of moral obligation, the community is required by 
the mediation of a concept of reason, the Idea of freedom, while in the phrase of the 
beautiful, the community of addressors and addressees is called forth immediately, 
without the mediation of any concept, by feeling alone, inasmuch as this feeling can be 
shared a priori. The community is already there as taste, but it is not yet there as rational 
consensus (ibidem, p. 169). 

Is Participation a sufficient element to compare to the principle of Publizität 
with common sense? And is its judgment more impartial as the Publizität as Arendt 
claims? I am not so sure. Of course, for these two kinds of a priori, we deal with 
different faculties, because it is clear that the sensus communis as a priori indicates 
the possibility of communicability of aesthetic judgment, which does not 
automatically imply pluralism - which implies something apodeictical that it seems 
to be lacking in common sense, where Kant expressly excludes that the necessity of 
sensus communis could possibly be apodeictical (KU, AA 05: 237)  



De Vita 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87 
82 

But let me show better what Kant means by Publizität. Kant defines it as “the 
possibility of which is implied in every expression of right” (ZeF, AA 08: 380). This 
is the criterium to recognize immediately if in a law “a falsity and wrongness of a 
pretended right, since without it there would be no justice” (ibidem). Kant defines 
the Publizität for the first as an experiment of pure reason (ibidem) to proof the 
illegitimacy of the claim in question. After abstracting all the empirical contents in 
the right of the nation, the reason formulates a transcendental principle, which is: ‘all 
actions relating to the rights of other men are wrong, if their maxim is not compatible 
with publicity” (ZeF, AA 08: 380). Kant goes on whit his explanation and underlines 
that 

This principle is not to be regarded as ethical only (belonging to the doctrine of virtue) 
but also as juridical (bearing upon the right of human beings). For a maxim that I cannot 
divulge without thereby defeating my own purpose, one that absolutely must be kept 
secret if it is to succeed and that I cannot publicly acknowledge without unavoidably 
arousing everyone's opposition to my project, can derive this necessary and universal, 
hence a priori foreseeable, resistance of everyone to me only from the injustice with 
which it threatens everyone (ZeF, AA 08: 381-382). 

Of course, there are cases where the principle of Publizität does not fit in with 
the right, as in case of international rights. But if a right cannot be public, then that 
is a secret or a private right. The Publizität is not casuistic or probabilistic, but it is 
the principle "for the union of the ends of all is only possible in the harmony 
established by right” (ZeF, AA 08: 386). It is the principle that the philosopher 
should use to judge politics, because only the maxims that are public can conciliate 
morals with politics. Moreover, the Publizität helps to understand which is the 
possible a prioristic way to happiness of all people and how it could be increased 
because of implied pluralism. Anyway, this happiness is only about the state and the 
right. As Völker Gerardt underlines, the Publizität is connected really strongly with 
the Selbst-darstellung (self-representation) and for this reason this principle could 
not be infallible (Gerhardt, 2012). However, the principle of Publizität seems to have 
not just descriptive content, but also a normative one (See Cubo, 2018, p. 279), 
although the normativity of this principle is negative (ZeF, AA 08: 382) and it means, 
I can only use it to know what is not right. But it also different from the sensus 
communis, because it gives a clear rule. But this rule is only about the form and does 
not imply the content. As Volker Gerhardt and Cubo underline the principle of 
Publizität shows something inneres and it is not just an instrument to find a rule, but 
also to criticize political authority (Gerhardt, 2012 and Cubo, 2018, p. 292).  

Should the Publizität exclude the sensus communis? I think that political 
judgment requires both, from a Kantian point of view. As we have seen, it is really 
difficult to decide which Kantian faculty can fit for politics the most, because in 
politics the conflict between the two parts of human being (the rational and the 
natural one) is strong, and the strength is the risk of self-deception. Through political 



Is there a Kantian faculty for politics? Judgment and Publicity in Political and Moral Philosophy in 20th Century 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87 
 

83 

judgment we have the possibility to exercise critique, and in order to do it we must 
always keep in mind the fallibility of our judgment. Moreover, we should be 
suspicious about those who do not let people understand what their intention are. 
From this perspective, peace as the conciliation of everyone´s goal cannot be thought 
as something that already exists, but just as a task (Kant says in German eine 
Aufgabe) which “gradually solved, comes steadily closer to its goal (since the times 
during which equal progress takes place will, we hope, become always shorter)” 
(ZeF, AA 08: 386). 

 
 

Conclusion: Is a faculty enough for politics? 

 
The aim of this paper is to try to define a political faculty between judgment 

or practical reason in Kant´s work in regards to the reasons of disagreement between 
the principle of politics that of morals. The interpretations of Adorno, Habermas, 
Arendt and Lyotard demonstrated that there are reasonable arguments for both 
faculties to be elected as the political one; however, it is difficult to crystalize Kant’s 
political faculty just in practical reason or judgment, because in doing so there would 
be the risk of losing an important piece of his political philosophy. 

Adorno and Habermas found political faculty in practical reason: the first 
author based his estimation about Kant´s philosophy in the expression of the freedom 
as autonomy and antagonism, while his younger scholar examines in his 
communicative actions in regards to the procedure of the universalization of the 
maxims by the categorical imperative, in depth. Both interpretations presented some 
problems: Adorno risks reducing Kant’s autonomy to wild antagonism, but 
antagonism alone does not improve communication and intermediation about 
different interests. Although for Kant this is essential for the realization of moral 
goals (IaG, AA 08: 21); likewise, Habermas´ reduction of the practical reason to the 
only aspect of the principle of universalization risks repressing the autonomy of the 
single, reducing the categorical imperative to a procedure; otherwise the politics for 
Kant don’t seem to be limited exclusively to the aspect of communication of the 
sensus communis -as Arendt and Lyotard underline - because this is a subjective a 
priori, but the political communication needs - as Kant underlines in the ZEF - an 
objective a priori of the reason, like the Publizität (ZeF, AA 08: 381), this means a 
normativity. In my opinion, there are good arguments to indicate both judgment and 
practical reason as the faculty of politics, although Kant seems to renounce to do so. 
For Kant politics is an expression of the mankind in his attempt to realize moral 
goals despite natural needs and for this reason maybe he avoided indicating a faculty 
of politics. In her/his tentative to achieve it, humans should try to find a moral 
balance between personal interests and the global good – with the awareness that the 



De Vita 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87 
84 

causes of disagreement between morals and politics are always subjective. This 
means they depend of the special status of humans as sensitive and rational beings, 
who do not have experience of the highest good and always mix (intentional or not) 
their interests with it. For this reason, mankind needs all its faculties for politics: on 
one hand the judgment for communication and to have an archipelago between 
different elements; on other hand it needs practical reason because the political 
principle of prudence needs to be guided by Publizität as a priori of the reason. In 
comparison to the universalization of categorical imperative, Publizität does not 
imply the possibility to universalize the maxims of our will, but through an a priori 
of the reason gives a normative relevance to pluralism in political debate, because 
only through that there is a possible connection between the principle of morals with 
the politics, as well as the possibility to improve peace through criticism.5 
 

  

 
5 I want to thank Antonin Marx for linguistic advice, Katerina Mihaylova and Gabriel Jira for constructive discussion 
about this topic. 



Is there a Kantian faculty for politics? Judgment and Publicity in Political and Moral Philosophy in 20th Century 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87 
 

85 

Bibliography 
 

ADORNO, Th. W. Problems of Moral Philosophy. Trans.: R. Livingstone, Stanford: 
Stanford University Press, 2001. 

ARENDT, H. Lectures on Kant´s Political Philosophy. Chicago: University of Chicago 
Press, 1992. 

BENHABIB, S. The Reluctant Modernism of Hannah Arendt. New York: Sage, 1996. 
CUBO UGARTE, O. „Offentlichkeit und Politik. Kants Publizitatsprinzip“, in: HUNING, 

D., KLINGNER, I. S. (ed.), …jenen sußen Traum träumen. Kants Friedensschrift 
zwischen objektiver Geltung und Utopie, Baden-Baden: Nomos, 2018. 

DÜSING, K. “Beauty as the Transition from Nature to Freedom in Kant’s Critique of 
Judgment”, In: Nous 24, 1990; pp. 79-92. 

FERRARA, I. „La dimensione estetica della politica kantiana: note alla Kritik der 
Urteilskraft.“, In: Politics. Rivista di Studi Politici, 9. 1, 2018; pp. 99-116. 

FLIKSCHUH K. “Kant’s kingdom of ends: metaphysical, not political”, in: 
TIMMERMANN, J. (ed.), Kant's 'Groundwork of the Metaphysics of Morals' A 
Critical Guide. Cambridge: Cambridge University Press, 2010; pp. 119-139. 

GERHARDT, V. Öffentlichkeit. Die politische Form des Bewusstseins. München: Beck, 
2012. 

HABERMAS, J. „Hannah Arendts Begriff der Macht“, in: Merkur, Zeitschrift für 
Europäisches Denken, 341, 1976; pp. 946-960. 

HABERMAS, J. Moral Consciousness and Communicative Actions. Trans.: Ch. Lenhardt 
and S. Weber Nicholson. Cambridge/Massachusetts: MIT Press, 1990. 

HÖFFE, O. Kants Kritik der praktischen Vernunft. Eine Philosophie der Freiheit. 
München: Beck, 2012. 

HUSEYINZADEGAN, D. „Kant’s Political Zweckmässigkeit“, Kantian Review, 20, 
3,2015; pp. 421-444. 

KANT, I. Gesammelte Schriften, ed. Prussian Academy of Sciences and successors, Berlin, 
later Berlin/New York, Reimer, later De Gruyter, 1900–. 

KANT, I. “Idea for a universal history with a cosmopolitan aim.”, In: Anthropology, 
History, and Education. Ed. R. Louden & G. Zöller. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2007; pp. 107-120. 

KANT, I. “On the common saying: That may be correct in theory, but it is of no use in 
practice (1793)”, In: Practical Philosophy, Ed. M. J. Gregor. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2012; pp. 273-310. 

KANT, I. “Toward perpetual peace (1795)”, In: Practical Philosophy, Ed. M. J. Gregor. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2012; pp. 311-352. 

LYOTARD, J. F. The Differend. Phrases in Dispute. Trans.: G. Van Den Abbeele. 
Manchester: Manchester University Press, 1988. 

PRIES, C. Übergang ohne Brücken: Kants Erhabene zwischen Kritik und Metaphysik. 
Berlin: Akademie Verlag, 1995. 

SCHNEEWIND, J. B. “Good out of evil: Kant and the idea of unsocial sociability”, in: 
Kant’s Idea for a Universal History with a Cosmopolitan Aim: A Critical Guide. Ed. 



De Vita 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87 
86 

A. Oksenberg Rorty and J. Schmidt. Cambridge: Cambridge University Press, 2009; 
pp. 94-111. 

TRWANY, P. „Verstehen und Urteilen. Hannah Arendts Interpretation der Kantischen 
"Urteilskraft" als politisch-ethische Hermeneutik“, Zeitschrift für philosophische 
Forschung, 60, 2, 2006; pp. 269-289. 

WOOD, A. ”Kant's Fourth Proposition: the unsociable sociability of human nature”, in: 
Kant’s Idea for a Universal History with a Cosmopolitan Aim: A Critical Guide. Ed. 
A. Oksenberg Rorty and J. Schmidt. Cambridge: Cambridge University Press, 2009; 
pp. 112-128. 

  



Is there a Kantian faculty for politics? Judgment and Publicity in Political and Moral Philosophy in 20th Century 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 71-87 
 

87 

Abstract: The aims of this paper are two: on one hand I try to define the possibility of 
indicating in Kant´s works a political faculty; on the other hand, I try to define the relationship 
between politics and morals in his political theory. The first question of this paper seems to 
be a neglected aspect by Kantian researchers, who simply limit themselves to identify the 
political faculty either with practical reason (Hoffe) or with judgment (Düsing, Pries). For 
this reason I will compare some interpretations about the faculty of politics of authors from 
the 20th century such as Adorno, Arendt, Lyotard and Habermas, who discussed, from 
different prospectives, the reasons why the faculty of politics should be individualized in 
practical reason (Adorno and Habermas) -first section- or in judgment (Arendt and Lyotard) 
-second section. After a comparison of sensus communis with the principle of Publizität at 
the end of second section, I try to discuss why we need both Kantian faculties for politics. 
The answer to this question seems to be linked to the problematic of disagreement between 
the principle of politics with the that of morals, because the causes of the disagreement are 
not objective but subjective, meaning, they depend of the special status of mankind as 
sensitive and rational being. 

Keywords: Practical Reason, Judgment, Antagonism, Universalization, sensus communis 

 

Recebido em: 03/2021 

Aprovado em: 04/2021 



 



 
 
 
 

Studia Kantiana, vol. 19, n. 1 (abr. 2021): 89-109 
ISSN impresso 1518-403X 

ISSN eletrônico: 2317-7462 

 

 
O advento  da filosofia psicológica de Tetens na Dedução 
transcendental das categorias de Kant de 1781: 
pressuposto à concepção de sua interpretação 
psicológica 

[The advent of Tetens' psychological philosophy in the transcendental 
deduction of the 1781 Kant categories: Presupposition to the 
conception of its psychological interpretation] 

André Renato de Oliveira * 

Universidade Federal de São Carlos (São Carlos, Brasil) 
 

 

 
Ao nos deparamos com a dedução transcendental das categorias, na primeira 

edição da Crítica da Razão Pura, de Kant, notamos que o autor pretende investigar 
os princípios da possibilidade de nosso conhecimento em geral, pautado pela questão 
da relação entre representação e objeto. Mas, Kant dirá que  

É completamente contraditório e impossível que um conceito deva ser produzido a 
priori e se reporte a um objeto, embora não esteja incluído no conceito de experiência 
possível, nem se componha de elementos de uma experiência possível. (KrV A 95) 

Assim, é posto o problema de como relacionar, a priori, representações a 
objetos, dado que, neste caso, conceitos puros não podem conter nada de empírico e 
têm de ser condições puras de uma experiência possível. Dito isto, o objetivo da 
dedução transcendental é o de evidenciar e tornar compreensível a relação entre 
sensibilidade e entendimento. Para a realização desta tarefa, Kant (KrV A XVII,) 
propõe a investigação do entendimento puro sobre duas perspectivas: uma que 
“reporta-se aos objetos do entendimento puro e deve expor e tornar compreensível o 
valor objetivo desses conceitos a priori”; e outra investigação que trata do 

 

* Professor pesquisador em estágio de pós–doutoramento pela Ufscar. Email: andrerpro@hotmail.com. / 
orcid.org/0000-0003-3840-0635. Texto oriundo de nossa tese de Doutorado. 



Oliveira 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109 
 
90 

“entendimento puro em si mesmo, do ponto de vista da sua possibilidade e das 
faculdades cognitivas em que se assenta: estuda-o, portanto, no aspecto subjetivo”.  

Temos assim, em 1781, uma dedução objetiva pautada pela investigação do 
valor objetivo a priori, mas contamos, também, com outra denominada subjetiva que 
versa sobre as faculdades cognitivas, embora ambas possuam o mesmo objetivo. 
Nota-se, contudo, que esse problema da relação entre representação e objeto já era 
desenvolvido por Kant, desde os anos de 1772. Pautados pela consulta de 
documentos que datam de 1778 a 1780, percebemos que, nesse período, Kant 
começa a mobilizar novos elementos que, posteriormente, serão articulados na 
dedução subjetiva e que não se evidenciam antes dessas datas. A partir destes 
indícios, defendemos que isto ocorre pela influência de sua leitura da obra Versuche1, 
de 1777, de seu contemporâneo Johann Nicolas Tetens 2 . Dessa obra, Kant se 
apropriará de vários elementos, concedendo-lhes, contudo, abordagem diferencial. 
Em Versuche, Tetens desenvolve uma investigação sobre construção representativa 
e sua relação com o objeto. Para tanto, o autor se ocupa em fazer uma análise das 
faculdades da alma, utilizando o método de investigação introspectivo da psicologia 
empírica, com o objetivo de demonstrar que o objetivo se fundamenta no subjetivo3. 

 

1 TETENS, J. N. Philosophische Versuche über die menschliche Natur und ihre Entwickelung, Bd. 1/2. Leipzig, 
1777. [Investigação sobre a natureza humana e seu desenvolvimento (tradução nossa)] 
2 Johann Nicolau Tetens (1736-1807): filósofo alemão contemporâneo de Kant, conhecido pela forte influência 
empirista em seu trabalho, mas com apelo ao modelo analítico. Tetens é autor de textos sobre diversas áreas do 
conhecimento, escreveu artigos sobre astronomia, matemática e minerologia, além de seu sólido trabalho como 
filósofo. Sua obra é composta por: Gedanken von einigen Ursachen, warum in der Metaphysik nur wenige 
ausgemachte Wahrheiten sind (1760) (Pensamentos sobre algumas causas, porque na metafísica são poucas 
verdades aceitas); Abhandlungen von den Beweisen des Daseins Gottes (1761) (Tratado das provas da existência de 
Deuses); Ueber den Ursprung der Sprache und der Schrift (1772) (Sobre a origem da linguagem e da escrita); Ueber 
die allgemeine speculativische Filosofia (1775) (Sobre a filosofia especulativa); Philosophische Versuche über die 
menschliche Natur und ihre Entwickelung (1777) (Investigações filosóficas sobre a natureza humana e seu 
desenvolvimento); Einleitung zur Berechnung der Leibrenten und Anwarschaften die vom Leben oder Tode einer 
oder mehrerer Personen abhangen com Tabellen zum praktischen Gebrauch (1786) (Introdução ao cálculo para 
atividade da vidae e da morte e seu uso prático) e Reisen in die Marschländer der Nordsee (1788) (Viagem aos 
mares do norte) [tradução nossa] (Zappalorto,  2011, p. 9). 
3 É importante destacar que, em Kant, o subjetivo pode corresponder tanto às condições do próprio conhecimento 
objetivo enquanto tal quanto aos traços característicos de uma percepção empírica. De acordo com Kant (KrV A 89 
/ B 122) um objeto só nos pode aparecer mediante estas formas puras da sensibilidade, isto é, ser um objeto da 
intuição empírica, o espaço e o tempo são intuições puras que contêm a priori a condição da possibilidade dos 
objetos enquanto fenômenos, e a sua síntese possui validade objetiva. E segue: “Eis porque se nos depara aqui uma 
dificuldade, que não encontramos no campo da sensibilidade e que é a seguinte: como poderão ter validade objetiva 
as condições subjetivas do pensamento, isto é, como poderão proporcionar as condições da possibilidade de todo o 
conhecimento dos objetos [...].” Já em Tetens (1777, p. 515), a subjetividade é fundamental para se pensar as ações 
do intelecto. Temos assim, em Tetens, uma preponderância do caráter empírico da cognição humana. Tetens (1777, 
p. 186) afirma que  as qualidades opostas das coisas, com tipos especiais de sentimentos envolvidos, pertencem 
indubitavelmente aos sentimentos dependentes das relações e ligações entre nossas ideias com a mudança interna, 
ou seja, relações internas). Tetens aponta para uma investigação interna, visto que considera as partes distintas da 
cognição humana, consequentemente suas respectivas leis. Tetens (1777, p. 505) aclara que a existência objetiva da 



O advento da filosofia psicológica de Tetens na Dedução transcendental das categorias de Kant de 1781 
 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109 
 

91 

Na dedução, Kant (1781) também vai se ocupar em investigar a relação da 
representação e sua função na constuição da objetividade, e tal como Tetens, 
analisará o papel de algumas faculdades subjetivas na constituição do objeto, 
contudo, diferentemente daquele, não se utilizará de um método extraído da 
psicologia empírica, mas do método transcendental. 

Tetens, em Versuche, defende como a cada uma das almas, além de estas 
possuírem manifestações distintas, deve-se atribuir uma faculdade e como, segundo 
a conexão das faculdades, originar-se-ia a força fundamental da alma, isto é, a vis 
representativa. Há, para Tetens, em cada modificação na alma, relações, e não 
podemos negar as particularidades destas manifestações psíquicas que se distinguem 
dos conteúdos individuais da consciência. A questão é que, para ele, um múltiplo 
diverso do qual podemos formar um pensamento nos aparece em sua extensão, ou 
seja, em sua manifestação. De maneira uniforme, no entanto, devemos nos ocupar 
com as faculdades psicológicas, das quais derivam tais modificações, isto é, com as 
particularidades das manifestações psíquicas, – estas, para Tetens, o fundamento da 
força cognitiva. Para tal, o autor propõe um esquema tripartido da faculdade mental 
que governa toda consciência. Este esquema, que compõe a força cognitiva, é 
formado por: a faculdade de sentir (Empfindungen), a força representativa 
(Vorstellungskraft) e a força do pensar (Denkkraft). O sentir (ou sensação) é, para 
Tetens, a fonte primária do conhecimento – desta faculdade podemos inferir o 
sentimento oposto à sensação, ou seja, é aquele que causa apenas uma impressão em 
nós, sem que através dele seja possível conhecermos o objeto por ele produzido –; a 
comoção (sensação) é uma variação de nosso estado que não nos afeta de maneira 
indiferente, isto é, ela traz prazer, desprazer etc. A força representativa diz respeito 
às representações, isto é, esta é a reprodução espontânea do traço deixado e 
conservado em nós da primeira impressão exercida sobre a alma. Ela é composta das 
seguintes faculdades: faculdade perceptiva (Perception); faculdade imaginativa ou 
imaginação (Einbildungskraft) e faculdade inventiva ou formadora 
(Dichtungsvermögen). Podemos destacar que à primeira delas cabe a apreensão, que 
consiste em receber a representação como traço de uma modificação precedente; à 
segunda, cabe a capacidade de reproduzir representações; e à formadora cabe formar 
uma nova representação fundada em elementos da representação sensível. Por fim, 
à força do pensar (Denkkraft) caberia conhecer as relações da coisa. Esta é a única 
faculdade capaz de marcar a passagem da esfera representativa à do pensamento, isto 
quer dizer que a esta faculdade é conferida a capacidade de a representação chegar a 
consciência. No entanto, Tetens destaca que esta faculdade é dependente da força 

 

coisa fora de nós, só será possível se houver em nós um fundamento subjetivo a priori, como se houvesse uma 
representação deste em nós constituído pelas particularidades que lhe atribuímos.  



Oliveira 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109 
 
92 

representativa. Alegamos que esta relação das faculdades, em Tetens, caracteriza 
uma síntese. 

Semelhantemente, em Kant, a constituição da objetividade também 
mobilizará a ideia de síntese4. Sendo assim, Kant afirma que “é para o estudo da 
síntese que devemos dirigir primeiro nossa atenção, se quisermos julgar sobre a 
primeira origem do nosso conhecimento” (KrV A 78 / B 103) . Aqui, entendemos 
ser possível destacar a proximidade dos autores. Para Kant, tal prioridade deve-se a 
que cabe à síntese o ato de juntar as diversas representações umas às outras, e 
conceber o que é múltiplo num só ato de conhecimento, em vista da constituição do 
objeto. No que se refere a este ponto, sustentaremos que, para Tetens, as sínteses que 
conduzem à construção do objeto do conhecimento são psicológicas, em sentido 
empírico, e que, para Kant, as sínteses que conduzem a constituição do objeto são 
transcendentais. Desta forma, defenderemos que, embora Kant tenha sofrido 
influência de Tetens e se apropriado de alguns dos elementos usados por ele, aponta 
para uma teoria dos juízos, diferenciando-se da investigação de Tetens. 

Reverberamos esta alegação ao aproximarmos Tetens à exposição kantiana 
das sínteses, presente na dedução, da primeira edição de Crítica da Razão Pura 
(1781). Embora estas sejam, para Kant, condições de possibilidade da experiência, 
que derivam das seguintes faculdades do espírito: sentidos, imaginação e a 
apercepção. Todas estas faculdades têm em Kant um uso empírico e transcendental. 
Eis um ponto medular desta pesquisa, ou seja, alegamos que a influência, bem como 
a apropriação de Kant dos elementos de Tetens (1777) apareceram neste uso 
empírico das faculdades, naquela que Kant chama de dedução subjetiva, em 1781. 

 
 

A influência de Tetens: o encontro de Kant com Tetens 

 
Na Reflexão 4901, Kant é claro quanto a sua proposta metodológica e diz: 

“Tetens investiga o conceito da razão pura apenas subjetivamente (natureza 
humana). Eu a investigo objetivamente. A primeira forma de análise é empírica, a 
última transcendental” (Refl. AA 18: 23, tradução nossa)5. Esta passagem caracteriza 
não só a posição de Kant quanto à proposta de Tetens, mas enfatiza também que 

 

4 Quanto ao conceito de síntese kantiano, podemos dizer, em geral, que ela é o ato pelo qual o diverso é ligado de 
modo a converter-se em conhecimento. No entanto, na primeira edição da Crítica, Kant (KrV A 97-98) atribui à 
síntese uma conotação de poduto empírico do entendimento, entoando certa pertinência da subjetividade, questão 
que é reforçada pela exposição da existência de uma dedução subjetiva, em 1781. 
5 “Tetens untersucht die Begriffe der reinen Vernunft bloss subjectiv (Menschliche Natur) ich objectiv. Iene analyses 
ist empirisch , diese transcendental.” (Refl. AA 18: 23). 



O advento da filosofia psicológica de Tetens na Dedução transcendental das categorias de Kant de 1781 
 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109 
 

93 

ambos possuem um problema em comum, mas que é tratado de forma distinta por 
cada um deles. 

O problema em comum, em questão, como já foi apontado, trata-se da 
investigação sobre o entendimento. Contudo, a posição de Tetens em relação a esta 
questão viria à luz em Versuche, em 1777, e a de Kant, apenas em 1781, em sua 
Crítica da Razão Pura. Como bem nos aponta Kant, Tetens investigará tal questão 
subjetivamente, e ele tratará dela objetivamente. Será esse apontamento feito por 
Kant que nos pautará em nossa exposição. A respeito da problemática, conforme 
apontamos anteriormente, ela já estaria presente na carta de 1772, na qual Kant 
assinala que:  

[...] observo que me falta ainda algo de essencial a que eu não tenho dado a devida 
atenção durante minhas longas pesquisas metafísicas e que constitui a chave de todo o 
mistério: sobre qual fundamento repousa a relação do objeto do que chamamos em nós 
representação? (Br., AA 10: 69, tradução nossa)6  

Contudo, não contamos apenas com a carta, temos ainda as Reflexões 4470 e 
4473, que datam do mesmo período, e nos auxiliam a contextualizar e reafirmar a 
problemática. Kant questiona-se “[...] como os conceitos podem emergir em nós 
através de coisas que não nos são conhecidas [...]”(Refl. 4470, AA 18: 563, tradução 
nossa)7. Observa-se, nestas passagens, como Kant aponta para a investigação das 
representações, como estas se dão e como os conceitos seriam construídos, posição 
que lhe aproxima da investigação de Tetens. 

Assim, a primeira questão posta por Kant é: como podem nascer em nós 
conceitos que não conhecemos nem através dos fenômenos das coisas, nem por meio 
do que nos ensina a experiência? 

A questão é saber como podemos nos representar plenamente a priori, ou seja, 
independentemente de toda experiência (mesmo implícita) e como nós podemos captar 
os princípios que não são empregados a nenhuma experiência. Seguindo, a priori, como 
é possível que os objetos correspondam ao que é simplesmente um produto de nosso 
espírito que se isola e, como é possível que estes objetos sejam submetidos às leis que 
nós lhes prescrevemos. Que estes conhecimentos a priori existem, a matemática e a 
metafísica mostram que uma representação corresponde ao objeto de que ela é o efeito. 
Mas que algo que não tenha outra origem a não ser o meu cérebro, relacione-se a um 
objeto, não me é claro. Um objeto que exerce uma impressão sobre mim esteja ligado 
a outro objeto, é algo simples de entender e, por conseguinte, nós ligamos uma 
representação à outra, após a experiência. Mas é difícil conceber porque podemos ligar, 

 

6 “[...] so bemerkte ich, dass mir noch etwas Wesentliches mangele, welches ich bei meinen langen metaphysischen 
Untersuchungen und welches den Schlüssel zu dein ganzen Geheimnisse der bis dahin sich selbst noch verborgenen 
Metaphysik beruht die Beziehung desjenigen, was man in uns Vorstellung nennt, auf den Gegenstand?” (Br. AA 10: 
69). 
7 “[...] wie in uns Begriffe entstehen können von Dingen, die uns durch keine Erscheinung der Dinge[...].” (Refl 
4.470, AA 18: 563). 



Oliveira 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109 
 
94 

nós mesmos, propriedades e predicados aos objetos representados, muito embora 
nenhuma experiência não nos tenha jamais sido apresentada ligada. [...] os 
conhecimentos da experiência não se reduzem a simples impressões. Para que as 
impressões possam nascer se faz necessário que pensemos alguma coisa oportuna. É 
necessário, pois que haja atos do conhecimento que precedem a experiência, através 
dos quais a experiência seja possível. [...] certos julgamentos universais devem, pois se 
encontrar antes de toda experiência. (Refl 4.473, AA 18: 564-565, tradução nossa)8. 

Posta a questão, é importante ressaltar que Tetens também investiga o 
fundamento desta relação, mas como o próprio Kant ressalta, ele a analisa 
subjetivamente. 

Apesar de, literalmente, Kant colocar-se distante da proposta de Tetens, a 
posição deste último causa forte impacto sobre ele que, até então, criticava as 
posições sobre o tema da relação como fora tratado por Locke, Lambert, Wolff e 
Crusius.  

No entanto, de forma diferente destes autores, Tetens (1777, p. IV) propõe a 
investigação do entendimento humano pautada por operações baseadas na 
experiência, que versam sobre uma análise psicológica da alma. Esta forma de 
análise das operações da alma resultaria ainda numa proximidade de seu método ao 
da física.  

A questão a ser ressaltada aqui é que, ao propor esse método, Tetens 
diferencia-se dos demais pensadores e apresenta a possibilidade para se pensar a 
representação e sua relação com o objeto partindo de uma investigação sui generis 
sobre as leis do entendimento. Essa é uma grande novidade, visto que a posição dos 
filósofos citados na passagem acima, não ofereceu a Kant as ferramentas necessárias 
para se pensar as leis do entendimento. Kant considera que a posição desses autores 
se resume à ideia empirista da representação de espaço sob a óptica fisiológica 
moderna. Por isso, para ele, não há nenhuma novidade quanto à posição defendida 

 

8 “Es ist die Frage, wie wir Dinge vollog a priori, d.i. unabhängig von aller Erfahrung (auch implicite) uns vorstellen 
können und wie wir Grundsatze, die ais keiner Erfahrung entlehnt sind, folglich a priori fassen können; wie es 
moglich s zugehe, daß demjenigen, was blos ein Produkt unseres sich isolirenden Gemüths ist, Gegenstände 
correspondiren und diese Gegenstände denen Gesetzen unterworfen sind, die wir ihnen Vorschreiben es dergleichen 
Erkenntnisse a priori gebe, leheren die reine Mathematik, und Metaphysik; aber es ist eine untersucheung von 
Wichtigkeit, den grund ihrer Moglichkeit einzusehen. Daß eine Vorstellung, welche selbst eine Wirkung des obiects 
ist, ihm correspondiere, ist wohl zu fassen. Daß aber etwas, was blos eine geburth meines gehirns ist, sich auf ein 
object als Vorstellung beziehe, ist nicht so klar. Ferner, daß mit einem von Gegenständen in mir herrührenden 
Eindruk noch anderer verbunden sei, folglich Wir eine Vorstellung mit der andern der Erfahrung gemäß verknüpgen, 
ist auch faßlich. Daß wir aber aus uns selbst mit Vorstellungen andere verknüpfen können so den vorgestellten 
Gegenständen Eigenschaften und prädicate  verknüpfen können obgleich keine Erfahrung uns solche verknüpft 
gewiesen hat [...]  Erfahrungserkenntnisse sind nicht bloße Eindrücke. Wir müssen selbst etwas bei den Eindrüken 
denken, damit solche entstehen. Also müssen doch handlungen der Erkenntnis sein, die vor der Erfahrung 
vorausgehe und wodurch dieselbe moglich ist. Eben so geben die Erfahrungen niemals warhaftig allgemeine 
Erkenntnisse, weil ihnen die Nothwendigkeit fehlt [...] Also müssen gewisse allgemeine Urtheile noch vor der 
Erfahrung in ihr liegen.” (Refl 4.473, AA 18: 564-565).  



O advento da filosofia psicológica de Tetens na Dedução transcendental das categorias de Kant de 1781 
 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109 
 

95 

por todos aqueles que, de alguma forma, tentavam demonstrar que o nascimento 
psicológico da representação do espaço ocorria a partir do auxílio de sensações táteis 
e sensações visuais. 

Assim, embora Tetens tenha seguindo em certa medida Locke, sua posição a 
respeito de como as representações se originam, ou seja, sua investigação sobre a 
origem das representações e as faculdades responsáveis por originá-las e articulá-las 
será amplamente estendida e aprofundada. Esta posição de Tetens frente ao problema 
proposto por Kant o fará proferir as palavras presentes na carta a Herz, em abril de 
1778: “Tetens em seu longo trabalho sobre a natureza humana tem dito coisas 
profundas [...]” .   

É esta nova proposta de Tetens, fundada numa filosofia da subjetividade que 
aponta para a teoria das faculdades cognitivas, que preside a formação da 
consciência. Assim, alegamos que Tetens, antes de Kant, aponta para uma espécie 
de “síntese subjetiva” articulada pelas faculdades da alma. Nesta, a psicologia 
empírica passaria a ser considerada por ele como um possível meio para garantir o 
fundamento da objetividade das representações. Esta posição de Tetens, e de certa 
forma a sua apreciação por Kant, caracteriza, neste momento, que Kant não está 
atento apenas à aplicabilidade do conceito, mas também a como este se constitui, 
exame que também faz parte da investigação para se estabelecer as bases do 
entendimento.  

Além das aproximações entre os autores feitas até aqui, esta será sustentada 
ao demonstrarmos, a seguir, a presença de elementos psicológicos desenvolvidos por 
Tetens (1777), na dedução transcendental das categorias, de 1781, em especial na 
dedução subjetiva, e como esta influência funda-se especialmente na função da 
faculdade imaginativa, enquanto articuladora da sensibilidade e do entendimento, na 
primeira edição da Crítica. Para demonstrar tal afirmação, passaremos agora à 
apresentação da dedução subjetiva, apresentada por Kant, na primeira edição da 
Crítica da Razão Pura.  

 
 

Introdução à dedução transcendental das categorias, na Crítica da Razão Pura: 
a dedução subjetiva, de 1781 

 
Nosso intuito recai, neste momento, sobre a apresentação do que Kant 

chamará na Crítica de dedução subjetiva. Nesta dedução, nota-se a existência de 
elementos empíricos (psicológicos), isto é, princípios empíricos sobre os quais se 
assentaria o entendimento puro. Mesmo sendo relativamente claro quanto ao 
fundamento a priori para a possibilidade de uma experiência em geral. Kant (KrV 
AXVII), em 1781, coloca-nos defronte a existência de duas deduções e é literal a 
este respeito afirmando que “[...] se minha dedução subjetiva não lhe tiver criado a 
inteira convicção que espero, a dedução objetiva [...] é a que aqui me importa [...]”. 



Oliveira 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109 
 
96 

Sustemamos que Kant caracteriza, nesta passagem, a investigação das 
faculdades do entendimento em busca das causas, isto é, trata-se, neste momento, de 
uma atenção por parte de Kant, apesar de minoritária, sobre as faculdades cognitivas 
em que se assenta o entendimento puro. Contudo, defendemos que isso não deveria 
obscurecer sua proposta, pela qual introduz um novo tipo de investigação a priori, 
chamada por ele de filosofia transcendental. Mesmo classificando como necessária 
essa investigação das faculdades, estamos claramente diante de uma nova esfera 
investigativa, isto é, o plano transcendental que não permitiria nada de empírico. 

De fato, só podemos compreender adequadamente esta posição obscura de 
Kant se nos atentarmos à função da dedução subjetiva e, principalmente, aos 
elementos que a compõem, apropriados diretamente da filosofia de Tetens (1777). 
Começamos por apontar esta influência na passagem A.79, da Crítica, na qual Kant 
afirma que:  

O que primeiro nos tem de ser dado para efeito do conhecimento de todos os objetos a 
priori é o diverso da intuição pura; a síntese desse diverso pela imaginação é o segundo 
passo, que não proporciona ainda conhecimento. Os conceitos, que conferem unidade 
a esta síntese pura e consistem unicamente na representação desta unidade sintética 
necessária, são o terceiro passo para o conhecimento de um dado objeto e assentam no 
entendimento. (KANT, KrV A.79). 

Como destacamos, Kant (KrV A.95) pensa no problema da relação entre 
sensibilidade e entendimento pautado pela ideia de uma síntese transcendental, em 
1781, ou seja, para conhecermos objetos a priori necessitamos de uma síntese pura, 
isto está claro. Porém, Kant atribui às sínteses um uso empírico e inicia a dedução 
subjetiva afirmando que:  

Há, porém, três fontes primitivas (capacidades ou faculdades da alma) que encerram as 
condições de possibilidade de toda experiência e que, por sua vez, não podem ser 
derivadas de qualquer outra faculdade do espírito: são os sentidos, a imaginação e a 
apercepção. Sobre elas se fundam 1) a sinopse do diverso a priori pelos sentidos; 2) a 
síntese do diverso pela imaginação; finalmente, 3) a unidade dessa síntese pela 
apercepção originária. Todas estas faculdades têm, além de um uso empírico, um uso 
transcendental. (KANT, KrV A.95). 

Kant aponta para a empreitada da dedução, na qual, conforme o autor, 
conceitos puros (a priori) não poderiam conter nada de empírico, mas teriam que ser 
condições puras a priori de uma experiência possível. Assim, só podemos 
compreender como são possíveis conceitos puros do entendimento ao “investigar 
quais sejam as condições a priori das quais depende a possibilidade da experiência 
e lhe servem de fundamento quando se abstrai de todo elemento empírico dos 
fenômenos” (Kant, KrV A.96). Contudo, ele ressalta também que devemos 
considerar as fontes subjetivas que constituiriam os fundamentos a priori da 
possibilidade da experiência, ou seja, as sínteses a priori fundam-se sob as 



O advento da filosofia psicológica de Tetens na Dedução transcendental das categorias de Kant de 1781 
 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109 
 

97 

faculdades (sentidos, imaginação e apercepção) caracterizando a necessidade das 
fontes subjetivas, tal como é defendido por ele nesta passagem:  

Se qualquer representação particular fosse completamente alheia às demais, se estivesse 
como que isolada e separada das outras, nunca se reproduziria alguma coisa como o 
conhecimento, que é um todo de representações comparadas e ligadas. Se, pois, atribuo 
ao sentido uma sinopse, por conter diversidade na sua intuição, a essa sinopse 
corresponde sempre uma síntese e a receptividade, só unindo-se à espontaneidade, pode 
tornar possível o conhecimento. Esta espontaneidade é, então, o princípio de uma tripla 
síntese, que se apresenta de uma maneira necessária em todo o conhecimento, a saber: 
a síntese da apreensão das representações como modificação do espírito na intuição; da 
reprodução dessas representações na imaginação e; da sua recognição no conceito. 
Estas três sínteses conduzem-nos às três fontes subjetivas do conhecimento que tornam 
possível o entendimento e, mediante este, toda a experiência considerada um produto 
empírico do entendimento. (KrV A 97-98). 

Esta citação é valiosa para nossa argumentação, pois é possível observarmos 
nitidamente nela as semelhanças com o que nos propõe Tetens. Muito embora Kant 
deixe claro o uso transcendental destas faculdades, a forma como ele as apresenta 
causa certa confusão. Dada a explicação da investigação feita por Kant, o fato de ele 
atribuir às faculdades essa “dupla” função obscurece a tarefa das condições puras a 
priori da experiência possível, isto é, de uma síntese transcendental pura a priori. 
Em contrapartida, tal posição sustenta a necessidade que o diverso tem de unir-se à 
espontaneidade para que ocorra uma síntese, bem como sua aproximação com os 
elementos de Tetens. O grande problema é que Kant aponta para o uso empírico e 
transcendental das sínteses. Essas, de fato, seriam dotadas de tal característica?  
Observemos que  Kant deixa claro que as respectivas sínteses, possuem um uso 
empírico, mas estabelece também seu uso transcendental a priori, fazendo jus a 
citação: “Todas estas faculdades, têm, além de um uso empírico, um uso 
transcendental”. Percebemos, aqui, o motivo de Kant postular duas deduções para 
investigar o entendimento. Na dedução subjetiva, Kant elucida a função das 
faculdades da alma, na qual o entendimento se constitui, a fim de distanciá-la da 
dedução objetiva, na qual ele postula de maneira semelhante as mesmas faculdades, 
porém, enfatiza seu uso transcendental na investigação dos objetos do entendimento 
puro, ou seja, elucida o valor objetivo destes conceitos a priori. 

Temos que estar atentos ainda ao fato de que Kant, ao atrelar a faculdade da 
imaginação ao entendimento, concede a ela o estatuto de faculdade fundamental 
enquanto condição de possibilidade da síntese, ou seja, ele atribui à faculdade 
imaginativa uma importância fundamental e necessária ao entendimento. Além desta 
conotação, ele atribui à imaginação produtiva a unidade sintética, ou seja, falamos, 
aqui, de predicados que através da experiência se formam como algo novo, 
construído. Por outro lado, esta construção requer a possibilidade da repetição da 
experiência, atrelando a faculdade imaginativa produtiva à reprodutiva. A questão 
é que a experiência, aqui, não é a mera posição de fenômenos no ânimo em razão da 



Oliveira 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109 
 
98 

sequência das percepções, e sim, a organização do ânimo numa unidade sintética 
daquilo que é recebido pela intuição. A posição de Kant quanto à faculdade 
imaginativa torna-se assim um capítulo à parte nesta problemática que Kant propicia 
ao assentar o entendimento sobre as faculdades do ânimo.  

Consequentemente, se por um lado essa síntese é o ato pelo qual a unidade 
sintética da apercepção é produzida e, presumivelmente, conta com seu status 
transcendental, por outro lado, essa síntese assujeita-se à condição de unidade 
analítica da apercepção desde que esteja em conformidade com a unidade absoluta 
desta última. Dito em outras palavras, há uma reciprocidade ou uma 
bicondicionalidade entre as sínteses da imaginação e a unidade da apercepção 
articulada na dedução de 1781, a fim de tornar a experiência possível e, 
consequentemente, a ligação do conceito com a intuição, posição que desaparecerá 
em 1787. 

Disto concluímos que, ao analisarmos o campo de investigação transcendental 
kantiano em 1781, de fato reconhecemos elementos que poderiam ser interpretados 
como psicológicos, e que Kant os aproxima da esfera que ocupa o transcendental 
(puro a priori). Caracterizou-se, assim, a apropriação feita por Kant desses 
elementos, dentre os quais destacamos como o principal a faculdade da imaginação, 
não só pela função relevante que exerce tanto na dedução subjetiva quanto na esfera 
transcendental, identificando-a como um dos principais elementos da dedução 
kantiana, bem como uma das principais fontes da obscuridade do texto kantiano. 
Dada a devida importância a esse elemento fundamental em Kant e Tetens, 
passaremos à demonstração da presença deste elemento na dedução, de 1781. 

 
 

A presença de elementos psicológicos na dedução subjetiva de 1781: a faculdade 
imaginativa de Tetens e sua função na dedução subjetiva de Kant 

 
Neste momento, debruçaremo-nos sobre a faculdade imaginativa, cuja função 

desempenha um papel crucial tanto no sistema de Tetens, em sua Realisierung, 
quanto no de Kant, em sua dedução. Enfatizamos a ideia da apropriação da faculdade 
imaginativa, articulada por Tetens (1777), por Kant, da mesma maneira como ela é 
posta no Versuche. Assim, vê-se que Kant, ao aproximar as duas faculdades 
imaginativas (reprodutiva e produtiva), forneceu subsídios para fundamentar um 
critério interpretativo para uma leitura psicológica da dedução de 1781. Apesar dessa 
posição encontrar sustentação em algumas passagens do texto kantiano, 
consideramos que ela poderia ser reparada ao clarificarem-se as respectivas funções 
dessa(s) faculdade(s) em relação ao seu método. 

Apresentada nossa tarefa, partiremos do papel da faculdade imaginativa na 
tripla síntese kantiana, já explorada anteriormente. Tomando como ponto de partida 
esse pressuposto, retomaremos a sua função e a forma como ela é articulada, 



O advento da filosofia psicológica de Tetens na Dedução transcendental das categorias de Kant de 1781 
 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109 
 

99 

primeiramente, por Tetens, em Versuche. Após a realização dessa tarefa, 
apresentaremos pontualmente as consequências que a apropriação feita por Kant da 
faculdade imaginativa acarreta em sua dedução.  

No método de Tetens, a função na força representativa é enfatizada desde o 
início. Tetens considera a força representativa como uma força fundamental da 
alma, a sua vis representativa. Tetens, partindo de Locke, tem como objetivo uma 
análise psicológica a fim de indagar a natureza do homem, iniciando pela alma e suas 
manifestações. A proposta do Versuche é lançar luz sobre o caráter essencial da 
natureza humana, sobre os atos do intelecto, sobre suas leis e sobre sua faculdade 
fundamental. Porém, apesar da forma metodológica de Tetens assemelhar-se à de 
Locke em alguns pontos (como por exemplo: a observação de um único 
procedimento psíquico; o trabalho de análise capaz de identificar as várias 
faculdades; a comparação de casos individuais observados e a generalização 
mediante a qual é possível alcançar a proposição empírica geral), estas semelhanças 
não são unânimes em relação à posição empírica geral. Nesta, Tetens diverge 
claramente de Locke, visto que a generalização da proposição empírica particular é 
um processo necessário para auxiliar a observação, a qual por si refere-se 
exclusivamente ao individual, ou seja, o que está contido nele e o modo sob o qual é 
produzida a lei que rege suas causas intrínsecas e externas. Portanto, do ponto de 
vista metodológico, Tetens entende que a pesquisa psicológica caracteriza-se pela 
rigorosa imposição empírico-observativa, sendo a única disciplina que teria um 
procedimento semelhante à física. Por isso, Tetens adere ao mesmo método 
observativo-descritivo, próprio da ciência natural, divergindo claramente de Locke, 
pois atribui uma conotação científica à psicologia, conferindo-lhe a autonomia e a 
universalidade próprias das ciências. 

Este método observativo-descritivo é de fundamental importância para se 
entender o processo cognitivo para Tetens. O autor aponta como necessário o 
emprego da tripartição da força cognitiva, a qual tem como um de seus componentes 
principais a força representativa incumbida de lhe fornecer o material. Por este 
método, Tetens negaria a todas as diversas manifestações psíquicas a peculiaridade 
que distinguiria e dissiparia a complexidade e a autonomia dos conteúdos individuais 
da consciência. Assim, Tetens entende que a via de acesso à alma, a única que conduz 
suas modificações às faculdades psicológicas de que derivam, é constituída da força 
que, mais que qualquer outra, caracterizaria a essência humana. Esta força em 
questão é aquela que Tetens denomina de força cognitiva. 

Assim, pode-se dizer que a gnosiologia de Tetens é estruturada sobre a força 
cognoscitiva que, por sua vez, é composta por três faculdades: a sensação, a força 
representativa e a força do pensar. Dentre estas, destaca-se a força representativa 
por sua função primordial em seu sistema. Esta compõe-se, conforme nos aponta o 
próprio Tetens, pelas seguintes faculdades: a percepção, a faculdade imaginativa e a 
faculdade formadora Estas faculdades seriam as responsáveis por conceder o 



Oliveira 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109 
 
100 

material necessário para a cognição. São apresentadas por ele da seguinte forma: a 
força representativa trata-se de um ramo principal que se esgota nas faculdades já 
mencionadas: de receber, reproduzir e transformar representações, ou seja, na 
faculdade perceptiva, na faculdade imaginativa ou fantasia e na faculdade 
formadora. Nas palavras de Tetens: 

[...] receberíamos a representação originária das sensações em nós e as manteríamos a 
fim de reproduzi-las como apreendida de cada objeto sentido, este seria o papel da 
faculdade perceptiva, ou seja, da apreensão. Mas esta representação sensível pode ser 
reproduzida mesmo que estas primeiras sensações tenham cessado, ou seja, são 
reproduzidas até que possam ser percebidas conscientemente. A primeira representação 
sensível liga-se uma a outra na alma, na mesma ordem na qual foram produzida, uma 
após a outra. Elas alinham-se uma com as outras, se as representações intermediárias 
menores se precipitam, aquelas mais distantes da sensação se aproximam pela 
faculdade imaginativa. Isso ocorre quando repetimos muitas vezes uma série de 
sensações, mas estamos atentos apenas a algumas partes do todo, por isso, muitas vezes, 
mesmo uma sensação semelhante separada reconhece-se como parte de um todo e 
constitui uma representação composta [...], portanto, a lei de associação da ideia é 
composta. As representações são despertas uma após a outra conforme sua precedente 
ligação e sua semelhança. (Tetens, 1777, p. 105-107, tradução nossa, grifos nossos)9. 

Nota-se, nessa passagem, que para Tetens a função da faculdade imaginativa 
na força representativa é a de reproduzir representações. Contudo, lembremos que 
o próprio Tetens nos adverte que reproduzir não é tudo que a força representativa 
humana é capaz. Tetens lhe atribui uma faculdade imaginativa formadora, que busca 
por novas representações e imagens, e não apenas organiza sua representação. 
Usando o exemplo do próprio Tetens, pode-se dizer que a função da faculdade 
imaginativa não se limita àquela de “[...] um observador numa galeria de quadros, 
mas ela pode pintá-los, além de inventar e confeccionar um novo quadro” (Tetens, 
1777, p. 107, tradução nossa)10. 

Mediante tal exposição, nota-se que a faculdade imaginativa formadora, em 
Tetens, é dotada de certa autonomia, pois não reproduz as percepções, e sim, 

 

9 “[...] Erstlich, wir nehmen die ursprünglichen Vorstellungen aus den Empfindungen in uns auf, und unterhalten 
solche, indem wir nachempfinden, und wir verwahren diese Nachempfindungen als aufgenommene Zeichnungen 
von den empfundenen Objekten in uns. Dieß ist die Perception oder die Fassungskraft. Die ersten 
Empfindungsvorstellungen legen sich in der Seele in derselbigen Ordnung an einander, in welcher sie nacheinander 
hervorgebracht worden sind. Sie reihen sich an einander, und wenn die kleinern Zwischenvorstellungen zwischen 
andern herausfallen, so rücken die in der Empfindung etwas entfernte in der Einbildungskraft dichter zusammen. 
Dieß geschiehet gewöhnlicher Weise alsdenn, wenn wir mehrmalen eine Reihe von Empfindungen wiederholen, 
und nur auf einige sich ausnehmende Theile derselben aufmerksam sind. Eben dadurch ziehen sich oft mehrere 
getrennte Empfindungen als Theile in ein Ganzes zusammen, und machen eine zusammengesetzte Vorstellung aus 
[...] Die Vorstellungen werden auf einander wieder erwecket nach ihrer vorigen Verbindung und nach ihrer 
Aehnlichkeit.” (Tetens, 1777, p. 105 e 107). 
10 “[...] wie der Aufseher über eine Gallerie die Bilder, sondern sie ist selbst Mahler und erfindet und verfertiget 
neue Gemälde.” (Tetens, 1777, p. 107). 



O advento da filosofia psicológica de Tetens na Dedução transcendental das categorias de Kant de 1781 
 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109 
 

101 

produzir espontaneamente as imagens. Essa espontaneidade da faculdade 
imaginativa consiste na formação de uma nova imagem que não corresponde a 
nenhuma percepção anterior, e que não é diretamente provocada por uma afecção 
sensível atual. Nota-se que a imaginação tem um papel fundamental na força 
representativa, pois é a ela que cabe reproduzir o traço que permaneceu em nós da 
primeira impressão (representação sensível originária), e que ela só pode 
desempenhar a função de reprodução graças à faculdade imaginativa, tornando esta 
imprescindível ao seu método. A função dela é exatamente a de proporcionar a 
reprodução da representação instaurando associações que não se limitam à 
reprodução de imagens, mas que possibilitam produzi-las espontaneamente. Nota-se 
que a faculdade imaginativa não concederia apenas as representações, mas as 
associaria formando a imagem do objeto, carecendo apenas do conceito para que 
chegasse à consciência, como é posto pelo próprio Tetens, nesta passagem: 

A força do pensar enquanto contém em si também a faculdade da relação, coincide com 
a força representativa. É evidente a analogia entre a regra fundamental segundo a qual 
a força representativa uni, separa, compõe e decompõe imagens e aquela segundo a 
qual a força de pensar reconhece como idêntica e diversa, como unida e separada. Esta 
semelhança da lei de agir parece tornar manifesto que a força de pensar, enquanto 
faculdade da relação, não é outra coisa que a força representativa, enquanto esta 
apresenta e ordena a imagem disponível. Em primeiro lugar, todo pensamento requer 
representações e uma ligação representativa. Enquanto sentimos, reagimos de modo 
simplesmente sensível às impressões provenientes do exterior, ou da modificação 
passiva causada em nós pela força interna, sem sequer termos ciencia dela! A sensação 
deve pelo menos ser transformada numa representação sensível. A recognição exige um 
colocar em confronto uma representação com outra e assim mais representações [...] A 
lei da força do pensar, está de acordo com a lei da força representativa. (Tetens, 1777, 
p. 594 e 596, tradução nossa, grifos nossos)11 

Em Tetens, a chegada à consciência dá-se através da força do pensamento 
(Denkraft), que confere caráter objetivo às representações produzidas pela sensação. 
Tetens (1777, p. 295-305) a define como faculdade de conhecer as conexões e as 
relações das coisas Trata-se assim de uma faculdade imprescindível, a única capaz 
de estipular a passagem da esfera representativa àquela do pensamento, 

 

11 “An der andern Seite fällt die Denkkraft, in so ferne sie auch das Beziehungsvermögen in sich begreift, mit der 
vorstellenden Kraft zusammen. Es ist eine offenbare Analogie zwischen den Grundregeln, nach welchen die 
vorstellende Kraft Bilder verbindet und trennet, vermischt und auflöset, und die Denkkraft sie als einerlei und 
verschieden, als verbunden und getrennet erkennet. Diese Aehnlichkeit der Wirkungsgesetze scheinet es offenbar 
zu machen, daß die Denkkraft als Beziehungsvermögen nichts anders sei, als die vorstellende Kraft, in so ferne diese 
die vorräthigen Bilder stellet und ordnet. So lange wir blos empfinden, das ist, blos fühlend auf den Eindruck von 
außen, oder auf die durch innere Kräfte in uns verursachte leidentliche Modifikation zurückwirken, kann auch nicht 
einmal das Gewahrnehmen, oder das Siehe! Die Empfindung muß zum mindesten in eine Empfindungs Vorstellung 
übergegangen sein. Die Empfindung muß zum mindesten in eine Empfindungs Vorstellung übergegangen sein. Das 
Auskennen erfodert eine Aufstellung einer Vorstellung gegen andere, und also mehrere Vorstellungen [...]. Das 
Gesetz der Denkkraft richtet sich also nach dem Gesetz der Vorstellungskraft.” (Tetens, 1777, p. 594 e 596). 



Oliveira 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109 
 
102 

estabelecendo uma relação com o objeto. Mas esta faculdade estaria atrelada a força 
representativa, e é dependente dela. 

Conforme afirma Tetens, a relação da representação percebida com outra que 
lhe seja semelhante e já conhecida enquanto representação particular instituiria uma 
relação própria da atividade do pensamento, ou seja, a unidade de um conceito de 
relação com o objeto representado que é um ato da força do pensar e esta relação 
seria um ato subjetivo que conferiria objetividade à representação. Tetens ainda 
explica que, se tomarmos por idênticas duas coisas, quando pensamos em conexão 
causal, representamos uma na outra como propriedades de um mesmo sujeito, ou 
ambas, simultaneamente, como uma ao lado da outra ou em sucessão uma após a 
outra, então, ocorreria certo ato do pensar. Tal relação ou conexão, em nós, é algo 
de subjetivo que atribuímos a cada objeto como algo objetivo: eis o que surge da 
força do pensar para Tetens.  

Esta posição reafirma que haveria uma necessidade subjetiva e que seria sob 
a necessidade subjetiva que fundamos a objetiva (Tetens, 1777, p. 506-507). Deve-
se, assim, pressupor a existência objetiva da coisa fora de nós, que deve ter em nós 
seu fundamento psicológico que anteceda seu efeito. Por isso, Tetens defende que 
há no intelecto um fundamento subjetivo a priori, que seria necessário para 
fundamentar racionalmente a necessidade objetiva, pois esta mesma lei produziria 
um juízo sobre a impressão causada pela coisa externa, e só a partir da lei universal 
do intelecto pode-se fundamentar sua necessidade objetiva. 

Observemos, agora, como Tetens nos apresenta outra característica da 
imaginação reprodutiva: 

A representação reprodutiva só é completa, quando a reprodução a partir do emprego 
espontâneo de nossa força entra em relação com a imagem, este é o elemento designador 
que se refere a objetos na imagem [...]: se uma parte qualquer de uma sensação passada 
é desperta, então todo estado reproduzido por ela é uma consequência. (Tetens, 1777, 
p. 80, tradução nossa)12. 

A questão é que esta associação requer certa regra, visto que é através dela 
que se pode entender a razão pela qual, depois de termos uma ideia A, aparece em 
nossa mente a ideia B, mesmo que nenhuma sensação tenha incitado essa última. 
Assim, tal regra deve indicar de modo completo e determinado a razão da sucessão 
de ideias. A este respeito, Tetens pergunta: “E se a sucessão na qual a reprodução 

 

12  “Zuweilen muß man die Reproduktion durch eine selbstthätige Anwendung unserer Kraft befördern, und 
unterstützen, und sich völlig mit der Einbildung einlassen [...]: wenn ein Theil einer ehemaligen Empfindung wieder 
erwecket ist, so wird der ganze mit ihm vereinigte Zustand hervorgebracht, ist eine Folge davon.” (Tetens, 1777, p. 
80). 



O advento da filosofia psicológica de Tetens na Dedução transcendental das categorias de Kant de 1781 
 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109 
 

103 

(representação) apresenta-se deixasse de lado a fusão de novas sensações e 
dependesse apenas da fantasia?” (Tetens, 1777, p. 108, tradução nossa)13. 

O próprio Tetens responde que se assim fosse, cada representação singular 
despertaria a associação de outra série inteira. Tal posição nos remete à seguinte 
questão: mas se assim fosse, a alma não se dispersaria? A esta pergunta Tetens nos 
responde da seguinte forma: uma vez que ela mantivesse lugar, ela se voltaria apenas 
às ideias que estariam presentes em torno de sua posição central, reprimindo a série 
secundária conjunta que deseja destacar-se ao mesmo tempo. A questão, aqui, é que 
esta lei de associação não determina nada mais do que a ordem pela qual as ideias 
seguem umas às outras, e isto não é suficiente. Por isso, Tetens propõe a intervenção 
da faculdade imaginativa formadora: 

A espontaneidade da faculdade formadora intervém e busca por novas representações 
a partir daquelas que já existem formando um novo ponto de união, uma nova conexão 
e uma nova série. A força do pensar encontraria assim uma nova ligação, relação, 
semelhança, coexistência e uma nova dependência, formando então um novo canal de 
comunicação entre a ideia mediante a qual se unem imediatamente e, assim as que não 
lhe pertencesse anteriormente seriam separadas. (Tetens, 1777, p. 113, tradução nossa, 
grifo nosso)14. 

Ademais, não podemos negligenciar o fato de que a associação por si só não 
seria suficiente para conceder validade objetiva às representações, visto que toda a 
formação de imagens, toda reprodução requer uma espontaneidade por parte do 
sujeito, como é apontado pelo próprio Tetens, ao dizer que “às vezes é necessário 
facilitarmos a reprodução através do emprego espontâneo da nossa força como 
suporte para que ela entre em plena relação com a imagem, tornando perceptível a 
mudança ao estado anterior” (Tetens, 1777, p. 81, tradução nossa)15.  

Sendo assim, entende-se que a imaginação reprodutiva não se distingue 
segundo sua característica perceptiva, mas sim, por seu vínculo à espontaneidade. 
Em decorrência disto, a saída que Tetens propõe é que a faculdade de percepção na 
alma deve, portanto, ter ainda, por outro lado, uma grandeza variável que pode 
reproduzir e formar representaçãoes unificadas.  

 

13 “Hänget die Folge, in der die Wiedervorstellungen auftreten, die Einmischung neuer Empfindungen bei Seite 
gesetzet, allein von der Phantasie ab?” (Tetens,  1777, p. 108). 
14 “Das selbstthätige Dichtungsvermögen kommt dazwischen, und schaffet neue Vorstellungen aus denen, die da 
sind, und machet also Vereinigungspunkte, neue Verknüpfungen und neue Reihen. Die Denkkraft entdecket neue 
Verhältnisse und Beziehungen, neue Aehnlichkeiten, neue Koexistenzen, und neue gen, neue Aehnlichkeiten, neue 
Koexistenzen, und neue Abhängig- Andere psychische Gesetze. keiten, die vorher nicht bemerket waren, und machet 
auf diese Art neue Kommunikationskanäle zwischen den Ideen, wodurch einige zur unmittelbaren Verbindung 
kommen, andere von einander abgerissen werden, die es vorher nicht gewesen sind.” (Tetens, 1777, p. 113). 
15  “Zuweilen muß man die Reproduktion durch eine selbstthätige Anwendung unserer Kraft befördern, und 
unterstützen, und sich völlig mit der Einbildung einlassen, wenn die Wiederversetzung in den ehemaligen Zustand 
bemerklich werden.” (Tetens, 1777, p. 81). 



Oliveira 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109 
 
104 

Desta forma, as percepções e representações são parcialmente semelhantes, 
sendo apenas a força que as distingue. Como aponta Tetens,  a faculdade imaginativa 
formadora é uma faculdade livre, criadora e autônoma de novas representações: “a 
força criadora da alma vai além, ela pode formar representações [...] que não são 
semelhantes a nenhuma outra” (Tetens, 1777, p. 25, tradução nossa)16. O que Tetens 
assinala é que ela ordena os elementos após uma estrutura construída livremente, 
sem necessitar da semelhança entre representações sensíveis. O problema é que 
Tetens a coloca paralelamente à faculdade reprodutiva que renova representações 
sensíveis, isto é, relembra percepções passadas à faculdade imaginativa formadora, 
afirmando que: “não podemos apenas limitar toda a potência desta faculdade 
formadora da alma à decomposição e à mistura de representações de modo que se 
possa acrescentar a ela apenas uma função constitutiva[...]. A força formadora vai 
além” (Tetens, 1777, p. 25-81, tradução nossa)17. Desta forma, Tetens acaba por 
apontar para o fato de que toda reprodução requer uma espontaneidade, 
consequentemente possibilitando uma interpretação de que ele atrela à imaginação 
reprodutiva a formadora. 

Assim, ao proferir tais afirmações, Tetens fornece subsídios para uma 
ambiguidade interpretativa sobre a função da faculdade imaginativa. Defendemos 
que é este o ponto central de toda problemática que recairá sob a dedução subjetiva, 
de Kant. Na sequência, nos ateremos a ofertar os motivos para que tal seja o caso. 
Ao colocar a faculdade imaginativa reprodutiva e a formadora numa mesma esfera, 
Tetens atribui à força representativa um caráter tanto de organização quanto de 
criação de representações dependente de uma espontaneidade. Desta forma, o que 
Tetens faz é aproximá-las, mesmo considerando uma lei de associação exclusiva da 
faculdade imaginativa formadora, que não depende das sensações, mas que em 
última instância, está atrelada a um princípio empírico. O autor concede-nos a 
possibilidade de pensarmos uma imaginação que organiza e cria novas 
representações sem a sensação atual, ou seja, pensarmos numa espécie de faculdade 
imaginativa formadora a priori, ou ainda numa faculdade reprodutiva pura, mas 
com raízes em experiências passadas. 

Esta apresentação dúbia dos conceitos, por Tetens, será conduzida por Kant, 
na dedução de 1781. Pode-se observar ainda, no Fragmento B 12 que data dos anos 
de 1780, a posição de Kant, e sua proximidade com esta posição de Tetens, descrita 

 

16 “Die Schaffungskraft der Seele geht weiter [...] kann Vorstellungen machen, die für unser Bewußtseyn einfach, 
und dennoch keinen von denen ähnlich sind, die wir als die einfachsten Empfindungsvorstellungen antreffen.” 
(Tetens, 1777, p. 25). 
17 “Man umfasset die ganze Mächt dieses bildenden Vermögens der Seele nicht, wenn man die Auflösung und die 
Wiedervermischung der Vorstellungen dahin einschränket [...]. Die Schaffungskraft der Seele geht weiter.” (Tetens, 
1777, p. 25-81). 



O advento da filosofia psicológica de Tetens na Dedução transcendental das categorias de Kant de 1781 
 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109 
 

105 

no parágrafo anterior, bem como a ambiguidade que apontamos anteriormente. 
Atentemos à referida passagem: 

A unidade da apercepção em relação à faculdade da faculdade imaginativa é o 
entendimento. As Regras. 

A capacidade reprodutiva em relação com a unidade analítica em relação com a síntese 
produtiva.  

A síntese da unidade da apercepção em relação ao transc.: capacidade da faculdade 
imaginativa é o entendimento puro.  

Esta transc: é a única capacidade que frequentemente determina todo fenômeno em 
relação ao tempo por regras válidas a priori.  

As três primeiras capacidades não podem ser explicadas. 

A síntese transc: da faculdade imaginativa origina-se dos nossos conceitos de 
entendimento.  

O uso empírico da imaginação baseia-se na ideia de síntese de apreensão empírica, que 
também pode ser reprodutiva ou feita por analogia.  

No último caso ela é faculdade imaginativa produtiva.  

A faculdade imaginativa produtiva é ou pura ou empírica. O puro. 

A faculdade imaginativa é em parte produtiva e, em parte, reprodutiva. A primeira torna 
a segunda possível [...].  

A faculdade imaginativa produtiva é: 1. Empírica na apreensão, 2. Pura, mais sensível 
em vista de um objeto da intuição sensível pura, 3. Transcendental em relação a um 
objeto em geral; a primeira pressupõe a segunda e a segunda pressupõe a terceira.  

A síntese pura da faculdade imaginativa é o fundamento da possibilidade da apreensão 
empírica incluindo a percepção. Ela é possível a priori. [...] A síntese transcendental da 
faculdade imaginativa oferece apenas a unidade da apercepção na síntese do múltiplo 
em geral através da faculdade imaginativa. (KANT, FM/Lose Blätter AA20. B.12, 
tradução nossa, grifos nossos)18 

 

18 „Die Einheit der apperception im Verhältnis auf das Vermögen der Einbildungskraft ist der Verstand. Regel. 
Im Verhältnis auf das reproductive Vermögen st die Einheit analytisch im Verhältnis auf das productive synthetisch. 
Die synthetische Einheit der apperception im Verhältnis auf das transs: Vermögen der Einbildungskraft ist der reine 
Verstand.  
Diese transsc: Vermögen ist dasienige was allgemein in Ansehung der Zeit alle Erscheinungen überhaupt bestimmt 
nach Regeln die a priori gültig sind. 
Die drei ersten Vermögen sind nicht zu erklären. 
Die transsc: Synthesis der Einbildungskraft liegt allen unsern Verstandesbegriffen zu Grunde. 
Der empirische Gebrauch der einbildungskraft beruht auf der synthesis der Apprehension der empirischen 
Anschauung die denn auch reproducirt werden kann oder nach derem analogie eine andere gemacht werden kan. Im 
letztern Fall ist es die productive Einbildungskraft. 
Die productive Einbildungskraft ist entweder rein oder empirisch. Die reine. 
Die Einbildungskraft ist theils eine productive theils reproductive. Die erste macht die letzte möglich [...]. 



Oliveira 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109 
 
106 

Consideramos relevante, no Fragmento (B12), as afirmações de Kant sobre a 
faculdade imaginativa produtiva poder ser pura ou empírica, e que esta é em parte 
produtiva e em parte reprodutiva, bem como a afirmação a respeito da síntese de 
apreensão empírica poder ser realizada de forma reprodutiva ou por analogia. 
Alegamos que tais afirmações caracterizariam clara aproximação com as ideias de 
Tetens, bem como nossa afirmação anterior de uma apropriação da forma que Tetens 
apresenta. Defendemos, assim, que Kant não só se utiliza de elementos 
desenvolvidos por Tetens, mas ainda os expõe de maneira semelhante em seu método 
transcendental. A consequência disto é que, mesmo que Kant seja claro na dedução 
transcendental quanto à função de sua faculdade produtiva a priori pura, há ali, 
claramente, similaridades com a faculdade formadora de Tetens bem como, com sua 
exposição.  

O equívoco, no qual corremos o risco de cair, fundamenta-se, certamente, no 
descuido em diferenciá-las: negligenciando essa diferença, acabamos por tomar uma 
pela outra, correndo o risco de negligenciar a função da faculdade imaginativa 
produtiva kantiana, que na dedução, em 1781, tem por função servir a priori de 
princípio a todo conhecimento, como elo de ligação entre o sensível e inteligível.  

Embora em Kant a faculdade da imaginação assemelhe-se claramente àquela 
de Tetens, há, apesar de tênue, nesta posição, uma linha demarcatória. É a essa linha 
que temos que nos atentar. Entendemos que Kant separa a articulação da faculdade 
imaginativa. Esta não produz representações derivadas da experiência, mas 
propiciará condições para a experiência. Desta forma, a síntese reprodutiva só é 
possível por meio da síntese produtiva, e não o contrário: a reprodução pertence às 
funções transcendentais da consciência, mas isto não pode ser entendido como uma 
aproximação da imaginação produtiva da reprodutiva, posição que é reforçada pelo 
próprio Kant.  
 

  

 

Die productive Einbildungskraft ist 1. Empirisch in der apprehenson 2. Rein aber sinnlich in Ansehung. 3. Transsc. 
in Ansehung eines  Gegenstandes überhaupt die erstere setzt die zweyte voraus u. die zweyte die dritte. 
Die reine Synthesis der Einbildungskraft ist der Grund der möglichkeit der empirischen in der Apprehension also 
auch der Warnehmung. Sie ist a priori möglich [...]. Synthesis der Einbildungskraft geht blos auf die Einheit der 
Apperception in der synthesis des Manigfeltigen überhaupt durch die Einbildungskraft. [...].“ (FM/Lose Blätter 
AA20. B.12). 



O advento da filosofia psicológica de Tetens na Dedução transcendental das categorias de Kant de 1781 
 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109 
 

107 

Referências Bibliográficas 
 
DYCK, C. W. Kant & Rational Psychology. Oxford: Oxford University Press, 2014.  
ECOLE, J. « De la connaissance qu’avait Kant de la métaphysique wolffienne, ou Kant 

avait-il lu les ouvres métaphysiques de Wolff? », In : Archive für Geschichte der 
Philosophie, v. 71, n. 3, 1991. pp. 261-276 

EISLER, R. Kant-Lexikon. Tradução Anne-Dominique Balmès et Pierre Osmo. Paris: 
Gallimard, 1994.  

ERDMANN, B. Reflexionen Kants zur Kritischen philosophie. Aus Kants 
Handschriftlichen Aufzeichnungen. Leipzig: Reisland, 1882. 

ERDMANN, B. Kant’s Kriticismus in der Ersten und in der Zweiten Auflage der Kritik der 
reinen Vernunft: Eine Historische Untersuchung. Leipzig: Leopoldo Voss, 1878. 

FRIERSON, P. R. Empirical psychology. Cambridge: Cambridge University Press, 2014.  
FRIERSON, P. R. “Empirical Psychology, common Sense, and Kant’s empirical markers 

for moral responsibility.”, In: Studies in the History and philosophy of Science, 
Amsterdam, v. 39, n. 4, p. 473-482.  

KANT, I. Gesammelte Schriften Hrsg. Bd. 1-22 Preussische Akademie der Wissenschaften, 
Bd. 23 Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin, ab Bd. 24, Akademie der 
Wissenschaften zu Göttingen. Berlin 1900ff. 

LOCKE, J. Ensaio sobre o entendimento humano. Tradução Pedro Paulo Garrido Pimenta. 
São Paulo: Martins Fontes, 2012. 

OLIVEIRA, A. R A influência de Johann Nicolaus Tetens na dedução transcendental das 
categorias de Kant (Tese de Doutorado Filosofia. Universidade Estadual de Campinas, 
2019) 

TETENS, J. N. Philosophische Versuche über die menschliche Natur und ihre 
Entwickelung. 2 Bänden. Leipzig: Weidmanns Erben, 1777. 

TETENS, J. N. Über den Ursprung der Sprache und der Schrift. Leipzig: Weidmanns 
Erben, 1772. 

TETENS, J. N. Über die allgemeine speculativische Philosophie. Leipzig: Friedrich 
Frommann Verlag Gunther, 1913 

TETENS, J. N. Über die allgemeine spekulativische Philosophie, in Neudrucke seltener 
philosophischer Werke, vol. IV, Berlin, 1913. 

TETENS, J. N. Gedanken über einige Ursachen, warum in der Metaphysik nur wenige 
ausgemachte Wahrheiten sind. Bützow: [s.n.], 1760.  

VAIHINGER, H. Kommentar zu Kants Kritik der reinen Vernunft. Sttutgart: Hansebooks, 
1852.  

VERNEAUX, R. Le vocabulaire de Kant. 2 vol. Paris: Aubier, 1973. 
VIDAL, F. Les sciences de l’âme XVIe-XVIIIe siècle. Paris: Honoré Champion, 2006. 
VLEESCHAUWER, H. J. de. La déduction transcendentale dans l’oeuvre de Kant. 3 vol. 

Paris: Champion, 1976. 
WOLFF, C. Philosophia Practica Universalis: Methodo Scientifica Pertractata. Praxin 

Complectens, Qua Omnis Praxeos Moralis Principia Inconcussa Ex Ipsa Animae 
Humanae Natura a priori Demonstrantur. Nova York: Nabu Press, 1738.  

WOLFF, C. Philosophia Prima Sive Ontologia, Methodo Scientifica Pertractata, Qua 
Omnis Cognitionis Humanae Principia Continentur. Nova York: Kessinger, 1730.  



Oliveira 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109 
 
108 

WOLFF, C. Psychologia Empirica: Methodo Scientifica Pertractata qua ea, quae de anima 
humana indubia experientiae fide constant, continentur et ad solidam universae 
philosophiae practicae ac theologiae naturalis tractationem via sternitur. Nova York: 
Kessinger, 1732. 

ZAPPALORTO, M. Johann Nicolaus Tetens: il Locke tedesco? Catanzaro: Rubbettino, 
2011. 

  



O advento da filosofia psicológica de Tetens na Dedução transcendental das categorias de Kant de 1781 
 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 89-109 
 

109 

Resumo: Ao tomarmos contato com a filosofia de Tetens (Versuche 1777), e observando, 
em paralelo, a Dedução transcendental das categorias, de Kant, na primeira edição da Crítica 
(1781), notamos certas semelhanças conceituais entre os filósofos. Partindo dessa 
similaridade, propomos demonstrar sua apropriação e como tais elementos oriundos da 
filosofia de Tetens (1777), com destaque às funções da faculdade da imaginação, se tornaram 
o fundamento de critérios interpretativos que sustentariam uma interpretação psicológica da 
Dedução de 1781. 

Palavras-chave: Tetens; Kant; psicologia; Dedução. 

 
 
Abstract: When we get in touch with Tetens' philosophy (Versuche 1777), and observe, in 
parallel, Kant's Transcendental Deduction of Categories, in the first edition of the Critique 
(1781), we notice certain conceptual similarities between the philosophers. Starting from this 
similarity, we propose to demonstrate their appropriation and how such elements coming 
from Tetens' philosophy (1777), with emphasis on the functions of the faculty of imagination, 
became the foundation of interpretative criteria that would sustain a psychological 
interpretation of the 1781 Deduction.   

Key words: Tetens; Kant; psychological; Deduction. 

 
 
Recebido em: 06/2020 
Aprovado em: 03/2021 
 
 
 
   



 



 
 
 

Studia Kantiana, vol. 19, n. 1 (abr. 2021): 111-120 
ISSN impresso 1518-403X 

ISSN eletrônico: 2317-7462 

  

 

 
Recensão da Antropologia de Immanuel Kant por 
Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher: Apresentação 
e tradução 1 

[Review from Immanuel Kant’s Anthropology by Friedrich Daniel 
Ernst Schleiermacher: Translation and Presentation] 

Alexandre Hahn* 

Universidade de Brasília (Distrito Federal, Brasil) 

 
 
 
 

Apresentação 
 
A presente “Recensão da Antropologia2 de Immanuel Kant” foi publicada 

anonimamente em agosto de 1799, na segunda parte do segundo volume da revista 
Athenaeum3. Sua autoria é determinada por uma carta4 enviada por Schleiermacher 
a Henriette Herz em 19 de junho de 1799, bem como por alguns aforismos5 da mesma 
época. A composição oferece uma apreciação extremamente crítica do texto 

 
1 Este trabalho foi realizado durante estadia de pós-doutorado na Brown University (EUA), financiado pela Fundação 
de Apoio à Pesquisa do Distrito Federal (FAP-DF), e supervisionado pelo Prof. Paul Guyer. Gostaria de agradecer 
a Erick Calheiros de Lima pela revisão da tradução. 
* Professor adjunto do Departamento de Filosofia da Universidade de Brasília (UnB). Doutor em Filosofia pela 
Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). E-mail: hahn.alexandre@gmail.com. ORCID: 
https://orcid.org/0000-0002-7566-6419. 
2 Trata-se da obra “Antropologia de um ponto de vista pragmático” (KANT, 1798), que reúne as notas utilizadas por 
Kant em suas preleções sobre antropologia, ofertadas a cada semestre de inverno entre 1772 e 1796, na Universidade 
de Königsberg. 
3 Editado pelos irmãos August Wilhelm Schlegel e Friedrich Schlegel em Jena, entre 1798 e 1800, e impresso em 
Berlim, o periódico Athenaeum foi o principal meio de divulgação de ideias do Círculo de Jena. Além dos já citados 
editores, faziam parte desse movimento romântico (Frühromantik) os filósofos J. G. Fichte, F. W. J. Schelling e 
Schleiermacher, bem como diversos outros intelectuais. – Para a recensão de Schleiermacher, cf. Athenaeum, eine 
Zeitschrift von August Wilhelm Schlegel und Friedrich Schlegel, 1799, p. 300-306. 
4 Na referida carta, Schleiermacher relata que, nesta data, após ter almoçado na casa de Veit, “[terminou] de passar 
a limpo [sua] nota sobre a Antropologia de Kant” (SCHLEIERMACHER, 1992, p. 226, Brief 663). 
5 Cf. aforismos 172-178 e 189 (SCHLEIERMACHER, 1984). 



Hahn 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 111-120 

112 

kantiano, descrevendo-o não apenas como “um livro [de] pouco valor”, mas também 
“como [a] negação de toda antropologia, como afirmação e simultaneamente prova 
de que algo semelhante não é possível de modo algum” (SCHLEIERMACHER, 
1984, p. 366). Para o autor, “jamais pode ter existido um livro que fosse menos uma 
obra do que esse” (Ibidem, p. 367), dada a quantidade de confusões e mal-entendidos 
que o permeiam. 

Schleiermacher baseia seu diagnóstico no que considera serem defeitos de 
conteúdo e de forma da Antropologia kantiana. No que concerne ao primeiro ponto, 
ele entende que o livro é insignificante, pois, na medida em que se resume a uma 
“coleção de trivialidades”, não seria capaz de ampliar o conhecimento prévio do 
leitor (ibidem, p. 365).6 O trabalho seria igualmente equivocado, porque, ao 
contrapor as antropologias pragmática e fisiológica, teria impossibilitado ambas 
(ibidem, p. 366).7 Também seria um empreendimento superficial, por apresentar as 
percepções acerca do ser humano “de maneira inteiramente singular e rasa” (ibidem, 
p. 367).8 Além disso, encerraria a contradição de regressar ao fisiológico (ibidem, p. 
367), mesmo após tê-lo banido9.  

No que se refere à forma, a deficiência da Antropologia decorreria da absurda 
pretensão de ser “ao mesmo tempo sistemática e popular” (SCHLEIERMACHER, 
1984, p. 368). Como isso é impossível para o autor da Recensão, tanto a organização 
quanto a exemplificação dos tópicos da obra teriam sido prejudicados10. Nesse 

 
6 Para o autor da recensão, seria um sinal de inteligência limitada do leitor, caso ele não soubesse nada além e mais 
profundo sobre o ser humano do que a trivial asserção kantiana, de que “ele faz algo de si mesmo, ou pode e deve 
fazer enquanto ser que age livremente”. 
7 Schleiermacher julga desastrosa essa oposição, que separa natureza e liberdade, pois supostamente ela sempre 
acaba por negligenciar uma das duas. A antiga psicologia teria abstraído o arbítrio (liberdade) e, por isso, “não 
conseguia responder à pergunta sobre como é possível refletir sobre a mente” (SCHLEIERMACHER, 1984, p. 366). 
Segundo ele, como a Antropologia de Kant despreza a natureza, ela teria dificuldade para explicar a origem das 
“percepções sobre o que é prejudicial ou benéfico às faculdades da mente” (KANT, Anth, AA 07: 119), e o modo 
pelo qual “elas devem ser utilizadas para a ampliação dessas faculdades” (SCHLEERMACHER, 1984, p. 366). – 
As referências às obras de Kant indicam volume e paginação na edição da “Academia”. As siglas dos títulos originais 
das obras referidas seguem os padrões da Kant-Studien. – cf. KANT, I. Kant’s gesammelte Schriften. Hrsg.: Bd. 1-
22 Preussische Akademie der Wissenschaften, Bd. 23 Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin, ab Bd. 24 
Akademie der Wissenschaften zu Göttingen. Berlin: G. Reimer, 1902; Berlin & Leipzig: Walter de Gruyter, 1922-. 
8 Ele afirma que essa superficialidade parece ter sido deliberadamente idealizada, como forma de evitar qualquer 
suspeita sobre a ideia de que “todo arbítrio é ao mesmo tempo natureza” (SCHLEIERMACHER, 1984, p. 366). 
Supostamente, ao esquivar-se da generalização do singular, Kant teria dissimulando a existência de uma natureza 
subjacente aos modos arbitrários de agir do ser humano. 
9 O autor dá a entender que Kant teria uma visão estreita sobre a natureza humana (do fisiológico), reduzindo-a “ao 
corpóreo, ao corpo vivo e à misteriosa comunhão da alma com ele” (SCHLEIERMACHER, 1984, p. 367). Por isso, 
este teria desprezado a “reflexão teórica acerca do que é operado pelo corpo na mente”, e se concentrado estritamente 
na “influência prática da mente sobre o corpo” (idem). Mas, contraditoriamente, continuaria a cultuar secretamente 
um velado realismo, “mesmo depois de tê-lo demolido e esmagado” (idem).  
10 Nesse contexto, conforme a visão do resenhista, “a sistemática naufragou no esforço pelo popular e, devido a uma 
tendência inata à sistemática, no lugar do popular, restou com frequência apenas o espaço vazio, em que ele poderia 
ser inserido” (SCHLEIERMACHER, 1984, p. 368). 



Recensão da Antropologia de Immanuel Kant por Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 111-120 

113 

sentido, dada a inconstância das subdivisões e a discrepância entre o título dos 
capítulos e seu conteúdo, certamente não poderia haver nela qualquer princípio 
organizador11. A forma pela qual essa ciência foi apresentada também não teria 
facilitado o trabalho do leitor (ou seja, da consciência comum) que eventualmente 
desejasse “encaixar suas observações particulares” (idem) na estrutura da mesma, já 
que não esclareceu como esse sujeito deveria proceder.12 Somam-se a todos esses 
problemas o emprego de um questionável jargão técnico, baseado “em um afetado 
jogo de palavras, a completa ignorância da arte e, principalmente, da poesia” 
(ibidem, p. 369), e vários preconceitos. Devido a tudo isso, segundo o autor, 
deveríamos nomear “o livro de a ‘gritaria infantil’ desse tipo de filosofia” (idem). 
Supostamente, a obra retrataria um empreendimento ainda pouco amadurecido, um 
projeto em seu estágio inicial de desenvolvimento. 

A importância da presente Recensão, para a recepção da Antropologia 
kantiana, pode ser estimada pelo fato de ser uma das poucas considerações 
publicadas sobre a obra13. Apesar do grande sucesso experimentado pelas preleções 
sobre antropologia14, de cujas notas resultaram o texto em questão, bem como da 
expectativa de alguns amigos de Kant com a publicação da sua Antropologia15, e do 
seu bom êxito de vendas16, o livro praticamente não gerou repercussão nos periódicos 
da época17. Somente na segunda metade do século XX, a obra começou a despertar 
maior atenção18, chegando a converter-se em um foco de interesse dos estudiosos da 

 
11 Para Schleiermacher, ainda que fossem feitos reparos no texto da Antropologia, “nada haveria de sistemático nela, 
porque lhe falta aptidão para isso no mais íntimo” (SCHLEIERMACHER, 1984, p. 368). 
12 Em vez de explicar como as percepções deveriam ser agrupadas nessa construção, Kant a teria deixado muitas 
vezes “inteiramente vazia, para entreter a si e a nós com coisas bem diferentes” (SCHLEIERMACHER, 1984, p. 
368). 
13 Embora J. W. von Goethe tenha feito elogios à obra, em carta enviada a F. Schiller em 19 de dezembro de 1798, 
definindo-o como “um livro muito valioso, especialmente quando retomado em pequenas dozes” (Carta 3949 – 
1893, p. 346), não está claro se essa opinião alcançou o grande público (cf. GOETHE, 1893).  
14 Conforme Manfred Kuhn, “as preleções sobre antropologia [...] estavam entre as preleções mais frequentadas, que 
[Kant] alguma vez ofereceu” (KANT, 2006, p. ix). 
15 Em cartas de Carl Friedrich Stäudlin, Johann Erich Biester e Johann Heinrich Tieftrunk, enviadas a Kant em 1794 
e 1797, fica evidente o entusiasmo de todos com a possível publicação da obra em um futuro próximo (KANT, Br, 
AA 11: 508; AA 12: 202, 219). 
16 Foram impressos 2.000 exemplares da Antropologia na sua primeira edição, mais do que qualquer outra obra 
kantiana anteriormente publicada, e uma nova tiragem de 1.800 exemplares teve de ser impressa para a feira pascal 
(Ostermesse) do ano seguinte (cf. SCHUBERT, 1842, p. 154). 
17 Schleiermacher faz essa observação no início da sua recensão (SCHLEIERMACHER, 1984, p. 365). Patrick 
Frierson propõe que, na época da sua publicação, a obra foi largamente ignorada pela comunidade filosófica, pois 
esta “estava preocupada com os últimos trabalhos de Reinhold, Fichte e dos primeiros românticos alemães”, que 
discutiam diferentes orientações para o desenvolvimento da filosofia crítica de Kant (cf. FRIERSON, 2016, p. 197).  
18 O primeiro estudo acadêmico relevante talvez tenha sido a tese complementar de Michel Foucault, que 
acompanhava a sua tradução da obra para o francês, apresentada em 1961 à Escola Normal Superior de Paris, como 
requisito parcial para a obtenção do título de doutor em filosofia (cf. FOUCAULT, 2008). 



Hahn 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 111-120 

114 

filosofia kantiana na virada do milênio19. Nesse ínterim, a referida Recensão 
configurou-se na mais técnica opinião disponível acerca da obra. Logo, é possível 
que tenha, durante muito tempo, “reforçado o desinteresse do público” (BRANDT, 
1999, p. 9) no escrito kantiano. 

Ainda que, pontualmente, Schleiermacher possa ter razão em algumas de suas 
críticas, sua avaliação geral não faz justiça à obra. É controverso que se trate de um 
livro insignificante e de pouco valor, uma vez que apresenta considerações 
importantes acerca do ser humano como cidadão do mundo20 e da formação do seu 
caráter moral21, que impactam diretamente as concepções tardias das filosofias moral 
e política de Kant22. Da mesma forma, é contestável que a Antropologia não amplia 
o conhecimento prévio do leitor, já que, em vez de reunir novos conhecimentos 
teóricos acerca da natureza humana, a obra visava direcionar a atenção do público 
leitor às percepções (que cada um seria igualmente capaz de compilar por conta 
própria) sobre o que é prejudicial ou favorável ao uso das faculdades de conhecer, 
de desejar, e de sentir prazer e desprazer23. Schleiermacher também parece não ter 
compreendido corretamente o espírito da distinção kantiana entre as antropologias 
fisiológica e pragmática, pois acreditava que se tratava de uma separação entre 
natureza e arbítrio (liberdade), quando, na verdade, a obra considera o homem 
integralmente, como um ser natural que é capaz de agir livremente24. Por fim, é 

 
19 Especialmente após a publicação do volume 25 da Academia em 1997, dedicado às preleções sobre antropologia, 
houve um significativo aumento no interesse pelo tópico, e o aparecimento de estudos dedicados à Antropologia. 
Dentre eles destacam-se a análise de Reinhard Brandt, Kritischer Kommentar zu Kants Anthropologie in 
pragmatischer Hinsicht (1798) de 1999, e obra de Holly L. Wilson, Kant’s pragmatic Anthropology: its Origin, 
Meaning, and Critical Significance, de 2006. 
20 Cf. KANT, Anth, AA 07: 120, 130, 316, e 325. 
21 Cf. KANT, Anth, AA 07: 285, 291-295, 321-325, e 329-333.  
22 Desde a Fundamentação da metafísica dos costumes (1785), Kant destacava a importância da antropologia para 
a aplicação da moral aos seres humanos (KANT, GMS, AA 04: 412). Na Metafísica dos costumes (1797), além de 
julgá-la imprescindível para a realização dos princípios morais, lhe atribuiu a alcunha de antropologia moral (KANT, 
MS, AA 06: 217). Embora alguns intérpretes discordem que a Antropologia corresponda exatamente a essa 
antropologia moral (BRANDT, 1999, p. 14), é inegável que vários capítulos da obra de 1798 abordam questões de 
interesse direto da moral. No que se refere à política, a abordagem do homem como um cidadão do mundo reforça 
não apenas a ideia de que vivemos em uma grande comunidade universal (KANT, MS, AA 06: 352), mas também 
que devemos nos organizar para garantir o direito cosmopolita à hospitalidade (KANT, ZeF, AA 08: 157-158; Anth, 
AA 07: 333). 
23 Segundo o filósofo de Königsberg, “nada se ganha com todo raciocínio teórico” (KANT, Anth, AA 07: 119) sobre 
o funcionamento das faculdades humanas, ou sobre as supostas causas das operações da mente, pois aquele que 
teoriza sobre a faculdade de recordar, por exemplo, não se torna apto a manejar as fibras e nervos encefálicos “para 
seu propósito” (idem), permanecendo sempre um mero “espectador do jogo da natureza”, daquilo que ela faz do ser 
humano. Os conhecimentos pragmáticos, por outro lado, seriam mais úteis porque ensinariam o que se deveria evitar 
ou fomentar no uso das faculdades, habilitando o homem a tomar parte desse jogo da natureza (KANT, Anth, AA 
07: 120).  
24 Ao investigar o ser humano empiricamente, a Antropologia o considera como um ser cuja fisiologia corpórea e 
mental é um produto inalterável da natureza. Por isso, em vez de teorizar sobre as supostas causas das operações do 
 



Recensão da Antropologia de Immanuel Kant por Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 111-120 

115 

questionável a suposta ausência de sistematicidade da obra, já que o conceito 
racional de homem como ser livre, dotado de faculdades autônomas (discutidas por 
Kant ao longo das suas três Críticas), parece constituir perfeitamente a ideia de um 
todo que organiza, articula ou ordena as partes (os conhecimentos empiricamente 
adquiridos)25. 

A tradução, aqui apresentada, baseou-se na versão da edição crítica e completa 
das obras de Schleiermacher (Kritische Gesamtausgabe), presente no volume 
dedicado aos escritos do período berlinense de 1796-1799. Também foi consultada 
a versão original, publicada no periódico Athenaeum. Todas as notas presentes na 
tradução são acréscimos da edição crítica, com a finalidade de facilitar a 
confrontação da Recensão com o texto kantiano. 

 
 

Tradução 
 

 
[365] Antropologia de Immanuel Kant. Königsberg, 1798. 

 
Um extrato desse livro, que se ocupa do singular, dificilmente poderia ser 

outra coisa exceto uma coleção de trivialidades; mas caso devesse conter um esboço 
do plano e da composição, então tem de revelar-se necessariamente, sob uma pena 
literalmente inquieta, como um claro desenho da mais extravagante confusão. Essa 
particularidade explica suficientemente o até aqui, tanto quanto estou informado, 
silêncio geral dos periódicos eruditos: pois extratos envoltos em um delicado quadro 
de clichês não muito batidos são, há muito tempo, o único expediente possível de 
constrangidos resenhistas, bem como para resenhistas de constrangidos redatores.  

Caso alguém, no entanto, tenha tido a boa vontade de não apenas querer relatar 
algo do livro, mas também dizer algo sobre o mesmo, então este tem outra desculpa 
igualmente bem fundada para seu silêncio. É estranho que a maioria dos leitores e 
críticos, não importa quão pouco aliás possam saber com profundidade, tenha mesmo 
assim certa veneração pedante pelo título de um livro, especialmente quando designa 
um conteúdo científico e é considerado sob esse ponto de vista, ainda que não haja 

 
corpo e da mente, lhe interessa muito mais avaliar quais ações ou usos das faculdades (cognição, volição e gosto) 
podem ser prejudiciais ou favoráveis ao ser humano. Esse último conhecimento é denominado pragmático porque 
pode ser utilizado para orientar ações em vista de diferentes fins.  
25 Defendi em outro lugar que a ideia de homem cumpre essa função sistematizadora (Cf. HAHN, 2017, pp. 19-33). 
Michel Foucault também defende que a estrutura sistemática da Antropologia é herdada da Crítica (FOUCAULT, 
2011, p. 82). 



Hahn 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 111-120 

116 

muito a dizer sobre o livro. Quem o toma por uma antropologia26, quer dizer, uma 
antropologia pragmática no sentido dado por Kant, e, por conseguinte, visando a 
ampliação do seu conhecimento mediante observações novas ou reorganizadas, 
esperava um generoso compartilhamento do acervo de uma vida filosófica, coligido 
em sua maior parte do autoconhecimento [Selbstanschauung], este tem de achar a 
obra insignificante: pois quem não sabe nada além e mais profundo acerca do ser 
humano do que aquilo que encontra aqui registrado, “que o homem faz, ou pode e 
deve fazer algo de si mesmo enquanto ser que age livremente”27, nem sequer pode 
ser considerado uma pessoa de inteligência mediana. Seria tolo querer provar isso 
antes de [366] encontrar alguém que o negue explicitamente. Este, todavia, não é o 
ponto de vista correto a partir do qual a obra deve ser considerada. Muitas vezes 
deve-se partir do pressuposto de que um livro que tem pouco valor, quando tomado 
pelo que afirma ser, pode, no entanto, ser relevante como o oposto ou como algo 
diferente, e, desta forma, este livro também parece ser excelente, não como 
antropologia, mas como negação de toda antropologia, como afirmação e 
simultaneamente prova de que algo semelhante, segundo a ideia proposta por Kant 
e conforme o seu modo de pensar, não é possível de modo algum, deliberadamente 
edificada, assim como ele muitas vezes, nas divisões das ciências ou nos seus 
objetos, explicitamente arquiteta e constrói as especialidades vazias28. Quem olhar 
atentamente o prefácio, que é a afirmação disso tudo, e compará-lo com a obra, deve 
convencer-se facilmente de que isso apenas pode ter sido a intenção desse respeitável 
homem. A oposição entre antropologia fisiológica e pragmática, fundada no modo 
de Kant pensar e aqui fielmente compilada, torna de fato impossível ambas29. Há, 
certamente, duas autênticas oposições na origem dessa divisão: que todo arbítrio 
[Willkühr] no ser humano é natureza, e que toda natureza no ser humano é arbítrio; 
mas a antropologia deve ser precisamente a união das duas, e não pode subsistir 
senão por meio dela; fisiológico e pragmático são uma e a mesma coisa, apenas 
considerada em sentidos diferentes. A antiga psicologia, da qual graças a Deus não 
se fala mais, abstraiu a última dessas duas proposições e, por isso, não conseguia 
responder à pergunta sobre como é possível refletir acerca da mente [Gemüt] quando 
não há liberdade nessa reflexão e, portanto, nenhuma garantia de verdade da mesma. 
Kant quer evitar a primeira proposição, porque, como se sabe, o Eu não tem natureza 
para ele, e assim surge o questionamento sobre a procedência das “percepções acerca 

 
26 Cf. Anth, AA 07: 119: “uma doutrina do conhecimento do ser humano, sistematicamente composta 
(Antropologia), pode ser do ponto de vista fisiológico ou pragmático. – O conhecimento fisiológico do ser humano 
se refere à investigação do que a natureza faz do homem; o pragmático considera o que ele faz de si mesmo, ou 
pode e dever fazer como ser que age livremente”. 
27 Anth, AA 07:119. 
28 Cf., por exemplo, MS-RL, AA 06: 239-242. — Cf. Anth, AA 07: 119–122. 
29 Cf. Anth, AA 07: 119; veja acima nota 29.  



Recensão da Antropologia de Immanuel Kant por Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 111-120 

117 

do que é prejudicial ou benéfico às faculdades da mente”30, e como devem ser 
utilizadas para a ampliação dessas faculdades se não houver uma maneira física de 
considerar e abordar o Eu, segundo a ideia de que todo arbítrio é ao mesmo tempo 
natureza. Para tornar isso bem claro, tudo o que aqui deve ser pensado de tais [367] 
percepções está posto de maneira inteiramente singular e rasa, quase que 
deliberadamente, para que não se possa nem suspeitar de tal ideia, privada 
completamente de toda exposição e conexão, não apenas interna e consigo, mas 
também com os títulos sob os quais o singular é apresentado. O artifício [Kunst] está 
entrelaçado com a sentença de morte da natureza, e jamais pode ter existido um livro 
que fosse menos uma obra do que esse. O mal-entendido dessa oposição reunida na 
Antropologia, em virtude da qual Kant relaciona, ao longo da mesma, a natureza ao 
corpóreo [Körperliche], ao corpo vivo [Leib] e à misteriosa comunhão da alma com 
ele, não surpreenderá ninguém; vê-se aqui, no entanto, mais do que em outros 
lugares, como isso, que parece ser apenas uma pura idolatria do arbítrio, está 
intimamente conectado com um velado realismo, que Kant secretamente ainda 
cultua, mesmo depois de tê-lo demolido e esmagado. Indiscutivelmente, para tornar 
bem explícito e expressar de forma característica o desprezo pela reflexão teórica 
acerca do que é operado pelo corpo na mente31, ele estabeleceu como alvo prioritário 
a influência prática da mente sobre o corpo, onde isso é apenas possível32, por meio 
do qual a antropologia é inteiramente afastada de sua tendência natural de ser 
ascética, no sentido mais amplo da palavra (um fim que tem de ser alcançado, de 
certa forma, em toda verdadeira abordagem da mesma33) e, por outro lado, torna-se 
dietética em um sentido muito estreito. Nesse bem comportado círculo, Kant regressa 
efetivamente ao fisiológico, e isso claramente mostra que lhe interessava apenas 
tornar explícita uma contradição. Desta e não de outra maneira, deve-se esclarecer34 
que o descanso após o trabalho e os prazeres de uma boa mesa regressam sempre 
imperceptivelmente como momentos centrais35, e que os afetos36 e outras coisas que 

 
30 Anth, AA 07: 119: “Mas, se para ampliar a memória ou torna-la ágil, ele utiliza as percepções sobre o que a 
prejudica ou a beneficia, e para isso necessita do conhecimento do ser humano, então isso constituiria uma parte da 
antropologia de um ponto de vista pragmático, e é precisamente desta que nos ocupamos aqui.” 
31  Cf., por exemplo, Anth, AA 07: 119: “Quem reflete sobre as causas naturais, nas quais, por exemplo, a faculdade 
de recordar pode se basear, pode argumentar com perspicácia (conforme Descartes) sobre os traços deixados no 
cérebro pelas impressões das sensações sofridas; mas tem de admitir que é mero espectador nesse jogo das suas 
representações, e que tem de deixar a natureza atuar, porque não conhece as fibras e os nervos encefálicos, nem sabe 
como maneja-los para seu propósito, portanto, todo raciocínio teórico sobre isso é pura perda de tempo.” 
32 Cf., por exemplo, Anth, AA 07: 261-263. 
33 Provavelmente faz alusão à Anth, AA 07: 207. 
34 Cf., por exemplo, Anth, AA 07: 207-208. 
35 Cf., por exemplo, Anth, AA 07: 278-281. 
36 Cf., por exemplo, Anth, AA 07: 261-262. 



Hahn 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 111-120 

118 

ocorrem na mente são tratados regularmente como meios digestivos. Seria 
evidentemente injusto considerar isso de outra maneira ainda mais característica. 

Com relação à forma, Kant também impôs duas exigências à antropologia, 
cuja junção ele igualmente só pode ter pretendido apresentar como algo impossível 
[368], a saber, que ela deve ser ao mesmo tempo sistemática e popular, uma palavra 
cujo significado neste lugar, por sorte, ele próprio indicou37. Aqui, a sistemática 
naufragou no esforço pelo popular e, devido a uma tendência inata à sistemática, no 
lugar do popular, restou com frequência apenas o espaço vazio em que ele poderia 
ser inserido. Por naufrágio da sistemática, não entendo aquela já mencionada 
confusão no singular, que é visível de imediato. Certamente, nenhum princípio de 
organização [Eintheilungsprincip] é implementado, as subdivisões variam de forma 
extraordinária, o título dos capítulos e o conteúdo geralmente são completamente 
estranhos um ao outro; uma elaboração que não impressionará tanto o leitor atento 
quanto o título que ocorre um par de vezes: notas esparsas38. No entanto, tudo isso 
poderia ser facilmente corrigido por uma revisão e reviravolta do livro, mediante 
alguns acréscimos e várias omissões de coisas frequentemente repetidas, e que são 
supérfluas uma vez ditas; e, mesmo assim, nada haveria de sistemático nela, porque 
lhe falta aptidão para isso no mais íntimo, como se lhe tivesse sido arrancado à força. 
Para dar à consciência comum a oportunidade de encaixar suas observações 
particulares, nem a ciência nem o seu objeto deveriam ser concebidos e apresentados 
de uma maneira peculiar, segundo alguma intuição original subjacente ou outro 
princípio interno, mas sim apenas como ela [a consciência comum] é conduzida a 
essa ciência; mas, porque o autor que pensa e vê mais profundamente enxerga a 
mente de outra maneira, e entende dividir diferentemente seus diversos modos de 
operar, de sorte que suas divisões nunca coincidem com essa construção e, por 
conseguinte, suas percepções também não se deixam agrupar na mesma, ele teve de 
nos privar da maior parte da mesma, e por má vontade deixa aquela construção 
muitas vezes inteiramente vazia, para entreter a si e a nós com coisas bem diferentes. 
Por meio dessa destruição bilateral, ele provou irrefutavelmente que é impossível 
refletir sobre o singular que se manifesta na experiência interior, se o 
empreendimento não começar em um ponto de partida mais elevado. Nesse sentido, 
poder-se-ia chamar o [369] livro de a “gritaria infantil” desse tipo de filosofia que, 

 
37 Anth, AA 07: 121-122: “uma antropologia sistematicamente projetada e, no entanto, popular (pela referência a 
exemplos que cada leitor pode encontrar por si mesmo), elaborada de um ponto de vista pragmático, leva consigo 
ao público leitor a vantagem de que, pela totalidade dos títulos sob os quais pode ser colocada esta ou aquela 
propriedade humana observada na prática, lhe são dadas várias ocasiões e encorajamentos para tratar cada 
propriedade como um tema próprio, colocando-a no seu correspondente compartimento; desta forma, na 
antropologia, os trabalhos se dividem por si mesmos entre os amantes desse estudo e serão posteriormente reunidos 
em um todo pela unidade do plano; pelo que será então promovido e acelerado o crescimento da ciência de utilidade 
geral”. 
38 Anth, AA 07: 217; 301; 306. 



Recensão da Antropologia de Immanuel Kant por Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 111-120 

119 

na dupla exigência a ela imposta, “sente [sua] incapacidade como um grilhão que lhe 
toma a liberdade”39. Mas, assim como a forma dos músculos e o limite dos vários 
membros se manifestam mais fortemente no esforço físico quanto mais eles se 
aproximam do limite de suas forças; assim também a forma do espírito [Geist] e o 
limite de suas partes singulares foram apresentadas com muito mais precisão do que 
de costume, nesse esforço empreendido expressamente com tal propósito. Algo 
sobre isso, concernente à filosofia, eu notei bem no início; um pouco mais adiante 
há algumas coisas que apontam para a personalidade. A admiração desdenhosa do 
engenho [Witz], do qual o próprio Kant tanto tem, e de um tipo muito mais valioso 
do que o que ele aqui denomina engenho pesado40 – apenas porque falou muito sobre 
isso aqui41 – o ódio aos jogos de palavras, uma vez que sua etimologização e grande 
parte de sua linguagem técnica, especialmente nos escritos tardios, se baseia em um 
afetado jogo de palavras, a completa ignorância da arte e, principalmente, da 
poesia42, o tratamento do gênero feminino como um derivado, e sempre como um 
meio43, a característica dos povos44 que tem muito o gosto dos deleites à mesa, essa 
e várias outras são as contribuições para uma kantologia que poderia ser 
ulteriormente levada a termo, tanto fisiológica quanto pragmaticamente, um estudo 
que queremos recomendar da melhor maneira aos cegos admiradores do grande 
homem. 
  

 
39 Cf. Anth, AA 07: 327n: “a gritaria que uma criança recém-nascida emite não tem em si o tom do lamento, mas o 
da indignação e da erupção de cólera; não porque algo lhe dói, mas porque algo lhe irrita: provavelmente porque ela 
quer se mover e ao mesmo tempo sente sua incapacidade para isso, como um grilhão que lhe toma a liberdade”. 
40 Anth, AA 07: 222: “[...] um engenho como este, que torna o desprezível ainda mais desprezível pelo contraste, é 
muito animado pela surpresa do inesperado, mas é sempre apenas um jogo e um leve engenho (como o de Voltaire); 
por outro lado, o que apresenta princípios verdadeiros e importantes de forma velada (como Young em suas sátiras) 
pode ser denominado um engenho bem pesado, porque é um empreendimento e traz consigo mais admiração do que 
divertimento”. 
41 Cf. Anth, AA 07: 221: “a caça de ditos espirituosos (bon mots), tal como os enunciava abundantemente o abade 
Trüblet, e nisso torturava o engenho, torna rasas as cabeças, ou as repugna profundamente. [...] O engenho é insípido 
com jogos de palavras”. 
42 Cf. Anth, AA 07: 246-249. 
43 Cf. especialmente Anth, AA 07: 303-310. 
44 Cf. Anth, AA 07: 311-320. 



Hahn 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 111-120 

120 

Referências 

Athenaeum, eine Zeitschrift von August Wilhelm Schlegel und Friedrich Schlegel. 
Zweiten Bandes Zweites Stück. Berlin: Heinrich Fröhich, 1799. 

BRANDT, R. Kommentar zu Kants Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (1798). 
Hamburg: Felix Meiner, 1999. 

FOUCAULT, M. Gênese e estrutura da Antropologia de Kant. Tradução de Márcio 
Alves da Fonseca e Salma Tannus Muchail. São Paulo: Loyola, 2008. 

FRIERSON, P. Kant’s Questions: What is the Human Being. Draft, jan. 2016, p. 197. 
Acessado em 20 de Agosto de 2020: < 
http://people.whitman.edu/~frierspr/WITHB%20jan%202016%20draft.pdf >. 

GOETHE, J. W. von. Goethes Werke. Hrsg. im Auftrage der Großherzogin Sophie von 
Sachsen, IV. Abt., 13. Bd. (Goethes Briefe: 1798). Weimar: Hermann Böhlau, 1893 

HAHN, A. “Antropologia pragmática como conhecimento do mundo em Kant”. In: 
CORREIA, A.; HAMM, C.; PEREZ, D. O. Kant. Coleção XVII Encontro ANPOF: 
ANPOF, pp. 19-33, 2017. 

KANT, I. Kant’s gesammelte Schriften. Hrsg.: Bd. 1-22 Preussische Akademie der 
Wissenschaften, Bd. 23 Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin, ab Bd. 24 
Akademie der Wissenschaften zu Göttingen. Berlin: G. Reimer, 1902; Berlin & Leipzig: 
Walter de Gruyter, 1922-. 

KANT, I. Anthropologie in pragmatischer Hinsicht abgefaßt. Königsberg: Friedrich 
Nicolovius, 1798. 

KANT, I. Anthropology from a pragmatic point of view. Translated and edited by R. 
B. Louden; with and introduction by M. Kuehn. Cambridge; New York: Cambridge 
University Press, 2006. 

SCHLEIERMACHER, F. D. E. Kritische Gesamtausgabe. Hrsg. von H.-J. Birkner 
und G. Ebeling, H. Fischer, H. Kimmerle, K.-V. Selge, 5. Abt. – Briefwechsel und 
biographische Dokumente, Bd. 3 (Briefwechsel: 1799-1800). Berlin; New York: Walter de 
Gruyter, 1992. 

SCHLEIERMACHER, F. D. E. Kritische Gesamtausgabe, 1. Abt. – Schriften und 
Entwürfe, Bd. 2 (Schriften aus der Berliner Zeit: 1796-1799. Hrsg. von Günter 
Meckenstock), 1984. 

SCHUBERT, F. W. Immanuel Kant’s Biographie zum grossen Theil nach 
handschriftlichen Nachrichten dargestellt. Leipzig: Leopold Voss, 1842 

WILSON, H. L. Kant’s pragmatic Anthropology: its Origin, Meaning, and Critical 
Significance. New York: State University of New York Press, 2006. 
 
 
Recebido em: 02/2021 
Aceito em: 03/2021 
 



 
 

 
Studia Kantiana, vol. 19, n. 1 (abr. 2021): 121-129 

ISSN impresso 1518-403X 
ISSN eletrônico: 2317-7462 

 

 

Resenha: de Boer, Karin. Kant’s Reform of Metaphysics: 
The Critique of Pure Reason Reconsidered. Cambridge 
University Press, 2020.  

Luis Fellipe Garcia *  

Ludwig Maximilians Universität München (Munich, Germany) 
 
 

 
 
Se poucos filósofos tiveram um impacto tão significativo na história das 

ideias como Immanuel Kant, poucos tiveram tampouco uma recepção tão diversa. 
Com efeito, se, por um lado, ele já foi considerado como um “libertador da 
humanidade” (Fichte, Beitrag zur Berichtigung – GA I/1, p. 255) cuja filosofia fez 
surgir “uma nova espécie de verdade” (Schelling, System des transzendentalen 
Idealismus – HKA I/9.1, pp. 23–24), por outro lado, ele é igualmente associado à 
imagem do “destruidor de tudo” [alles zermalmende]” (Mendelssohn, 
Morgenstunde, p. 3), que teria trazido a metafísica a seu fim (Lebrun, 2003) e 
encerrado o conhecimento no interior dos “limites da sensibilidade” (Strawson, 
1975) graças a um procedimento que manifestaria uma espécie de humildade 
epistêmica (Langton, 1998). A filosofia de Kant parece assim compatível com as 
mais diversas descrições: de “anunciador de uma nova verdade” a “cético 
destruidor” ou “humilde pensador”. 

Parte dessa dificuldade, e da riqueza de interpretações que ela proporciona, 
pode ser explicada por aquilo que Friedrich Schlegel perspicazmente identificou 
como um elemento complicador da Crítica da Razão Pura, a saber, o fato de que 
ela opera simultaneamente em dois níveis que se sobrepõem: o da crítica da 
faculdade de conhecer e o da crítica da filosofia (Philosophische Vorlesungen 
1804, pp. 240–41). Uma complicação suplementar é oriunda do estabelecimento, 
na segunda metade do século XIX, de uma nova disciplina filosófica, a teoria do 
conhecimento ou epistemologia (Woleński, 2004, p. 3), o que contribuiu para que o 
movimento, que passou a ser conhecido como neokantismo, associe a obra de Kant 
à recém-criada disciplina, como se vê de modo paradigmático na obra de Hermann 
Cohen Kants Theorie der Erfahrung de 1871. Desde então, uma leitura 
epistemológica da obra kantiana, que se concentra sobre o nível identificado por 

 
* luisfellipegarcia@gmail.com 



Garcia 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 121-129 
 

122 

Schlegel como “crítica da faculdade de conhecer”, tem – com poucas, mas 
importantes exceções como Martin Heidegger e Max Wundt – dominado a 
recepção da filosofia kantiana, a qual é usualmente associada a uma teoria da 
experiência (Strawson, 1975; Paton, 1936) e do conhecimento (Guyer, 1987; 
Allison, 1983). Contra essa corrente que acabou por exagerar um aspecto da obra 
de Kant e por isolá-la tanto dos trabalhos de seus antecessores como de seus 
sucessores, o livro de Karin de Boer Kant’s Reform of Metaphysics – the Critique 
of Pure Reason Reconsidered aparece como uma saudável contrapartida.  

Ao ressaltar o fato de que a Crítica da Razão Pura não é apenas um livro 
sobre a faculdade humana de conhecer, mas também – e mesmo sobretudo – um 
livro sobre a filosofia tal como praticada até então, de Boer avança a hipótese de 
que Kant não foi “o destruidor de tudo”, mas antes um reformador da metafísica 
que lhe precedeu, e de cuja estrutura e materiais ele se serviu na construção de seu 
próprio projeto. Tal procedimento tem um duplo mérito. Em primeiro lugar, de um 
ponto de vista histórico, ele nos permite entender melhor a relação da obra de Kant 
tanto com o trabalho de seus predecessores, sobre o qual de Boer se concentra, 
como com o trabalho de seus sucessores, para o qual ela abre o horizonte. Em 
segundo lugar, de um ponto de vista sistemático, tal procedimento projeta uma luz 
revitalizante sobre os estudos kantianos. Com efeito, se, por um lado, a proposta 
parece transformar o Kant da revolução copernicana em um reformador mais 
comedido, ela resulta, por outro lado, em uma apreensão do projeto da Crítica não 
como um projeto de limitação da mente humana nos limites da sensibilidade, mas 
como uma empresa libertadora que abre o horizonte para um novo modo de fazer 
filosofia. 

Para tanto, o livro propõe, à luz de uma reconstrução da metafísica de 
Christian Wolff (capítulo 1) e do percurso kantiano nas décadas que precederam a 
publicação da primeira crítica (capítulo 2), reconsiderar os problemas centrais da 
analítica transcendental (capítulos 3 a 7), tendo em vista o objetivo kantiano de 
transformar a metafísica em uma ciência sistemática, cuja estrutura é esboçada no 
último capítulo (8). A hipótese central, formulada com clareza e lucidez desde a 
introdução, é reler a Crítica da Razão Pura como uma obra cujo objetivo central é 
o de estabelecer não as condições de possibilidade da experiência, mas as 
condições de possibilidade da metafísica, recuperando assim uma dimensão central 
da obra kantiana obscurecida por leituras excessivamente epistemológicas. A fim 
de se contrapor a essa tendência de recepção que acabou por se tornar dominante, o 
livro se associa a uma nova corrente na literatura especializada que busca 
reconstruir o contexto intelectual da obra kantiana, em particular sua relação às 
metafísicas de Wolff e Baumgarten – como se vê nos trabalhos de Eric Watkins, 
Karl Ameriks, Günter Zöller, dentre outros. 

O primeiro capítulo é dedicado à reconstrução da metafísica que a Crítica 
deveria reformar, a saber, aquela “do célebre Wolff” (KrV, BXXXVI). 



Resenha: de Boer, Karin. Kant’s Reform of Metaphysics: The Critique of Pure Reason Reconsidered 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 121-129 
123 

Reconhecendo as críticas formuladas por Kant a seu predecessor, de Boer busca 
trazer ao primeiro plano aquilo que da filosofia de Wolff foi preservado, a fim de 
proporcionar uma imagem mais equilibrada do engajamento kantiano com “o 
maior de todos os filósofos dogmáticos” (idem.). Com base em um rico suporte 
bibliográfico, de Boer mostra como Kant renovadas vezes, como por exemplo em 
uma carta a Kästner de agosto de 1790, sustenta que a sua “intenção” era a de 
“alcançar o mesmo objetivo” que a filosofia Leibniz-Wolffiana “com base em um 
desvio que estes grandes homens consideraram supérfluo”, o que se tornaria mais 
claro apenas quando ele executasse “o plano de estabelecer a metafísica em um 
sistema coerente” (Br, AA 11: 186; citado por de Boer, p. 18). Para explicitar tal 
intenção mencionada por Kant, de Boer apresenta uma rica e nuançada imagem da 
recepção kantiana de Wolff. Por um lado, argumenta a autora, Kant preserva de 
Wolff a ideia da metafísica “como um sistema abrangente dos conceitos e 
princípios constitutivos de todo conhecimento de objetos” bem como “a ideia de 
que tal sistema deve ser estabelecido por um método rigoroso” (p. 42); por outro 
lado, na esteira de Crusius, Hume e Locke, Kant estabelece que a metafísica deve 
estipular as suas próprias fronteiras a partir de uma análise do modo como a mente 
humana produz conceitos e princípios (p. 43). 

Essa distinção entre uma parte a ser preservada da metafísica de Wolff e uma 
parte a ser transformada abre o horizonte para a tese da reforma da metafísica a ser 
elaborada ao longo de todo o livro. Assim, tal distinção fornece, no segundo 
capítulo do livro, o pano de fundo da reconstrução da trajetória intelectual kantiana 
até a Crítica da Razão Pura cujo fio condutor é aquilo que a autora denomina de 
dupla vertente da concepção kantiana de crítica. A primeira vertente (V1) é aquela 
que censura a metafísica por permitir que determinações sensíveis afetem juízos 
que deveriam ser puramente intelectuais; tal vertente é elaborada na Dissertação de 
1770 e serviria para defender a metafísica Leibniz-wolffiana doravante convertida 
em uma empresa puramente intelectual. Já a segunda vertente da noção de crítica 
(V2) é aquela que avalia a referência de tais juízos intelectuais no que diz respeito 
à possibilidade de considerá-los como objetos de cognição; tal vertente, elaborada a 
partir de 1772–73, constitui uma ruptura com a metafísica de Wolff. Dado que a 
Crítica da Razão Pura é composta por essas duas vertentes, ela busca reformar a 
metafísica de Wolff, preservando V1 de modo qualificado (graças a uma distinção 
rigorosa entre o sensível e o inteligível) e alterando V2 (a tendência da metafísica a 
objetivar – ou reificar – as suas referências). Lida nesses termos a nova metafísica 
deve não apenas restringir o intelecto nas suas pretensões de objetivação (V2), mas 
também restringir a sensibilidade na sua tendência a se imiscuir em juízos 
puramente intelectuais (V1 – p. 70). 

A partir dessa reconstrução histórica, a autora se engaja a reconstruir, entre 
os capítulos 3 e 7, o argumento da analítica transcendental. Para tanto, ela se 
concentra sobre duas noções centrais do método kantiano – a noção de 



Garcia 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 121-129 
 

124 

transcendental (capítulo 3) e de coisa em si (capítulo 4) – e sobre três passagens do 
argumento da analítica: a dedução transcendental (capítulo 5), o esquematismo 
(capítulo 6) e a anfibolia dos conceitos da reflexão (capítulo 7). Em cada momento 
da reconstrução, a distinção entre as duas vertentes da crítica, a wolffiana 
reformada sobre a pureza dos conceitos e a anti-wolffiana sobre a concepção de 
objeto de cognição, desempenhará um papel importante. Assim, é a partir dessa 
distinção que de Boer, no terceiro capítulo, propõe reavaliar o significado do termo 
transcendental. Com base novamente em uma rica reconstrução histórica da noção 
de scientia transcendentalis tal como empregada por Wolff, a autora argumenta 
que Kant emprega o termo transcendental, por um lado, em continuidade com a 
tradição wolffiana, para se referir aos conceitos e princípios constitutivos de toda 
cognição, e, por outro lado, em descontinuidade com os wolffianos, para se referir 
à investigação das condições do uso legítimo de tais conceitos e princípios. No 
primeiro sentido, o termo é concebido como uma investigação de primeira ordem 
que visa estabelecer os princípios e conceitos estruturantes de todo o horizonte do 
saber, tal investigação é associada pela autora à noção de filosofia transcendental. 
No segundo sentido, termo é concebido como uma investigação de segunda ordem 
que deve preparar o terreno para a construção do sistema de conhecimentos visado 
no seio da primeira ordem, esse nível superior de investigação é associado pela 
autora à noção de crítica transcendental. A crítica transcendental, ausente em 
Wolff, seria assim a responsável pelo aprofundamento da reforma da filosofia 
transcendental, presente em Wolff em uma versão insatisfatória e que deve ser 
justamente transformada para que a metafísica se torne uma ciência. 

A partir desse instrumental conceitual, a autora se engaja no quarto capítulo 
com aquela que é possivelmente a questão mais espinhosa na recepção da Crítica 
da Razão Pura, a saber, o problema da coisa em si. A partir de um engajamento 
cuidadoso com o texto e com a literatura secundária, a autora busca distinguir as 
camadas de significado dos termos “coisa em si”, “númeno” e “objeto 
transcendental”, todos eles associados à investigação de segunda ordem sobre a 
legitimidade do uso de conceitos como instrumentos de cognição de objetos. De 
modo bastante resumido, a autora sugere que grande parte da dificuldade e 
perplexidade causada pela noção de coisa em si é oriunda do fato de que a recepção 
kantiana, influencia sem dúvida por algumas passagens da Crítica, tratou tal noção 
como fundamental para solucionar o problema filosófico da afecção. A autora 
nega, contudo, que o problema da afecção pertença ao escopo da filosofia kantiana, 
dado que a investigação de primeira ordem partiria simplesmente do senso comum 
de que somos afetados, ao passo que a investigação de segunda ordem examinaria 
as condições de possibilidade da objetivação de cognições. De modo exemplar, a 
autora busca antecipar e enfrentar uma série de possíveis objeções ao seu 
argumento, mostrando, assim, por um lado, a fertilidade da proposta e, por outro 
lado, uma admirável abertura e disposição ao debate. 



Resenha: de Boer, Karin. Kant’s Reform of Metaphysics: The Critique of Pure Reason Reconsidered 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 121-129 
125 

Não menos espinhoso é o tema central do capítulo 5: a dedução 
transcendental das categorias. Fiel ao seu objetivo de reconstruir o projeto da 
Crítica a partir da intenção kantiana original, a autora se concentra sobre a primeira 
edição da obra, e, portanto, sobre a Dedução A, da qual ela busca fornecer uma 
interpretação que dê conta tanto de sua vertente negativa, a limitação do domínio 
do conhecimento objetivo possível, como na sua vertente positiva, a legitimação do 
conhecimento a priori de objetos. Central para a interpretação proposta por de Boer 
é a promoção de um deslocamento da compreensão habitual da dedução, a saber: 
tratá-la como um argumento para estabelecer não tanto as condições de 
possibilidade do conhecimento empírico, mas as condições sob as quais a 
metafísica pode aspirar ao conhecimento a priori de objetos. Quando a dedução é 
lida nesses termos, a fundamentação da possibilidade da experiência aparece como 
um resultado derivado do argumento. A reconstrução da dedução subjetiva é 
focada nas “duas vertentes complementares da espontaneidade” (p. 152): a 
apercepção transcendental, responsável pela síntese intelectual; e a imaginação 
transcendental, responsável pela síntese combinatória de dados sensíveis. Já a 
reconstrução da dedução objetiva busca explicar como essas duas vertentes da 
espontaneidade se associam necessariamente às categorias para poder produzir 
cognições de objetos, isto é, representações conscientes do diverso sensível reunido 
enquanto unidade. Tal unidade depende, por um lado, da unidade fornecida pela 
espontaneidade intelectual dos juízos e, por outro lado, da unidade fornecida pela 
espontaneidade em operação na apreensão e combinação de representações: a 
imaginação transcendental pela qual a unidade do sentido interno é assegurada. 
Segundo a autora, o resultado de tal argumento é duplo: de um ponto de vista 
positivo, contra Hume, ele mostra que o uso dos conceitos puros é legítimo desde 
que eles sejam empregados para produzir objetos de cognição empírica; de um 
ponto de vista negativo, contra Wolff, o uso dos conceitos puros para cognição de 
objetos é ilegítimo se ele não envolve a síntese realizada pela imaginação 
transcendental na sua atividade de apreensão e combinação e, portanto, se tais 
conceitos não se referem a objetos temporais. 

A ênfase na imaginação transcendental na reconstrução da dedução abre o 
horizonte para um dos argumentos centrais do livro, o qual é desenvolvido no 
capítulo 6 dedicado ao esquematismo. Segundo este argumento, a reforma da 
metafísica proposta por Kant depende de uma explicitação do fato de que as regras 
de unificação de representações fornecidas pelos conceitos puros não podem ser 
empregadas para produzir cognições de objetos puramente intelectuais, na medida 
em que tais regras dependem de condições não-intelectuais chamadas por Kant de 
esquemas (p. 164). A autora propõe que se distinga assim entre: (i) os conceitos 
puros esquematizados, que, enquanto estruturas temporais, resultariam em uma 
metafísica geral (ou ontologia) reformada; e (ii) os conceitos puros não-
esquematizados, cujos referentes não-temporalizáveis (Deus, o mundo enquanto tal 



Garcia 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 121-129 
 

126 

e a alma) não podem ser transformados em objetos de cognição. A autora propõe 
chamar essa dupla abordagem dos conceitos puros fundada na sua leitura do 
esquematismo de “teoria dos dois aspectos dos conceitos puros” (p. 165). Assim, 
contra a leitura usual que reconstrói o problema do esquematismo como a tentativa 
de construir uma ponte para cobrir um fosso entre a sensibilidade e o entendimento, 
a autora sugere que os esquemas estejam sempre em operação nos conceitos puros 
do entendimento, de modo que o objetivo da discussão kantiana do esquematismo 
seria o de mostrar que o erro da metafísica pré-kantiana foi o de justamente ter 
feito abstração dessa dimensão sensível dos conceitos puros, buscando assim 
aplicá-los a objetos puramente intelectuais. Esquemas e categorias seriam destarte 
dois aspectos dos conceitos puros do entendimento.   

O capítulo 7 concentra-se sobre o apêndice do último capítulo da Analítica 
Transcendental intitulado por Kant “Da Anfibolia dos Conceitos de Reflexão”. De 
Boer argumenta que, apesar de o texto parecer ser “uma crítica esquemática da 
monadologia leibniziana”, ele tem na verdade um objetivo consideravelmente mais 
ambicioso, a saber, “explicitar a raiz das ontologias falaciosas de seus 
predecessores bem como as medidas necessárias para transformar esta disciplina [a 
ontologia] em uma ciência” (p. 191). Com base, mais uma vez, em uma 
reconstrução da recepção kantiana de Wolff, a autora sugere, na esteira de 
Longuenesse (1998, pp. 133–34), que Kant segue Wolff ao considerar a reflexão 
como um princípio operante na formação de conceitos e juízos. Bem entendido, 
ressalta de Boer, com duas importantes diferenças em relação a Wolff: primeiro, 
Kant busca organizar, a partir de sua tábua das categorias, os diferentes pontos de 
vista a partir dos quais a reflexão ocorre; e segundo, ele se serve dessa estrutura 
lógica da reflexão para especificar aquilo que ele entende por reflexão 
transcendental. A reflexão transcendental, explica a autora, é aquela que compara 
representações sem perder de vista o poder cognitivo que lhes deu origem – 
sensibilidade ou entendimento. Assim, se a reflexão lógica fornece os quatros pares 
de pontos de vista nos quais ela se funda (igualdade e diferença; acordo e conflito; 
interioridade e exterioridade; e determinante e determinável), a reflexão 
transcendental indica que o primeiro membro desses pares é oriundo do 
entendimento ao passo que o segundo é oriundo da sensibilidade. O erro das 
ontologias precedentes, indica a autora, seria justamente o de confundir o uso 
meramente lógico dos conceitos de reflexão (realizado pelo entendimento) com o 
uso real desses mesmos conceitos (que remete à sensibilidade); é isso, argumenta 
de Boer, o que Kant vê como a raiz da falácia das ontologias que lhe precederam, a 
saber, aplicar conceitos puramente intelectuais, como por exemplo o de mônada, a 
objetos da sensibilidade – o que resultaria em uma diluição dos termos oriundos da 
sensibilidade naqueles oriundos do entendimento: a diferença na igualdade, o 
conflito no acordo, a exterioridade na interioridade e o determinável no 
determinante (p. 210). Assim, a ontologia reformada da analítica transcendental 



Resenha: de Boer, Karin. Kant’s Reform of Metaphysics: The Critique of Pure Reason Reconsidered 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 121-129 
127 

deve ser capaz de não confundir o puramente intelectual com o sensível, a fim de 
não cair no erro das ontologias anteriores que reificaram aquilo que não poderia 
pertencer senão ao puramente intelectual. 

Finalmente, o último capítulo é dedicado à reconstrução do sistema da razão 
pura – ou, seguindo a tese da autora, do sistema da metafísica reformada – diversas 
vezes prometido por Kant, mas nunca levado a cabo. Como tese central deste 
capítulo de encerramento, a autora sustenta que “a lógica que anima a Crítica da 
Razão Pura não pode ser devidamente apreendida a menos que se tome em 
consideração a ideia em nome da qual a obra foi realizada” (p. 213), isto é, a ideia 
de um sistema da razão. Em consonância com a tese geral do livro, de Boer 
argumenta que o sistema projetado seria uma versão reformada da metafísica 
tradicional, mas não propriamente da wolffiana enquanto tal, e sim daquela que 
Kant usualmente utilizava em suas próprias aulas: a Metafísica de Baumgarten. O 
sistema reformado seria segundo a autora subdividido em metafísica da moral e 
metafísica da natureza, sendo esta última subdividida em filosofia transcendental e 
fisiologia racional. A filosofia transcendental seria uma espécie de ontologia (ou 
metafísica geral) resultante de uma vistoria daquilo que Baumgarten denominava 
“predicados gerais de coisas” (pp. 223–24); ao passo que a fisiologia racional seria 
a metafísica especial, aqui subdividida em quatro partes: física racional, psicologia 
racional, cosmologia racional e teologia racional (pp. 230–32). Segundo de Boer, 
todas as cinco partes resultantes do sistema (ontologia, física racional, psicologia 
racional, cosmologia racional, teologia racional) teriam em comum o fato de que: 
(i) desenvolvem seus conteúdos a partir da tábua das categorias; (ii) não contêm 
elementos empíricos; (iii) não toleram juízos sintéticos a priori a respeito de coisas. 
Bem entendido, a ontologia (enquanto metafísica geral) bem como a física racional 
(em parte desenvolvida nos Primeiros princípios metafísicos da ciência da 
natureza) tratariam da totalidade “dos conceitos e princípios a priori que permitem 
à mente humana obter conhecimento de objetos da experiência e do sentido externo 
respectivamente” (p. 254); já a psicologia, cosmologia e teologia racionais 
deveriam “ser limitadas a predicados puramente intelectuais que permitem à mente 
humana conceber as ideias da razão de um modo determinado” (p. 254) e 
desempenhariam assim um papel importante na promoção das finalidades da razão 
humana ainda que não possam proporcionar cognições de objetos. 

Deslocando a atenção assim do exame crítico da faculdade de conhecer para 
o exame crítico da metafísica e buscando valorizar não apenas a parte destrutiva do 
tribunal kantiano da razão pura, mas também a parte construtiva da arquitetônica 
da razão pura, de Boer presta um notável serviço para corrigir um déficit histórico 
na recepção kantiana. De um ponto de vista histórico, ao ressaltar a continuidade 
com a metafísica anterior, a autora abre o horizonte para uma melhor compreensão 
da metafísica pós-kantiana em sua tentativa de sistematizar os ganhos da crítica da 
razão. Ainda de um ponto de vista histórico, cabe notar que o tratamento fornecido 



Garcia 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 121-129 
 

128 

pela autora da questão da física racional, como a única parte da metafísica especial 
que se refere a objetos da experiência possível, expressando assim uma tensão não 
resolvida entre pureza e concretude (p. 237), abre igualmente o horizonte para as 
questões centrais da Opus postumum kantiana. Já de um ponto de vista sistemático, 
ao valorizar o papel construtor da crítica da metafísica, a autora chama atenção 
para o fato de que o assim chamado destruidor de tudo foi também, e talvez acima 
de tudo, o arquiteto de uma nova filosofia. 
 
 
  



Resenha: de Boer, Karin. Kant’s Reform of Metaphysics: The Critique of Pure Reason Reconsidered 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 121-129 
129 

Bibliografia 
 
ALLISON, H. Kant's Transcendental Idealism: An Interpretation and Defense. New Haven 

e Londres: Yale University Press, 1983. 
COHEN, H. Kants Theorie der Erfahrung. Berlim: Dümmler, 1871. 
FICHTE, J. G. „Beitrag zur Berichtigung der Urtheile des Publicums über die Französische 

Revolution“. In: Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. 
Editado por Erich Fuchs, Hans Gliwitzky, Reinhard Lauth, e Peter Schneider. 
Stuttgart: Frommann-Holzboog, 1962–2012. [GA] 

GUYER, P. Kant and the Claims of Knowledge. Cambridge: Cambridge University Press, 
1987.  

LANGTON, R. Kantian Humility: Our Ignorance of Things in Themselves. Oxford: Oxford 
University Press, 1998. 

LEBRUN, G. Kant et la fin de la métaphysique. Paris: Le Livre de Poche, 2003. 
LONGUENESSE, B. Kant and the Capacity to Judge: Sensibility and Discursivity in the 

Transcendental Analytic of the Critique of Pure Reason, traduzido por C. T. Wolfe. 
Princeton: Princeton University Press, 1998. 

MENDELSSOHN, M. Morgenstunden oder Vorlesungen über das Daseyn Gottes. Berlim: 
Christian Friedrich Voß und Sohn, 1786. 

PATON, H. J. Kant’s Metaphysics of Experience. A commentary on the first half of the 
Kritik der reinen Vrnunft. Londres: George Allen and Unwin, 1936. 

SCHELLING, F. W. J. „System des transzendentalen Idealismus“. In: Historisch-kritische 
Ausgabe im Auftrag der Bayrischen Akademie der Wissenschaften. Editado por 
Thomas Buchheim, Jochem Hennigfeld, Wilhelm G. Jacobs, Jörg Jantzen e Siegbert 
Peetz. Stuttgart: Frommann-Holzboog, 1976–em curso. [HKA] 

SCHLEGEL, F. Philosophische Vorlesungen aus den Jahren 1804 bis 1806, 1. Teil, 2. 
Ausgabe. Bonn: Weber, 1846 

STRAWSON, P. The Bounds of Sense: An Essay on Kant's Critique of Pure Reason. 
Londres: Routledge, 1975. 

WOLEŃSKI, J. Handbook of Epistemology. Editado por Ilkka Niiniluoto, Matti Sintonen e 
Jan Woleński. Dordrecht: Springer, 2004. 
    
 

 

 

Recebido em: 03/2021 

Aprovado em: 03/2021 

 



  

 
Informações aos autores 

1 A Studia Kantiana é publicada pela Sociedade Kant Brasileira e tem como missão estimular e difundir a pesquisa 
kantiana de alta qualidade feita no Brasil e no exterior. Publica-se um número por semestre, com os seguintes 
tipos de colaboração: 

1.1 Artigos (preferencialmente com até 12 mil palavras, incluindo referências bibliográficas e notas). 
1.2 Resenhas críticas de apenas um livro ou de vários livros que tratem do mesmo tema (preferencialmente com até 

4500 palavras, incluindo referências bibliográficas e notas). 
1.3 Recensões e notas bibliográficas (preferencialmente com até 1600 palavras) – não devem receber título nem 

conter notas ou referências bibliográficas fora do texto.  
2 As colaborações devem ser inéditas e podem ser escritas em português, espanhol, inglês ou francês, sendo seus 

conteúdos de responsabilidade dos autores.  
3 Os artigos devem vir acompanhados de um abstract em inglês e na língua em que o artigo foi escrito (caso não 

seja o inglês), contendo entre 100 e 150 palavras cada um, bem como ao menos cinco palavras-chave em inglês e 
o título do artigo em inglês. Os autores devem enviar também seus dados profissionais (instituição, cargo, 
titulação), bem como endereço para correspondência e e-mail. Alguns desses dados aparecerão no texto 
publicado. 

4 Os originais devem ser enviados por e-mail ao Editor ou submetidos no site da revista na internet. O texto 
submetido não necessariamente precisa conformar-se ao padrão editorial da revista, mas os autores 
comprometem-se, caso o trabalho seja aceito para publicação, de enviarem uma nova versão de acordo com as 
seguintes especificações:  

4.1 Texto corrido, teclando ENTER apenas uma vez para a mudança de parágrafo. 
4.2 Podem ser formatados textos em negrito, itálico, sobrescrito e subscrito. Porém, nenhuma formatação de 

parágrafo, estilo, tabulação ou hifenação deverá ser introduzida. 
5 As notas não devem conter simples referências bibliográficas. Estas devem aparecer no corpo do texto com o 

seguinte formato: (Heinrich, 1989, 20). 
6 As referências bibliográficas devem constar no final, com as seguintes informações (veja-se o formato usado no 

número mais recentemente publicado):  
6.1 Livros: sobrenome do autor em maiúsculas, primeira letra do nome em maiúscula. Título do livro em itálico, 

tradutor (se houver), lugar da edição, editora, ano de edição.  
6.2 Coletâneas: sobrenome do organizador em maiúsculas, primeira letra do nome em maiúscula, seguido da 

especificação (org.) ou (ed.), título do livro em itálico, eventual tradutor, lugar da edição, editora, ano de edição. 
6.3 Artigo em coletânea: sobrenome do autor em maiúsculas, primeira letra do nome em maiúscula, título do artigo 

entre aspas, eventual tradutor, nome do organizador em maiúscula, seguido da especificação (“org.”), título da 
obra em itálico, número do volume, lugar da edição, editora, números das páginas do artigo, ano. 

6.4 Artigo em periódico: sobrenome do autor em maiúsculas, primeira letra do nome em maiúscula, título do artigo 
entre aspas, eventual tradutor, nome do periódico em itálico, número do volume, ano entre parêntesis, números 
das páginas do artigo. 

6.5 Tese acadêmica: sobrenome do autor em maiúsculas, primeira letra do nome em maiúscula, título da tese em 
itálico, especificação do tipo de tese, nome da universidade na qual foi defendida, ano. 

7 As submissões que se adéquam aos padrões editoriais da revista serão examinadas em regime duplo-cego por 
dois pareceristas, que recomendarão sua aceitação, aceitação condicionada a modificações, ou rejeição. Em caso 
de divergências entre os pareceristas, a decisão caberá ao Editor, que poderá recorrer a um terceiro parecerista, 
caso julgue apropriado. 

8 Os autores serão notificados da recepção das colaborações.  
9 As citações das obras de Kant devem ser feitas segundo as regras da Akademie Ausgabe. Conferir página: 

http://www.sociedadekant.org/normas-para-citacoes/   
10 A apresentação das colaborações ao corpo editorial implica a cessão da prioridade de publicação à revista Studia 

Kantiana, bem como a cessão dos direitos autorais dos textos publicados, que não poderão ser reproduzidos sem 
a autorização expressa dos editores. Os colaboradores manterão o direito de reutilizar o material publicado em 
futuras coletâneas de sua obra sem o pagamento de taxas. A permissão para a reedição ou tradução por terceiros 
do material publicado não será feita sem o consentimento do autor. Uma vez aceitos para publicação, não serão 
permitidas adições, supressões ou modificações nos artigos. 

11 Para maiores informações, consultar o Editor. 



  

Information for authors 

1 Studia Kantiana is a publication of the Brazilian Kant Society and has for its mission to stimulate and 
to divulge high quality Kantian research done in Brazil and abroad. Two issues are published each year, 
with the following kinds of contribution: 
1.1 Articles (preferably no more than 12000 words, including references and notes). 
1.2 Critical reviews of a single book or of several books on a single topic (preferably no more than 4500 
words, including references and notes). 
1.3 Short reviews and bibliographical notes (preferably no more than 1600 words) – containing no title, 
notes or references outside the body of the review.  
2 Contributions must be original and may be written in Portuguese, Spanish, English or French. 
Contents are solely of their authors’ responsibility.  
3 Articles must contain a title, a 100-150 words abstract and five keywords in the language in which it 
was written – if not English, then translations must be provided for the title, abstract and keywords. 
Authors must also send their professional info (institutional affiliation, position, title) as well as mailing 
address and email – some of which shall be published with the article. 
4 The manuscripts can be sent by email directly to the Editor or submitted through the Studia 
Kantiana website. Manuscripts do not need to be formatted according to the journal standard, but the 
authors of the papers accepted agree to format it as follows:  
4.1 Body of the text: press ENTER only once for each new paragraph. 
4.2 Bold, italics, superscript and subscript may be used, but avoid formatting paragraph style, and do 
not use tabs or hyphenation. 
5 Avoid footnotes that contain merely a reference; these should appear in the body the text, thus: 
(Heinrich, 1989, 20). 
6 All references must appear at the end, with the following information (see format used in the latest 
published issue):  
6.1 Books: author’s last name in capital letters, initial of the author’s first name in capital letter. Title of 
the book in italics, translator (if any), city of publication, publisher, year.  
6.2 Collections: organizer’s last name in capital letters, initial of the author’s first name in capital letter, 
followed by (org.) or “ed.”), title in italics, translator (if any), city of publication, publisher, year. 
6.3 Article in a collection: author’s last name in capital letters, initial of the author’s first name in capital 
letter, title of the article within quotation marks, translator (if any), name of the organizer of the 
collection followed by (org.), title of the collection in italics, number of the volume, city of publication, 
publisher, pages of the article, year. 
6.4 Article in a journal: author’s last name in capital letters, initial of the author’s first name in capital 
letter, title of the article within quotation marks, translator (if any), name of the journal in italics, volume, 
issue, year, pages. 
6.5 Academic thesis: author’s last name in capital letters, initial of the author’s first name in capital letter, 
title of thesis in italics, kind of thesis (PhD, M.A. etc.), name of the university, city, year. 
7 Submissions that conform to the editorial standards of the journal will be send out to two readers 
for double-blind review, who will send back a report recommending acceptance as is, conditional 
acceptance, or rejection of the paper. Disagreements among the reports will be sorted out by the Editor, 
who may send the paper out to a third reviewer, whenever appropriate. 
8 The authors will be notified that their submissions have been received.  
9 The quotations from Kant’s works should be made according to the rules of the Akademie Ausgabe. 
See page: http://www.sociedadekant.org/normas-para-citacoes/  
10 Contributions submitted entail that priority for the publication of that material has been granted to 
Studia Kantiana. Upon publication, copyrights are transferred to the journal. Reproduction of the material 
requires authorization from the Editors. Authors may reuse the material in book collections free of 
charge. Permission for translations and new editions of the material by the Editors will not be granted 
without the author’s agreement. Once published, a paper may not be further edited of modified. 
11 For more information, inquire the Editor. 



 

 

290 

Guia para citações das obras de Immanuel Kant 

 

As citações das obras de Kant devem seguir o seguinte formato: 

Sigla, AA (Volume.-Nr.): página[n]. 

Exemplo: MpVt, AA 08: 264. 

Lê-se: Página 264 do 8º volume da edição da Academia da obra Über 

das Mißlingen aller philosophischen Versuche in der Theodicee. 

Dica: Para encontrar a sigla da obra mais facilmente, utilize o atalho 
do teclado Crtl+F e digite o título completo ou as iniciais do título da 
obra (em alemão). 

 

* Sigla AA Referência Completa 
A AA - Akademie-Ausgabe 

Anth (AA 07) Anthropologie in 
pragmatischer Hinsicht  

AP (AA 02) Aufsätze, das Philanthropin 
betreffend   

B BDG (AA 02) Der einzig mögliche 
Beweisgrund zu einer 
Demonstration des Daseins 
Gottes (AA 02) 

Br (AA 10-13) Briefe  
DfS (AA 02) Die falsche Spitzfindigkeit 

der vier syllogistischen 
Figuren erwiesen  

D Di (AA 01) Meditationum quarundam de 
igne succincta delineatio  

EAD (AA 08) Das Ende aller Dinge  
E EACG (AA 02) Entwurf und Ankündigung 

eines Collegii der physischen 
Geographie  



 

 

291 

EEKU (AA 20) Erste Einleitung in die Kritik 
der Urteilskraft  

FBZE (AA 01) Fortgesetzte Betrachtung der 
seit einiger Zeit 
wahrgenommenen 
Erderschütterungen  

F FEV (AA 01) Die Frage, ob die Erde 
veralte, physikalisch 
erwogen  

FM (AA 20) Welches sind die wirklichen 
Fortschritte, die die 
Metaphysik seit Leibnitzens 
und Wolf's Zeiten in 
Deutschland gemacht hat?  

FM/Beylagen (AA 20) FM: Beylagen  
FM/Lose 
Blätter 

(AA 20) FM: Lose Blätter  

FRT (AA 28) Fragment einer späteren 
Rationaltheologie  

GAJFF (AA 02) Gedanken bei dem 
frühzeitigen Ableben des 
Herrn Johann Friedrich von 
Funk  

G GMS (AA 04) Grundlegung zur 
Metaphysik der Sitten  

GNVE (AA 01) Geschichte und 
Naturbeschreibung der 
merkwürdigsten Vorfälle des 
Erdbebens, welches an dem 
Ende des 1755sten Jahres 
einen großen Theil der Erde 
erschüttert hat  

GSE (AA 02) Beobachtungen über das 
Gefühl des Schönen und 
Erhabenen  



 

 

292 

GSK (AA 01) Gedanken von der wahren 
Schätzung der lebendigen 
Kräfte  

GUGR (AA 02) Von dem ersten Grunde des 
Unterschiedes der Gegenden 
im Raume  

HN (AA 14–23) Handschriftlicher Nachlass  
H IaG (AA 08) Idee zu einer allgemeinen 

Geschichte in 
weltbürgerlicher Absicht  

I KpV (AA 05) Kritik der praktischen 
Vernunft  

 
K 

KrV (Originalpagi
nierung A/B) 

Kritik der reinen Vernunft  

KU (AA 05) Kritik der Urteilskraft  
Log (AA 09) Logik  

L MAM (AA 08) Muthmaßlicher Anfang der 
Menschengeschichte  

M MAN (AA 04) Metaphysische 
Anfangsgründe der 
Naturwissenschaften  

MonPh (AA 01) Metaphysicae cum geometria 
iunctae usus in philosophia 
naturali, cuius specimen I. 
continet monadologiam 
physicam  

MpVT (AA 08) Über das Mißlingen aller 
philosophischen Versuche in 
der Theodicee  

MS (AA 06) Die Metaphysik der Sitten  
RL (AA 06) Metaphysische 

Anfangsgründe der 
Rechtslehre  



 

 

293 

R TL (AA 06) Metaphysische 
Anfangsgründe der 
Tugendlehre  

T MSI (AA 02) De mundi sensibilis atque 
intelligibilis forma et 
principiis  

M NEV (AA 02) Nachricht von der 
Einrichtung seiner 
Vorlesungen in dem 
Winterhalbenjahre von 1765-
1766 

N NG (AA 02) Versuch, den Begriff der 
negativen Größen in die 
Weltweisheit einzuführen  

NLBR (AA 02) Neuer Lehrbegriff der 
Bewegung und Ruhe und der 
damit verknüpften 
Folgerungen in den ersten 
Gründen der 
Naturwissenschaft  

NTH (AA 01) Allgemeine Naturgeschichte 
und Theorie des Himmels  

OP (AA 21-22) Opus Postumum  
O Päd (AA 09) Pädagogik  
P PG (AA 09) Physische Geographie  

PhilEnz (AA 29) Philosophische 
Enzyklopädie  

PKR (AA 08) Vorrede zu Reinhold 
Bernhard Jachmanns 
Prüfung der Kantischen 
Religionsphilosophie  

PND (AA 01) Principiorum primorum 
cognitionis metaphysicae 
nova dilucidatio  



 

 

294 

Prol (AA 04) Prolegomena zu einer jeden 
künftigen Metaphysik  

Refl (AA 14–19) Reflexion  
R RezHerder (AA 08) Rezensionen von J. G. 

Herders Ideen zur 
Philosophie der Geschichte 
der Menschheit  

RezHufeland (AA 08) Rezension von Gottlieb 
Hufeland's Versuch über den 
Grundsatz des Naturrechts  

RezMoscati (AA 02) Rezension von Moscatis 
Schrift: Von dem 
körperlichen wesentlichen 
Unterschiede zwischen der 
Structur der Thiere und 
Menschen  

RezSchulz (AA 08) Rezension von Schulz's 
Versuch einer Anleitung zur 
Sittenlehre für alle Menschen  

RezUlrich (AA 08) Kraus' Rezension von 
Ulrich's Eleutheriologie  

RGV (AA 06) Die Religion innerhalb der 
Grenzen der bloßen Vernunft  

SF (AA 07) Der Streit der Fakultäten  
S TG (AA 02) Träume eines Geistersehers, 

erläutert durch die Träume 
der Metaphysik  

T TP (AA 08) Über den Gemeinspruch: Das 
mag in der Theorie richtig 
sein, taugt aber nicht für die 
Praxis  

TW (AA 01) Neue Anmerkungen zur 
Erläuterung der Theorie der 
Winde  



 

 

295 

UD (AA 02) Untersuchung über die 
Deutlichkeit der Grundsätze 
der natürlichen Theologie 
und der Moral  

U ÜE (AA 08) Über eine Entdeckung, nach 
der alle neue Kritik der 
reinen Vernunft durch eine 
ältere entbehrlich gemacht 
werden soll (gegen Eberhard) 

ÜGTP (AA 08) Über den Gebrauch 
teleologischer Principien in 
der Philosophie  

UFE (AA 01) Untersuchung der Frage, ob 
die Erde in ihrer Umdrehung 
um die Achse, wodurch sie 
die Abwechselung des Tages 
und der Nacht hervorbringt, 
einige Veränderung seit den 
ersten Zeiten ihres Ursprungs 
erlitten habe  

VAEaD (AA 23) Vorarbeit zu Das Ende aller 
Dinge  

V VAKpV (AA 23) Vorarbeit zur Kritik der 
praktischen Vernunft  

VAMS (AA 23) Vorarbeit zur Metaphysik 
der Sitten  

VAProl (AA 23) Vorarbeit zu den 
Prolegomena zu einer jeden 
künftigen Metaphysik  

VARGV (AA 23) Vorarbeit zur Religion 
innerhalb der Grenzen der 
bloßen Vernunft  

VARL (AA 23) Vorarbeit zur Rechtslehre  
VASF (AA 23) Vorarbeit zum Streit der 

Fakultäten  



 

 

296 

VATL (AA 23) Vorarbeit zur Tugendlehre  
VATP (AA 23) Vorarbeit zu Über den 

Gemeinspruch: Das mag in 
der Theorie richtig sein, 
taugt aber nicht für die 
Praxis  

VAÜGTP (AA 23) Vorarbeit zu Über den 
Gebrauch teleologischer 
Principien in der Philosophie  

VAVT (AA 23) Vorarbeit zu Von einem 
neuerdings erhobenen 
vornehmen Ton in der 
Philosophie  

VAZeF (AA 23) Vorarbeiten zu Zum ewigen 
Frieden  

VBO (AA 02) Versuch einiger 
Betrachtungen über den 
Optimismus  

VKK (AA 02) Versuch über die 
Krankheiten des Kopfes  

VNAEF (AA 08) Verkündigung des nahen 
Abschlusses eines Tractats 
zum ewigen Frieden in der 
Philosophie  

Vorl (AA 24 ff.) Vorlesungen  
V-Anth/Busolt (AA 25) Vorlesungen Wintersemester 

1788/1789 Busolt  
V-
Anth/Collins 

(AA 25) Vorlesungen Wintersemester 
1772/1773 Collins  

V-Anth/Dohna (AA 25) Vorlesungen Wintersemester 
1791/1792 Anthropologie 
Dohna- Wundlacken  

V-Anth/Fried (AA 25) Vorlesungen Wintersemester 
1775/1776 Friedländer  



 

 

297 

V-
Anth/Mensch 

(AA 25) Vorlesungen Wintersemester 
1781/1782 Menschenkunde, 
Petersburg  

V-Anth/Mron (AA 25) Vorlesungen Wintersemester 
1784/1785 Mrongovius  

V-Anth/Parow (AA 25) Vorlesungen Wintersemester 
1772/1773 Parow  

V-Anth/Pillau (AA 25) Vorlesungen Wintersemester 
1777/1778 Pillau  

V-
Eth/Baumgart
en 

(AA 27) Vorlesungen Wintersemester 
1793/1794 Baumgarten 
Ethica Philosophica  

V-
Lo/Blomberg 

(AA 24) Logik Blomberg (ca. 1771)  

V-Lo/Busolt (AA 24) Logik Busolt (ca. 
1789/1790)  

V-Lo/Dohna (AA 24) Vorlesungen 
Sommersemester 1792 Logik 
Dohna-Wundlacken  

V-Lo/Herder (AA 24) Vorlesungen Wintersemester 
1762/1763 Logik Herder  

V-Lo/Philippi (AA 24) Logik Philippi (ca. 1772)  
V-Lo/Pölitz (AA 24) Vorlesungen 

Sommersemester 1789 Logik 
Pölitz  

V-Lo/Wiener (AA 24) Wiener Logik (1780ff.)  
V-Mo/Collins (AA 27) Vorlesungen Wintersemester 

1784/1785 Moralphilosophie 
Collins  

V-Mo/Kaehler 
(Stark) 

 Immanuel Kant: Vorlesung 
zur Moralphilosophie (Hrsg. 
von Werner Stark. 
Berlin/New York 2004) 

V-Mo/Mron (AA 27) Moral Mrongovius (Grundl.: 
1774/75 bzw. 76/77)  



 

 

298 

V-Mo/Mron II (AA 29) Vorlesungen Wintersemester 
1784/1785 Moral 
Mrongovius II  

V-
Met/Arnoldt 

(AA 29) Vorlesungen Wintersemester 
1794/1795 Metaphysik 
Arnoldt (K 3)  

V-Met/Dohna (AA 28) Vorlesungen Wintersemester 
1792/1793 Metaphysik 
Dohna  

V-Met/Heinze (AA 28) Kant Metaphysik L1 
(Heinze) (ca. 1770–1775)  

V-Met/Herder (AA 28) Metaphysik Herder (1762–
1764)  

V-Met-
K2/Heinze 

(AA 28) Kant Metaphysik K2 
(Heinze, Schlapp) (ca. 1770–
1775) 

V-Met-
K3/Arnoldt 

(AA 28) Vorlesungen Wintersemester 
1794/1795 Metaphysik 
K3(Arnoldt, Schlapp)  

V-Met-
K3E/Arnoldt 

(AA 29) Vorlesungen Wintersemester 
1794/1795 Ergänzungen 
Metaphysik K3 (Arnoldt)  

V-Met-
L1/Pölitz 

(AA 28) Kant Metaphysik L1 (Pölitz) 
(Mitte 1770er)  

V-Met-
L2/Pölitz 

(AA 28) Kant Metaphysik L2 (Pölitz, 
Original) (1790/91?) ( 

V-Met/Mron (AA 29) Vorlesungen Wintersemester 
1782/1783 Metaphysik 
Mrongovius  

V-Met-
N/Herder 

(AA 28) Nachträge Metaphysik 
Herder (1762–1764)  

V-Met/Schön (AA 28) Metaphysik von Schön, 
Ontologie (ca. 1785–1790)  



 

 

299 

V-
Met/Volckma
nn 

(AA 28) Vorlesungen Wintersemester 
1784/1785 Metaphysik 
Volckmann  

V-MS/Vigil (AA 27) Vorlesungen Wintersemester 
1793/1794 Die Metaphysik 
der Sitten Vigilantius  

V-
NR/Feyeraben
d 

(AA 27) Naturrecht Feyerabend 
(Winter 1784)  

V-PG (AA 26) Vorlesungen über Physische 
Geographie  

V-Phil-
Th/Pölitz 

(AA 28) Vorlesungen Wintersemester 
1783/1784 Philosophische 
Religionslehre nach Pölitz  

V-Phys/Mron (AA 29) Kleinere Vorlesungen V. 
Danziger Physik  

V-PP/Herder (AA 27) Praktische Philosophie 
Herder (1763/64 bzw. 
64/65)  

V-
PP/Powalski 

(AA 27) Praktische Philosophie 
Powalski (ca. 1782/83)  

V-
Th/Baumbach 

(AA 28) Vorlesungen Wintersemester 
1783/1784 Danziger 
Rationaltheologie nach 
Baumbach  

V-Th/Mron (AA 28) Vorlesungen Wintersemester 
1783/1784 Danziger 
Moraltheologie nach 
Mrongovius  

V-
Th/Volckman
n 

(AA 28) Natürliche Theologie 
Volckmann nach Baumbach 
(1783)  

VRML (AA 08) Über ein vermeintes Recht, 
aus Menschenliebe zu lügen  



 

 

300 

VT (AA 08) Von einem neuerdings 
erhobenen vornehmen Ton in 
der Philosophie  

VUB (AA 08) Von der Unrechtmäßigkeit 
des Büchernachdrucks  

VUE (AA 01) Von den Ursachen der 
Erderschütterungen bei 
Gelegenheit des Unglücks, 
welches die westliche Länder 
von Europa gegen das Ende 
des vorigen Jahres betroffen 
hat  

VvRM (AA 02) Von den verschiedenen 
Racen der Menschen  

WA (AA 08) Beantwortung der Frage: 
Was ist Aufklärung?  

W WDO (AA 08) Was heißt: Sich im Denken 
orientiren?  

ZeF (AA 08) Zum ewigen Frieden  
Z    

*Organizado conforme ordem alfabética da sigla. 


