
Resumo
Este ensaio tenta desenvolver um “kantianismo radical negro” – isto é, um kantianismo 
informado pela experiência negra na modernidade. Depois de analisar brevemente as 
apropriações socialistas e feministas de Kant, defendo que uma apropriação radical ne-
gra análoga deveria se basear na ontologia social distinta e visão do Estado associadas 
à tradição radical negra. Na ética, isto significaria trabalhar com uma ontologia social 
(consciente de cor em vez de daltônica) de pessoas brancas e subpessoas negras e depois 
perguntar o que o respeito por si mesmo e pelos outros exigiria nessas circunstâncias. Na 
filosofia política, significaria enquadrar o Estado como um Rassenstaat (um Estado racial) 
e depois perguntar quais medidas de justiça corretiva seriam necessárias para concretizar 
o Rechtsstaat [Estado de Direito] ideal.

Abstract
This essay tries to develop a “black radical Kantianism” – that is, a Kantianism informed 
by the black experience in modernity. After looking briefly at socialist and feminist ap-
propriations of Kant, I argue that an analogous black radical appropriation should draw 
on the distinctive social ontology and view of the state associated with the black radical 
tradition. In ethics, this would mean working with a (color-conscious rather than color-
blind) social ontology of white persons and black sub-persons and then asking what re-
spect for oneself and others would require under those circumstances. In political philos-
ophy, it would mean framing the state as a Rassenstaat (a racial state) and then asking what 
measures of corrective justice would be necessary to bring about the ideal Rechtsstaat.

1 Artigo Black radical Kantianism foi originalmente publicado em Res Philosophica, volume 95, issue 1, january 2018, pages 1-33: 
https://doi.org/10.11612/resphil.1622. Autorização de publicação da tradução concedida pela Res Philosophica em 2 de outubro de 
2024.

2 Doutorando em Filosofia pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP) e membro do GEFAA (Grupo de Estudos de 
Filosofias Africanas e Afrodiaspóricas). E-mail: josev.alves.silva@gmail.com ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7593-712X

3 Doutor em Filosofia (UFSC) e Professor Adjunto no Departamento de Filosofia da Universidade Federal de Mato Grosso 
(UFMT). E-mail: breno.ricardo@gmail.com ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7223-7363

Kantianismo radical negro1

[Charles W. Mills]

Tradução

José Victor Alves da Silva2

Universidade Estadual de Campinas (São Paulo, Brasil)

Breno Ricardo Guimarães Santos3

Universidade Federal de Mato Grosso (Cuiabá, Brasil)

DOI: 10.5380/sk.v22i3.99072

Studia Kantiana, vol. 22, n. 3 (Dez. 2024): 113-140
ISSN eletrônico: 2317-7462



114Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Charles W. Mills. Trad. José Victor Alves da Silva & Breno Ricardo Guimarães Santos

1 Introdução4

Os grupos sociais subordinados que tentam desenvolver uma política emancipatória 
enfrentam rotineiramente o problema de como se relacionar com as estruturas, princípios e 
ideais oficialmente promulgados por aqueles que dominam a ordem social. Deveriam procurar 
adaptar estas estruturas, princípios e ideais aos seus próprios fins ou deveriam tentar inventar 
alternativas? A primeira estratégia tem a virtude (aparentemente) óbvia de se posicionar 
dentro da corrente dominante, assumindo um aparato conceitual e normativo já familiar e 
socialmente hegemônico, embora para propósitos anti-hegemônicos e pouco familiares. A 
possível desvantagem é que este aparato – moldado, afinal, por práticas de exclusão há muito 
estabelecidas – acabará por ser mais refratário do que se esperava a qualquer tal apropriação. 
A segunda estratégia tem a virtude (aparentemente) óbvia de abandonar completamente a 
criação do opressor, as ferramentas do mestre, em prol da própria visão libertadora original. A 
possível desvantagem é que esta ideologia supostamente emancipatória pode ter menos apelo 
do que o esperado mesmo entre seus iguais oprimidos, e muito menos entre aquela seção 
dos privilegiados que se está tentando conquistar (caso se esteja assumindo este objetivo na 
agenda), o que pode acabar sendo prejudicial devido às suas próprias exclusões pouco atraentes. 
Consequentemente, os debates históricos nos domínios da teoria de classe, gênero e raça entre 
aqueles que tentam recuperar o liberalismo (de uma forma ou de outra) para a social-democracia, 
ou liberalismo feminista ou liberalismo negro, e aqueles convencidos de que o liberalismo (ou 
qualquer outro candidato do grupo-dominante) é necessária e irremediavelmente “burguês”, 
ou “androcêntrico”, ou “branco”, e o que é necessário, em vez disso, é um comunitarismo 
revolucionário, ou um feminismo radical, baseado na sororidade, ou um retorno distintamente 
negro/afrocêntrico de axiologias pré-coloniais e filosofias políticas.

Neste ensaio, quero olhar especificamente para o kantianismo e os recursos que ele 
pode fornecer para uma recuperação antirracista por meio do que recentemente passou a ser 
denominado a “tradição política afro-moderna” (Gooding-Williams, 2009). O pensamento 
político afro-moderno (anteriormente “preto” [black] ou “Negro” [Negro]) se desenvolve, como 
o seu nome indica, na modernidade, necessitado pela resistência às instituições opressivas da 
escravidão atlântica e do colonialismo europeu. O pensamento político africano pré-moderno 
não teria sido preto ou Negro (categorias impostas pelo europeu) nem continentalmente 
uniforme. Mas o advento destes novos sistemas de dominação eventualmente transforma pessoas 
de diferentes nações e civilizações africanas, com diferentes culturas, línguas e tradições, em 
“pretos”/“Negros” genéricos, estigmatizados como escravos naturais – netos de Cam (Haynes, 
2002; Goldenberg, 2003). Seja historicamente no abolicionismo, no anti-colonialismo, no 
anti-imperialismo, no ativismo anti-Jim Crow e anti-apartheid ou na resistência mais recente 
a sistemas políticos agora racialmente igualitários nominalmente, mas na realidade ainda anti-
negros, a teoria política afro-moderna procura superar os “regimes de supremacia branca” 
(Gooding-Williams, 2009, p. 3) nos seus disfarces multiformes e em constante evolução.

Longe de ser monolítica, contudo, a teoria afro-moderna deve ser considerada como 
uma categoria geral que se estende por muitas variantes diferentes. Dependendo dos respectivos 
diagnósticos oferecidos sobre a dinâmica destes regimes e das correspondentes prescrições para 
a sua derrubada ou reforma, se pode derivar variedades de liberalismo negro, marxismo negro, 
nacionalismo negro, feminismo negro e até mesmo conservadorismo negro (Dawson, 2001). 
Meu próprio projeto nos últimos anos se tornou a articulação de um “liberalismo radical negro” 
que se baseia nas vertentes normalmente consideradas “radicais” do pensamento afro-moderno 
– marxismo negro, nacionalismo negro e feminismo negro – enquanto incorpora os seus 
principais insights em uma estrutura liberal modificada e radicalizada (Mills, 2017a, epílogo). E 

4 Agradecemos cordialmente pela cuidadosa revisão feita pela editoração da revista Studia Kantiana, cujos 
apontamentos contribuíram para nossa tradução do artigo | Revisão técnica: Nicole Martinazzo. Doutora em 
Filosofia pela Universidade Estadual de Campinas. E-mail:  nicole.martinazzo@gmail.com  ORCID:  https://orcid.
org/0000-0002-7277-4342



115 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Kantianismo radical negro

um “kantianismo radical negro” deveria ser um elemento-chave desta síntese proposta, embora 
não no sentido de documentar a recepção corrente de Kant pelos teóricos radicais negros (ao 
contrário da sua leitura corrente de Marx), mas no sentido de demonstrar como temas clássicos 
desta literatura afro-moderna podem ser traduzidos de forma esclarecedora em um discurso 
kantiano remodelado pelas realidades da subordinação racial. Assim, a agenda é tanto descritiva 
como prescritiva, olhando para o destino da “pessoalidade” [personhood] como uma categoria 
liberal geral, em circunstâncias não liberais, e sugerindo uma reconstrução “kantiana” como 
uma abordagem de desmarginalização para reunir estas conversas segregadas.

Mas por que Kant? Para começar, há o argumento estratégico da ascensão de Kant à 
centralidade da teoria normativa ocidental contemporânea ao longo do último meio século. 
Com o desaparecimento ou pelo menos a diminuição considerável da importância do liberalismo 
utilitarista (Jeremy Bentham, James e John Stuart Mill, Henry Sidgwick) que foi hegemônico 
desde o início dos anos 1800 até meados do século XX, é o liberalismo deontológico/
contratualista que agora é mais influente, seja na teoria política analítica anglo-americana ou 
na teoria crítica continental. Immanuel Kant é agora considerado não apenas como o mais 
importante eticista da modernidade, mas também como um dos seus mais significativos 
teóricos políticos normativos5. Assim, um envolvimento racialmente informado com esta 
tradição teria as virtudes de estar em diálogo com o que é hoje a vertente central da teoria 
ético-política ocidental: o pensamento político afro-moderno em diálogo com o pensamento 
político euro-moderno. Mas em segundo lugar, além destas considerações estratégicas (e talvez 
mais importante), os princípios chaves e ideais fundamentais do pensamento ético-político 
de Kant são, uma vez desracializados, muito atraentes: o respeito pelos direitos das pessoas 
individuais, o ideal do Rechtsstaat (reconhecidamente um tanto modificado em relação à versão 
do próprio Kant) e a visão de uma ordem cosmopolita global de iguais. O problema, em minha 
opinião, tem sido menos o racismo do próprio Kant (uma vez que é simplesmente ignorado 
pela maioria dos kantianos contemporâneos)6 do que o fracasso em repensar estes princípios e 
ideais à luz de uma modernidade estruturada pela dominação racial. E isso me leva ao terceiro 
ponto. Em contraste com, digamos, um diálogo entre as tradições políticas europeias e asiáticas, 
que, pelo menos durante longos períodos, se desenvolveram em grande parte separadamente 
umas das outras, as tradições euro-modernas e afro-modernas estão íntima e dialeticamente 
ligadas. Como sublinhado no início, esta última se desenvolve numa contestação específica da 
primeira, envolvendo tanto a resistência como a rejeição dos seus princípios fundamentais na 
medida em que racionalizam e justificam a dominação europeia, embora por vezes busque 
se apropriar e modificar outros para fins emancipatórios (Bogues, 2003). Então, desenvolver 
um “kantianismo radical negro” como um empreendimento autoconsciente não deveria ser 
apenas instrumental e intrinsecamente valioso, mas esclarecedor de um sistema normativo 
contra-hegemônico já presente no pensamento afro-moderno, ainda que não autodenominado 
“kantiano”, formado em oposição a uma dominação branca baseada na negação aos negros da 
igualdade de pessoalidade7.

2 “Kantianismos” revisionistas de classe e gênero

Deixe-me começar com uma breve visão geral comparativa das abordagens de classe e 
gênero em relação a Kant para ver quais lições podem ser aprendidas para a teoria racial.

5 Como Hans Reiss escreve em seu posfácio à segunda edição de 1991 de sua coleção editada de escritos políticos 
de Kant para a série History of political thought da Cambridge University Press: “O prestígio de Kant como pensador 
político foi substancialmente ampliado no mundo de língua inglesa desde que esse volume foi para as gráficas há 
pouco mais de duas décadas. Cada vez mais estudiosos estão dispostos a classificá-lo entre as principais figuras da 
história do pensamento político” (Reiss em Kant, 1991b, p. 250).

6 Para uma visão geral de alguns dos debates e uma bibliografia detalhada, ver Mills (2005, 2014).

7 Nota de tradução: Uma tradução alternativa para o conceito de personhood seria “personalidade”.



116Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Charles W. Mills. Trad. José Victor Alves da Silva & Breno Ricardo Guimarães Santos

O marxismo é notoriamente fraco em teoria normativa, parecendo, por um lado, usar 
uma linguagem moral para condenar o capitalismo e, por outro, rejeitar a moralidade como 
tal (não apenas a moralidade “burguesa”) como “ideológica”. No breve apogeu do “marxismo 
analítico” (décadas de 1970-1980), consequentemente, uma grande tradição de literatura foi 
gerada sobre a questão de saber se a metaética do marxismo era não-cognitivista, teórica do 
erro, relativista ou objetivista, se na ética normativa Marx seria melhor entendido como um 
utilitarista, um aristotélico, um comunitarista (orientado para o futuro e não para o passado, é 
claro), ou mesmo, por mais implausível que possa parecer, um teórico dos direitos naturais, e se 
a justiça para ele poderia ser uma norma trans-histórica ou era necessariamente relativa ao modo 
de produção (Cohen et al., 1980; Nielsen e Patten, 1981; Lukes, 1985). Kant quase nunca foi 
invocado nestes debates. Além das suas posições problemáticas (de um ponto de vista materialista 
marxista) acerca da metafísica e da suposição libertária de que os humanos poderiam de alguma 
forma ir além da causalidade empírica, sua rejeição do direito à revolução (Kant, 1991b, pp. 
79-87, pp. 143-147, pp. 263-267) teria obviamente sido um anátema ao marxismo, para não 
mencionar as suas restrições de propriedade à cidadania plena (“ativa”). Associamos Locke, e 
não Kant, à ideia de tornar a propriedade privada fundamental, mas é preciso lembrar que Kant 
também enfatiza a importância da propriedade privada, mesmo que dentro de uma estrutura 
normativa diferente (Ripstein, 2009, cap. 4), e infamemente exclui os não-autossustentados 
[non-self-supporting] ​​(juntamente com as mulheres como grupo) da categoria de cidadãos com 
plenos direitos (Kant, 1991b, pp. 61-92, 139-140). Assim, o Rechtsstaat kantiano é, não menos 
que a comunidade lockeana, um estado de proprietários, um estado burguês e um estado que, 
mesmo que seja opressivo, não pode ser licitamente deposto, apenas contestado por meio da 
“liberdade de expressão” [freedom of the pen] (Kant, 1991a, p. 85).

No entanto, vários comentadores argumentaram desde o início que tais exclusões são 
incompatíveis com a própria enunciação de Kant dos três “atributos legítimos que são inseparáveis ​​
da natureza de um cidadão” – isto é, “liberdade legal”, “igualdade civil” e “independência civil” 
(Kant, 1991b, pp. 139–140). Os kantianos contemporâneos, sejam de esquerda, de centro ou 
de direita, não acreditam, é claro, que tenham de endossar o seu libertarianismo metafísico e, 
nestes tempos mais esclarecidos, rejeitariam inequivocamente as suas restrições proprietárias e de 
gênero à cidadania (Kersting, 1992). Para eles, as teses cruciais são os compromissos morais com 
o respeito pela pessoalidade e pela agência racional e as implicações do imperativo categórico 
para a prática moral e política (todos concebidos de uma forma inclusiva).

Os kantianos de esquerda em particular vêem a proibição de usar os outros como meros 
meios como uma potencial acusação moral do capitalismo e o reino dos fins como traduzível 
numa visão do futuro socialista. No final do século XIX e início do século XX, por exemplo, 
a “Escola de Marburg” associada a Hermann Cohen tentou desenvolver um “socialismo 
kantiano” para guiar o movimento social-democrata alemão da época, remediando o que era, 
na sua perspectiva, a patente deficiência normativa do auto-concebido “socialismo científico” 
de Marx (van der Linden, 1988). Mais recentemente, é claro, o liberalismo de esquerda de 
John Rawls (1999) notoriamente se baseia em (elementos de) Kant para mapear uma sociedade 
“perfeitamente justa” e “bem ordenada” na qual não existe nenhum direito pré-existente à 
propriedade privada dos meios de produção, o mercado capitalista é limitado pela igualdade 
justa de oportunidade e pelo princípio da diferença, e as liberdades básicas iguais, formalmente 
garantidas para todos, devem ter valor igual, independente da classe social a que pertença. 
(Como o verdadeiro Kant estava muito mais próximo do libertarianismo do que da social-
democracia, esta apropriação envolve uma reescrita significativa da sua teoria.) A “exploração”, 
um conceito tradicionalmente associado à esquerda marxista, também foi recentemente 
reavivado por alguns acadêmicos liberais. Na sua formulação marxista clássica, estava ligado 
à teoria do valor-trabalho, agora amplamente vista como desacreditada. Mas conceitualizações 
liberais alternativas, baseadas em normas kantianas e liberais relacionadas, de não “usar” 
pessoas, ou de outra forma tirar vantagens das suas circunstâncias infelizes, se tornaram cada 
vez mais respeitáveis (Deveaux e Panitch, 2017).



117 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Kantianismo radical negro

Portanto, um kantianismo liberal de esquerda/“socialista democrático” é, longe de 
ser uma contradição em termos, a posição política modal para muitos na esquerda hoje. Na 
medida em que o marxismo ofereceu uma alternativa normativa a tal visão, ela foi geralmente 
considerada como um gesto em direção a uma espécie de comunitarismo rousseauniano em 
“Sobre a Questão Judaica” (Marx, 2000), um texto que condena a linguagem dos direitos 
como sendo ela mesma necessariamente parte da ordem burguesa alienada. Mas os “direitos 
negativos” (vida, liberdade, propriedade) hegemônicos no discurso liberal da época foram 
há muito suplementados – embora de forma controversa para os liberais clássicos – pelos 
“direitos positivos” propostos pelos social-democratas, o que seria difícil de enquadrar como 
intrinsecamente burguês. E num planeta ecologicamente em perigo, qualquer projeto de 
justiça global radicalmente redistributivista exigirá necessariamente – mesmo sob os auspícios 
“socialistas” – um conjunto detalhado de normas morais e jurídicas para julgar reivindicações 
rivais urgentes em condições de crise e escassez bastante diferentes da cornucópia global de bens 
que Marx e Engels encaravam como marcando a ordem pós-burguesa (as “forças de produção” 
agora supostamente estando completamente “libertas”). Hoje, é difícil imaginar uma alternativa 
credível ao discurso dos direitos e uma base kantiana parece mais segura do que uma utilitarista, 
embora, é claro, seja necessária uma batalha separada contra a crítica aos direitos positivos por 
parte dos liberais lockeanos.

As apropriações do kantianismo sensíveis a questões de classe estão, portanto, estabelecidas 
há muito tempo. No entanto, devido à sub-representação das mulheres na profissão (e, talvez, 
ao seu grau mais elevado de sexismo), um envolvimento feminista correspondente não está 
tão bem desenvolvido. O sexismo de Kant é, sem dúvida, muito mais extremo do que o seu 
classismo (Schott, 1997), centrado em supostas diferenças inatas de gênero que, sendo essenciais 
e permanentes, não podem ser superadas (ao contrário de uma fuga burguesa ou pequeno-
burguesa do status de “cidadão passivo” através da aquisição de propriedade ou mudança de 
carreira apropriada) (Kant, 1991b, p. 75, 77-79, 139-140, 257). Além disso, dada a centralidade 
do casamento e da família na ordem social, as suas caracterizações sexistas das mulheres são 
muito mais difundidas ao longo dos seus textos e provavelmente mais intimamente relacionadas 
com a sua filosofia social e política. Conforme argumentaram comentadoras feministas como 
Pauline Kleingeld (1993) e Hannelore Schröder (1997), ler as afirmações de Kant sobre os 
direitos dos “homens” ou das “pessoas” de uma forma inclusiva em relação a gênero é ignorar 
os compromissos patriarcais fundamentais em seu pensamento, que negam às mulheres a 
capacidade de autonomia e as prescreve a tutela masculina permanente. Ademais, para além 
destas restrições de gênero, o teor da sua filosofia também foi considerado distintamente 
“masculinista” por algumas feministas – rígido, formalista, hiperracionalista, insensível 
ao contexto. Uma ética do “cuidado”, supostamente mais típica da orientação moral e do 
desenvolvimento das mulheres, foi por vezes proposta como uma alternativa superior, como no 
famoso debate Gilligan-Kohlberg (Gilligan 2016 [1982]).

Mas podem ser encontradas várias feministas liberais proeminentes, como Jean Hampton, 
Susan Moller Okin e Martha Nussbaum, que estão elas próprias abertas ao contratualismo 
(Hampton, 2007; Okin, 1989), ou, mesmo quando simpáticas a outras estratégias normativas 
(teoria das “capacidades” de Nussbaum [2000]), ainda têm dúvidas sobre tal ética, ou acreditam 
que, na medida em que é valiosa, deve ser vista menos como concorrente do que como 
complementar a abordagens mais formalizadas. Para elas, o sexismo de Kant não deveria ser 
ignorado, mas sim considerado como facilmente expurgável de sua teoria. Contudo, trabalhos 
mais recentes, como o de Carol Hay (2013), começaram a adotar uma abordagem um tanto 
diferente. A metodologia não consiste em simplesmente ignorar o sexismo do próprio Kant, mas 
em perguntar como esse sexismo moldou a sua teoria para torná-la masculinamente enviesada 
mesmo quando as declarações sexistas são eliminadas, e como, correspondentemente, um 
“kantianismo” revisionista, conscientemente reorientado por um compromisso com a equidade 
de gênero, precisaria ser reestruturado para lidar com um mundo patriarcal. Hay, por exemplo, 
argumenta que o dever de respeitar a si mesmo como pessoa exigiria resistência às práticas sexistas 



118Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Charles W. Mills. Trad. José Victor Alves da Silva & Breno Ricardo Guimarães Santos

cotidianas. Não se trata, portanto, de tratar as mulheres como normativamente intercambiáveis 
com os homens, mas de repensar as normas e preceitos kantianos convencionais para registar a 
diferença radical na experiência das mulheres.

Acredito que um kantianismo radical negro pode aproveitar frutiferamente do exemplo 
de ambos os corpus literários, na medida em que a situação dos negros na modernidade foi 
marcada não apenas pela exploração econômica (como com os sujeitos da [branca, em grande 
parte masculina] teoria de classe marxista), mas pela derrogação essencialista (como acontece 
com os sujeitos da teoria de gênero feminina branca). Incluir negros e outras pessoas de cor8 no 
aparato de Kant de uma forma nominalmente neutra em relação à raça é, obviamente, feito com 
bastante facilidade – daí a perplexidade por parte dos críticos quanto ao ponto filosófico de ter 
a preocupação de destacar o racismo de Kant em primeiro lugar. Bastaria considerar “pessoa” 
como conceito racialmente inclusivo e continuar como antes. Mas a operação mais interessante 
e desafiadora, como no trabalho análogo de Hay, é o projeto de rearticulação sensível à raça para 
levar em conta, e reparar, uma subordinação racial não apenas nacional, mas (historicamente) 
global, e que deixou um legado de injustiça estrutural, não apenas na disparidade econômica e 
na identidade estigmatizada, mas, reflexivamente, nas deficiências conceituais “daltônicas”9 do 
próprio “liberalismo deontológico”.

Então, na realidade, sempre houve aqui dois conjuntos de questões: o elitismo/sexismo/
racismo próprios de Kant e como isso afeta ou não sua teoria, e se um aparato que seja 
reconhecidamente kantiano (ou pelo menos “kantiano”) pode ser desenvolvido para iluminar, 
criticar e abordar adequadamente a dominação de classe/gênero/raça e, em caso afirmativo, 
como.

3 Kant e raça

Agora, deixe-me abordar a questão racial, que é o meu foco neste ensaio. Já que este 
contexto pode ser menos familiar para alguns leitores, irei detalhar um pouco mais.

A partir da década de 1990, uma série de trabalhos filosóficos que passou a chamar a 
atenção para o fato surpreendente de que Kant, o mais célebre eticista do período moderno, não 
era apenas racista, mas um teórico pioneiro do racismo “científico”/biológico moderno10. Como 
cristão ortodoxo, Kant estava obviamente comprometido com uma explicação monogenética, 
em vez de uma explicação poligenética, para as origens da humanidade. Mas os Keime (germes, 
sementes) que ele postulou como presentes na raça humana originária se desenvolveriam – ao 
serem estimulados pelos diferentes ambientes físicos ao redor do planeta para os quais os seres 
humanos migraram – de forma a moldar permanentemente o que se tornaram os diferentes 

8 Nota de tradução: Nos Estados Unidos, o termo people of color (no original em inglês) é comum, sendo utilizado 
para se referir a pessoas não-brancas em geral. Já no Brasil, o uso desse termo seria um pouco controverso atualmente, 
pois estamos justamente criticando a falta de racialização crítica de pessoas brancas. De todo modo, se manteve a 
utilização do termo empregado pelo autor por falta de outro termo com equivalência exata em nosso contexto.

9 Nota de tradução: É importante mencionar que o termo original color-blind, em seu sentido médico, designa 
pessoas daltônicas, assim como color-blindness designa o daltonismo. No contexto estadunidense de debate racial em 
que Mills os insere, está se referindo à desconsideração e à falsa aparência de desconsideração ou de inexistência 
do fator racial em relações sociais e atividades práticas e cognitivas, para problematizar essa ausência de percepção 
racial crítica e essa alegação de que supostamente a cor das pessoas não é considerada como elemento de tratamento 
discriminatório. Novamente se mantém o termo do autor por falta de tradução mais adequada. Optamos por não 
traduzir por “cegas à cor” ou “cegueira de cor” para evitar que a cegueira seja negativamente associada à ignorância, 
ainda que, no debate racial, defensores do color-blindness entendam essa falta de percepção racial como algo positivo.

10 Especialistas na história do racismo discordam sobre a periodização do racismo ocidental, seja uma periodização 
“curta” que localiza suas origens no início da modernidade (Fredrickson, 2015 [2002]) ou uma periodização “longa” 
que remonta ao mundo antigo (Isaac, 2004). Mas o julgamento padrão é que, se o racismo pré-moderno existisse, 
teria sido de forma teológica e cultural, ou talvez (seguindo Isaac), uma espécie de lamarckianismo primitivo.



119 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Kantianismo radical negro

ramos da humanidade. Europeus brancos, asiáticos amarelos, africanos negros e ameríndios 
vermelhos foram criados no que Kant afirmava ser uma hierarquia de traços intelectuais e 
caracterológicos codificada por cores (ver fontes em Mikkelsen, 2013). Assim, particularmente 
para as pessoas negras e nativas americanas – escravas naturais, na avaliação de Kant –, se levantou 
naturalmente a questão de saber se (numa teoria para a qual a autonomia é fundamental) elas 
poderiam realmente contar como “pessoas” para ele em qualquer sentido robusto.

Nas mais de duas décadas desde então, surgiram várias abordagens sobre este assunto 
delicado. Alguns filósofos simplesmente seguiram como antes, argumentando que tais 
escritos, embora inegavelmente deploráveis, devem ser atribuídos aos preconceitos da época 
e – como estão em grande localizados nos textos de antropologia e geografia física – podem 
simplesmente ser segregados dos textos morais/políticos/teleológicos. Outros viram tal 
abordagem interpretativa como uma petição de princípio, ignorando (tal como acontece com o 
gênero) o que se considera ser as verdadeiras contradições e inconsistências no pensamento de 
Kant. Como uma complicação adicional, foi levantada a possibilidade de um Kant em evolução 
(sobre raça, mas não sobre gênero). Sankar Muthu (2003) e Pauline Kleingeld (2007; 2014) 
propuseram, de forma independe, que precisamos de uma periodização do pensamento de Kant 
separada e distinta da divisão pré-crítica/crítica: um Kant racista que passa por uma experiência 
de conversão a um Kant antirracista, seja na década de 1780 (Muthu) ou na década de 1790 
(Kleingeld) – por isso as passagens que parecem irrefutavelmente condenatórias do colonialismo 
europeu e da escravidão africana em À Paz Perpétua (Kant, 1991b, pp. 106-107) e A Metafísica dos 
Costumes (Kant, 1991b , pp. 172–173), textos de 1795 e 1797.

A minha posição, tal como desenvolvida em dois ensaios sobre o assunto (Mills, 2005; 
2014), é que o isolamento destes escritos racistas não é filosoficamente justificável, e que 
precisamos de fato questionar quais são as suas implicações para o consenso convencional sobre o 
que as “teorias” de Kant (morais/políticas/teleológicas) estão realmente dizendo. Concordo com 
Robert Bernasconi (2001) que elas estão em contradição com o que se entende das teorias de Kant. 
O que eu sugiro, contra Bernasconi, é que as aparentes contradições podem ser reconciliadas 
uma vez que postulemos que Kant estava trabalhando com uma antropologia filosófica de 
pessoas e subpessoas. Assim, em conformidade com o monogenismo cristão, os negros são de 
fato humanos, mas não são, como estou argumentando, pessoas para Kant, uma vez que (neste 
planeta) a branquitude [whiteness] é um pré-requisito para o status de pessoalidade. Assim, não 
há contradição real, uma vez que reconhecemos que as suposições e declarações igualitárias nos 
escritos morais/políticos/teleológicos estão, na verdade, se referindo ao (subconjunto masculino 
da) raça superior (isto é, os brancos). (Sou agnóstico quanto à questão de saber se Kant mudou 
de opinião ou não, mas gostaria de salientar que, mesmo que ele tenha mudado, isso ainda 
implicaria que ele endossou uma teoria racista integrada – para mim, os textos racistas são parte 
da sua teoria, não contradições a ela – durante o maior período de sua carreira profissional). Isto 
passou despercebido na profissão, sugiro, devido à escassez de referências raciais nos textos mais 
familiares e amplamente lidos e à visão aprioristicamente higienizada de Kant – pelo menos no 
período pós-guerra – como um filósofo para quem tais sentimentos seriam impossíveis. Mas 
na verdade, o histórico de Kant como teórico racista era aparentemente bem conhecido na 
Alemanha até a Segunda Guerra Mundial, e só parece ter sido suprimido após a guerra. Um 
interessante ensaio investigativo, ou talvez até um livro inteiro, está esperando para ser escrito 
sobre este assunto, e sobre o que esta investigação revela em relação à questão mais ampla do 
encobrimento da sua história filosófica racista pelo Ocidente após o Holocausto.

Para nossos propósitos, porém, o ponto importante é que a raça, em um sentido racista, 
é central no seu pensamento, o que significa – dado o quão sistemático ele era como pensador 
– que ela se ramifica por toda a sua filosofia prática, nas esferas ética, política e cosmopolita. 
Aqui, estou seguindo Mark Larrimore (2008, pp. 361-362), que escreve:

Não sabendo o que procurar, os estudiosos não viram o papel estrutural e 
estruturante que a raça desempenha no trabalho [de Kant]... O conceito de raça de 



120Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Charles W. Mills. Trad. José Victor Alves da Silva & Breno Ricardo Guimarães Santos

Kant nunca foi apenas um termo classificatório numa antropologia fisiológica. Não 
compreenderemos seu apelo contínuo se aceitarmos a ideia anacrônica de que a 
raça era uma questão “teórica” ou “científica”, em vez de uma questão “prática” ou 
“pragmática”; ela era e é ambas. Compreenderemos melhor o apelo duradouro da 
raça se a virmos no contexto da interconexão de geografia, antropologia, filosofia da 
história e filosofia prática... Kant não achava que seria possível fazer filosofia prática 
de forma responsável sem geografia física e antropologia pragmática, e não estava 
tentando. Interpretaremos mal a sua ética se não lermos também as suas explicações 
sobre a diversidade humana e suas implicações para respeitar a humanidade em 
todos, tratando ninguém apenas como um meio.

Como interpreto Larrimore, a raça (no sentido racista) faz parte da filosofia prática de 
Kant porque determina a forma como os princípios apriorísticos são aplicados às diferentes 
raças. Em sua importante Kant’s Impure Ethics, Robert Louden (2000) argumentou que a ética 
de Kant é muito mais “naturalista” do que geralmente se reconhece. Longe de serem totalmente 
distantes, abstratos e formalistas (“vazios” na caracterização dos seus críticos), os princípios 
devem ser operacionalizados de maneiras diferentes em diferentes contextos. O problema tem 
sido a falha da literatura secundária em compreender que a filosofia prática de Kant inclui tanto 
elementos apriorísticos (“puros”) quanto empíricos (“impuros”). No julgamento revisionista de 
Louden:

[C]ontrariamente à crença popular, a abordagem de Kant à ética... não é um 
exemplo de uma “visão purista da moralidade” que rejeita qualquer “compreensão 
biológica... [ou] histórica e psicológica” da moralidade humana... Pelo contrário, 
seu projeto é simplesmente aquele que busca explicitamente tanto construir os 
princípios fundamentais da teoria a partir de fontes não empíricas quanto trazer 
conteúdo empírico para fins de aplicação à vida humana... [A] ética pura, embora 
deva vir primeiro, não nos leva tão longe quanto precisamos ir. Ela pode nos 
mostrar quais são os princípios fundamentais do pensamento e da ação moral para 
os seres racionais em geral, mas nunca nos pode mostrar (nem a qualquer outro 
tipo específico de ser racional finito) o que fazer em uma situação concreta. Os 
princípios da ética pura, precisamente porque são puros, não têm conexão especial 
com a vida humana. Tal conexão só pode ser estabelecida trazendo para o quadro o 
conhecimento empírico da natureza humana. [Louden, 2000, pp. 11]

Assim, Louden (2000, pp. 11–16) prossegue diferenciando “ética pura”, “moralidade 
para seres racionais finitos” e “determinação de deveres morais para ‘seres humanos como 
tais’” (em oposição a seres racionais não-humanos, como alienígenas inteligentes) e aponta as 
complicações geradas na identificação das “ajudas e obstáculos à moralidade” pela existência 
de “subgrupos dentro de uma espécie” e o consequente desafio de julgar “o que fazer em uma 
situação específica”. Mulheres (brancas) e pessoas de cor são, evidentemente, como nos recorda 
Louden, alguns dos subgrupos mais salientes, constituindo juntos, na verdade, a maioria da raça 
humana. Mas neste ponto o revisionismo de Louden chega ao fim e ele endossa a conclusão 
convencional (assim como Kleingeld) de que há “uma tensão não resolvida... entre a mensagem 
central de universalidade na ética [de Kant] e as afirmações frequentes de que muitos grupos 
diferentes de pessoas... estão em um estado de desenvolvimento pré-moral” (p. 15). Em contraste, 
como indicado acima, penso que deveríamos assumir a posição mais radicalmente revisionista 
de que Kant não está comprometido com a universalidade (no sentido de atribuir posição moral 
igual a todos os seres humanos), mas sim com uma ética bifurcada na qual a natureza inata 
inferior e imutável das mulheres brancas e das pessoas de cor as limita permanentemente ao 
status de subpessoa. A caracterização de Louden – “estado de desenvolvimento pré-moral” 
– implica que Kant envisionava uma progressão gradual em direção à eventual conquista da 
agência moral. Mas Kant diz explicitamente que este estado é permanente. Portanto, os fatos 
devem ser encarados, por mais perturbadores que possam ser para a ortodoxia acadêmica do 
Establishment. Na minha opinião, não há “tensão” aqui, e as declarações igualitárias kantianas, 
supostamente universalistas, realmente precisam ser interpretadas como restritas em seu escopo 
à minoria masculina branca (pelo menos neste período, se admitirmos a possível correção de 
Kleingeld de uma periodização racista/antirracista).



121 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Kantianismo radical negro

Como proponho, então, desenvolver um kantianismo radical negro?11 Como enfatizei 
anteriormente, a minha estratégia não será simplesmente isolar o racismo e depois assimilar 
os negros e outras pessoas de cor à população branca, o que apenas ofuscaria a diferença real 
que a raça faz, mas transformar o significado de “raça”. Estaríamos ainda trabalhando com um 
“kantianismo” em que a raça é central, mas agora repensado a partir de uma filosofia crítica da 
perspectiva racial. Assim, “raça” já não significaria a localização numa hierarquia biológica de 
superiores e inferiores dentro da espécie humana, como pensava Kant, mas a localização dos 
iguais numa hierarquia social dos privilegiados e dos oprimidos num sistema de dominação 
racial. O papel “estruturante” da raça (Larrimore) continuaria, mas agora de uma forma 
corretiva e antirracista.

Da gama de posições metafísicas concorrentes na filosofia crítica da raça, é obviamente 
a visão construcionista social (a raça como [1] existente, mas [2] não biológica e [3] uma 
construção social) que se presta mais diretamente a este projeto (Haslanger, 2012). Mas acredito 
que todas as outras alternativas (não racistas) também poderiam ser adaptadas, embora através 
de formulações mais complicadas. Por exemplo, a posição eliminativista sobre raça (Appiah, 
1992) é de que as raças não existem de forma alguma, seja como entidades biológicas ou sociais. 
No entanto, na medida em que os eliminativistas não negam que o racismo existe e é dirigido 
a grupos erroneamente considerados raças, poderíamos operar com uma locução complicada 
como “grupos na sociedade erroneamente considerados como raças, sejam superiores ou 
inferiores, e privilegiados ou desfavorecidos de acordo com o pertencimento a este grupo por 

11 Note-se que esta questão é logicamente separada da questão de saber se o racismo de Kant moldou ou não de fato 
a sua visão da pessoalidade humana, uma vez que mesmo que não o tenha feito, ainda precisaríamos, como afirmo, 
descobrir como os princípios “puros” devem ser aplicados num mundo racializado, uma tarefa que normalmente 
não é abordada nos estudos kantianos tradicionais. Este parece ser um bom lugar para reconhecer e agradecer 
aos pareceristas da revista por seus comentários e críticas profundas, detalhados e úteis, alguns dos quais usei na 
revisão do penúltimo rascunho deste ensaio. Deixe-me discutir brevemente onde discordamos. Basicamente, o 
parecerista concorda que o projeto de tentar desenvolver um “kantianismo radical negro” vale a pena, ao mesmo 
tempo que afirma que muitas das minhas afirmações sobre o racismo de Kant e as suas implicações (como alegado 
acima) são injustificadas e injustas. Como sublinhado (e como ele concordaria), as duas questões são distintas, e 
o meu foco aqui é na primeira e não na segunda. No entanto, eu diria, além disso, que as suas críticas sobre este 
último aspecto já foram amplamente abordadas em Mills (2014), uma continuidade e elaboração do meu próprio 
argumento em resposta a outros estudiosos de Kant que criticaram o que eu disse em Mills (2005). O principal 
ponto de divergência é o seguinte. O parecerista rejeita a minha dicotomia pessoa/subpessoa como uma “terrível e 
excessiva simplificação” e “em última análise, indefensável” como “uma caracterização das ideias de Kant”. A razão 
para isso é que “não são apenas os ‘negros’ e outras raças ‘não-brancas’ que, vistas coletivamente, são tipicamente 
apresentadas como seriamente deficientes na realização da sua capacidade de agir de acordo com os princípios da 
moralidade – pois o problema é um problema ‘humano’, não simplesmente de ‘raça’”. Assim, Kant pensava nos não-
brancos como “seres humanos menos desenvolvidos”, mas não como “subpessoas”. Mas a minha resposta seria que 
o racismo, especialmente na sua forma biológica “científica”, é uma teoria sobre limitações comparativas essenciais, 
um limite máximo nas capacidades cognitivas e caracterológicas das raças “inferiores” que está muito abaixo do 
limite máximo branco. De acordo com a minha análise, então, Kant não está dizendo que é mais difícil para os 
negros e os nativos americanos (“escravos naturais”) alcançar autonomia do que para os homens brancos; ele está 
dizendo que é impossível. Estes são seres naturalmente heterônomos. E como salientou Bernasconi (2001), as suas 
proibições anti-miscigenação significam que não podemos sequer esperar que uma infusão de sangue branco acabe 
por melhorar estes desafortunados. Então, quais são as implicações para a teoria “crítica” de Kant? O parecerista julga 
que a periodização de Pauline Kleingeld (2007; 2014) de um Kant supostamente racista/antirracista, cuja conversão 
só ocorre na década de 1790, é mais plausível do que a periodização de Sankar Muthu (2003), que a data da década 
de 1780. Mas então, como salienta Kleingeld, a implicação é que o compromisso de Kant com uma hierarquia racial 
se estendeu pela maior parte da sua vida profissional, abrangendo a publicação da Fundamentação e as três críticas. 
Devemos seriamente acreditar – especialmente para um filósofo tão famoso pelo rigor e sistematicidade do seu 
pensamento – que esta classificação odiosa da humanidade foi isolada, sem ramificações para as suas afirmações 
teóricas “críticas” ao longo deste período? Finalmente, o parecerista cita Christian Meiners e Houston Chamberlain 
como teóricos racistas cujos escritos foram muito mais influentes do que os de Kant, perguntando por que não 
deveríamos nos concentrar neles: “Por que dar tanta prioridade aos escritos ‘menores’ de Kant?” Mas se estamos 
tentando determinar as origens do racismo “científico” moderno, então a questão não é qual versão acabou por 
se tornar mais influente, mas qual versão foi desenvolvida primeiro, e o crédito por esta realização duvidosa parece 
pertencer a Kant – um julgamento feito por muitos outros comentadores (ver Mills, 2014). Além disso, Meiners e 
Chamberlain são figuras notórias, justamente anatematizadas, mas categorizadas como pensadores marginais na 
tradição ocidental. Kant, por outro lado, é celebrado e honrado como o mais importante eticista da modernidade. 
Portanto, se estivermos tentando, como eu, estabelecer que o racismo tem sido central e não marginal na teoria 
ocidental moderna, então obviamente Kant é o pensador cujo racismo precisa ser exposto e publicitado.



122Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Charles W. Mills. Trad. José Victor Alves da Silva & Breno Ricardo Guimarães Santos

meio de estruturas e políticas justificadas por crenças racistas sobre eles”.

Assim, a “raça” neste kantianismo revisionista agora rastrearia algo diferente, e o 
“conteúdo empírico” (Louden, 2000) que deve orientar a nossa aplicação dos princípios 
kantianos abstratos deve ser derivado da investigação da realidade histórica e atual de um mundo 
injusto e racialmente estruturado. Se, simplificando as coisas e abstraindo as complicações 
“interseccionais” de gênero, classe e assim por diante, usarmos R1s para representar a raça 
supostamente superior (localizada na posição socialmente privilegiada) e R2s para representar a 
raça supostamente inferior (localizada na posição socialmente subordinada), então a questão é o 
que os princípios de Kant exigem de nós como R1s e R2s, e na aplicação às situações divergentes 
de R1s e R2s.

Além disso, uma abordagem crítica da filosofia da raça a estas questões será, inevitavelmente, 
voltada para explorar como as questões de psicologia moral, a necessária educação das virtudes e 
a cognição individual e social são igualmente afetadas pela raça. Os kantianos contemporâneos, 
céticos quanto ao libertarianismo metafísico de Kant (a capacidade da agência moral racional 
de se sobressair à causalidade empírica) naturalmente dispensarão sua estranha metafísica e 
localizarão dentro da própria causalidade empírica (fatores socioambientais, nossas próprias 
crenças, desejos e vontades) a distinção entre a mera inclinação e a vontade de obedecer à 
lei moral. O desafio é separar, dentro desta mistura bagunçada e enganosa de motivações, o 
genuinamente ético e universalizável do egoísta ou, de outra forma, particularista. A própria 
explicação de Kant dos perigos éticos era predominantemente individualista, moldada por seu 
pessimismo cristão sobre nosso imutável “mal radical” como humanos caídos, e pela “insociável 
sociabilidade” que tanto promovia o conflito quanto impulsionava a história humana. Para os 
nossos propósitos, será crucial compreender não apenas uma natureza “humana” genérica e 
uma psicologia moral genérica que a acompanha, mas psicologias morais de grupos particulares, 
psicologias morais “racializadas” de R1 e R2, produzidas pela socialização em diferentes polos 
do sistema, que catalisam e combinam fraquezas humanas gerais e tendências inatas de formas 
distintas e específicas, moldadas socialmente. O esforço pela virtude exigirá, assim, também 
uma atenção moral aos vícios peculiares, tanto motivacionais quanto cognitivos, aos quais o 
grupo de uma pessoa tem mais probabilidade de ser propenso.

Assim – em uma teoria que é classicamente racionalista – os aspectos cognitivos 
supraindividuais desses processos também precisarão ser trazidos à tona de uma maneira muito 
mais saliente. Desenvolvimentos recentes na epistemologia social, estimulados pelo trabalho 
de Miranda Fricker (2007), destacaram as injustiças epistêmicas, tanto testemunhais quanto 
hermenêuticas, que se desenvolvem em sociedades caracterizadas pela opressão estrutural (Kidd 
et al., 2017). Mas as implicações deste conjunto emergente de literatura para a cognição moral 
claramente também precisam ser investigadas. O famoso ensaio “O que é o Esclarecimento?” 
de Kant (1991b, pp. 54-60) pode então, neste contexto infamiliar, ser reconstruído como 
uma demanda para desenvolver a “maturidade” moral necessária para superar os obstáculos 
cognitivos racializados gerados pela sociedade e pela nossa “segunda natureza” socializada, e 
para aprender a rejeitar os “dogmas e fórmulas” racializados – os “instrumentos mecânicos para 
o uso racional (ou melhor, mau uso) dos dons naturais [de uma pessoa]” (pp. 54-55) – que são 
típicos de tais ordens sociais opressivas.

4 Kantianismo radical negro 

Neste contexto, deixe-me agora esboçar, de uma maneira que espero ser frutiferamente 
sugestiva, como um kantianismo negro revisionista poderia ser desenvolvido tanto na área da ética 
e quanto na área da filosofia política. (Uma perspectiva negra distinta sobre cosmopolitismo/
ética global também poderia ser desenvolvida, mas essa tarefa terá de ser adiada para outro dia 



123 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Kantianismo radical negro

devido a questões de espaço).

4.1 O aspecto ético

Começamos, apropriadamente, com a pessoalidade. O liberalismo deontológico se 
distingue de maneira clássica do liberalismo consequencialista por tornar fundamental as 
pessoas e os seus direitos naturais, em vez do bem-estar social. Na famosa acusação de Rawls 
(1999, p. 24), inspirada em Kant: “O utilitarismo não leva a sério a distinção entre as pessoas”. 
Kant nos diz na Fundamentação (Kant, 1964, p. 96) que “Os seres racionais… são chamados de 
pessoas porque sua natureza já os marca como fins em si mesmos”, de modo que uma formulação 
do imperativo categórico é “Age de tal maneira que tomes a humanidade, tanto em tua pessoa, 
quanto na pessoa de qualquer outro, sempre ao mesmo tempo como fim, nunca meramente 
como meio” [itálico removido]. As pessoas são elas mesmas as criadoras da lei universal que as 
vincula moralmente, de modo que, como autolegisladoras, “Autonomia é, portanto, a base da 
dignidade da natureza humana e de toda natureza racional” (p. 103).

Mas Kant também nos diz (embora não na Fundamentação) que os negros “podem ser 
educados, mas apenas como servos (escravos)”, que “O Negro pode ser disciplinado e cultivado, 
mas nunca é genuinamente civilizado. Ele cai na selvageria por sua própria vontade” e que (junto 
com os nativos americanos) “os negros não podem governar a si mesmos. Logo, servem apenas 
para ser escravos” (para detalhes, ver Mills, 2005). Eu argumento, como já defendi em em outros 
lugares (Mills, 2005; 2014), que tais afirmações não podem ser plausivelmente consideradas 
como meras “inconsistências”, mas apontam para uma diferenciação radical kantiana nas fileiras 
da humanidade entre aqueles que, sendo capazes de autonomia, alcançam o limiar da pessoa, e 
aqueles (“escravos naturais”) que, incapazes de autonomia e autolegislação, não o fazem. Como 
afirmei no início, minha alegação é que Kant trabalha com uma antropologia filosófica de 
pessoas e subpessoas, determinada pelos respectivos graus de racionalidade e propensão para 
defeitos de carácter, razão pela qual, em sua aplicação a esta sub-seção particular da humanidade, 
o imperativo categórico permite (aparentemente) um tratamento desigual, como a escravização. 
Dentro da filosofia crítica da raça, assim como na metafísica da raça, análises concorrentes 
têm sido apresentadas sobre o racismo. Mas uma candidata que obviamente se enquadraria 
perfeitamente aqui é a sugestão de Joshua Glasgow (2009) de que conceitualizemos o racismo 
como desrespeito baseado na raça. Os negros, então – não sendo capazes de se autogovernar – são 
apropriadamente merecedores de desrespeito em vez de respeito, e são criaturas sem dignidade 
essencial.

Então, como um discurso criticamente reescrito sobre “raça” reconceitualiza esta situação 
– isto é, um mundo moderno moldado pela escravidão racial atlântica (diferente da escravidão 
não-racial da antiguidade e da época medieval) e outras variedades de dominação racial na forma 
de colonialismo, imperialismo, assentamentos brancos expropriativos, Jim Crow e apartheid? 
Minha sugestão é que o grande insight teórico e contribuição da tradição política afro-moderna 
é o reconhecimento de que tal mundo é metafisicamente e dramaticamente divergente das suas 
representações políticas euro-modernas, sejam elas convencionais ou radicais.

Na medida em que as variedades dominantes do liberalismo colonial/imperial eram 
originalmente racistas (Mehta, 1999; Pitts, 2005; Hobson, 2012), pressupondo uma hierarquia 
de europeus superiores e não-europeus inferiores (biologicamente e/ou culturalmente), elas se 
enganaram, de uma forma óbvia, sobre a ontologia social. Mas na medida em que o liberalismo 
pós-colonial do pós-guerra (pelo menos nominalmente) higienizou retroativamente o seu passado 
racial e transformou esta metafísica essencialista hierárquica numa ontologia de indivíduos 
atômicos moralmente iguais e simetricamente posicionados, ele ainda continua, eu diria, a 
interpretar errado a ontologia social. A afirmação afro-moderna é que nenhuma das duas é 
correta, porque (ao contrário da primeira) os negros e outras pessoas de cor são iguais e porque 
(ao contrário da segunda) as desigualdades socialmente construídas e o seu legado histórico não 



124Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Charles W. Mills. Trad. José Victor Alves da Silva & Breno Ricardo Guimarães Santos

podem ser metafisicamente ignorados, considerando o o quanto elas moldaram fundamental e 
assimetricamente a ordem mundial moderna e os indivíduos racializados dentro dessa ordem.

Em outras palavras, a tradição afro-moderna insiste que a modernidade está estabelecida 
e estruturada por uma ontologia social da raça. Não se trata, é claro – assumindo o objetivismo 
meta-ético –, de que estas convenções e estruturas sociais racistas realmente façam com que os 
negros e outras pessoas de cor sejam menos do que pessoas plenas. Mas a negação a eles do 
reconhecimento social como pessoas plenas, os privando de direitos, liberdades e proteções 
iguais e privilegiando injustamente os brancos às suas custas, afeta fundamentalmente tanto estes 
grupos raciais quanto a dinâmica moral e política das sociedades assim criadas. Objetivamente, 
a sua pessoalidade não é afetada, assim como os direitos, liberdades e proteções que deveriam 
ter, como pessoas. Mas intersubjetivamente, enquanto o reconhecimento social dos brancos 
é dominante e determinante, a sua pessoalidade socialmente efetiva – os direitos, liberdades 
e proteções que eles realmente têm – é negada12. Assim, temos uma ontologia – as raças como 
existentes centrais que moldam profundamente o ser de alguém como indivíduo –, mas uma 
ontologia criada socialmente e não biologicamente – o produto da “sociogênese”, na famosa 
expressão de Frantz Fanon (1991 [1967]).

Como apontou George Fredrickson (2015 [2002], pp. 11–12), as ontologias sociais pré-
modernas são caracterizadas por hierarquias sociais de múltiplos tipos. Então, mesmo que a raça 
existisse naquela época (o que Fredrickson nega, como expoente da periodização curta), ela não 
teria sido fortemente diferenciada das outras. É o advento da modernidade que supostamente 
deveria achatar esses sistemas de hierarquia atribuída em uma simples pessoalidade (como no 
retrato convencional de Kant), que destaca a inferioridade racial de forma tão nítida, uma vez 
que os R2s estão sendo estigmatizados como menos que humanos, enquanto os R1s se tornam 
(fazendo ressalvas para a diferenciação de gênero) coextensivos com o humano. O diagnóstico 
afro-moderno de uma metafísica da pessoalidade que é, na verdade, racializada é, portanto, 
diferente das discussões padrão euro-modernas sobre a pessoalidade e as suas implicações para a 
teoria ético-política. O diagnóstico afro-moderno faz uma reivindicação diferente da crítica anti-
utilitarista dentro do liberalismo, que afirma que permite o desrespeito às pessoas. O suposto 
problema com o utilitarismo não é que ele considere um conjunto de pessoas como subpessoas, 
mas que a intercambialidade de pessoas (iguais) abre a porta para violações de direitos de algumas 
pessoas (iguais) se o bem-estar social para pessoas (iguais) como um todo puder ser maximizado. 
A análise afro-moderna está dizendo que, independentemente desta questão, algumas pessoas 
não são nem reconhecidas como pessoas iguais. Portanto, ela também é diferente da crítica 
marxista de fora do liberalismo. O suposto problema aqui, como originalmente afirmado em 
“Sobre a Questão Judaica” (Marx, 2000) e mais tarde em O Capital (Marx, 1990 [1976], pp. 279-
280), é que, ao assumir indivíduos de status moral e jurídico iguais, igualmente reconhecido 
em sua pessoalidade, a ontologia social do liberalismo está ignorando os efeitos das diferenças 
materiais na riqueza e na posse de propriedades no Estado liberal que, na realidade, fazem com 
que a classe trabalhadora (branca) seja efetivamente desigual. Mas a reivindicação afro-moderna 
é que, para os negros e outras pessoas de cor, nem mesmo a igualdade ético-jurídica é alcançada, 
por mais limitada que seja, de modo que o seu posicionamento no Estado liberal é diferente 
desde o início.

Consideremos algumas declarações clássicas desta constatação feitas por figuras da 
diáspora negra. Em sua segunda autobiografia, My Bondage and My Freedom, Frederick Douglass 
(1996, p. 213) descreve como, após escapar da escravidão para o Norte e começar a fazer seus 
discursos abolicionistas, “eu era geralmente apresentado como um ‘objeto’ – uma ‘coisa’ – um 
pedaço de ‘propriedade’ do sul –, o moderador garantindo ao público que isso poderia falar”. Mas 

12 Este esclarecimento é necessário para demarcar a minha linha de análise daquela de Derrick Darby (2009), que 
argumenta que devido a esta falta de reconhecimento social, grupos racialmente subordinados como os negros 
americanos não tinham direitos morais, uma vez que a existência de direitos morais não menos do que os direitos 
legais – contrariamente à tradição dos direitos naturais – depende do reconhecimento social. Vejo isso como uma 
posição meta-eticamente relativista (embora Darby discorde).



125 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Kantianismo radical negro

isso não o surpreenderia, porque a experiência da escravidão lhe ensinou que “Um homem, 
sem força, está sem a dignidade essencial da humanidade. A natureza humana é constituída 
de tal forma que não pode honrar um homem desamparado, embora possa ter pena dele” 
(p. 199). Darkwater de W. E. B. Du Bois (2007 [1920], p. 35) conclui que “Por causa de um 
crime [escravidão no Atlântico] (talvez o maior crime da história da humanidade) o mundo 
moderno foi sistematicamente ensinado a desprezar os povos de cor... tudo isso tem treinado 
inconscientemente milhões de homens honestos e modernos a acreditar que os negros são sub-
humanos”. O ativista anticolonial jamaicano Marcus Garvey (1992 [1923–1925]) julga sobre 
os negros que “Uma raça sem autoridade e poder é uma raça sem respeito”. Aimé Césaire 
(2016 [1972], p. 202), submetido à colonização francesa, elabora a equação “colonização é 
igual a ‘coisificação’”, uma determinação ecoada e elaborada por seu compatriota martinicano 
Frantz Fanon (1991 [1967], p. 8) na descrição da “zona de não-ser”, na qual “o negro não é 
um homem”. O escritor negro americano Ralph Ellison (1995 [1952]) usa Invisible Man como 
título de seu celebrado primeiro romance, significando não, como em seu antecessor, o clássico 
de ficção científica de H. G. Wells (2017), do início de 1897, The Invisible Man, uma invenção 
físico-química para tornar o corpo imperceptível aos outros humanos, para que o inventor 
não possa ser visto, mas sim a falta de igualdade do reconhecimento social dado aos negros 
pelos seus semelhantes humanos brancos, que simplesmente se recusam a vê-los. Malcolm X 
(Breitman, 1965, p. 51) conta como “eu cresci com pessoas brancas... até hoje nunca encontrei 
pessoas brancas – se você conviver com elas por tempo suficiente – que não se refiram a 
você como um ‘garoto’ ou uma ‘garota’, não importa sua idade... Toda a nossa gente têm os 
mesmos sonhos, o mesmo objetivo. Esse objetivo é liberdade, justiça, igualdade. Todos nós 
queremos reconhecimento e respeito como seres humanos. Não queremos ser integracionistas. 
Nem queremos ser separatistas. Queremos ser seres humanos”. Do outro lado do Atlântico, o 
militante sul-africano Steve Biko (2002 [1978], pp. 50-51) declara que:

Em termos da abordagem da Consciência Negra, reconhecemos a existência de uma 
força preponderante na África do Sul [do apartheid]. Esta é o Racismo Branco. É 
a única força contra a qual todos nós estamos posicionados... O que a Consciência 
Negra procura fazer é produzir... pessoas negras reais que não se considerem 
apêndices da sociedade branca... Não precisamos nos desculpar por isso, porque... 
os sistemas brancos produziram em todo o mundo um número de pessoas que não 
têm consciência de que elas também são pessoas.

Portanto, o tema comum é a demanda por reconhecimento igualitário, igual dignidade, 
igual respeito, igual pessoalidade, em um mundo de supremacia branca onde o desrespeito, 
em vez do respeito, é a norma, o modo padrão, para os negros. Um kantianismo sensível à 
raça, não apenas expurgado do próprio racismo de Kant, mas sintonizado (de uma forma 
que o kantianismo nominalmente daltônico não está) com essas particularidades racialmente 
demarcadas para as diferentes subgrupos da população humana – um kantianismo radical negro 
– compreenderá, assim, a necessidade de “universalizar” o imperativo categórico de uma forma 
muito diferente para registar as diferenças cruciais entre aquelas socialmente reconhecidas 
como pessoas e aquelas socialmente reconhecidas como subpessoas.

Sugiro que dividamos as diferentes relações morais envolvidas em duas categorias, com 
base no fato de alguém pertencer à raça privilegiada, os R1s, ou à raça subordinada, os R2s. 
Isso nos dá a seguinte divisão em seis relações: (1) o dever de alguém como R1 de respeitar 
a si mesmo, (2) o dever de alguém como R1 de respeitar seus semelhantes R1, (3) o dever de 
alguém como R1 de respeitar os R2s, (4) o dever de alguém como R2 de respeitar a si mesmo, 
(5) o dever de alguém como R2 de respeitar seus semelhantes R2s e (6) o dever de alguém 
como R2 de respeitar os R1s. Historicamente, cada uma dessas relações foi afetada pela raça 
(como pelo racismo), deixando um legado ideológico e psicológico, hábitos de desrespeito, que 
moldaram as “inclinações” com maior probabilidade de serem determinantes e que precisam 
ser resistidas com maior imperatividade. Em vez de (o que poderia ser graficamente pensado 
como) relações “horizontais” de respeito recíproco e simétrico indiferente à raça entre pessoas 
iguais desracializadas, as R1s terão historicamente respeitado a si mesmas e umas às outras como 



126Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Charles W. Mills. Trad. José Victor Alves da Silva & Breno Ricardo Guimarães Santos

R1s, enquanto “verticalmente” desprezam, desrespeitam as R2s como inferiores. Por sua vez, as 
R2s terão sido obrigadas a mostrar deferência racial para com as R1s, admirando elas como R2s, e 
– tendo muito provavelmente internalizado o seu estatuto ontológico inferior – serão propensas 
a considerar tanto a si próprias como às suas companheiras com desprezo racial.

Assim, um projeto moral de reivindicação, agora autoconsciente da raça como um 
posicionamento social em vez de biológico, precisará tanto identificar e expurgar estes reflexos 
corruptos herdados, quanto repensar o que uma genuína universalização sensível à raça exige 
agora de nós. Em uma “ética kantiana impura” deste tipo, a universalização com o objetivo 
de respeitar a pessoalidade objetiva exigirá atenção a estas histórias diferenciadas, a este 
posicionamento diferenciado e à necessidade de abordá-los e corrigi-los. Tratar todos de uma 
forma “daltônica” seria neste contexto o equivalente a ignorar a história e, assim, particularizar 
o respeito, em vez de universalizá-lo, tomando como ponto de referência aquelas pessoas (as 
R1s) cuja pessoalidade não foi historicamente questionada. Abstrair-se da história e da realidade 
(possivelmente contínua) de desrespeito social pelos R2s e de deferência social para os R1s, por 
mais tentador que seja, na verdade mina a universalidade, porque não inclui genuinamente os 
R2s nos termos necessários para corrigir sua situação. Em vez disso, ao assimilar os R2s aos R1s, a 
particularidade de R1 se torna o universal, o que é uma universalidade falsa, considerando quão 
radicalmente diferente tem sido o seu posicionamento normativo na ordem e na ontologia 
sociais.

Este quadro conceitual revisionista, eu diria, nos permite compreender e apreciar melhor 
a dinâmica tanto da longa tradição negra de elevação moral através do que foi chamado de 
“vindicacionismo racial” quanto do ativismo mais recente (embora com precedentes mais 
antigos) dos antirracistas brancos que incentivam uma reconsideração crítica da “branquitude”. 
Ambos podem ser legitimamente enquadrados como exercícios “kantianos”, uma vez que 
reconhecemos o quão divergentes da comunidade ideal kantiana foram as sociedades racializadas 
reais. Não estou sugerindo, evidentemente, que qualquer pessoa em qualquer campo precise ler 
Kant para estar motivada a assumir esta tarefa moral-política. A ideia é, ao contrário, destacar, 
especialmente para um público filosófico predominantemente branco, o quão reconhecíveis 
esses projetos devem ser, quão esclarecedora pode ser sua tradução e análise para e a partir da 
perspectiva do discurso kantiano, uma vez reconhecida a diferença radical que uma pessoalidade 
racialmente dividida faria para os pressupostos desse universo discursivo. Poderíamos pensar 
nisso como a elaboração sistemática da teoria da pessoalidade sob condições não ideais. 
Enquanto a teoria ideal convencional do kantianismo costuma pressupor uma ontologia 
social já alcançada de iguais socialmente reconhecidos, aqui se busca uma transformação social-
ontológica para concretizar essa igualdade. Tal transformação exigirá o repúdio da inferioridade 
internalizada pelos negros e da superioridade internalizada pelos brancos, com suas assimetrias 
e não reciprocidades associadas. Então, longe de serem eles próprios racistas (como ambos são 
frequentemente representados como sendo, mas particularmente o projeto negro, através da 
lente apreensiva da maioria branca), esses projetos deveriam, idealmente, culminar em uma 
convergência, uma equalização dos respectivos estatutos metafísicos socialmente reconhecidos. 
Mas, repetindo: precisamente porque esses posicionamentos respectivos estiveram atrelados à 
raça, um “daltônico” que ignora a raça não pode realizar este fim. Pelo contrário, a história e o 
seu legado precisam ser admitidos e confrontados para que o ideal kantiano de uma comunidade 
de pessoas que se respeitam reciprocamente seja realizado.

Além disso, como mencionado brevemente na seção anterior, os obstáculos a tal 
universalização serão muito mais extensos e exigirão muito mais teorização do que no kantianismo 
convencional, incluindo obstáculos cognitivos e motivacionais que se manifestam não apenas 
de forma individualista, mas também vinculadas a grupos e estruturas sociais. Uma das virtudes 
da tradição de esquerda, que remonta a Marx, é a percepção de que, na sociedade de classes, 
a “ideologia” ligada à classe dominante é uma barreira central à apreensão objetiva do mundo 
social. Correspondentemente, a Ideologiekritik (crítica da ideologia) é uma parte crucial da luta 



127 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Kantianismo radical negro

pela nova ordem socialista. No entanto, a fraqueza geral do marxismo em questões normativas 
significa que a dimensão especificamente moral desta crítica foi historicamente subdesenvolvida, 
de modo que aqueles que simpatizavam com o projeto de moralizar o materialismo histórico 
tiveram de procurar recursos teóricos em outro lugar, como discutido na seção 2.

O que estou sugerindo agora é que um kantismo radical negro precisa de uma teorização 
comparável da ideologia racial branca, tanto para o alcance da virtude individual como cívica. 
O liberalismo em geral, especialmente considerando o individualismo (descritivo) de suas 
versões dominantes, e em particular a sua orientação teórica ideal em Rawls, historicamente 
não prestou muita atenção a tais questões. Mas o liberalismo contratualista, em particular, 
está nominalmente comprometido com o ideal do que Rawls (1999, p. 15, 48-49, 152-156) 
chama de “publicidade” (o que agora chamaríamos de “transparência”) dos princípios políticos, 
instituições e da estrutura básica da sociedade, considerada (na teoria ideal) como o resultado 
de um acordo geral, e consistente com a psicologia moral das pessoas e o desejo de assegurar 
o seu respeito próprio. Entretanto, dado o desvio da idealidade das sociedades racializadas da 
vida real que se intitulam liberais, estes princípios, instituições e estrutura básica reais refletirão 
um acordo branco, em vez de inclusivo sobre a raça, com efeitos prejudiciais para as psicologias 
morais tanto dos brancos quanto dos negros. Assim, a realização do “Esclarecimento” e a 
superação da “imaturidade” – aqui tanto a nível individual quanto a nível de grupo – exigirá o 
reconhecimento das opacidades distintivas, das violações sistêmicas peculiares da transparência, 
necessárias para manter a ordem social racializada, e seu efeito sobre o respeito próprio das 
pessoas em diferentes polos raciais.

Na medida em que as subpessoas R2 internalizaram a ideologia dos R1s dominantes, elas 
as considerarão como seres superiores, aos quais se deve não apenas respeito, mas deferência, 
ao mesmo tempo que rebaixam a si mesmas. O dever kantiano de respeitar a si mesmo terá 
potencialmente implicações corretivas muito poderosas aqui (cf. Hay, 2013), uma vez que exigirá 
que se repudie o status de subpessoalidade. E este repúdio também estará ligado a deveres 
epistêmicos, a obrigação de desenvolver um esclarecimento que perceba para além da ideologia 
da supremacia branca, e não inflija “injustiça epistêmica” a si mesmo ao se recusar a dar uma 
audição justa às próprias percepções contra-hegemônicas e conceitualizações alternativas. 
Pensar em si mesmo como uma subpessoa não é algo acidental, mas se baseia em uma certa 
visão histórica e social do mundo, inculcada. Alcançar a virtude moral estará por necessidade 
intimamente ligado à conquista da virtude epistêmica. Como um R2, será necessário procurar a 
verdadeira história que colocou os R1s numa posição de dominação sobre os R2s, e reconhecer 
e repudiar a ideologia que a justificou – daí a ênfase de longa data na tradição radical negra de 
se educar sobre a história negra, contra o mito do “negro” sem história, e compreender as forças 
sociais reais que levaram à ordem social presente.

Afirmações de “orgulho negro”, então, não precisam ser racistas (embora, admitidamente, 
possam degenerar em racismo). Traduzidas como sugeri, podem ser lidas simpaticamente como 
uma afirmação da igualdade de pessoalidade e do direito ao respeito igual para uma população 
tradicionalmente subjugada e privada de ambos. Um ensaio de 1933 de Du Bois (2016 [1933]) 
torna a conexão explícita em seu título: “Sobre ter vergonha de si mesmo: um ensaio sobre 
o orgulho racial”. “Orgulho”, neste contexto, não é a glorificação racial de si ou do grupo, a 
afirmação de superioridade, mas o corretivo para a “vergonha”, mirando a equalização. Dos 
clássicos cartazes de direitos civis que declaravam simplesmente (mas de forma revolucionária) 
“Eu sou um homem” ao recente movimento “Black Lives Matter!” (Lebron, 2017), encontramos 
uma continuidade temática de protesto contra a realidade de contínua subordinação racial. É 
o repúdio à inferioridade psicologicamente internalizada (“Você não é um homem/pessoa”) 
e a exigência do fim da inferioridade prescrita socialmente (“Vidas negras não importam”), a 
aspiração à equalização em vez de superioridade. E “raça”, enquanto negritude, precisa fazer 
parte desta declaração moral, em vez de ser descartada como irrelevante devido à sua significação 
histórica enquanto subpessoalidade. Na avaliação tipicamente direta de Malcolm X (Breitman, 



128Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Charles W. Mills. Trad. José Victor Alves da Silva & Breno Ricardo Guimarães Santos

1965, p. 169):

Você sabe que éramos um povo que odiava nossas características africanas... Nós 
odiávamos a cor da nossa pele, odiávamos o sangue africano que corria em nossas 
veias. E ao odiarmos as nossas feições, a nossa pele e o nosso sangue, ora, acabamos 
odiando a nós mesmos... A nossa cor se tornou para nós uma corrente – sentíamos 
que ela estava nos prendendo... Ela nos fazia sentir inferiores; nos fazia sentir 
inadequados; nos fazia sentir impotentes. E quando nos tornamos vítimas desse 
sentimento de inadequação ou inferioridade ou impotência, recorremos ao [homem 
branco] para nos mostrar o caminho.

Superar o ódio de si mesmo e a falta de respeito próprio exigirá, portanto, não apenas o 
repúdio nominal à deferência racial para com os racialmente superiores R1s, mas a afirmação 
genuína de uma pessoalidade não definida pelos termos de R1, não tacitamente vinculada à 
“branquitude” e sua desvalorização de si mesmo e de seus semelhantes R2s.

Além disso, as complexidades criadas pela crescente diferenciação de classes intra-R2 e 
pela mutabilidade do racismo (incluindo formas “culturalistas”, bem como formas “biológicas” 
mais antigas) significam que o desrespeito pode assumir disfarces cada vez mais sutis, nem 
sempre fáceis de serem reconhecidos como tal. Historicamente, no período pós-bélico, a solução 
dentro da comunidade afro-americana para lidar com a massa de ex-escravos recém-libertados 
tomou muitas vezes a forma de programas de elite de “elevação” racial e “respeitabilidade” racial 
(Gaines, 1996). Baseada no distanciamento social em relação àqueles que eram considerados 
inferiores dentro da população (geralmente os mais escuros e mais desfavorecidos em termos 
de classe), esta agenda moral-política, na prática, recapitula a adesão às normas racializadas 
de pessoalidade plena. Hoje, um século e meio depois, a aparente intratabilidade do “gueto 
escuro” [dark ghetto] também levou algumas elites liberais bem-intencionadas, tanto brancas 
como negras, a defender programas de “reforma moral” para remediar o que são vistas como 
práticas culturais autodestrutivas. Mas na avaliação de Tommie Shelby (2016, p. 100, p. 107), 
“a reforma moral ataca as bases sociais de autoestima dos pobres do gueto e falha em honrar 
a necessidade deles de preservar o seu respeito próprio... Atitudes paternalistas como estas 
são fundamentalmente incompatíveis com os valores liberais de respeito pelas pessoas”. Um 
kantianismo radical negro, portanto, precisará ser sensibilizado para as nuances dos padrões, 
em evolução, de desrespeito nas políticas públicas que podem parecer, à primeira vista, bastante 
defensáveis, até mesmo louváveis.

Finalmente, uma visão desromantizada da psicodinâmica da opressão social em geral, 
incluindo a opressão racial, deve nos alertar para a probabilidade de que, ao menos alguns 
daqueles que foram sistemicamente subordinados, procurem inverter os papéis, ao invés de 
procurar estabelecer uma ordem social equitativa. Nem toda “resistência” é moralmente lícita 
e, no caso da raça, esta proibição exclui qualquer licença geral, uma carte noire [carta negra] 
por assim dizer, para ignorar todas as regras morais na busca pela emancipação negra. “Por 
qualquer meio necessário” – por mais implacavelmente militante e inspirador que possa soar 
quando gritada numa reunião de massa ou manifestação – não é realmente uma posição ético-
política defensável, e a recusa em se deixar ser “desprezado”, seja pelos R1s ou pelos semelhantes 
R2s, não legitima, por sua vez, a negação da pessoalidade daqueles que estão “desrespeitando” 
alguém e o respeito que eles, também, merecem. Um kantianismo radical negro não pode ser 
tão diferente a ponto de negar a validade de proibições morais básicas. Como insiste Shelby, 
contra um amoralismo irresponsável dos privilegiados que adotam uma postura de solidariedade 
“revolucionária” com os subordinados, precisamos de uma “ética política” para os oprimidos, 
que terá de realizar a tarefa difícil mas necessária de separar as ações, comportamentos e posturas 
morais convencionalmente condenáveis, mas permissíveis nas circunstâncias peculiares de 
subordinação racial e desrespeito estrutural, das ações, comportamentos e posturas morais 
inadmissíveis mesmo nestas circunstâncias, exigindo nossa condenação e censura.

Agora abordarei os privilegiados R1s e os obstáculos e tentações específicos que eles 



129 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Kantianismo radical negro

enfrentarão13. No período clássico de dominação racial explícita R1/R2 (“supremacia branca”), 
o respeito por si mesmo e pelos R1s estava integralmente ligado à condição de ser R1. Um 
membro deste grupo respeita a si mesmo e respeita os outros brancos, não como humano(s) 
enquanto humano(s), mas como humano(s) enquanto branco(s), como membros da raça superior. 
Como diz Linda Martín Alcoff (2015, p. 24): “A identidade branca... tem sido inculcada 
com uma ilusão vanguardista por mais de um século, configurando os brancos europeus 
como os líderes científicos, tecnológicos, morais, artísticos e políticos da raça humana”. De 
fato, esta configuração moldou tão profundamente a identidade branca que, como sugerido 
anteriormente, por vezes elas se tornaram simplesmente fundidas, coextensivas. A raça branca 
se torna o humano paradigmático, com todas as outras raças sendo desvios desta norma.

O sociólogo Joe Feagin (2013) descreve o que chama de “estrutura racial branca”, uma 
orientação cognitiva em relação à realidade tão profundamente marcada pelos interesses 
brancos e pela experiência europeia/euro-americana, e (devido à dominação branca global) 
tão estruturalmente enraizada e socialmente hegemônica, que perde sua identificação como 
branca e simplesmente se torna a forma de perceber o mundo. Este quadro será, eu sugiro, o 
exemplo paradigmático dos “dogmas e fórmulas, instrumentos mecânicos para uso racional” 
citados por Kant que – neste kantianismo negro revisionista – obstruem a cognição objetiva, 
factual e moral da ordem social. Em suas falsas representações factuais e evasões, em seus 
desvios conceituais, ele incorpora um conjunto poderosamente sedimentado de injustiças 
testemunhais e hermenêuticas para com os negros e a percepção negra da realidade social, que 
de alguma forma terá de ser superado para alcançar a percepção verídica da lei moral universal 
e a disposição motivacional para agir tomando-a como base.

Um número crescente de livros de ativistas brancos antirracistas, embora seja obviamente 
um desenvolvimento positivo, testemunha, pelos seus títulos, a magnitude do desafio a ser 
enfrentado: White Like Me: Reflections on Race from a Privileged Son (Wise, 2011); Waking up 
White and Finding Myself in the Story of Race (Irving, 2014); e Deep Denial: The Persistence of White 
Supremacy in United States History and Life (Billings, 2016). O tema comum é a dificuldade de 
“acordar” os brancos para a sua branquitude. Debby Irving (Irving, 2014) escreve:

Eu não achava que eu tinha uma raça... Do jeito que eu entendia, a raça era para 
outras pessoas, pessoas de pele parda e preta. Não me interpretem mal – se você me 
desse um formulário de censo, eu saberia marcar “branco” ou “caucasiano”. É mais 
no sentido de que eu pensava que todas aquelas outras categorias, como asiáticos, 
afro-americanos, nativo-americanos e latinos, eram as verdadeiras raças. Eu achava 
que o branco era a raça sem raça – apenas simples, normal, à qual todas as outras 
eram comparadas (xi).

Da mesma forma, o trabalho na área chamada de “estudos críticos dos brancos” [“critical 
white studies”] (Dyer, 1997) apontou como a branquitude funciona como o “modo padrão”, o 
ponto de referência racial sem raça. Pense nos giz de cera e curativos “da cor da pele”, ou na 
ficção (contos, romances) em que a entrada de uma pessoa de cor é formalmente anunciada 
como tal – “Um negro se aproximou de nossa mesa” – a brancura presumida dos outros 
personagens, dispensando anúncio, assumida como algo evidente (Taylor, 2013, pp. 150–152). 
Se as zonas de perigo assinaladas em um kantianismo individualista se concentram no nosso 
egoísmo individual e em nossa tendência a nos colocarmos em primeiro lugar em tomada 
de decisões onde os interesses dos outros estão envolvidos, aqui, neste kantianismo sensível 
à raça, precisamos identificar um conjunto diferente e adicional de perigos: uma pseudo-
universalização que pode parecer estar cumprindo conscientemente as prescrições kantianas, 
mas que na verdade está universalizando apenas para a população branca. A “inclinação” para 
o particularismo branco se apresenta aqui sob a forma de universalismo, na medida em que a 
branquitude tem funcionado como o universal tácito ou explícito. Um universalismo genuíno e 
inclusivo em termos de raça exigirá, portanto, que recondicionemos os nossos reflexos morais, 

13 Para um tratamento mais detalhado, veja meu “White Right: The Idea of a Herrenvolk Ethics” (Mills, 1998, cap. 7).



130Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Charles W. Mills. Trad. José Victor Alves da Silva & Breno Ricardo Guimarães Santos

produtos de uma “imaturidade” não apenas individual, mas também social, e que tentemos 
conscientemente levar em consideração a perspectiva da população de subpessoas, aquelas 
pessoas que até então poderiam ser legitimamente desrespeitadas não apenas como seres morais 
inferiores, mas como seres cognitivos inferiores. Em uma sociedade caracterizada pela dominação 
racial e por padrões hegemônicos de pensamento racializados, a cognição moral verídica por 
parte dos R1s envolverá, então, um grau muito maior de trabalho, auto-interrogação e abertura 
aos desafios, tanto doxásticos quanto hermenêuticos, dos R2s, aqueles que, precisamente por sua 
subordinação, têm mais chances de ter se aproximado de uma universalização autenticamente 
inclusiva.

Além disso, a “segunda natureza” brevemente mencionada por Kant e central para a 
teoria radical – nossa socialização pela sociedade de classe (patriarcal/supremacista branca) 
que nos torna humanos com traços psicológicos diferenciados particulares – assume uma 
importância muito maior à luz dos trabalhos recentes sobre “viés implícito” (Brownstein e Saul, 
2016a; 2016b). Independente de nossos esforços de raciocínios autoconscientes para discernir 
as genuínas exigências da lei moral, descobrimos que somos muito mais fortemente afetados 
por processos e predileções inconscientes do que imaginávamos anteriormente. Alcoff (2015, 
pp. 85-86) sugere que a “branquitude”, como uma identidade real, embora não biológica, se 
torna “constituída” no eu [self] como um “conjunto central de práticas perceptuais e rotinas 
epistêmicas [afetando] os hábitos cotidianos de interação social, interpretação e julgamento”, 
com frequência “relativamente inconscientes”. Da mesma forma, Shannon Sullivan (2006, 
pp. 23-25), baseando-se no trabalho de John Dewey sobre “hábito”, defende a existência de 
“predisposições raciais [brancas que] muitas vezes subvertem ativamente os esforços para 
compreendê-las ou mudá-las, tornando-se inacessíveis à investigação consciente [de modo que] 
a raça frequentemente funcione também inconscientemente”. O “fenomênico” de Kant com 
força total! – mas aqui não a nossa natureza “animal”, mas nossa natureza “social”. Nas palavras 
de Tim Wise (2011): “Minha identidade racial [branca] me moldou desde o útero. Eu não estava 
no controle da minha própria narrativa. Não era apenas a raça que era uma construção social. 
Eu também era” (viii).

Repensar o respeito próprio e pelo outro exigirá, portanto, uma desconstrução e 
reconstrução de um eu branco relacionado a outros eus brancos através de redes pré-formadas 
de des/consideração racializada. Mas o problema é que a transição da dominação branca de 
jure para a dominação branca de facto resultou em uma nova e irônica virada na história da 
particularidade branca se representando como universalidade. Numa era em que o “daltonismo” 
e a “pós-racialidade” se tornaram as novas normas, os brancos se retratam basicamente como 
não sendo socialmente diferentes das pessoas de cor, negando a longa história da vantagem 
diferencial sistêmica dos brancos, e afirmando que agora o campo racial estaria nivelado. 
Recusando-se a reconhecer a “raça” e a sua própria branquitude duradoura, declaram agora 
que a mesma questão levantada pelos não-brancos é, em si, a nova variedade de racismo. Como 
Wise conclui: “Somente ao percebermos o quão profundamente racializadas são as nossas 
vidas brancas é que podemos começar a ver o problema [do racismo] como nosso, e começar 
a agir para ajudar a resolvê-lo. Ao permanecermos alheios à nossa racialização, permanecemos 
alheios à injustiça que dela decorre e paralisados ​​quando se trata de responder a ela de forma 
construtiva” (viii-ix). Daí o título do livro de David Billings (2016) sobre as respostas típicas dos 
brancos ao imperativo de reconhecer e desmantelar a supremacia branca: Deep Denial (Negação 
Profunda). Sob a perspectiva do kantianismo revisionista, então, precisamos reconhecer como a 
tendência humana geral (“inclinação”) de se privilegiar e evitar fatos desconfortáveis em nossa 
tomada de decisão moral é massivamente reforçada aqui através da construção, por forças 
sociais (“fenomênicas”), de si mesmo como branco, motivada de maneiras não admitidas pelo 
pertencimento ao grupo, pelos interesses coletivos do grupo e pela experiência de grupo não 
representativa (“particularista”) em um mundo branco segregado e indiferente.

4.2 O aspecto político



131 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Kantianismo radical negro

Voltemo-nos agora para o político, o mundo do Recht (direito), em vez da virtude 
individual. Como mencionado no início, Kant é agora visto na tradição ocidental como um 
teórico político normativo que pertence ao primeiro escalão, sendo um ponto de referência 
central tanto para a filosofia política analítica anglo-americana quanto para a teoria crítica 
continental. Mas, como Arthur Ripstein (2009, p. xi) apontou, sua influência é mais “indireta” 
do que direta, porque sua teoria política não, de forma alguma, tão diretamente derivável de 
seus compromissos éticos como se poderia antecipar, ou desejar. Howard Williams (1994, p. 
141) oferece uma avaliação aparentemente óbvia: a teoria política normativa kantiana deveria ser 
pensada como “a realização do imperativo categórico na sociedade em geral”. De forma similar, 
Rawls (1999, p. 155), ao justificar sua teoria de justiça para sociedades ideais, a caracteriza 
como uma “interpretação livre” da visão de Kant “à luz da doutrina do contrato”: “[Uma] 
característica desejável de uma concepção da justiça é que ela deve expressar publicamente 
o respeito dos homens uns pelos outros... [Os] princípios de justiça manifestam na estrutura 
básica da sociedade o desejo dos homens de tratar uns aos outros não apenas como meios, mas 
como fins em si mesmos”. Daí os dois famosos princípios de uma visão social-democrata de 
uma “sociedade bem ordenada” ideal. Entretanto, esta interpretação é de fato “livre”, uma vez 
que, como nos lembra Ripstein (2009, p. 2-3), “Kant... nega que a filosofia política seja uma 
aplicação do Imperativo Categórico a uma situação específica... O mais surpreendente de tudo, 
do ponto de vista dos leitores contemporâneos, é que ele nega que a justiça se preocupe com a 
distribuição justa de benefícios e encargos. Nenhum dos princípios que ele articula é formulado 
nesses termos”. De maneira semelhante, Allen Rosen (1993, p. 5) diz que: “Kant acredita que a 
justiça não tem a ver com necessidades ou desejos humanos. A justiça, tal como ele a entende, 
não exige que o Estado supra as necessidades materiais dos seus sujeitos”.

Dessa forma, Ripstein (2009, p. 3) segue distinguindo entre a “filosofia política 
amplamente kantiana” de Rawls, que “emprega conceitos kantianos para abordar uma questão 
sobre cooperação social” e a filosofia política de Kant. Dado o que se revela ser a inutilidade de 
muitos dos compromissos teóricos de Kant no campo político, eu, portanto, seguirei o exemplo 
de Rawls. Assim, o kantianismo radical negro político que estou tentando desenvolver aqui deve 
ser pensado como um kantianismo radical negro rawlsiano, ou talvez apenas um rawlsianismo 
radical negro. Assim como Rawls tomou liberdades com Kant, estou tomando liberdades tanto 
com Kant quanto com Rawls para fazer a seguinte pergunta: o que exigiria um compromisso 
para realizar o Rechtsstaat (estado de direito) cooperativo ideal em um mundo não-ideal, onde a 
política real tem sido um Rassenstaat (estado racial) explorador e injusto? Se a “coerção social” 
e não a “cooperação social” tem sido a norma, se o desrespeito por e instrumentalização de 
algumas pessoas racializadas como meros meios para fins de outras têm sido fundamentais 
para a construção da “estrutura básica” real, então o que exigirá de nós, agora, um imperativo 
categórico sensível à raça para fundamentar uma justiça social corretiva?

Pois, como argumentei recentemente em dois ensaios críticos (Mills, 2015a; 2017b), 
uma característica notável da filosofia política contemporânea é que nem no rawlsianismo 
nem na teoria crítica continental o tema da justiça racial é abordado, apesar de ambos serem 
inspirados pelo ideal kantiano de um sistema político dedicado a alcançar o reino dos fins para 
seus membros. Originalmente, é claro, Marx era um teórico político mais importante do que 
Kant para a teoria crítica da Escola de Frankfurt, mas as fraquezas normativas do marxismo o 
tornaram historicamente vulnerável ao parasitismo nas normas democráticas liberais pela sua 
axiologia. Além disso, com o colapso dos movimentos marxistas e dos estados autodenominados 
marxistas nas décadas de 1980 e 1990, a social-democracia liberal passou a parecer, cada vez 
mais, a única forma de socialismo moralmente defensável e economicamente viável que restava. 
Assim, assistimos a uma convergência entre o liberalismo “deontológico” de esquerda e a teoria 
crítica, com o espírito de Immanuel Kant presidindo ambos, mesmo que a linguagem e o 
vocabulário sejam muito diferentes. Dada a reorientação de Rawls da teoria política normativa 
anglo-americana em direção à justiça social e o compromisso histórico da teoria crítica com a 
superação da opressão social, que ambiente filosófico melhor se poderia imaginar para colocar 



132Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Charles W. Mills. Trad. José Victor Alves da Silva & Breno Ricardo Guimarães Santos

o tema da injustiça racial e a sua correção na agenda?

No entanto, apesar de o mundo moderno ter sido moldado pelo colonialismo e 
imperialismo europeus, pela escravidão africana e pela colonização branca expropriativa, que 
tornou a raça um constituinte integrante da “estrutura básica” do sistema político moderno 
(Mills, 1997), a raça não é tematizada por esta literatura. Enquanto a justiça racial tem sido 
central para a teorização normativa das pessoas de cor, e certamente dos negros, ela tem estado 
quase completamente ausente da teoria da justiça “branca” predominante, seja ela analítica ou 
continental. O que explica esta lacuna óbvia? No meu diagnóstico, o problema tem sido uma 
combinação de múltiplos fatores: a demografia extremamente não representativa da profissão, 
a natureza não tradicional do assunto (raça), o uso acrítico e excludente da experiência europeia 
e euro-americana e do cânone filosófico (todos brancos) orientação teórica, uma higienização e 
branqueamento do passado, e a sub-teorização histórica geral na literatura sobre justiça corretiva 
desde o início (Roberts, 2005) (de fato, Samuel Fleischacker [2004] documentou que – ao 
contrário das suposições padrão na profissão, incluindo as de Rawls – mesmo a justiça distributiva 
no nosso sentido contemporâneo, desvinculada do estatuto social e se estendendo aos direitos 
de propriedade, é na verdade um conceito muito recente, apresentado pela primeira vez pelo 
revolucionário francês Babeuf na década de 1790. Portanto, se até mesmo os homens brancos, 
como grupo, só obtiveram seu status normativo igual e direitos de justiça distributiva há pouco 
mais de 200 anos, o que se esperaria para as pessoas de cor, negadas de sua pessoalidade e 
não reconhecidas como pessoas morais iguais?). Embora o próprio Rawls (1999, p. 8) tenha 
enfatizado que a teoria ideal deveria ser apenas o prólogo para realizar adequadamente a teoria 
não-ideal, incluindo o enfrentamento da questão “premente e urgente” da “justiça compensatória 
[presumivelmente corretiva]”, ele nunca, em seu próprio trabalho, avançou nesta direção, nem 
os seus discípulos e comentadores o fizeram. O recente Companion to Rawls de Jon Mandle e 
David Reidy (2014), por exemplo, dedica ao tema da raça um total de uma página e meia de 
suas quase 600 páginas e uma única frase em nota de rodapé à ação afirmativa. A teoria ideal na 
tradição de Rawls se revelou não um prólogo, mas o texto principal – não uma etapa transitória, 
mas o destino final.

Um kantianismo radical negro “rawlsiano”, por outro lado, servindo a um público 
diferente e movido por uma urgência genuína sobre a necessidade de alcançar a justiça racial, 
deve, por necessidade, inverter estas prioridades, tornando a teoria não-ideal e a justiça 
corretiva o seu ponto de partida. O elaborado detalhamento de Rawls sobre os contornos de 
sua “sociedade bem ordenada” não é comparado a nada, exceto um esboço superficial das 
sociedades em que realmente vivemos. De fato, a sua sugestão geral de que deveríamos pensar na 
sociedade como “um empreendimento cooperativo para vantagem mútua” (Rawls, 1999, p. 4) 
está ela mesma ambiguamente posicionada entre o normativo e o descritivo, às vezes parecendo 
ser uma idealização categórica anterior (da qual as sociedades bem ordenadas seriam então um 
subconjunto), às vezes parecendo ser destinada a ser uma caracterização geral das sociedades 
reais. Um rawlsianismo radical negro, por outro lado, será inequívoco ao identificar a ordem 
social como uma ordem opressiva de supremacia branca – não um empreendimento cooperativo 
para vantagens mútuas, mas um empreendimento coertivo para vantagens dos brancos. Assim 
como no domínio da ética, no qual um kantianismo radical negro desafia a ontologia liberal 
de pessoas socialmente reconhecidas de modo igual, também aqui, no domínio da filosofia 
política, ele desafia a imagem contratualista liberal de uma fundação sociopolítica baseada na 
cooperação social equitativa (a perspectiva da senzala é necessariamente um tanto diferente da 
perspectiva da Casa Grande.) Enquanto o ideal é o Rechtsstaat, a realidade é o Rassenstaat, e o 
papel da teoria da justiça – aqui a teoria da justiça corretiva não-ideal, a teoria apropriada para 
“sociedades mal ordenadas” – deve ser para nos mostrar como chegar no primeiro saindo do 
segundo. Mas aqui novamente somos prejudicados pela “estrutura racial branca” de Feagin, um 
aparato cognitivo refratário a tal teorização. Não só a justiça racial transicional é dificilmente 
reconhecida como um tema importante na teoria da justiça “branca” dominante, mas também 
está ausente o necessário reconhecimento filosófico do Estado como racial.



133 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Kantianismo radical negro

A teoria “radical” branca – o marxismo branco e o feminismo branco – desafiou a teoria 
liberal-democrática dominante com os conceitos do estado “burguês” e do estado “patriarcal”. 
Mas mesmo na teoria radical, para não falar da teoria dominante, poderíamos originalmente 
encontrar muito pouca teorização crítica branca sobre o estado “racial”, com exceção do (que foi 
representado como) caso emblemático da Alemanha nazista (Burleigh e Wippermann, 1991).

Em contraste com isso, a tradição radical negra, que remonta pelo menos ao século XIX, 
nos escritos de David Walker, e segue através de Martin Delany, Frederick Douglass, W. E. B. 
Du Bois e muitos outros, não hesitou em retratar a supremacia branca como o sistema político 
que domina os negros americanos e outras pessoas de cor. Desse modo, em geral, eles rejeitaram 
o que veio a ser conhecida como a perspectiva do racismo americano como “anomalia”, na qual 
– como exemplificam as análises da cultura política dos EUA feitas por figuras famosas como 
Alexis de Tocqueville, Gunnar Myrdal e Louis Hartz – a cultura americana é retratada como 
fundamentalmente igualitária e inclusiva, sendo o racismo um desvio da norma (Smith, 1997). 
Pelo contrário, os autores da tradição radical negra endossaram a perspectiva da “simbiose”, que 
percebe o racismo como central para o funcionamento da política branca.

Durante a Segunda Guerra Mundial, por exemplo, a campanha do “duplo V” 
[“double-V” campaign] na comunidade afro-americana afirmou uma equivalência herética entre 
o arianismo nazista e a supremacia branca americana, demandando vitórias contra o racismo 
tanto no exterior quanto a nível interno. Ultrajante – até mesmo traiçoeiro – da perspectiva 
das principais ortodoxias políticas da época, esta avaliação foi, três quartos de século depois, 
confirmado de forma espectacular com a recente publicação de Hitler’s American Model (2017), 
de James Whitman. Expressando surpresa pelo fato de, apesar da fácil disponibilidade dos 
documentos pertinentes, “praticamente ninguém sugeriu” tal conexão, Whitman (2017, pp. 3, 
5, 7, 37–43, 160) aponta que os nazistas tomaram a legislação dos EUA como base para as Leis 
antissemitas de Nuremberg de 1934, vendo os Estados Unidos “como o líder mundial inovador 
na criação de leis racistas”,14 com “um compromisso compartilhado com a supremacia branca”, e 
constituindo um modelo inspirador e pioneiro, no seu tratamento dos “Negros”, para a criação 
jurídica das categorias de cidadania de primeira e segunda classe: “Foi... o primeiro lugar natural 
a que recorrer para qualquer pessoa na tarefa de planear um ‘estado racial’”.

O livro de Whitman é provavelmente o exemplo recente mais impressionante de tal 
confirmação tardia. Mas trabalhos comparáveis ​​em história (Fredrickson, 1981), teoria política 
(Smith, 1997; Marx, 1998; King, 2007; Lowndes et al., 2008), sociologia (Oliver e Shapiro, 
2006; Jung et al., 2011) e teoria racial jurídica crítica (Crenshaw et al., 1995; López, 2006; 
Rothstein, 2017) tem, há algumas décadas, debatido a racialização da ordem jurídico-política 
americana. Assim, o que antes era um ponto de vista herético da periferia negra se tornou 
muito mais respeitável, até mesmo dentro dos principais estudos brancos. É a filosofia política 
dominante que ainda não reconheceu e alcançou este novo conjunto de trabalho revisionista. 
Se o próprio Kant alertou sobre os perigos da dominação e ofuscação eclesiásticas, aqui é a 
dominação e ofuscação brancas em um estado supostamente liberal que teve as consequências 
mais prejudiciais para a transparência política e a cognição verídica factual e moral.

Como então um kantianismo “rawlsiano” radical negro reconstruído em filosofia 
política enfrentaria a justiça racial? Como indicado acima, sugiro que o caminho mais óbvio 
e inquestionável (embora mais rawlsiano do que kantiano) é através da extensão da proibição 
kantiana de “usar” os outros, tratando-os como meros meios, como uma norma para o sistema 
político como um todo. Em termos gerais, aplicado à estrutura básica como tal, a alegação 
seria então que o estado racial, o estado supremacista branco, é fundado na exploração racial 
e, portanto, precisa ser fundamentalmente reestruturado para acabar com esta violação da 
pessoalidade de R2.

14 Embora ocasionalmente considerassem os EUA racistas demais para serem consistentemente imitados: Whitman 
(2017, p. 5, pp. 122–123, pp. 127–131).



134Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Charles W. Mills. Trad. José Victor Alves da Silva & Breno Ricardo Guimarães Santos

Desenvolvi esses argumentos com muito mais detalhes em outros lugares (Pateman e 
Mills, 2007, cap. 3-4; Mills, 2015b; Mills, 2017a, cap. 7, epílogo), portanto este é apenas um 
breve resumo. Rawls (1999, p. 272) não oferece uma teorização da exploração devido a sua 
auto-restrição ao domínio da teoria ideal: “[A] noção de exploração não se encaixa aqui. Implica 
uma profunda injustiça no sistema de fundo”. Por outro lado, o marxismo afirma que todas 
as sociedades pós-caçadores-coletores são sociedades de classes e, sendo assim, são baseadas na 
exploração das classes subordinadas. No caso das antigas sociedades escravistas ocidentais ou 
do feudalismo medieval, envolvendo a coerção de escravos e servos aos quais foram negados 
direitos iguais, este caso é bastante fácil de defender. Mas para o capitalismo, pelo menos na sua 
forma liberal-democrática ideal, o caso se torna muito mais exigente e depende crucialmente 
da teoria do valor-trabalho, agora geralmente vista como desacreditada até mesmo pela maioria 
dos marxistas e por todos os economistas tradicionais. Daí a crença de Rawls de que uma 
“democracia de proprietário de bens”, uma “sociedade bem ordenada”, regulada pelos seus dois 
princípios, não será exploradora.

Mas consideremos agora como é muito mais fácil e menos controverso, se comparado à 
crítica marxista ao liberalismo, debater o caso da exploração sistêmica numa sociedade racista, 
uma sociedade que historicamente negou igualdade de estatuto aos R2, e por isso tem sido 
de fato caracterizada por “uma profunda injustiça no fundamento básico do sistema”. Aqui, 
não é necessário apresentar argumentos plausíveis sobre como a escolha “livre” de vender a 
própria força de trabalho é na verdade limitada e injusta devido à coerção econômica. A recusa 
histórica de conceder aos R2 do estatuto de “pessoa” significa que as suas “escolhas livres”, os 
seus “fins”, têm sido em geral completamente desconsiderados, seja na forma de escravidão, ou 
na “servidão por dívida” pós-guerra civil no sistema de arrendamento de terras, ou nas opções 
inferiores de divisão racial do trabalho nacional, com as suas estruturas ocupacionais e salariais 
discriminatórias. Além disso, o legado desta história de negação da igualdade de pessoalidade 
significa que, mesmo na atual época pós-Jim Crow e pós-direitos civis, após o repúdio formal das 
diferenças de estatuto racial R1/R2, que os R2s continuarão como grupo a ocupar uma posição 
na sociedade que efetivamente restringirá de forma severa as suas escolhas em contraste com os 
R1s. Assim, o tratamento formalmente “igual” aqui continuará sendo desigual e ainda configura 
um “uso”, não porque (como no controverso diagnóstico marxista) as compulsões das relações 
de produção minem a igualdade superficial das relações de troca do mercado, e/ou porque a 
mais-valia é extraída deles, mas porque a sua falta de liberdade, igualdade e independência liberal 
(kantiana), seja no presente seja historicamente (por meio da transferência intergeracional de 
estatuto), os coagiu através da negação da pessoalidade, atual ou passada. Portanto, ao interagir 
com eles, mesmo quando aparentemente os tratando de forma “justa”, os R1 ainda poderão se 
beneficiar desta história de negação de igualdade.

Um kantianismo “rawlsiano” revisionista radical negro teria, portanto, de levar em conta 
esta história e reconhecer que, na medida em que – sendo um R1 – se é beneficiário dela, ainda 
se estará “usando” as pessoas. A exploração não se limitará às transações entre pessoas, mas 
será incorporada, através desta história, na estrutura social como um todo, manifestando-se em 
enormes diferenciais de riqueza entre lares medianos brancos e lares medianos negros (Oliver e 
Shapiro, 2006). A negação original do estatuto “ontológico” igual aos negros, de pessoalidade 
igual, será perpetuada materialmente em oportunidades de vida radicalmente diferentes. Mas 
se a subordinação do grupo revela, em primeiro lugar, a falta de respeito por eles, como pode 
o contínuo fracasso em corrigir a sua situação não ser em si uma continuação desta falta de 
respeito? Como, presumivelmente, Kant pretende condenar não apenas os casos atuais de “uso” 
direto de R2, mas também uma história passada que deixou a população de R2 vulnerável ao 
seu contínuo “uso” indireto, isso implica que – na medida em que a subordinação de R2 tem 
sido central para a economia (como inquestionavelmente tem sido nos Estados Unidos) – a 
sociedade como um todo está condenada, e os R1 são os beneficiários, em escala nacional, 
da exploração racial, do “uso” anti-kantiano dos R2. Seja na ação afirmativa – implementada 
brevemente, mas agora em grande parte extinta – ou no caso mais radical de reparações – nunca 



135 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Kantianismo radical negro

seriamente consideradas em primeiro lugar – as reivindicações por justiça corretiva material/
econômica para os afro-americanos podem então, como estou sugerindo, ser defendidas no que 
agora é suposto ser o quadro normativo incontroverso e amplamente aceito do “liberalismo 
deontológico” “kantiano”.

A justiça racial corretiva exigirá, evidentemente, medidas de políticas públicas também 
em muitas outras áreas, tais como a reparação da cidadania de segunda classe na arena eleitoral 
e na esfera cívica mais ampla (por exemplo, a reforma do sistema de justiça criminal e do 
complexo industrial prisional), sem falar no que poderia ser denominado, seguindo Rawls, “as 
bases sociais do desrespeito” manifestadas no domínio simbólico. Deveria ser óbvio como os 
movimentos de justiça social das últimas décadas, envolvendo os protestos contra os assassinatos 
policiais de homens e mulheres negros desarmados, a privação de direitos eleitorais e a disputa 
sobre o significado simbólico da bandeira confederada, dos monumentos da Guerra Civil e 
da nomeação de edifícios e instituições em homenagem a figuras proeminentes do racismo 
americano branco podem ser facilmente enquadradas nessas categorias. Mas eu quis me 
concentrar no aspecto econômico em particular, como mais provável de ser controverso e talvez 
o mais difícil – ao menos à primeira vista – de se vincular ao kantianismo. Se a análise acima foi 
persuasiva, isto significa que o Kant da ética moderna, e – embora por ligações mais atenuadas 
– também o Kant da filosofia política moderna15, fornece muito mais recursos do que se poderia 
inicialmente presumir para uma apropriação radical negra. Adequadamente complementado, 
com um afro ou dreads, o branco racista que declara o famoso “Fiat justitia, pereat mundus” 
(Kant, 1991b, p. 123) de repente assumiuuma aparência totalmente nova.

Referências

ALCOFF, L. M. The future of whiteness. Malden, MA: Polity, 2015.

ANDREWS, W. L. (Ed.). The Oxford Frederick Douglass reader. New York: Oxford University 
Press, 1996.

APPIAH, K. A. In my father’s house: Africa in the philosophy of culture. New York: Oxford University 
Press, 1992.

BERNASCONI, R. Who invented the concept of race? Kant’s role in the Enlightenment 
construction of race. In: BERNASCONI, Robert (Ed.). Race. Malden, MA: Blackwell, 2001. 
pp. 11–36.

BIKO, S. I write what I like: Selected writings. Edited by Aelred Stubbs. Chicago: University of 
Chicago Press, 2002 [1978].

BILLINGS, D. Deep denial: The persistence of white supremacy in United States history and life. 
Roselle, NJ: Crandall, Dostie and Douglass Books, 2016.

15 No entanto, a insistência de Kant (1991a, pp. 71-74, pp. 77-79) de que os direitos de propriedade existentes são 
apenas “provisórios” até serem adequadamente ratificados por uma “constituição civil”, uma “condição legítima” e 
que “posse prolongada... considerada como a aquisição de uma coisa pelo uso prolongado dela, é um conceito auto-
contraditório”, uma vez que “é absurdo supor que um erro se torna um direito porque continuou por um longo 
tempo” (ibidem, p. 170), pode torná-lo mais receptivo, mesmo na sua encarnação não-rawlsiana não reconstruída 
(embora pelo menos uma não-racista), a um programa redistributivista de justiça corretiva. Afinal, a supremacia 
branca (como o privilégio de um “governo [racial] hereditário”) dificilmente poderia ser chamada de “legítima” ou 
a expressão da “vontade unida de uma nação inteira” (Kant, 1991b, p. 79). Obrigado a Lucy Allais por apontar isso 
para mim.



136Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Charles W. Mills. Trad. José Victor Alves da Silva & Breno Ricardo Guimarães Santos

BOGUES, A. Black heretics, black prophets: Radical political intellectuals. New York: Routledge, 
2003.

BREITMAN, G. (Ed.). Malcolm X speaks: Selected speeches and statements. New York: Grove Press, 
1965.

BROWNSTEIN, M.; SAUL, J. (Eds.). Implicit bias and philosophy: Metaphysics and epistemology. 
Vol. 1. New York: Oxford University Press, 2016a.

BROWNSTEIN, M.; SAUL, J. (Eds.). Implicit bias and philosophy: Moral responsibility, structural 
injustice, and ethics. Vol. 2. New York: Oxford University Press, 2016b.

BURLEIGH, M.; WIPPERMANN, W. The racial state: Germany 1933–1945. New York: 
Cambridge University Press, 1991.

CÉSAIRE, A. Discourse on colonialism. In: HORD, F. L.; LEE, J. S. (Eds.). I am because we are: 
Readings in Africana philosophy. Revised ed. Translated by Joan Pinkham. Amherst & Boston: 
University of Massachusetts Press, 2016 [1972]. pp. 196–205.

COHEN, M.; NAGEL, T.; SCANLON, T. (Eds.). Marx, justice, and history. Princeton, NJ: 
Princeton University Press, 1980.

CRENSHAW, K. et al. (Eds.). Critical race theory: The key writings that formed the movement. New 
York: New Press, 1995.

DARBY, D. Rights, race, and recognition. New York: Cambridge University Press, 2009.

DAWSON, M. C. Black visions: The roots of contemporary African-American political ideologies. 
Chicago: University of Chicago Press, 2001.

DEVEAUX, M.; PANITCH, V. (Eds.). Exploitation: From practice to theory. London: Rowman & 
Littlefield International, 2017.

DU BOIS, W. E. B. Darkwater: Voices from within the veil. New York: Oxford University Press, 
2007 [1920].

DU BOIS, W. E. B. On being ashamed of oneself: An essay on race pride. In: HORD, F. L.; 
LEE, J. S. (Eds.). I am because we are: Readings in Africana philosophy. Revised ed. Amherst & 
Boston: University of Massachusetts Press, 2016 [1933]. pp. 350–354.

DYER, R.. White. 20th Anniversary Ed. New York: Routledge, 1997.

ELLISON, R. Invisible man. New York: Vintage, 1995 [1952].

FANON, F. Black skin, white masks. Translated by Charles Lam Markmann. New York: Grove 
Press, 1991 [1967].

FEAGIN, J. R. The white racial frame: Centuries of racial framing and counter-framing. 2. ed. New 
York: Routledge, 2013.

FLEISCHACKER, S A short history of distributive justice. Cambridge, MA: Harvard University 
Press, 2004.



137 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Kantianismo radical negro

FREDRICKSON, G. M. White supremacy: A comparative study in American and South African 
history. New York: Oxford University Press, 1981.

FREDRICKSON, G. M. Racism: A short history. Princeton, NJ: Princeton Classics, 2015 [2002].

FRICKER, M. Epistemic injustice: Power and the ethics of knowing. NY: Oxford University Press, 
2007.

GAINES, K. K. Uplifting the race: Black leadership, politics, and culture in the twentieth century. 
Chapel Hill, NC: University of North Carolina Press, 1996.

GARVEY, M. The philosophy and opinions of Marcus Garvey. Edited by Amy Jacques-Garvey. Vols. 
1–2. New York: Atheneum, 1992 [1923–1925].

GILLIGAN, C. In a different voice: Psychological theory and women’s development. Cambridge, MA: 
Harvard University Press, 2016 [1982].

GLASGOW, J. Racism as disrespect. Ethics, v. 120, n. 1, pp. 64–93, 2009. DOI: https://doi.
org/10.1086/648588.

GOLDENBERG, D. M. The curse of Ham: Race and slavery in early Judaism, Christianity, and Islam. 
Princeton, NJ: Princeton University Press, 2003.

GOODING-WILLIAMS, R. In the shadow of Du Bois: Afro-modern political thought in America. 
Cambridge, MA: Harvard University Press, 2009.

HAMPTON, J. The intrinsic worth of persons: Contractarianism in moral and political philosophy. 
Edited by Daniel Farnham. New York: Cambridge University Press, 2007.

HASLANGER, S. Resisting reality: Social construction and social critique. New York: Oxford 
University Press, 2012.

HAY, C. Kantianism, liberalism, and feminism: Resisting oppression. New York: Palgrave Macmillan, 
2013.

HAYNES, S. R. Noah’s curse: The biblical justification of American slavery. New York: Oxford 
University Press, 2002.

HOBSON, J. M. The Eurocentric conception of world politics: Western international theory, 1760-2010. 
New York: Cambridge University Press, 2012.

IRVING, D. Waking up white and finding myself in the story of race. Cambridge, MA: Elephant 
Room Press, 2014.

ISAAC, B. The invention of racism in classical antiquity. Princeton, NJ: Princeton University Press, 
2004.

JUNG, M-K.; VARGAS, J. H. Costa; BONILLA-SILVA, E. (Eds.). State of white supremacy: 
Racism, governance, and the United States. Stanford: Stanford University Press, 2011.

KANT, I. Groundwork of the metaphysic of morals. 3. ed. Translated by H. J. Paton. New York: 
Harper Torchbooks, 1964.



138Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Charles W. Mills. Trad. José Victor Alves da Silva & Breno Ricardo Guimarães Santos

KANT, I. The metaphysics of morals. Translated by Mary Gregor. New York: Cambridge University 
Press, 1991a.

KANT, I. Political writings. 2. ed. Edited by Hans Reiss. Translated by H. B. Nisbet. New York: 
Cambridge University Press, 1991b.

KERSTING, W. Politics, freedom, and order: Kant’s political philosophy. In: GUYER, Paul 
(Ed.). The Cambridge companion to Kant. New York: Cambridge University Press, 1992. pp. 342–
366.

KIDD, I. J.; MEDINA, J.; POHLHAUS, G. Jr. (Eds.). The Routledge handbook of epistemic injustice. 
New York: Routledge, 2017.

KING, D. Separate and unequal: African Americans and the U.S. Federal Government. Revised ed. 
New York: Oxford University Press, 2007.

KLEINGELD, P. The problematic status of gender-neutral language in the history of philosophy: 
The case of Kant. Philosophical forum, v. 25, n. 2, pp. 134–150, 2000.

KLEINGELD, P. Kant’s second thoughts on race. Philosophical quarterly, v. 57, n. 229, p. 573–
592, 2007. DOI: https://doi.org/10.1111/j.1467-9213.2007.498.x.

KLEINGELD, P. Kant’s second thoughts on colonialism. In: FLIKSCHUH, K.; YPI, L. (Eds.). 
Kant and colonialism: Historical and critical perspectives. New York: Oxford University Press, 2014. 
pp. 43–67.

LARRIMORE, M. Antinomies of race: Diversity and destiny in Kant. Patterns of prejudice, v. 42, 
n. 4-5, pp. 341–363, 2008. DOI: https://doi.org/10.1080/00313220802377313.

LEBRON, C. J. The making of Black lives matter: A brief history of an idea. New York: Oxford 
University Press, 2017.

LÓPEZ, I. F. H. White by law: The legal construction of race. 10th anniversary ed. New York: New 
York University Press, 2006.

LOUDEN, R. B. Kant’s impure ethics: From rational beings to human beings. New York: Oxford 
University Press, 2000.

LOWNDES, J.; NOVKOV, J.; WARREN, D. T. (Eds.). Race and American political development. 
New York: Routledge, 2008.

LUKES, S. Marxism and morality. New York: Oxford University Press, 1985.

MANDLE, J.; REIDY, D. A. (Eds.). A companion to Rawls. Malden, MA: Wiley Blackwell, 2014.

MARX, A. Making race and nation: A comparison of the United States, South Africa, and Brazil. New 
York: Cambridge University Press, 1998.

MARX, K. Capital: A critique of political economy. Vol. 1. Translated by Ben Fowkes. New York: 
Penguin Classics, 1990 [1976].

MARX, K. On the Jewish question. In: McLELLAN, David (Ed.). Karl Marx: Selected writings. 2. 



139 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Kantianismo radical negro

ed. New York: Oxford University Press, 2000. p. 46–69.

MEHTA, U. S. Liberalism and empire: A study in nineteenth-century British liberal thought. Chicago: 
University of Chicago Press, 1999.

MIKKELSEN, J. M. (Ed.). Kant and the concept of race: Late eighteenth-century writings. Albany, NY: 
SUNYPress, 2013.

MILLS, C. W. The racial contract. Ithaca, NY: Cornell University Press, 1997.

MILLS, C. W. Blackness visible: Essays on philosophy and race. Ithaca, NY: Cornell University Press, 
1998.

MILLS, C. W. Kant’s untermenschen. In: VALLS, A. (Ed.). Race and racism in modern philosophy. 
Ithaca, NY: Cornell University Press, 2005. pp. 169–193.

MILLS, C. W. Kant and race, redux. Graduate Faculty Philosophy Journal, v. 35, n. 1-2, pp. 125–
157, 2014. DOI: https://doi.org/10.5840/gfpj2014351/27.

MILLS, C. W. Decolonizing Western political philosophy. New Political Science, v. 37, n. 1, p. 
1–24, 2015a. DOI: https://doi.org/10.1080/07393148.2014.995491.

MILLS, C. W. Racial equality. In: HULL, G. (Ed.). The equal society: Essays on equality in theory 
and practice. Lanham, MD: Lexington Books/Rowman & Littlefield, 2015b. pp. 43–71.

MILLS, C. W. Black rights/white wrongs: The critique of racial liberalism. New York: Oxford 
University Press, 2017a.

MILLS, C. W. Criticizing critical theory. In: DEUTSCHER, P.; LAFONT, C. (Eds.). Critical 
theory in critical times: Transforming the global political and economic order. New York: Columbia 
University Press, 2017b. pp. 233–250.

MUTHU, S. Enlightenment against empire. Princeton, NJ: Princeton University Press, 2003.

NIELSEN, K.; PATTEN, S. C (Eds.). Marx and morality. Canadian Journal of Philosophy, 
Supplementary Volume 47. Guelph, ON: Canadian Association for Publishing in Philosophy, 
1981.

NUSSBAUM, M. Women and human development: The capabilities approach. New York: Cambridge 
University Press, 2000.

OKIN, S. M. Justice, gender, and the family. New York: Basic Books, 1989.

OLIVER, M. L.; SHAPIRO, T. M. Black wealth/white wealth: A new perspective on racial inequality. 
10th anniversary ed. New York: Routledge, 2006.

PATEMAN, C.; MILLS, C. W. Contract and domination. Malden, MA: Polity, 2007.

PITTS, J. A turn to empire: The rise of imperial liberalism in Britain and France. Princeton, NJ: 
Princeton University Press, 2005.

Rawls, J. A theory of justice. Revised ed. Cambridge, MA: Harvard University Press, 1999.



140Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Charles W. Mills. Trad. José Victor Alves da Silva & Breno Ricardo Guimarães Santos

RIPSTEIN, A. Force and freedom: Kant’s legal and political philosophy. Cambridge, MA: Harvard 
University Press, 2009.

ROBERTS, R. C. (Ed.). Injustice and rectification. New York: Peter Lang, 2005.

ROSEN, A. D. Kant’s theory of justice. Ithaca, NY: Cornell University Press, 1993.

ROTHSTEIN, R. The color of law: A forgotten history of how our government segregated America. New 
York: Liveright Publishing/W. W. Norton, 2017.

SCHOTT, R. M. (Ed.). Feminist interpretations of Immanuel Kant. University Park, PA: Pennsylvania 
State University Press, 1997.

SCHRÖDER, H. Kant’s patriarchal order. In: SCHOTT, R. M. (Ed.). Feminist interpretations of 
Immanuel Kant. Translated by Rita Gircour. University Park, PA: Pennsylvania State University 
Press, 1997. pp. 276–296.

SHELBY, T. Dark ghettos: Injustice, dissent, and reform. Cambridge, MA: Harvard University Press, 
2016.

SMITH, R. M. Civic ideals: Conflicting visions of citizenship in U.S. history. New Haven, CT: Yale 
University Press, 1997.

SULLIVAN, S. Revealing whiteness: The unconscious habits of racial privilege. Bloomington and 
Indianapolis, IN: Indiana University Press, 2006.

TAYLOR, P. C. Race: A philosophical introduction. 2. ed. Malden, MA: Polity, 2013.

VAN DER LINDEN, H. Kantian ethics and socialism. Indianapolis, IN: Hackett, 1988.

WELLS, H. G. The invisible man: A grotesque romance. Edited by Matthew Beaumont. New York: 
Oxford University Press, 2017.

WHITMAN, J. Q. Hitler’s American model: The United States and the making of Nazi race law. 
Princeton, NJ: Princeton University Press, 2017.

WILLIAMS, H. Kant on the social contract. In: BOUCHER, D.; KELLY, P. (Eds.). The social 
contract from Hobbes to Rawls. New York: Routledge, 1994. pp. 132–146.

WISE, T. White like me: Reflections on race from a privileged son. 3. ed. New York: Soft Skull Press/
Counterpoint, 2011.

Recebido 12/2024 | Aprovado 03/2025


