
Resumo

Recentemente, críticas a Kant ressurgiram no mundo filosófico brasileiro. Kant é 
apresentado como filósofo que teria posto as bases para o racismo científico e que teria 
formulado, de modo mais acabado, o projeto de dominação europeia do mundo que 
ficou conhecido como Ilustração. O texto pretende intervir neste debate chamando a 
atenção para uma outra figura do cenário filosófico alemão do século XVIII, Christoph 
Meiners. O objetivo é mostrar, ainda de forma breve, a Ilustração como disputa entre dois 
projetos, um ligado à emancipação, outro à dominação. Nessa disputa, Kant e Meiners 
ocupam campos opostos.
Palavras-chave: Kant; Meiners, Christoph; Ilustração; disputa; emancipação; dominação.

Abstract

Criticism of Kant has recently resurfaced in the Brazilian philosophical community. 
Kant is presented as a philosopher who would have laid the foundations for scientific 
racism and who would have formulated, in a more finished way, the project of European 
domination of the world that became known as the Enlightenment. The text aims to 
intervene in this debate by drawing attention to another figure from the 18th century 
German philosophical scene, Christoph Meiners. The aim is to show, still briefly, the 
Enlightenment as a dispute between two projects, one linked to emancipation, the other 
to domination. In this dispute, Kant and Meiners occupy opposing camps.
Keywords: Kant; Meiners, Christoph; Enlightenment; dispute; emancipation; 
domination.

1 Professor do Departamento de Filosofia da Universidade Federal da Bahia. Email: danieltperes@gmail.com ORCID: https://
orcid.org/0000-0002-1513-4525

Por que Kant? Ainda um conflito sobre o que 
é a Ilustração

[Why Kant? Still a conflict about what is Enlightenment]

Daniel Tourinho Peres1

Universidade Federal da Bahia (Salvador, Brasil)

DOI: 10.5380/sk.v22i2.97377

Studia Kantiana, vol. 22, n. 2 (Ago. 2024): 87-96
ISSN eletrônico: 2317-7462



88Studia Kantiana | vol. 22 n. 2 | Ago. 2024

Daniel Tourinho Peres

Para Anita, in memoriam.

Faz algum tempo já que Kant é apresentado como aquele que dá consistência científica 
ao conceito de raça e que, portanto, deve ser considerado como o pai do racismo científico. 
Desde que formulada Eze (Eze, 1997) e refinada sobretudo por Bernasconi (Bernasconi, 2001), 
esta tese tem sido o objeto de grande discussão, algumas vezes em alto nível, na maioria das 
vezes abaixo em nível deplorável. Ainda que tenham sido ignoradas por muito tempo, que 
tenham permanecido invisíveis ou tenham sido objeto de um esquecimento conveniente, há 
um conjunto significativo de passagens na obra de Kant que precisam ser objeto de escrutínio 
sério, sobre as quais não se pode – e não se deve – mais silenciar. A questão é tão mais relevante, 
porque as consequências que dela se pretende tirar vão muito além dos estudos sobre Kant, ou 
sobre a filosofia kantiana.

Vejamos um exemplo de posição extrema com relação à obra de Kant, que tem nesta 
questão o seu ponto central:

[...] O que fica absolutamente claro [como razão para o prestígio de Kant] é que 
poucos leram os extensos escritos de Kant a respeito das raças, e ali seu racismo é 
simplesmente um fato histórico.

Mesmo uma visão rápida da obra de Kant revela que ele é um racista violento e cruel 
[...] Não só ele usou o seu “intelecto” para imaginar maneiras de infligir torturas 
em africanos, como seu trabalho foi uma das maiores influências para criar a ideia 
moderna das supostas raças e supremacia branca [...]

[...] Para Kant, a geografia era fator determinante essencial nas categorizações raciais 
[...] Essas declarações sobre as diferentes raças não eram dissociadas de sua filosofia 
moral [...] Para Kant, pela “geografia moral” era possível compreender a verdadeira 
natureza do que significava ser humano [...]

[Na polêmica com Forster, por exemplo] Kant respondeu promovendo argumentos 
pró-escravidão.

Sua filosofia racial não se baseia em provas, mas numa visão de mundo particular – 
racista – que criou uma teoria racial absurda [...]

Kant não é só um filósofo, mas um ponto de partida [...] Ele é defendido com tanto 
vigor por ser um dos arquitetos mais importantes da nova era do império (Andrews, 
2023, p. 39-45).

Essas passagens se encontram em 5 páginas de A nova era do império, de Kehinde Andrews, 
professor da Birminghan City University, e publicada, do Brasil, pela Companhia das Letras no 
ano de 2023 (Andrews, 2023, p. 39-45). O subtítulo é “como o racismo e o colonialismo ainda 
dominam o mundo” e seu objetivo é descrito do seguinte modo: “entender que o Iluminismo e 
o racismo não podem ser separados é o primeiro passo para avaliar de fato que a lógica colonial 
ainda governa o mundo hoje”. Assim Kant, como um dos principais arquitetos do Iluminismo, 
é um dos principais arquitetos da nova era do império.

A escolha de um caso extremo põe na mesa tudo o que está em jogo: desde a seriedade do 
trabalho acadêmico, da pesquisa filosófica, até construção de uma sociedade justa a partir dos 
ideais de liberdade e igualdade que, na tensão entre o universal e o particular, orientam tanto o 
juízo político e quanto a decisão e ação políticas. Ainda que o universo acadêmico e o universo 
do político não constituam um mesmo domínio, a relação entre ambos é estreita. O ataque que 
universidades, centros de pesquisa e instituições de ensino vêm sofrendo, nos últimos anos, 
de movimentos políticos de extrema direita é prova disso. São instituições que, assim como 
a imprensa, casas editoriais, e outras, formam o que, na Ilustração, se chama “República das 
Letras”. É neste domínio que ocorrências e eventos no mundo ganham o estatuto de fatos 
históricos e políticos, ganham sentido, fatos a partir dos quais, como balizas, nos orientamos e 
que, portanto, precisam minimamente ser compartilhados, sem o que não há mundo comum. 



89 Studia Kantiana | vol. 22 n. 2 | Ago. 2024

Por que Kant? Ainda um conflito sobre o que é a Ilustração

Não há dúvida que a filosofia ainda tem um papel fundamental nessa constituição de um 
mundo comum, compartilhado, ainda que em disputa: a cultura. Certamente o papel não é o 
mesmo de antes. Mas nem por isso é um papel que deva ser desprezado, do qual se possa abicar.

Começar com estes recortes do texto de Kehinde Andrews ajuda também porque toca 
em um ponto fundamental, a saber, a relação entre filosofia e visão de mundo. Quando se 
tenta pôr a filosofia na berlinda, quando se coloca em dúvida a importância e validade de 
um trabalho, de um modo de refletir, há que se perguntar por quê. Por que Kant? O que está 
em jogo entorno desta figura? Por que Kant é alvo preferencial do pensamento decolonial, e 
por que, por outro lado, alguns insistem em defendê-lo? Espera-se, ao final, ter um começo de 
resposta para essas questões. Antes serão discutidas algumas questões menores, que talvez só 
interessem a kantianos.

*   *   *

Entre os trabalhos que lidam com a questão do racismo no pensamento de Kant, sem 
dúvida o livro de Huaping Lu-Adler (Lu-Adler, 2023a), recém-publicado, é de longe o mais 
sofisticado e consistente. Seu esforço consiste em mostrar que o conflito que muitos julgam 
encontrar no pensamento de Kant entre sua moral e sua teoria racista é um conflito aparente, 
aparência que surge em razão da incompreensão do imperativo categórico em sua fórmula da 
humanidade como fim em si mesma. Sua tese, portanto, é de que não há conflito algum, de 
modo que o universalismo de Kant, ao menos em 1784, é totalmente compatível com o racismo 
do autor. Isso porque o conceito de humanidade não deve ser compreendido extensionalmente, 
como compreendendo a totalidade de todos os seres humanos, mas intencionalmente, 
como significando aquilo que verdadeiramente faz da humanidade um fim em si mesma, a 
saber, a razão. Como a racionalidade não se realizaria, para Kant, no mesmo grau em todo 
o gênero humano, não apenas o universalismo do imperativo categórico está dissociado de 
um igualitarismo, como é perfeitamente compatível com uma hierarquia entre as raças. Desta 
forma, a condição de fim em si mesmo parece reservada para o homem branco ocidental.

É verdade que ela matiza um pouco a severidade de seu juízo sobre Kant, e deixa aberta a 
possibilidade de que Kleingeld (Kleingeld, 2007), no fim das contas, tenha alguma razão, a saber: 
Kant, ao longo de sua carreira mudou o seu modo de ver a questão, mudou de opinião, pois em 
textos tardios efetivamente encontram-se passagem que condenam escravidão e colonialismo. 
Mas não a ponto, porém, recusarem uma hierarquia, de modo que em nenhum momento 
Kant vê as raças como moralmente iguais, como todas elas portadoras da mesma dignidade 
humana. Kant não só silencia sobre a questão da hierarquia, como não realiza nenhum esforço 
para promover uma sociedade igualitária e antirracista. Assim, mesmo que tenha abandonado 
certas opiniões, nem por isso ele se torna um militante antirracista. E era isso, sempre segundo 
Lu-Adler, que deveria ser esperado de professor com tanta importância. Fica-se com a leve 
impressão de que se confunde a Universidade de Königsberg do final do século XVIII com o 
campus de Berkeley na década de 60 do século XX. Essa questão retornará mais à frente.

Em um texto publicado na Studia Kantiana Huaping apresenta a pedra fundamental sob 
a qual está construída sua interpretação do imperativo categórico na fórmula da humanidade: 
“Como Henry Allison afirma, na Fundamentação Kant usa o termo humanidade como um 
‘guardador-de-lugar para agência racional finita’; assim construído, ele não se refere nem a 
indivíduos concretamente corporificados e nem mesmo à espécie humana” (Lu-Adler, 2023b, 
p. 89). Daí continua Lu-Adler: “É aí que entra a antropologia”, pois a filosofia moral, como Kant 
afirma na Fundamentação, necessita dela para “sua aplicação aos seres humanos”. Mas se formos 
realmente ver a ordem do sistema tal como Lu-Adler o concebe, uma antropologia viria antes 
e, como legitimação desta antropologia, uma moral. O racismo de Kant, sua antropologia, seria 
então o ponto de partida, e o esforço da autora está em mostrar como a filosofia moral de Kant 
é não apenas compatível, mas legitima tal racismo, e que, portanto, o universalismo kantiano 
deve ser denunciado como excludente, discriminatório. Assim, ao invés de uma filosofia crítica, 



90Studia Kantiana | vol. 22 n. 2 | Ago. 2024

Daniel Tourinho Peres

o que temos é um sistema filosófico assentado em uma universalidade hipócrita. Se voltarmos 
às imprecações que Kehind Andrews dirige à Kant, a antropologia mais não seria do que a 
“geografia moral” que está na base da compreensão kantiana da verdadeira natureza humana.

Mas será mesmo? Será que o conceito de humanidade é apenas um guardador-de-lugar, 
uma variável, um X, que será preenchido a partir do conjunto de experiências reunidas e 
trabalhadas nos cursos de Geografia Física e de Antropologia? Na conclusão da carta-convite para 
o curso de Antropologia de 1775, publicada como Das diferentes raças dos homens, Kant escreve:

[O curso de] geografia física, que anuncio aqui em conjunto, é parte de uma 
ideia que concebi de um curso acadêmico útil e que poderia chamar de exercícios 
preliminares <Vorübung> no conhecimento do mundo <Kenntniss der Welt>. Este 
conhecimento do mundo <Weltkenntnis> forneceria elementos pragmáticos para as 
ciências e habilidades que porventura se tenha adquirido, pois por meio dele [essas 
aquisições] não seriam úteis apenas para a escola, mas também para a vida e, assim, 
aquele que o aprendesse de modo completo estaria introduzido no palco de sua 
destinação, a saber, o mundo (VvRM, AA 02: 443).

Kant propõe um curso novo, do qual ele ressalta a dimensão pragmática. Mas ele propõe 
um curso novo para uma tarefa que, até então, vinha sendo ocupada por uma vetusta senhora: 
a sabedoria-do-mundo, a Weltweissheit, este termo bárbaro que designa aquilo que outros povos, 
mais cultivados, chamam simplesmente de filosofia.

Em determinado momento da Fundamentação da Metafísica dos Costumes Kant censura 
aqueles filósofos que misturam elementos puros e elementos empíricos; na sequência, 
distingue entre o seu próprio projeto e aquele que Wolff apresenta em sua Allgemeine praktische 
Weltweissheit. Ainda que ele não declare que Wolff confunda o puro com o empírico, Kant 
claramente visa aqui um certo desenvolvimento da filosofia wolffiana que tinha um papel de 
destaque na Ilustração, a Filosofia Popular. É no contexto da crítica à filosofia popular que se 
deve ler a Fundamentação da Metafísica dos Costumes, em especial – mas certamente não apenas 
– a segunda seção, a saber: “Passagem da filosofia moral popular à metafísica dos costumes”.

Um dos centros fortes de produção filosófica de então era a Universidade de Göttingen, 
uma universidade com um forte vínculo com a Ilustração Britânica, em particular com escocesa, 
e na qual se articulava um grupo que fazia forte resistência à Kant e à filosofia crítica. É bastante 
conhecida a polêmica entre Kant e Garve, que se inicia com a publicação de uma resenha 
desfavorável à Kant escrita por este e publicada no Göttingiche Anzeigen. Mas o que interessa aqui 
não é a polêmica com Garve, que gira entorno do fundamento da moral: se na razão pura, como 
pretende Kant, ou na natureza humana, como vê Garve. O personagem é outro, e tem ligação 
direta com o problema das raças: Christoph Meiners.

No Prefácio ao seu Grundriss der Seelenlehre, de 1786, Meiners dá a seguinte definição de 
filosofia:

Eu defino a filosofia, conjuntamente com os sábios entre os gregos, como uma 
ciência dos homens, ou como um conjunto de conhecimentos por meio do qual se 
investiga a natureza humana, não apenas na medida em que ele sente, pensa, fala, 
deseja ou abomina, mas também na medida em que o modo dele pensar, sentir, 
querer e agir, seja em situações domésticas ou civis, torna-o feliz ou infeliz, assim 
como pode tornar ao outro feliz ou infeliz (Meiners, 1786).

Esse conjunto de conhecimentos, Meiners afirma estar fundado na experiência e na 
história. Uma outra passagem dá a orientação de sua filosofia:

Como estou convencido de que, em todas as ciências, com exceção da matemática 
pura, a experiência e a história são as únicas fontes seguras do conhecimento, 
então a escolha e ordem dos escritos e livros que recomendo aos jovens filósofos 
<Weltweissheit-Freunden> deve ser distinta daquela recomendada por aqueles que 
parecer ver na razão pura, ou no entendimento puro, o condutor seguro para a 
filosofia <Weltweissheit> (Meiners, 1786).



91 Studia Kantiana | vol. 22 n. 2 | Ago. 2024

Por que Kant? Ainda um conflito sobre o que é a Ilustração

Não é exagero afirmar que Meiners, com o seu Grundriss der Seelenlehre, publica uma 
Anticrítica da Razão Pura. Afinal é Kant, este sofista e dialético, autor de raciocínio intrincado e 
de um palavreado confuso, que, para um Meiners incrédulo com tal feito, vai conquistando o 
modo de pensar da nação alemã.

Uma das sutilizas introduzidas por Kant pode ser flagrada justamente na Fundamentação 
da Metafísica dos Costumes, quando Kant apresenta a humanidade como um fim em si mesma:

O fundamento deste princípio é: a natureza racional existe como um fim em si. 
É assim que o homem necessariamente se representa sua própria existência; nessa 
medida é, pois, um princípio subjetivo das ações humanas. Mas é assim também que 
todo outro ser racional representa a sua existência, em consequência de precisamente 
o mesmo fundamento racional, que também vale para mim; portanto, é ao mesmo 
tempo princípio objetivo (GMS, AA 04: 429).

É este recuo, que vê na origem de uma obrigação, que põe no fundamento das leis morais, 
não um sentimento ou um conceito, como o de perfeição, mas um modo de representar, e um 
modo de representar a existência, a marca da filosofia crítica. A reflexão transcendental irá fazer 
retornar a representação à sua faculdade sede, à razão pura prática: a natureza racional existe 
como um fim em si porque a razão representa a si mesma como fim. Não há, aqui, caminho de 
mão única: da representação ao representado, ou do representado à representação. O caminho 
que se tome, contudo, deve ser sempre orientado pela crítica da razão, que é justamente 
uma crítica do nosso poder de representar. O que a Fundamentação pretende é, justamente, 
apresentar aqueles elementos metafísicos que estruturam não apenas nossos juízos morais, 
mas, principalmente, nossa visão moral do mundo. É isto que significa “buscar e estabelecer o 
princípio supremo da moralidade” (GMS, AA 04: 392).

Assim, mesmo que em 1784 Kant não considere urgente uma crítica da razão pura prática, 
nem por isso ele deixa de lançar mão do exercício da reflexão, ao qual submete a filosofia moral 
popular. Assim, forçando um pouco, o trabalho da Fundamentação está no limiar entre, de 
um lado, o sistema da crítica, de outro, o sistema da filosofia. Confundir os dois sistemas é 
não compreender um ponto fundamental da filosofia kantiana. Mas que filosofia? Também 
na Crítica da Faculdade do Juízo Kant distingue entre princípios transcendentais e princípios 
metafísicos:

Um princípio transcendental é aquele por meio do qual se representa apenas 
a condição universal a priori sob as quais as coisas podem ser objetos de nossos 
conhecimentos em geral. Em contrapartida, um princípio se denomina metafísico 
quando representa apenas a condição a priori sob a qual objetos, cujo conceito tem 
de ser dado empiricamente, podem ser também determinados a priori (KU, AA 05: 
181).

A distinção é fundamental e não pode ser perdida de vista. Mas agora é hora de voltarmos 
para as lições de Geografia e Antropologia. Ambos irão compor uma visão de mundo, uma 
Ideologia. A visão será composta de conceitos empíricos, formados a partir da experiência, 
comparando relatos de viagem, tomando conhecimento da história do mundo, da diversidade 
dos homens e dos seus costumes. É ela que permite que nos orientemos. Mas ela não é um 
mero agregado de informações que vão se justapondo e se somando uns aos outros de modo 
desordenado. A razão, ao organizar a multiplicidade que é fornecida pela experiência, ao 
representar, impõe a ela sua forma, no caso, sua dupla legislação, da natureza e, também, da 
liberdade, mas também aí, a saber, onde legislação da natureza e legislação liberdade perdem 
vigência: na esfera do contingente. É aí que entra a teleologia, como um recurso heurístico e 
regulador da razão.

Kant pensa a diferença entre as raças humanas como uma diferença que tem sua origem 
na natureza; não, portanto, de uma descrição da natureza, mas de uma história da natureza. 
O texto importante em que Kant trata da questão, todos sabemos, é publicado como uma 
resposta a Forster: Sobre o uso de princípios teleológicos em filosofia. Duas questões da polêmica são 



92Studia Kantiana | vol. 22 n. 2 | Ago. 2024

Daniel Tourinho Peres

importantes aqui agora: Forster recusa o conceito de raça e afirma que o gênero humano seria 
proveniente de dois troncos originários. Kant, de modo distinto, pensa que o gênero humano é 
proveniente de um único tronco originário, que neste tronco se encontraria quatro disposições, 
que em função de diferença no clima das diferentes regiões do globo uma disposição sempre 
se tornaria predominante entre as demais, que uma vez estabelecida esta predominância, a 
disposição seria transmitida de modo hereditário, etc. Quanto à pertinência do conceito de 
raça, ele pretende dar conta de uma peculiaridade que vem sendo percebida pelos observadores 
da natureza, dentre os quais o próprio Forster. Kant aqui retoma algo que já havia afirmado no 
texto de 1785, sobre a Determinação do Conceito de Raça Humana: “A minha intenção, por ora, 
é tão só determinar com mais exatidão este conceito de raça, se é que ela existe no seio do gênero 
humano” (VvRM, AA 02: 116). Na resposta a Forster: “A palavra [raça] não aparece sequer num 
sistema de descrição da natureza, provavelmente a coisa mesma não existe, portanto, em toda 
a natureza. Mas o conceito que esta expressão designa encontra seu fundamento na razão dos 
observadores da natureza...” (Kant, 2002a, 357), observadores da natureza, quer dizer, aqueles 
que organizam a experiência de modo metódico.

Agora sobre a outra questão, sobre se o gênero humano provém de um ou de mais de um 
tronco. Forster não era o único que defendia a tese de que o gênero humano provém de dois 
troncos. É esta, também, a teoria de Meiners, que ele afirma em seu Grundriss der Geschichte der 
Menscheit: 

Todos os povos da terra constituem um único gênero ou uma única espécie de 
criaturas; mas neste gênero humano único tem de admitir-se dois troncos totalmente 
diferentes; em cada tronco inúmeras raças; em cada raça inúmeras variedades e 
finalmente uma grande diversidade de variantes que surgiram a partir da mistura de 
homens de diferentes troncos e raças. Parece-me estranho que se tenha escolhido a 
cor como o único ou principal critério para se determinar a parecença ou diferença 
entre os povos (Meiners, 2002, p. 233).

O final desta passagem é uma referência clara a Kant. Meiners publica este texto em 1785, 
mesmo ano que Kant publica o opúsculo Sobre a Determinação do Conceito de Raça. Meiners hoje 
pode ser um autor obscuro, desconhecido – e há boas razões para isso. Mas ele certamente não 
era desconhecido no século na Prússia do final do século XVIII. É isso que fica evidente quando 
lemos quais são os dois troncos que Meiners propõe:

Um dos troncos é o mongol, que desde tempos imemoriais se dividiu em dois 
grandes ramos ou populações [...] O segundo tronco principal do gênero humano é 
o caucasiano, ou tártato, que se formou ou cresceu no Cáucaso [...] (Meiners, 1786b, 
p. 19).

O Grundriss foi publicado pela primeira vez em 1785, e tem uma nova edição em 1793. 
É um texto longo, quase 400 páginas, e Forster dedica a ela, à segunda edição, uma resenha 
duríssima. A segunda do Grundriss edição é apresentada como “ampliada e melhorada”. Chama 
a atenção uma alteração: na segunda edição os troncos não são mais chamados de caucasiano e 
de mongol, mas de povo claros e belos, de um lado, e povos escuros e feios, de outro. A partir 
daí tem-se

[...] que os últimos não só são muito mais fracos de corpo e espírito, mas de muito 
pior índole e mais desprovidos de virtude do que os primeiros e, finalmente, que 
o tronco humano belo se divide, por sua vez, em três raças: a celta, a ocidental e a 
eslava, sendo a primeira, por sua vez, a mais rica no que respeita aos dotes intelectuais 
e às virtudes (Meiners, 1793, p. 29).

Meiners, cheio de orgulho, afirma ter o direito de considerar que são suas as observações 
que levaram à divisão do gênero humano em dois troncos, e da qual se pode esperar muitas 
consequências para as diversas ciências. É curioso, porém, que colegas filósofos considerem 
Kant, e não Meiners, o grande pai do racismo científico. É ele, e não Kant, que pretende criar 
uma nova ciência, a História da Humanidade, na qual a questão racial está no centro, ciência na 
qual se atenta para as



93 Studia Kantiana | vol. 22 n. 2 | Ago. 2024

Por que Kant? Ainda um conflito sobre o que é a Ilustração

diferenças originárias dos povos no que respeita à forma do corpo e às disposições 
do espírito e do coração e depois aos diferentes graus de cultura, em que são 
descritos e comparados entre si os alimentos e bebidas, as habitações e o vestuário, 
os ornamentos e hábitos particulares, a educação das crianças, o tratamento dados 
às mulheres, as formas de governo e leis, os costumes e conceitos de bem-estar e de 
boas-maneiras, de honra e vergonha e finalmente, as opiniões e conhecimento de 
todos os povos, sobretudo dos não-ilustrados e semi-cultivados (Meiners, 1793, p. 
24).

O projeto era amplo. Não é de modo algum surpreendente que Forster tenha se sentido 
obrigado a escrever uma resenha da obra, sobre a qual ele afirma que “despertou em alguns 
leitores relutância e, noutros, indignação” (Forster, 2002, p. 253). É que o projeto de Meiners 
está perigosamente próximo daquele de Herder, e sabemos que Forster, na polêmica entre Kant e 
Herder, fica com este último. Não há como demonstrar isso agora, mas é certo que, na polêmica 
entre Kant e Herder, Meiners está presente como um fantasma. Assim como está presente 
na polêmica entre Forster e Kant sobre o uso dos princípios teleológicos. Ora, não estariam 
Forster e Herder, como Meiners, desconsiderando a distinção entre fins da natureza e fins da 
liberdade? Não é esta questão que Kant tem diante de si na primeira seção da fundamentação, 
a saber, a destinação do homem, se felicidade ou se moralidade? Quase no final da resposta a 
Forster, Kant escreve o seguinte: “entendimento e vontade são em nós forças fundamentais, das 
quais a última, enquanto determinada pela primeira, é a capacidade de produzir qualquer coisa 
conformemente a uma ideia a que chamamos fim” (Kant, 2002a, 374). O terreno em que se disputa 
a determinação deste fim chama-se Ilustração.

Kant, Forster, Herder, o primeiro que se apresenta como universalista, os outros dois 
que fazem um elogio do particular, todos têm os seus preconceitos. Encontra-se em Forster 
passagens que, no mínimo, são de um paternalismo inaceitável, e que, portanto, são também 
racistas. Em Meiners, porém, há muito mais do que isso. Como eu disse, a Ilustração é um 
terreno em disputa. Assim, vejamos o que Meiners tem a dizer, num texto publicado em 1790:

A Ilustração crescente e a humanidade que resulta inevitavelmente da verdadeira 
ilustração e cultura do espírito não só difundiram nos últimos anos tempos 
conceitos mais corretos acerca dos direitos e deveres do homem, como aumentaram 
consideravelmente sentimento de injustiça, a indignação contra todos os opressores 
e a compaixão para com os oprimidos Não é, portanto, de admirar que, [...] no 
nosso continente, os judeus e, no novo mundo, os negros tenham tentado se 
libertar da condição de desprezo e servidão a que uns e outros foram votados [...] O 
amor à liberdade emergente degenerou no ataque a príncipes e nobres, e o ódio à 
subjugação transformou-se num entusiasmo febril por uma igualdade tão impossível 
quanto injusta entre as ordens e todos os povos [...] Os príncipes, humilhados, 
recuperarão certamente o poder que lhes é devido para o bem comum. Também é 
certo que a melhor parte dos Estados e dos povos defenderão os privilégios a que 
têm direito, graças aos seus méritos inatos ou adquiridos [...] da mesma maneira 
os judeus e os negros não podem, enquanto forem judeus e negros, reivindicar os 
mesmos privilégios e liberdades que os cristão e brancos, entre os quais vivem ou a 
quem obedecem [...] não é menos injusto querer nivelar aqueles que a natureza ou 
outras causas insuperáveis tornaram desiguais (Meiners, 1790, p. 385).

O título do texto de Meiners é: “Sobre a natureza dos negros africanos e da libertação ou 
limitação dos pretos que dela depende”. Não é pouco que ele inicie justamente se afirmando 
como partidário da “verdadeira ilustração”. Mas quem seria, para Meiners, a falsa Ilustração? 
Meiners e Kant nos apresentam visões de mundo, ideologias radicalmente opostas. Ambas 
são compostas, em grande medida, a partir de relatos de viagem e ambas apresentam uma 
antropologia. Mas apenas uma postula, como seu fundamento, a hierarquia que pretende 
justificar. E é justamente aquela que, nas partes em conflito, se afirma como elaborada a partir 
da experiência, que recusa a metafísica, que se pretende próxima do sentimento e, daí, do 
coração do povo. Assim, para Meiners, Kant é a falsa ilustração, a falsa ilustração que pretende 
estar fundada nas ilusões da igualdade, como se fosse possível – e justo – construir uma ordem 
social contra a natureza.



94Studia Kantiana | vol. 22 n. 2 | Ago. 2024

Daniel Tourinho Peres

No artigo “O que é a Ilustração”, Kant define a ilustração como a saída da menoridade, 
condição pela qual ele próprio é responsável. A Ilustração é, assim, o processo em direção 
à maioridade, à emancipação do homem. Mas emancipação frente a quê? A modernidade 
concebe a si mesma, também ela, como um processo de emancipação. Num primeiro momento, 
emancipação do domínio da natureza como reino da necessidade, ou melhor, emancipação como 
domínio da natureza para fins humanos. Num segundo, já como Ilustração, emancipação das 
relações de dominação do homem pelo homem, relações de dominação pela qual o homem é 
culpado. Que estas relações de dominação sejam o resultado do processo de emancipação do 
domínio da natureza não as torna legítimas. Relações de dominação do homem pelo homem 
não são, portanto, relações naturais, não têm na natureza sua razão de ser e não encontram, na 
natureza, nenhum princípio de legitimação. Para julgar, para decidir quanto à legitimidade ou 
não de tais relações, contudo, é preciso a posição de um ponto de vista normativo. Esta é, no fim 
das contas, a disputa entre Forster e Kant e, também, entre Kant e Herder: onde está o limite, 
qual a relação, entre o empírico e o normativo? Ao se recusar um ponto de vista normativo, 
não se está abrindo mão, também, do sentido mesmo da crítica de formas de dominação que, 
de outro modo, poderiam ser vistas como legítimas, simplesmente porque resultado de um 
determinado processo de socialização? E não poderia o direito natural ser mobilizado para 
legitimar tais formas de dominação?

Sömmerring, em seu livro Sobre as diferenças corpóreas entre negros e europeus, publicado em 
1785, aponta de modo insistente para essa questão. Ele tem plena consciência do movimento sub-
reptício realizado por Meiners (a quem ele se refere de modo irônico como o “amado filósofo de 
nossa pátria”, que de uma diferença quanto à fisiologia pretende extrair uma diferença quanto 
à direitos. Afinal, por que o criador teria dotado o negro de uma tal força física se não estivesse 
ele destinado à escravidão? (Sömmerring, 1785, XIII). Daí que ele se veja obrigado a afirmar, já 
na abertura de seu livro, que

Nós, europeus, há muito temos nos arrogado, em quase todas as partes do mundo, 
uma prerrogativa <Vorrecht> sobre os negros, prerrogativa que por nunca ter sido 
reconhecida publicamente e ainda assim ter aplicação a tal ponto generalizada, o que 
é como que insulto insuportável à humanidade. (Sömmerring, 1785, I).

Que seja bem entendido. É claro que Sömmerring reconhece que há quem defenda 
publicamente tal prerrogativa, quem defenda o direito à escravização de negros. É justamente o 
caso de Meiners. O que Sömmerring parece ter em mente é que a prerrogativa <Vorrecht> não 
está incorporada no direito público, e portanto não é – ao menos não ainda – direito <Recht>. 
Kant formula posição semelhante quando, em 1795, diante do que se passa na Ilha de São 
Domingos, condena o processo colonial e a escravidão como crimes contra a humanidade, 
como uma violação à ideia de um direito cosmopolita, isto é, àquele direito que pertence a todo 
homem - branco ou negro, europeu ou africano - como cidadão do mundo (ZeF).

Para concluir: por que Kant? Por que Kant está sob ataque? Por que ele é que, por uns, é 
apresentado como o filósofo da mais bem acabada justificativa da ideologia colonial eurocêntrica 
e do supremacismo branco, ao passo que, por outros, como é o caso do filósofo maior da extrema 
direita brasileira, é apresentado como o mais nefasto e perigoso dos inimigos do ocidente, como 
aquele cuja filosofia ajuda a fundar o regime dos Aiatolás? Que reacionários vejam em Kant um 
inimigo, é fácil de compreender – apesar de me ser impossível ver Kohmeini com a Crítica da 
Razão Prática de baixo do braço. Mas também não é fácil compreender aqueles que atribuem 
a Kant a permanência de elementos coloniais e escravistas no mundo contemporâneo e que 
defendem, ao mesmo tempo, o rigor do trabalho filosófico, que não deve deixar pedra sobre 
pedra, que se deve tudo investigar, que se deve combater todos os preconceitos, criticar todas 
pré-compreensões. Como é possível decidirmos pelo racismo de Kant sem compreendermos 
o contexto no qual ele enuncia os seus juízos? Como vamos, agora, decidir pelo racismo de 
Kant sem sequer ler os seus textos, mas porque Eze, Bernasconi, Andrew ou Lu-Adler assim 
decidiram? Talvez a resposta seja mais simples do que parece: Kant representa o establishment 



95 Studia Kantiana | vol. 22 n. 2 | Ago. 2024

Por que Kant? Ainda um conflito sobre o que é a Ilustração

filosófico, a filosofia universitária e, talvez, o mundo universitário. E convenhamos, há razões 
para isso, como há razões para criticar o mundo universitário. Mas assim como eu creio que 
vale a pena lutar pelo universalismo kantiano, cuja articulação com o particular Kant opera por 
meio do conceito Ilustração, creio que vale a pena lutar pela ideia de universidade. Crítica não 
é destruição, não se avança no conhecimento fazendo terra-arrasada dos avanços conquistados, 
por maior que seja a distância ainda a percorrer. Mas aí já é conversa para um outro momento. 

Referências

ANDREWS, K. A nova era do império: Como o racismo e o colonialismo ainda dominam o mundo. 
Tradução: Cecília Rosas. São Paulo: Companhia das Letras, 2023.

BERNASCONI, R. Race. (Blackwell readings in Continental philosophy). Malden (Mass.): 
Blackwell, 2001. 

EZE, E. C. (org.). Race and the Enlightenment: A Reader. 1st ed. Malden, Mass.: Wiley-Blackwell, 
1997.

FORSTER, G. Recensão da obra antropológica de Meiners. In: SERRÃO, Adriana Veríssimo; 
SANCHES, Manuela Ribeiro (org.). A Invenção do Homem: Raça, Cultura e História na Alemanha 
do Século XVIII. [S. l.]: Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, p. 253-262, 2002. 

KANT, I. À paz perpétua: um projeto filosófico. Tradução: Bruno Cunha. Petrópolis: Editora Vozes, 
2020.

KANT, I. Acerca do uso de princípios teleológicos em filosofia. In: SERRÃO, Adriana Veríssimo; 
SANCHES, Manuela Ribeiro (org.). A Invenção do Homem: Raça, Cultura e História na Alemanha 
do Século XVIII. Lisboa: Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, p. 353-377, 2002a. 

KANT, I. Crítica da faculdade de julgar. Tradução: Fernando Costa Mattos. Petrópolis, RJ: Editora 
Vozes, 2016.

KANT, I. Definição do conceito de raça humana. In: SERRÃO, Adriana Veríssimo; SANCHES, 
Manuela Ribeiro (org.). A Invenção do Homem: Raça, Cultura e História na Alemanha do Século 
XVIII. Lisboa: Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, p. 116 a 130, 2002b.

KANT, I. Fundamentação da Metafísica dos Costumes. Tradução: Guido A. De Almeida. São 
Paulo: Barcarolla, 2009.

KANT, I. Von der verschiedenen Rassen der Menschen. In: KANT’S GESAMMELTE SCHRIFTEN. 
Berlin: De Gruyter, 1905. v. II.

KLEINGELD, P. KANT’S SECOND THOUGHTS ON RACE. The Philosophical Quarterly, v. 
57, n. 229, p. 573-592, 2007.

LU-ADLER, H. Kant, race, and racism: views from somewhere. New York: Oxford University Press, 
2023a.



96Studia Kantiana | vol. 22 n. 2 | Ago. 2024

Daniel Tourinho Peres

LU-ADLER, H. Know Your Place, Know Your Calling: Geography, Race, and Kant’s “World-
Citizen”. Studia Kantiana, v. 21, n. 2, p. 81, 2023b.

MEINERS, C. Compêndio de uma História da Humanidade. In: SERRÃO, Adriana Veríssimo; 
SANCHES, Manuela Ribeiro (org.). A Invenção do Homem: Raça, Cultura e História na Alemanha 
do Século XVIII. Lisboa: Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, p. 224 a 252, 2002. 

MEINERS, C. Grundriss der Seelen-Lehre. Lemgo: Verlag der Merneschen Buchhandlung, 1786a.

MEINERS, C. Grundriß der Geschichte der Menschheit. Frankfurt (am Main): [s. n.], 1786b.

MEINERS, C. Grundriß der Geschichte der Menschheit. Lemgo: Verlag der Merneschen 
Buchhandlung, 1793.

MEINERS, C. Ueber die Natur der Afrikanischen Neger, und die davon abhängige Befreyung, 
oder Einschränkung der Schwarzen. Göttingisches historisches Magazin, v. 6, 1790.

SÖMMERRING, S-T. Uber die körperliche Verschiedenheit des Negers vom Europäer. Frankfurt und 
Mainz: Varrentrapp, Sohn und Wenner, 1785.

Recebido 11/2024 | Aprovado 12/2024


