
Resumo

Partindo da questão que intenciona saber se a teoria do direito de Kant tem uma relação 
de independência ou, antes, de dependência de sua filosofia moral (filosofia prática), 
problema com o qual o próprio Kant se via às voltas, o presente texto se propõe a recon-
stituir o conceito de direito como possibilidade moral (moralische Möglichkeit) ou, ainda, 
como autorização (Befugnis) ou permissão (Erlaubnis) — da lei permissiva (Erlaubnisgesetz) 
— da razão prática pura em Kant e no contexto kantiano, com o objetivo de auxiliar na 
compreensão dessa questão.
Palavras-chave: direito; ética; moral; possibilidade; permissão; autorização.

Abstract

Starting from the problem of whether Kant’s theory of law is independent from (or rath-
er dependent) on his moral theory — practical philosophy — (a problem with which Kant 
himself often struggled), this text sets out to reconstruct the concept of law as a moral 
possibility (moralische Möglichkeit) or, even, as authorization (Befugnis) or permission (Er-
laubnis) — of the permissive law (Erlaubnisgesetz) — of pure practical reason in Kant and in 
the Kantian context, with the objective of aiding in comprehending this question.
Keywords: law; ethics; morals; possibility; permission; authorization.

1 Doutor em Filosofia pela Universidade Federal de Minas Gerais, com doutorado em Direito (pelo PPGD) e pós-doutorado (pelo 
PPG-FIL) da UFMG em andamento. É professor colaborador do Departamento de Filosofia e do Programa de Pós-Graduação em 
Filosofia da UFMG. E-mail: arphildi@gmail.com ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6298-7475

O conceito de direito de Kant como 
possibilidade moral em contexto

[Kant’s concept of law as moral possibility in context]

Alan Ricardo Pereira1

Universidade Federal de Minas Gerais (Belo Horizonte, Brasil)

DOI: 10.5380/sk.v22i3.97160

Studia Kantiana, vol. 22, n. 3 (Dez. 2024): 63-84
ISSN eletrônico: 2317-7462



64Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Alan Ricardo Pereira

I

Na história da recepção da doutrina kantiana do direito, a corrente que sustenta a 
independência do direito a um só tempo da filosofia crítico-transcendental e da filosofia moral2 
— com base no conceito de liberdade negativa — e a que defende a independência dele apenas 
da filosofia moral kantiana3 — com fulcro, desta vez, na “autonomia racional/humana”, a qual 
põe a salvo o seu aspecto crítico sob o pano de fundo da razão teórica, — serve para mostrar 
que tal empreitada (para se ajustar, ainda que inconscientemente, às demandas das teorias 
juspositivistas contemporâneas) deixa de explicitar partes estruturantes da Doutrina do direito, ao 
tomar por alvo aspectos de minúcia, deixando sem exame a ideia geral. Já a linha interpretativa 
que defende — com variações de menor monta — a dependência do direito da filosofia moral 
ou ética de Kant4 contribui para demonstrar a insuficiência da linha interpretativa precedente, 
ao acentuar a criticidade e moralidade do direito. No entanto, ao considerar o esquema geral 
da filosofia prática sem se dar conta da especificidade do direito dentro desse esquema, essa 
abordagem deixa de considerar aspectos de minúcia, de maneira que também erra o alvo. 
Devido, em parte, a essas duas interpretações, generalizou-se, desde o tempo de Kant, a opinião 
de que se está diante de uma obra ininteligível — ou, pelo menos, de uma obra que não comporta 
explicação única. Talvez a opinião mais emblemática a esse respeito seja a de Schopenhauer 
segundo a qual a Doutrina do direito é “como se não fosse a obra desse grande homem, mas 
o produto de um filho comum da terra” (Schopenhauer, 1819, p. 360). Essa opinião seria 
corroborada por Hannah Arendt, que afirma que “[n]o concernente à Doutrina do direito (ou da 
Lei) [...] é difícil não concordar com Schopenhauer” (Arendt, 1982, pp. 7-8), e então reproduz a 
passagem acima citada. Porém, a leitura que sustenta a especificidade do direito dentro da esfera 
moral serve contemporaneamente para atenuar (se não para eliminar) a pretensa acusação de 
ininteligibilidade da doutrina kantiana do direito, ao especificar o âmbito do direito e da ética 
dentro do domínio moral5.

II

Na esteira desta última linha de interpretação, cujo maior mérito terá sido talvez o de 
ter chamado a atenção para a reconstrução histórico-filológica das diversas etapas da doutrina 
kantiana do direito, pode-se brevemente realçar, à guisa de contextualização, que quando 
Kant se volta para o domínio do direito — o qual vinha sofrendo dentro da philosophia practica 
universalis, ao mesmo tempo, um processo de independização da ética e de logicização — ele se 
apropria de uma interpretação prática de termos modais, como possibilidade e necessidade, já 
amplamente desenvolvida na escola leibniz-wolffiana. Aliás, Leibniz diz numa passagem digna 

2 Consultar, dentre outros: Julius Ebbinghaus, Kants Rechtslehre und die Rechtsphilosophie des Neukantianismus, 1960; 
Klaus Reich, Rousseau und Kant, 2001; Georg Geismann, Recht und Moral in der Philosophie Kants, 2006; Norberto 
Bobbio, Direito e Estado no pensamento de Emanuel Kant, 2000.

3 Consultar, dentre outros: Gioele Solari, Studi storici di filosofia del diritto, 1949; Marcus Willaschek, Which imperative 
for right? On the non-prescriptive character of juridical laws in Kant’s Metaphysics of Morals, 2002; Allen Wood, The final 
form of Kant’s practical philosophy, 2002; Thomas Pogge, Is Kant’s Rechtslehre a ‘Comprehensive Liberalism’?, 2002; Jean-
François Kervégan, La raison des normes. Essai sur Kant, 2015.

4 Consultar, dentre outros: Kurt Lisser, El concepto del derecho en Kant, 1959; Otfried Höffe, O imperativo categórico do 
direito: uma interpretação da Introdução à Doutrina do Direito, 1998; Paul Guyer, Kant’s deduction of the Principles of 
Right, 2002; Guido Antônio de Almeida, Sobre o princípio e a lei universal do direito em Kant, 2006; Lorena C. Sanahuja, 
Kant’s apple: the moral grounding of right and the interdependence of ethics and law, 2014; Jean-Christophe Merle, Os dois 
conceitos de direito, 2015; Manfred Baum, Recht und Ethik in Kants praktischer Philosophie, 2006.

5 Ver Ricardo R. Terra, A distinção entre direito e ética na filosofia kantiana. In: Filosofia política 4. Porto Alegre, 
1987, pp. 49-65. Joãosinho Beckenkamp, Introdução. In: Kant, Immanuel. Princípios metafísicos da doutrina do direito, 
2014, pp. XIII-LXXV; ver também o artigo do mesmo autor intitulado O significado prático de termos modais na filosofia 
moral kantiana, 2018, pp. 57-67; assim como o artigo de Hans Friedrich Fulda intitulado Notwendigkeit des Rechts unter 
Voraussetzung des Kategorischen Imperativs der Sittlichkeit, 2006, pp. 167-213.



65 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

O conceito de direito de Kant como possibilidade moral em contexto

de nota que “[o] direito é uma espécie de possibilidade moral, e a obrigação uma necessidade 
moral” (Leibniz, 1988, pp. 170-171). Também diz alhures que “um ato devido é necessário, um 
ato permitido é possível, um ato ilícito é impossível” (Leibniz, 1998, p. 605). Daí Leibniz ser 
responsável — há quem diga que tenha sido o primeiro — pela correlação entre modalidades 
aléticas e deônticas, segundo depreende-se dos Elementa juris naturalis. Nesses apontamentos, 
datados de 1671, Leibniz faz uma combinação da lógica aristotélica (em particular, do quadro 
de oposição das proposições categóricas) com sua arte combinatória, correlacionando conceitos 
éticos e jurídicos com conceitos ontológicos. O quadro de proposições categóricas tem a seguinte 
estrutura relacional: do lado esquerdo são postos conceitos morais, portanto, deônticos, e do 
direito, conceitos ontológicos:

Éticos e jurídicos 

A – Equitativo/obrigatório

E – Injusto/ilícito

I – Justo/lícito

O – Indevido/indevido

Ontológicos

Necessário

Impossível

Possível

Omissivo (contingente)

Ao combinar esse quadro de proposições categóricas (em que A, afirmativa universal, 
p. ex., “todo s é p”, é contrária de E, negativa universal, p. ex., “nenhum s é p”; e I, afirmativa 
particular, p. ex., “algum s é p”, é subcontrária de O, negativa particular, p. ex. “algum s não 
é p”; sendo I subalterna de A e O subalterna de E; além de I ser contraditória de E, assim 
como A é contraditória de O) com sua arte combinatória, Leibniz (1991) intenta tornar a ética 
e o direito ciências demonstrativas — à maneira da ciência físico-matemática. Sendo assim, o 
quadro de oposição das proposições categóricas, conforme a figura a seguir, permite 1) fazer 
inferências imediatas (como, por exemplo, se todo s é p — proposição categórica de tipo A —, 
então algum s é p — proposição categórica de tipo I); e 2) extrair combinações dos distintos pares 
para a ética e para o direito.

Assim, por exemplo, no primeiro caso, é notória a subsunção de I a A, ou seja, a subsunção 
da ação possível à ação necessária. No segundo caso, evidencia-se que a lógica deôntica — extensão 
da lógica modal — correlaciona as seguintes modalidades de obrigatório, permitido, indiferente 
e proibido com as modalidades aléticas de necessário, possível, contingente e impossível (como 



66Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Alan Ricardo Pereira

fizera von Wright, em 1951)6. A esta tarefa, porém, já havia se dedicado Leibniz para quem 
(1991, p. 113),

Assim, os conceitos éticos e jurídicos (numa palavra, os conceitos morais) relativos a 
ações ou atos são postos em correlação com conceitos ontológicos relativos a coisas ou estado de 
coisas, resultando daí para o campo da filosofia prática que: o par justo-lícito demarca o âmbito 
de tudo aquilo que é possível (e, portanto, permitido) que seja feito por um homem bom 
(que serve, aliás, de parâmetro de decidibilidade quando da existência de lacunas normativas, 
jurisprudenciais ou de precedentes7); ao passo que o par injusto-ilícito demarca antiteticamente 
o campo de tudo aquilo que é impossível (e, portanto, proibido) que seja feito por tal homem; já 
o par equitativo-obrigatório, ao circunscrever-se ao campo da ética, reclama para si a necessidade 
(e, portanto, a obrigatoriedade) da ação; e, por fim, o indiferente, cuja prática, ou não, é 
contingente para a moral — razão pela qual tal prática cai no rol daquelas ações consideradas 
moralmente indiferentes. É com base, pois, no ora exposto que Leibniz pode concluir (com o 
que seria, aliás, considerado a tese inaugural da lógica deôntica) que “todas as complicações, 
as conversões e as oposições dos Modos demonstradas por Aristóteles e seus comentaristas 
podem ser transferidas, e não sem utilidade, para os nossos Modos do Direito” (Leibniz, 1991, 
p. 114)8. Como se sabe, a finalidade das investigações de Leibniz no tocante a isso é conferir 
cientificidade ou logicidade ao direito (e à ética), antecipando assim as correntes positivistas 
contemporâneas — mas sem contudo compartilhar dos excessos destas últimas, principalmente 
sem compartilhar da crença na adoção de uma metodologia moralmente neutra. Daí porque, 
ele diz:

A doutrina do direito é da natureza daquelas ciências que não dependem de 
experimentos, mas de definições, não das demonstrações dos sentidos, mas das da 
razão, e são, por assim dizer, próprias do direito e não do fato. Assim, uma vez que 
a justiça consiste em um certo acordo e proporção, pode se entender que algo é 
justo, embora não haja ninguém que exerça a justiça, nem sobre quem ela recaia, da 
mesma forma que os cálculos numéricos são verdadeiros, embora não haja ninguém 

6 Georg Heinrik von Wright (em ensaio publicado em 1951 sob o título Deontic Logic, lembrando que ele toma 
emprestado a palavra “deôntica” do professor C. D. Broad), chama a atenção para “[d]uas leis acerca da relação da 
permissão com a obrigação, e vice-versa” (von Wright, 1951, p. 13). Na primeira delas (a qual expressa uma tautologia 
deôntica), ele infere que “P A é idêntico a ~ (O ~ A), i. é, (P A) ↔ ~ (O ~ A)” (von Wright, 1951, p. 13). Na segunda 
delas (que igualmente expressa uma tautologia deôntica), ele infere que “O A implica P A, i. é, (O A) → (P A)” (von 
Wright, 1951, p. 13). A leitura dessas notações é feita assim, respectivamente: “É permitido A” equivale a “Não é 
Obrigatório Não A”, isto é, É Permitido A se, e somente se, Não é Obrigatório Não A. Ou: É Obrigatório A implica 
[que] É Permitido A... Sendo assim, quando os operadores modais aléticos L (Necessário) e M (Possível) — lembrando 
que a palavra alética deriva da palavra grega “aleteia” e significa verdade — são postos em correlação com os operadores 
modais deônticos, tem-se a seguinte correlação (completa) de necessário, possível, contingente e impossível com 
obrigatório, permitido, indiferente e proibido. Quando, então, Georg Heinrik von Wright apresenta indicações que 
apontam para a similaridade entre operadores modais deônticos e operadores modais aléticos (principalmente entre 
aqueles de obrigação e permissão e aqueles de necessidade e possibilidade), evidencia-se com isso que os primeiros devem 
ser reduzidos aos segundos (Beckenkamp, 2018).

7 Nesse sentido, Leibniz (1991, p. 113) dizia que “[s]abidamente os jurisconsultos romanos remetiam ao arbítrio do 
homem bom tudo aquilo que não podia ser definido nas leis, da mesma maneira que Aristóteles nas Éticas remete ao 
arbítrio do homem prudente tudo o que diz respeito às normas que não havia de ser compreendido...”.

8 Com variações (quase imperceptíveis), Leibniz também diz que “todas as complicações, transposições e oposições 
dos Modos demonstradas por Aristóteles e por outros em seus tratados Lógicos podem ser transcritas não sem 
utilidade a estes nossos Modos do Direito” (Leibniz, 1991, p. 84).



67 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

O conceito de direito de Kant como possibilidade moral em contexto

que numere nem o que numerar, assim como se pode prever de [...] um Estado 
que, se for para existir, deve ser belo eficiente e feliz, embora nunca venha a existir 
(Leibniz, 1991, pp. 70-71).

Nota-se, assim, que para uma correta abordagem desse assunto, em Kant, é preciso rastrear 
os antecedentes da interpretação moral de expressões modais em Leibniz, que opõe ao “Justo, 
lícito — possível/ [o] Injusto, ilícito — impossível [...]” (Leibniz, 1990, p. 465) e nos wolffianos, 
particularmente em Baumgarten, que diz que: “[...] moralmente possível é 1. aquilo que não 
pode ser feito a não ser por liberdade ou na substância livre enquanto tal, em sentido lato; 2. 
aquilo que não pode ser feito a não ser por liberdade determinada em conformidade com as leis 
morais, em sentido estrito, ou o lícito” (Baumgarten, 1779, p. 283); lembrando que na sequência 
do § 723, Baumgarten vai expor o moralmente impossível e o necessário, que é obrigatório (cf. 
Baumgarten, 1779, pp. 283-284). E em Achenwall, o qual assevera que “dado um determinado 
tipo de lei, a ação livre que com ela se relaciona se torna obrigatória ou indiferente, ilícita 
ou lícita; uma ação obrigatória em particular se torna prescrita ou proibida, certa ou errada” 
(Achenwall, 2020, p. 9). Em outro trecho, ele diz, ao comparar a faculdade física com a faculdade 
moral, que “tudo o que, levando em conta as leis divinas, é impossível, possível ou necessário 
fazer; e tudo o que, em relação a essas leis, se revela ilícito, lícito, [...], devido [...], é moralmente 
(estrita e simplesmente) assim” (Achenwall, 2020, p. 11).

Aliás, neste processo de elucidação histórico-conceitual, cabe ressaltar que as lições sobre 
Naturrecht ministradas por Kant no verão de 1784 têm por base o manual de Gottfried Achenwall 
intitulado de Ius naturae in Usum Auditorum. Essas lições foram anotadas por Feyerabend — daí 
o nome Naturrecht Feyerabend dado a elas9. Apesar da influência sofrida, Kant foi além dos 
jusnaturalistas, pretéritos ou contemporâneos a ele, na propositura do conceito de direito. 
Aliás, Kant diz (em Naturrecht Feyerabend, de 1784) que “[a]inda não se conseguiu determinar, 
a partir de princípios, o lugar do jure naturae na filosofia prática, nem tampouco mostrar a 
fronteira entre ele e a moral. Por isso as diferentes proposições de ambas as ciências acabam 
por misturar-se”(V-NR/Feyerabend, AA 27: 1321). Não surpreende, portanto, que ele impugne o 
fato de que Achenwall “define o direito sem uma ciência das leis a cujo cumprimento se pode 
ser coagido e cuja coerção não contradiz o dever” (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1328). Com esses 
dizeres, Kant está claramente sugerindo em que consiste uma ciência das leis (ou simplesmente 
do direito). Para ele, esta ciência deve consistir num conjunto de leis que seja capaz de coagir os 
destinatários das leis (que também são seus coautores) sem que tal sistema coercitivo entre em 
contradição com o dever. Ou seja, sem que contradiga a ética. Nisto consiste, portanto, a ciência 
das leis ou do direito, que Achenwall e outros, segundo Kant, ignoraram ao definir o direito. 
Contra Baumgarten há a seguinte objeção expressa: “Os Principia juris devem ser claramente 
distinguidos dos Principiis ethicis, que Baumgarten não levou em consideração. A determinação 
do princípio distintivo supremo, que por si só é muito difícil, também não foi desenvolvida até 
o momento” (V-MS/Vigil, AA 27: 539).

Daí que a motivação de Kant para tentar fechar o quadro normativo (de que se ocupa 
a teoria da norma) com uma lei preceptiva, uma lei proibitiva e uma lei permissiva se deve ao 
fato de que na Ciência do Direito, que se pretende matematizável, não pode haver lacunas 
normativas, sob pena da balança da justiça pender mais para um lado do que para outro, 
conforme a oportunidade e conveniência do momento. Para ele, este quadro se fechará quando 
a lei permissiva for incorporada à lei proibitiva, limitando-a, pois a lei permissiva é um tipo 
especial de lei proibitiva. É o que se deixa depreender, aliás, da seguinte passagem, onde se lê: 
“leis prescritivas, proibitivas, permissivas [...]: Leis afirmativamente vinculantes são prescritivas 
(preceitos)... proibitivas (de proibição)... A lei permissiva é a lei que declara que certa ação, que 
não é nem ordenada, nem proibida, é um tipo especial de lei proibitiva.” (AA 27: 1130). Ou 
ainda, quando diz que:

9 Convém ressaltar, porém, que as lições sobre Naturrecht foram dadas por Kant, a partir do Manual de Achenwall, 
nos seguintes anos: 1767, 1769, 1772/73, 1774, 1775, 1777, 1778, 1780, 1782, 1784, 1786 e 1788, totalizando doze 
lições (Cf. Sadun Bordoni, 2016, pp. 10-11) — em que pese terem sobrado apenas as de 1784.



68Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Alan Ricardo Pereira

As leis também podem ser preceptivas, pelas quais algo é ordenado, e proibitivas, 
pelas quais algo é proibido, e permissivas, pelas quais as ações são permitidas. O 
complexo de leis prescritivas é o direito de comando, enquanto o [conjunto de leis 
proibitivas] é o direito de proibição. Pode-se pensar também em direito permitido 
[autorizado] (V-Mo/Mron, AA 27: 1422).

Ao combinar essa passagem com a que segue abaixo, tem-se então o quadro geral no que 
diz respeito à articulação kantiana das modalidades práticas. Nela, se lê:

As ações são indiferentes, se não forem boas nem más, portanto, se não pertencerem 
à moralidade. Elas são Adiaphora, quando não são determinadas nem impedidas 
por fundamentos morais. As ações são ilícitas, se contradizem a obrigação. Elas são 
officium [sic], se forem necessárias segundo as leis universais da vontade (V-NR/
Feyerabend, AA 27: 1332).

A ter isso em conta, fica claro o motivo pelo qual Kant colocava (numa passagem que 
influenciaria Fichte de forma indelével não tanto pelo que apresenta em si, mas pelo modo 
como ela cogita deduzir o conceito de direito) a questão: “Se a razão pura pode ceder além 
do mandamento (leges praeceptivae) e proibição (leges prohibitivae) ainda leis permissivas (leges 
permissivae)” (ZeF, AA 08: 347). É sabido que, quando a razão pura cede leis prescritivas e 
proibitivas, está-se no campo de atuação da razão pura prática e não mais no da razão pura 
teórica (do conhecimento). Este esclarecimento é crucial para evitar inferências como a de que 
o direito pertence mais à razão pura (teórica) do que à razão prática. Esclarecido este detalhe, 
pode-se dizer que a ideia que Kant está apresentando no trecho supracitado apenas de passagem 
é aquela segundo a qual a razão pura pode, de fato, ceder (conceder, dar etc.), além de leis 
preceptiva e proibitiva, também lei permissiva — não obstante tal ideia já ter sido amplamente 
colocada “em dúvida não sem um fundamento até o momento” (ZeF, AA 08: 348).

Pois leis em geral contêm um fundamento de necessidade objetiva prática; permissão, 
porém [contêm] um [fundamento] da contingência prática de certas ações; por 
conseguinte uma lei permissiva conteria necessitação para uma ação à qual ninguém 
pode ser forçado, o que seria uma contradição se o objeto da lei tivesse o mesmo 
significado em ambas as relações (ZeF, AA 08: 348).

Dada a dúvida levantada sobre as leis permissivas, que se justifica pelo simples fato de que 
leis em geral implicam um fundamento de necessidade, enquanto leis permissivas implicam um 
fundamento contingencial, então resta a questão de como se poderia falar em leis permissivas 
sem ferir o próprio conceito de tais leis. Não levando o conceito de uma lei permissiva (em À 
paz perpétua) à sua clareza desejada, Kant se contenta em dizer que:

Eu quis aqui chamar somente de passagem a atenção dos mestres do direito natural 
ao conceito de uma lex permissiva, que se oferece de si mesmo a uma razão sistemática 
e classificadora; sobremaneira, já que frequentemente é feito uso dele na lei civil 
(estatutária), apenas com a diferença que a lei proibitiva está aí por si só, a permissão, 
porém, não é introduzida naquela lei como condição limitativa (como deveria), mas 
é jogada entre as exceções. Isto significa então: isto ou aquilo é proibido; seja, pois 
acrescentar à lei as permissões nº 1, nº 2, nº 3 e assim em continuação ao infinito, 
somente de modo contingente, não segundo um princípio, mas mediante tatear por 
entre casos que surjam, pois senão as condições teriam de ter sido introduzidas na 
fórmula da lei proibitiva mediante o que então ela teria de se tornar ao mesmo tempo 
uma lei permissiva (ZeF, AA 08: 348).

Aquela preocupação que Kant havia externado na Crítica da razão pura acerca da 
importância de se encontrar os princípios das leis civis que fossem capazes de oferecer-lhes 
precisão matemática, eliminando com isto vícios jurídicos de toda ordem (que maculam o 
direito, de modo a tornar impossível encontrar o ius certum) é, de novo, suscitada em À paz 
perpétua. Se na Crítica da razão pura Kant lamentava a improfícua tentativa dos jusnaturalistas 
para estabelecerem os princípios de tais leis nos moldes acima mencionados, aqui ele lamenta o 
fato de logo ter saído de circulação a questão engenhosa do Conde Joseph Niklas von Windisch-
Graetz (1744-1802), a saber: “[C]omo devem ser projetadas as fórmulas de contrato para que não 



69 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

O conceito de direito de Kant como possibilidade moral em contexto

sejam capazes de nenhuma dupla interpretação e em virtude das quais tornar-se-iam impossíveis 
todos os conflitos sobre alguma modificação e propriedade, de tal forma que qualquer certidão 
legal redigida segundo estas fórmulas não poderia gerar de modo algum qualquer processo” 
(Kant, 1989, p. 82, nota). É, pois, à luz dessa questão que Kant se manifesta a favor do conceito 
de uma lei permissiva que se oferece de si mesmo a uma razão sistemática e classificadora, ao 
dizer que:

É por isso de lamentar que tenha sido logo abandonada a questão engenhosa, que 
permaneceu, porém, insolúvel, posta em concurso pelo tanto sábio como perspicaz 
Senhor Conde von Windischgrätz, que justamente insistia na última. Pois a 
possibilidade de uma tal fórmula (análoga à matemática) é a única pedra – de – toque 
genuína de uma legislação que permanece consequente, sem a qual o assim chamado 
ius certum ficará sempre um pio desejo. – Senão se terá sempre simplesmente leis 
gerais (que valem em geral), mas nenhuma [lei] universal (que vale universalmente) como 
parece exigir, contudo, o conceito de uma lei (ZeF, AA 08: 348).

Kant tem se empenhado em fornecer uma evidência análoga à da matemática para a 
moralidade, pelo menos desde 1763. É, portanto, um longo caminho que levaria Kant do ensaio 
intitulado Investigação sobre a evidência dos princípios da teologia natural e da moral (Untersuchung 
über die Deutlichkeit der Grundsätze der natürlichen Theologie und der Moral, de 1764), em que 
surgem as primeiras preocupações kantianas com o método da filosofia moral, à Metaphysik der 
Sitten, de 1797, em que é apresentada a versão definitiva da metafísica dos costumes. O ensaio 
sobre a Deutlichkeit, como normalmente é referenciado, intentava responder à questão (posta 
em concurso nos anos 1761, mas que Kant participaria da edição de 1763, ficando em segundo 
lugar na disputa, e tendo o seu texto publicado em 1764):

se as verdades da metafísica em geral e, em particular, os primeiros princípios da 
teologia natural e da moral são suscetíveis da mesma evidência que as verdades 
matemáticas e, no caso de não o serem, qual é a natureza de sua certeza, a que grau 
podem chegar e se esse grau é suficiente para a convicção (Kant, 2005, p. 101).

Essa questão se revelará imprescindível para a conceituação da obrigação, pedra de toque 
da filosofia moral kantiana. O direito terá em alta conta o cálculo matemático para promover 
a coexistência das liberdades quando essas agirem num mesmo espaço geográfico. Daí que 
Kant conclui o ensaio, ainda sob o influxo da escola wolffiana, portanto demonstrativamente, 
suscitando problemas que percorreriam a longa caminhada até a resolução definitiva do 
problema na Metafísica dos costumes.

Daí é de notar que, se deve ser possível alcançar o maior grau de evidência filosófica 
nos primeiros fundamentos da moralidade, os supremos conceitos fundamentais 
da obrigação devem, antes de tudo, ser mais seguramente determinados, em vista 
do que a deficiência da filosofia prática é ainda maior que a da especulativa, 
devendo ser decidido, antes de tudo, se tão-somente o poder do conhecimento ou 
o sentimento (o fundamento primeiro, interno do poder de desejar) estabelece os 
primeiros princípios na filosofia prática (Kant, 2005, p. 140).

A correta compreensão da acepção de obrigação se torna, portanto, incontornável para 
a resolução dos principais problemas envoltos na Doutrina do direito — especialmente porque 
ela suscita a vexata quaestio da ciência do ethos, a saber: se o poder do conhecimento, episthéme, 
versão propugnada por Sócrates, ou do sentimento, poder volitivo, versão trazida à colação por 
Aristóteles, estabelece os primeiros princípios na filosofia prática.

A mencionada questão controvertida acerca dos costumes, Sitten, em alemão, mores, em 
latim, a significar ambos os vocábulos “apenas maneiras e modos de vida” (MS, AA 06: 216)10, 
devia ter sido tratada por Kant já na Crítica da razão pura, conforme antigo projeto (cf. Br, AA 
10: 123), que se viu, entretanto, postergado até 1797. É certo, porém, que, neste ínterim, Kant 
publicara — sob o impulso dos últimos acontecimentos políticos e dos frequentes pedidos dos 

10 A palavra para expressar esse sentido na economia do uso da língua grega é ethos, a significar costume, se grafada 
com eta (h, em grego), e hábito, se grafada com épsilon (e, em grego).



70Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Alan Ricardo Pereira

seus discípulos — vários textos menores sobre direito e política. Assim, por exemplo, com a 
irrupção da Revolução Francesa em 1789, de um lado, e com o processo de elaboração do 
Allgemeine Landrecht, findado em 1794, de outro, dois eventos marcantes que, adicionados ao 
fenômeno da filosofia crítica kantiana, monopolizariam o debate em torno do direito e do 
Estado, fizeram com que os alunos de Kant requisitassem a opinião do mestre. A propósito, é o 
que consta das cartas de Heinrich Jung-Stilling (datada de 1º de março de 1789) — em que pese a 
necessitação desse de uma metafísica da legislação para ajudar-lhe com o trabalho de economia 
política —, de Johann Gottfried Carl Christian Kesewetter (datada de 15 de junho de 1793), e 
de Karl Leonard Reinhold (o qual pedia ao mestre, ao mesmo tempo que oferecia, um princípio 
básico para determinar as fronteiras do direito positivo e do direito natural (cf. Briefe über die 
Kantische Philosophie, 1790). Também Erhard encontra-se feliz com a expectativa de receber uma 
metafísica dos costumes em breve (conforme carta datada de 17 de janeiro de 1793).

Mas, considerando que Kant adiava o estudo sobre a metafísica dos costumes, muitas 
vezes prometido, mas não realizado, coube aos seus discípulos realizarem o trabalho. Então, 
a questão de como os “kantianos” recepcionam o direito a partir da filosofia crítica, antes 
mesmo do advento da Doutrina do direito, suscitará o debate em torno dos reclames de Kant 
na Crítica da razão pura acerca da improfícua tentativa dos jusnaturalistas para estipularem os 
princípios do direito natural, improficuidade esta que espera logo ser suprida quer por sua 
própria pena, quer pela de algum outro interessado, que, aliás, começará o seu desfecho através 
da pena de Hufeland, ao publicar em 1785 o seu Versuch über den Grundsatz des Naturrechts. 
Destarte, nesta tarefa, o pensador seria seguido por autores da envergadura de Karl Leonhard 
Reinhold (1758-1823), Theodor von Schmalz (1760-1831) e Friedrich von Gentz (1764-1832), 
de um lado; e Johann Benjamin Erhard (1766-1827), Salomon Maimon (1754-1800) e Johann 
Gottlieb Fichte (1762-1814), de outro; os primeiros para deduzirem o direito com base na moral 
(filosofia prática), os três últimos para cindirem a dedução do direito do âmbito (da lei) moral, 
dando-lhe, portanto, autonomia científica, na forma da filosofia teórica (razão pura).

Como do sobredito resulta, muitos dos intérpretes kantianos, inclusive juristas de 
formação, propuseram-se a tratar o direito no espírito da filosofia crítica. Isso se deve, em 
parte, ao descontentamento de Kant tornado manifesto na referida Crítica com as fracassadas 
tentativas dos jusnaturalistas para estipularem os princípios do direito, razão pela qual muitos 
candidatos encabeçados pelo jovem Gottlieb Hufeland (1760-1817) se oferecerem para levar esta 
tarefa a cabo, antes mesmo do próprio Kant. Quer dizer: de um lado, os filósofos estavam na 
expectativa de como Kant procederia com a dedução do direito e, de outro, se antecipavam a ele 
nesta tarefa. Por esta razão, Lutz-Henning Pietsch (2010, p. 70) diz que “[s]eu Versuch marca o 
início da recepção do pensamento kantiano nas ciências jurídicas”.

De fato, como bem nota Reidar Maliks (2014, p. 33), “Hufeland abre o seu livro 
respondendo ao chamado de Kant na Crítica da razão pura para desenvolver os princípios das 
leis civis que pudessem simplificar a legislação”, como consta da passagem kantiana, onde se lê: 
“Há muito já que se deseja — e não se sabe quando, mas talvez um dia se cumpra esta aspiração 
— poder encontrar, por fim, em vez da infinita multiplicidade das leis civis, os princípios dessas 
leis; só aí poderá residir o segredo de simplificar, como se diz, a legislação” (KrV A 301/ B 358). A 
descoberta de tais princípios será útil tanto para simplificar a legislação quanto para identificar 
o real lugar que o direito ocupa no âmbito da filosofia prática. Em 1785, portanto, aparece o 
Versuch, no qual o jovem Hufeland intentará esta tarefa. Kant tomaria conhecimento desse 
livro por intermédio de uma carta, datada de 20 de setembro de 1785, que Christian Gottfried 
Schütz, editor da Allgemeine Literatur-Zeitung, enviara-lhe. Nela, ele falava, dentre outras coisas, 
sobre a difusão de seu pensamento que se podia constatar “em um tratado sobre as fontes 
do direito natural, que procede da boa cabeça do Dr. Hufeland” (Br, AA 10: 408). No mês 
seguinte, em 11 de outubro de 1785, o próprio Hufeland enviaria a Kant uma carta — acrescida 
de um presente, que era o seu livro —, na qual lhe tecia gentis elogios (cf. Br, AA 10: 412)). Kant 
responder-lhe-ia em 7 de abril de 1786, agradecendo-lhe pelo “belo presente anexado” à carta.



71 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

O conceito de direito de Kant como possibilidade moral em contexto

Na Recensão do ensaio sobre o princípio do direito natural, de Gottlieb Hufeland, aparecida 
na Allgemeine Literatur-Zeitung, em 18 de abril de 1786, Kant oferece duas pistas para que se 
possa conceber o direito corretamente: 1ª) que a doutrina da obrigação no direito natural é 
supérflua (mas não no direito civil ou positivo), e 2ª) no que diz respeito ao direito natural, é 
importante não confundir o fundamento próprio do direito mesclando-o com questões éticas 
(cf. RezHufeland, AA 08: 128). Desnecessário dizer que Hufeland, segundo o ponto de vista 
de Kant, teria falhado neste propósito, pois “o que é característico do sistema de nosso autor é 
que ele coloca a base de todos os direitos e poderes naturais em uma obrigação natural prévia 
e que o ser humano tem o direito de coagir os outros porque [...] ele é obrigado a fazê-lo” 
(RezHufeland, AA 08: 128). Mas Hufeland não teria falhado segundo o seu próprio ponto 
de vista, uma vez que ele pretendia seguir com o mestre, mas independente do mestre (cf. 
Hufeland, 1785, p. 226).

Infelizmente a conclusão de Hufeland passa ao largo da de Kant, como fica explícito na 
recensão positivamente feita por este do livro daquele — particularmente da seção oitava (que 
ocupa as páginas 226-246), que é onde se encontra a “derivação do princípio geral do direito 
natural”, portanto, o núcleo duro do pensamento jusnaturalista hufelandiano. Se é verdade 
que a recensão de Kant consiste em uma apreciação amigável, isso, contudo, não pode ser dito 
dos demais recenseadores, tais como Johann Georg Heinrich Feder, Johann Friedrich Flatt e 
Erfurt, que lhe teceram duras críticas. O espírito dessas críticas foi, como ressalta Marey (2014), 
bem capturado por Pietsch (2010, p. 71), ao dizer que “o teor geral das recensões sobre o livro 
de Hufeland é que o autor chega a resultados pouco originais, em um tom pretensioso e com 
uma pompa argumentativa desproporcionadamente elevada”. Das recensões, tanto a de Feder, 
o famoso filósofo popular e ferrenho opositor de Kant, quanto a de Flatt, a objeção mais forte, 
que convém tomar nota, diz respeito à fundamentação hufelandiana dos direitos naturais em 
uma obrigação moral interna (Marey, 2014) (Hufeland, 1785, p. 247) — na contramão, portanto, 
das intuições, seja de Kant ou da tradição jusnaturalista da época. Nesse sentido, Hufeland 
fundamenta o direito natural num âmbito que não lhe corresponde, isto é, no interno — 
perdendo assim o ganho que havia auferido, ao circunscrever a noção de direito no domínio 
da possibilidade moral, como quando diz: “Não posso fazer nada que não seja permitido, nada 
que seja proibido por um dever; mas posso fazer tudo o que não seja proibido por um dever. Por 
conseguinte, direito no sentido mais amplo é a qualidade de uma ação pela qual sua realização não é 
impedida por nenhum dever” (Hufeland, 1785, p. 32). Depõe contra Hufeland ainda o fato de ele 
mesclar o direito com questões éticas, o que Kant visava combater. A grande questão kantiana 
(no tocante a isto) é como articular o direito com a filosofia prática sem o mesclar com a ética, 
questão esta que fora adiada várias vezes.

Bem outra é a situação de Theodor von Schmalz que, em seu diagnóstico de época, 
constata (em Das reine Naturrecht, de 1792) que: “A filosofia crítica começara a espalhar sua 
luz sublime sobre todas as partes da ciência humana. O que ela não fará pelo direito natural?” 
(Schmalz, 1792, p. 6). Daí também ele poder dizer que, até onde ele sabe, os princípios de 
moralidade que a filosofia crítica estabeleceu ainda não foram usados para este propósito.

O Sr. Tasinger e o Sr. Hufeland os usaram, no máximo, para derivar deles os 
princípios de felicidade e perfeição, que até onde posso ver, são precisamente sua 
antítese (se é que esses conceitos flutuantes podem ser os conceitos fundamentais de 
uma ciência). Portanto, não se pode realmente considerar o trabalho desses homens 
como uma aplicação dos princípios kantianos ao direito natural (Schmalz, 1792, p. 
7).

Daí que Schmalz, já sob a influência de Kant, diz que “[e]sta necessidade moral, a situação 
da pessoa na qual ela tem obrigação, é chamada de dever” (Schmalz, 1792, p. 22), enquanto “[a] 
possibilidade moral, a situação da pessoa na qual ela tem permissão, é chamada de direito, 
de autorização” (Schmalz, 1792, p. 22). Reinhold, por seu turno, explicitamente diz que “na 
medida em que todos os direitos podem ser determinados apenas por leis que são moralmente 
possíveis, essa possibilidade moral deve ser o primeiro fundamento de todos os direitos e, 



72Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Alan Ricardo Pereira

portanto, também dos direitos positivos” (Reinhold, 1790, pp. 59-60). E, então, acrescenta que 
essa “[é] a regra básica mais elevada de acordo com a qual o significado das leis positivas deve ser 
determinado” (Reinhold, 1790, p. 60).

Para lá, pois, de Hufeland, Reinhold e Schmalz, dentre outros, Friedrich von Gentz 
(1791, pp. 378-379) tentou (antes de se tornar um político reacionário/conservador) desenvolver 
uma fundamentação do direito que tomasse sua orientação da filosofia prática de Kant. Além 
dos registros de Feyerabend das lições sobre Naturrecht ministradas por Kant no verão de 1784, 
também há registros de que Gentz tinha feito uma transcrição dessas lições. Mas as notas 
do manuscrito (“Fr. von Gentz, Collegienheft über Kants Rechtslehre (Königsberg 1784) 28 
p. folio”, conforme menciona o Catálogo de Stargardt) infelizmente se perderam (cf. Sadun 
Bordoni, 2016, pp. 11-12). Mas seja como for, fica evidente a razão pela qual a conceituação do 
direito fornecida por Gentz se aproxima daquela oferecida por Kant já nas referidas lições, ao 
dizer que: “Direito é esta faculdade moral (a permissão) de um indivíduo de limitar a liberdade 
dos outros até onde é necessário para a preservação de sua própria liberdade” (Gentz, 1791, 
p. 379). Não fosse por um detalhe essencial esses conceitos se equivaleriam — qual seja, o de 
que Kant não concebe o direito como sendo a limitação que uma dada liberdade pode impor 
a outra, mas, sim, a limitação recíproca do conjunto das liberdades envolvidas na constituição 
do pacto social, o que será decisivo para a conceituação da obrigação, segundo depreende-se do 
§ E. da Doutrina do direito, que diz que: “O direito estrito pode ser representado também como 
a possibilidade de uma coação recíproca geral concordante com a liberdade de qualquer um 
segundo leis universais” (MS, AA 06: 232).

Essa proposição [a do § E. supra] quer dizer que o direito não deve ser pensado 
como composto de duas partes, a saber, a obrigação segundo uma lei e a autorização 
daquele que obriga o outro através de seu arbítrio de coagi-lo ao cumprimento 
da obrigação, mas se pode fazer o conceito de direito consistir imediatamente na 
possibilidade da conexão da coação recíproca universal com a liberdade de qualquer 
um (MS, AA 06: 232).

Para a correta interpretação dessa passagem, basta inverter a colocação das orações, 
desambiguando-as e, então, ter-se-á a interpretação adequada à leitura que vem sendo aqui 
defendida, qual seja, a de que a razão prática pura autoriza às liberdades — que se relacionam 
entre si — o exercício de uma ação lícita ou permitida ao mesmo tempo que lhes impõe uma 
obrigação recíproca no cumprimento do dever-direito. Então, em vez de interpretar o direito 
como contendo duas partes, a primeira das quais consiste numa obrigação segundo uma lei; e 
a segunda, numa autorização daquele que obriga o outro através de seu arbítrio de coagi-lo ao 
cumprimento da obrigação, à maneira de Hufeland; seria mais consistente com a argumentação 
kantiana interpretar o conceito de direito como brotando imediatamente da possibilidade da 
conexão da coação recíproca universal com a liberdade de qualquer um, à maneira de Schmalz. 
Aliás, este é o significado da igualdade jurídica (a traduzir o conceito romano de direito): “A 
igualdade exterior (jurídica) num Estado é justamente assim aquela relação dos cidadãos segundo 
a qual ninguém pode obrigar juridicamente outrem a algo sem que ele ao mesmo tempo se 
submeta à lei de também poder ser obrigado por ele reciprocamente do mesmo modo” (ZeF, AA 
08: 350 ). Ou ainda: “A igualdade inata, i. é, a independência que consiste em não ser obrigado 
por outros a mais do que podem também ser obrigados reciprocamente” (MS, AA 06: 237-238). 
Somente sob esse prisma emerge o conceito de obrigação. Por isso, a sequência dos conceitos 
preliminares, como do sobredito resulta, é a seguinte: em primeiro lugar, está a liberdade externa 
inata; em segundo lugar, está a igualdade inata, e, em terceiro lugar, está a autorização — como 
fazendo parte da divisão superior da doutrina do direito deixada nos prolegômenos, da qual, 
entretanto, depende o resto do edifício.

Ao partir, pois, dessa constatação, fica claro, portanto, que Kant tentará desenvolver o 
direito por meio de premissas distintas das da ética (doutrina da virtude). Assim, aqueles que 
empreendem, desde já, a dedução do direito, à maneira de Hufeland, ou seja, mesclando-o 
com a ética, vão de encontro ao propósito de Kant (razão pela qual tais tentativas podem — não 



73 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

O conceito de direito de Kant como possibilidade moral em contexto

obstante ligarem a liberdade externa à razão — ser colocadas de lado aqui, bastando para ter uma 
amostra delas, a do referido autor). Por esta razão, também, pode-se mostrar agora a influência 
do pensamento jurídico de Kant sobre Erhard, Maimon e Fichte, os quais serão respectivamente 
abordados a seguir — mais o primeiro do que os dois últimos e isto por uma razão simples: a 
teoria do direito de Erhard impossibilita, apesar de sua aproximação com a razão teórica, a 
instituição ou constituição de um Estado em bases iníquas, o que é absolutamente necessário, 
acredita-se, ao teórico do direito.

Assim, para começar a tratar de Johann Benjamin Erhard11 (1766-1827), é importante 
colocar, já de saída, a seguinte pergunta: Como Erhard compreende o conceito de direito? 
Para responder a esta questão, faz-se necessário ressaltar dois pontos importantes, quais sejam: 
1º) que, para Erhard, o direito se circunscreve no horizonte do moralmente possível. A noção 
de possibilidade moral, portanto, revela-se como condição sine qua non do direito — em que 
pese ele não ser derivado da lei moral; 2º) que, a despeito disso, as notas características do 
direito pertencem à razão teórica. A propósito, ele diz: “O conceito de direito é, segundo a 
sua possibilidade, dependente da moral, mas, segundo as suas notas características, totalmente 
determinável pela razão teórica” (Erhard, 2003, p. 138). Assim concebida, a teoria do direito 
de Erhard parece, à primeira vista, paradoxal, pois, de um lado, reclama a independência do 
direito da teoria moral e, de outro, ancora-a ao princípio da possibilidade moral. Mas tal não 
é o caso, pois o que está em jogo, aqui, é a noção de uma lei permissiva da razão constituidora 
ela própria do conceito de direito. Tendo isto em conta, pode-se perguntar: O que resulta desta 
conjugação, ou seja, da filosofia moral com a filosofia teórica e por que ela importa à reflexão 
que vem sendo desenvolvida aqui?

Ela é importante, olhando de uma perspectiva ampla da filosofia do direito, porque, a 
despeito do movimento em curso de separação do direito da ética (ou de sua cientificização/
logicização), a conjugação da razão teórica com a razão prática possibilita circunscrever o direito 
na esfera do moralmente possível — esfera sem a qual, aliás, seria possível erigir um Estado 
totalitário de tipo nazifascista, que encontra guarida em teorias positivistas, como as de Kelsen 
(que se apoia na lógica transcendental kantiana, portanto, na razão teórico-especulativa), de 
Hart (que diz expressamente ser possível um Estado iníquo, nos termos da sua teoria, e por 
ele denominada de descritiva) e também em Hegel (que diz que: “O fato de que a violência e 
a tirania possam ser um elemento do direito positivo lhe é contingente e não concerne à sua 
natureza” (2022, p. 157)). Fichte que, em 1794 (em Lições sobre a vocação do sábio), apresentava 
o princípio da doutrina moral no sentido de que ‘as diversas ações da vontade livre devem 
concordar consigo próprias’, concluía (dadas as críticas recebidas) dizendo que esta era uma 
aplicação muito infeliz do postulado da concordância absoluta do ser racional consigo próprio, 
evocando para tal o exemplo do malvado verdadeiramente consequente, conforme apresentado 
pelo Dr. Erhard, ao caracterizar o diabo na sua Apologia do Diabo (cf. Fichte, 2012, p. 15).

Assim, por exemplo, na Apologia do diabo (Apologie des Teufels, 1795), texto muito mais 
afeito à filosofia prática do que à angelologia, como poderia dar a entender (erroneamente) o 
seu título (Clarke, 2018), Erhard postula a existência do diabo justamente para inferir a partir 
dela (e por oposição a ela) a necessidade de estatuir o direito em bases (não éticas, mas) da 
possibilidade moral ou do moralmente possível (permitido, correto, justo), vinculando-se assim à 
tradição de filósofos (wolffianos) que deduzem o direito da lei permissiva, dentre os quais, Kant, 
do qual Erhard foi discípulo mais diretamente, como se pode concluir do seu texto em análise. 
Convém destacar, porém, que não se trata na defesa que Erhard faz do diabo da postulação 
de um ser faticamente existente, mas da de uma ideia de uma “[c]riatura incondicionalmente 
má” — donde se conclui que o diabo existe como ideia, ou seja, como o ideal da maldade. Mas 
como a maldade demoníaca é possível sem que o demônio, ele mesmo, exista efetivamente? Ela 
é possível porque “é possível um modo de agir oposto à lei moral” (Erhard, 2003, p. 133) — que 

11 Para obter informações (biográfica/bibliográfica) sobre J. B. Erhard, ver Introduction to J. B. Erhard’s ‘Devil’s Apology 
(1795) por James Clarke.



74Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Alan Ricardo Pereira

pode ser perpetrado pelo ser humano, único capaz de ser mau. Assim, por exemplo, enquanto o 
ideal de eticidade equivale, para Erhard, ao conceito de bem, o ideal da maldade corresponde, 
para ele, ao conceito de mal. Neste sentido, ele argumenta que “[t]al como se pode derivar 
da lei moral um sistema de máximas, que se ajustam à consciência moral, assim também se 
pode derivar de propósito um sistema de maldade que se opõe ao da moralidade, mas que é 
consequente em igual medida” (Erhard, 2003, p. 133).

As duas possibilidades supramencionadas podem, a princípio, constituir um Estado com 
base na noção de liberdade12: a primeira, com base na coexistência das liberdades de todos; e a 
segunda, com base na liberdade de um só — sendo todas as demais liberdades a ela submissas/
submetidas. De acordo com a primeira acepção de liberdade, ter-se-ia um estado de direito 
moralmente possível, ao passo que, de acordo com a segunda noção, ter-se-ia a perpetuação do 
egoísmo, portanto, um estado de direito moralmente impossível. Para se esquivar desta última 
possibilidade, Erhard afirma que

A utilidade da apresentação da ideia da maldade suprema ou do conceito de diabo 
é, não obstante, muito importante para a moralidade. É que na medida em que 
se prova, desse modo, que quando muito apenas um ser com liberdade pode ser 
malvado, ao qual os outros têm de servir, então gera-se um interesse da razão teórica 
pelas máximas da razão prática, na medida em que estas só podem ser cumpridas 
consequentemente por todos os homens, e a consequência é em geral uma exigência 
da razão (Erhard, 2003, p. 137-138).

Com relação à primeira parte da citação, Erhard situa o direito no campo do moralmente 
possível (permitido), depois de haver estabelecido a possibilidade de se deduzir um estado 
jurídico baseado na maldade — com fundamentação exclusivamente na razão teórica. Na segunda 
parte, ao mostrar que somente um ser livre pode ser malvado, Erhard infere — como sendo uma 
exigência da própria razão — a necessidade da razão teórica (a qual também pode organizar 
um estado jurídico) de se orientar pelas máximas da razão prática, ou seja, pela exigência de 
compatibilidade das vontades, a despeito de tratar-se, desta feita, de máximas materiais sem as 
exigências da pureza, requisito da moralidade ou doutrina da virtude.

Explicando isso melhor, pode-se dizer que a liberdade (negativa, dado que não se submete 
aos mecanismos da natureza) que vige paralelamente com a objetividade do conhecimento 
teórico na Crítica da razão pura pode dar causa a um estado jurídico. O problema que resulta da 
implementação de um Estado nessas bases é que uma liberdade pode (a depender de sua força) 
sobrepujar outra liberdade, tornando-a serviçal. Para evitar esta situação — qual seja, a de que a 
justiça/o direito é a conveniência do mais forte, como quisera Trasímaco, o qual fora combatido 
por Sócrates (cf. Platão, República, 2001, 338a-e), ou como também já demonstrara amplamente 
Rousseau (em O contrato social, 1975, p. 25) que “força não faz direito” —, surge um interesse 
da razão teórica pelas máximas universalizáveis da razão prática. Mas o princípio subjetivo (ou 
simplesmente a máxima) não reclama para si, neste caso, a pureza da intenção. É por esta razão 
que se pode falar que o direito é independente da moral (da lei moral). Eis o motivo pelo qual, 
na relação mútua entre as liberdades, exige-se que as características dessa relação sejam aquelas 
pertencentes à razão teórica.

Disso resulta que “[a]s doutrinas da moral parecem, por isso, enquanto o único modo de 
agir possível no estado social do homem, impedir os conflitos entre os homens; e daqui brota o 
conceito de direito ou aquele modo de agir cujo cumprimento tem de ser pura e simplesmente 
permitido a outrem” (Erhard, 2003, p. 138). Fala-se no presente caso de uma permissão moral, 
da qual brota o conceito de direito ou aquele modo de agir moralmente possível.

12 No quadro da liberdade negativa (aquela que não está submetida às leis da natureza), é possível que uma liberdade 
(aquela considerada a mais forte) submeta as demais liberdades a seu bel-prazer, inaugurando, dessa forma, uma 
sequência de efeitos no mundo a partir de si, em que a única beneficiada é ela própria. O resultado quase sempre é 
a criação de Estados totalitários... É por este motivo que a razão teórica tem necessidade de se deixar orientar pelas 
máximas da razão prática, pelo princípio da universalidade.



75 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

O conceito de direito de Kant como possibilidade moral em contexto

Não obstante essa definição do conceito de direito, Erhard entende que existem duas 
acepções de direito. A primeira delas é geral e se refere à possibilidade moral do direito; a 
segunda, por outro lado, é uma acepção restrita e diz respeito à possibilidade de se escolher 
máximas materiais. A primeira corresponde ao direito natural enquanto a segunda ao direito 
positivo. Nas palavras do próprio Erhard: “Direito em geral é aquilo que é moralmente possível, 
mas um direito é a faculdade de agir segundo máximas materiais sem que outrem o possa impedir 
pela violência, alicerçando-se num qualquer fundamento” (Erhard, 2003, p. 138).

Assim, na ótica de Erhard, “[p]ara ter um direito não é de modo algum necessário que a 
ação que brota do meu direito seja ética; considerada em geral enquanto modo de agir precisa 
somente de poder ser ética” (Erhard, 2003, p. 138). Ou seja: precisa ser compatível com a 
moralidade/eticidade. Eis a razão pela qual Erhard afirma que “[a] moral não fundamenta a 
virtude, mas é fundada sobre ela. Mas a moral fundamenta o direito natural que não contém 
senão máximas materiais que foram reconhecidas como compatíveis com a moralidade” (Erhard, 
2003, p. 131).

A esta altura, poder-se-ia perguntar: Por que o texto de Erhard sobre a apologia do diabo 
é importante para o contexto desta reflexão? Em resumo, a resposta seria porque ele postula o 
conceito de diabo — que é, na verdade, a maldade incondicional fruto da liberdade que subjuga 
todas as outras liberdades — a partir da inversão do próprio conceito de lei moral. Como 
resultado dessa inversão, seriam reproduzidas as mesmas consequências que resultam da lei 
moral — as quais, entretanto, devem ser evitadas. Daí a importância do direito se circunscrever 
nas fronteiras do moralmente possível (elemento que escapou aos positivistas: Bentham, Austin, 
Kelsen, Hart e seus seguidores), porque

Nada que contenha em si o modo de agir da maldade pode ser moralmente possível; 
nada que não possa ser recíproco pode ser um direito. A derivação do direito não 
ocorre a partir da moral, mas a partir da possibilidade da compatibilidade recíproca 
dos impulsos egoístas nos homens. Aquilo que, aceite como modo de agir, tornaria 
possível a satisfação dos impulsos egoístas apenas de uma das partes é injusto (Erhard, 
2003, p. 138).

Percebe-se, do apresentado, que o princípio da universalidade (requisito da teoria jurídica) 
está presente na construção erhardiana do direito, assim como em Kant, que, salvo algumas 
características, aproxima-se muito daquela. Também está presente em Fichte (pois o influxo de 
Erhard sobre ele é bastante perceptível, a ponto de fazê-lo mudar de direção — sendo Kant, na 
verdade, o ancestral comum de ambos, para além do influxo que exerce sobre Maimon), como 
se verá a seguir em rápidas pinceladas.

Antes de mais nada, cabe observar que Maimon fundamenta a própria lei moral no 
impulso do homem para a verdade, que outra coisa não é senão a busca pela universalização 
das suas ideias. Nesse sentido, o fato da razão (ou o fato da consciência Faktum des Bewußtseins) 
não é mais a lei moral, mas a propulsão humana para a universalização das suas ideias, de sorte 
que aquela se deduz a partir desta. Isso demarca a diferença do programa maimoniano com 
relação ao programa kantiano (cf. Maimon, Über die ersten Grunde des Naturrechts, 1795, p. 141). 
Após explanar em rápidas pinceladas a posição acima aludida, Maimon passa a tratar do direito 
natural puro, separado tanto da moral, quanto do direito positivo (cf. Maimon, 1795, p. 142) 

13, o que leva a presente investigação a colocar a seguinte questão: como se dá a compreensão 
maimoniana do direito natural?

Como, porém, não é objetivo desta análise esmiuçar o conceito de direito natural em 
Maimon, basta dizer que, para ele, a moral está vinculada à necessidade da ação, enquanto o 
direito natural está vinculado à possibilidade moral da ação e o direito civil ou positivo está 
vinculado à convenção. Razão pela qual o primeiro é apodítico, o segundo assertórico e o 

13 Mais precisamente, Maimon diz: “Nun gehe ich sogleich zum Naturrecht über, das ich rein, sowohl von der Moral 
auf der einen, als vom positiven Recht auf der anderen Seite getrennt, abhandle” (1795, p. 142).



76Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Alan Ricardo Pereira

terceiro problemático —, por isso também é necessária a criação de regras para esta última 
modalidade.

Maimon termina o artigo Über die ersten Grunde des Naturrechts crente que um sistema 
completo sobre os fundamentos do direito natural (que requer trabalho próprio) aparecerá em 
breve14. A ter em conta o Fundamento do direito natural segundo os princípios da doutrina da ciência, 
de Fichte, publicado em 1796, isto é, um ano depois daquele, pode-se dizer que Maimon estava 
certo. Na esteira de Erhard e Maimon, Fichte empreenderá uma investigação cujo foco será 
separar o direito natural da moral. De fato, ele diz:

Com exceção de algumas observações avisadas do Sr. Dr. Erhard, em vários dos seus 
escritos mais recentes, e do Sr. Maimon, num artigo sobre o Direito natural no Jornal 
Filosófico do Prof. Niethammer, o autor deste escrito não tinha encontrado nenhum 
indício de que um filósofo, qualquer que ele fosse, tivesse posto em dúvida a maneira 
habitual de tratar o Direito Natural, até que, depois de ter concluído o fundamento 
da teoria do Direito de acordo com os princípios da Doutrina da Ciência, fui muito 
gratamente surpreendido pelo importantíssimo escrito de Kant, Para a Paz Perpétua 
(Fichte, 2012, p. 16-17).

Assim, dentre as antecipações da dedução do direito na perspectiva da filosofia crítica, 
a mais bem-sucedida, talvez, tenha sido a de Fichte — principalmente se se tem em conta o seu 
próprio programa..., o qual já estava pronto quando, em 1795, veio a público À paz perpétua, de 
Kant. Aliás, o próprio Fichte enuncia — na terceira parte (intitulada “Sobre a relação da presente 
teoria do Direito com a kantiana”), da “Introdução” ao Fundamento do direito natural segundo os 
princípios da Doutrina da ciência — a alta probabilidade de sua dedução do direito estar de acordo 
com a de Kant segundo informações coletadas d’À paz perpétua, que fora por ele resenhada 
em 1796, de sorte que lhe restasse tempo (dado o estado de acabamento daquela) apenas para 
inserir na sua Grundlage parte da referida resenha15.

Conforme toma nota Zingano, Fichte procura, na resenha a À paz perpétua, alertar que — 
contra a opinião de que a paz perpétua é ‘um pio desejo, um conselho desmesurado, um doce 
sonho’ — este escrito contém, pelo menos, os resultados da filosofia do direito de Kant e assim 
também é importante ‘do ponto de vista científico’, (cf. Fichtes Werke, ed. por J. H. Fichte, 
Walter de Gruyter, Berlin 1971, vol. VIII, p. 427-436 apud Zingano, 1989, p. 6). Não é de se 
estranhar, entretanto, que Fichte tenha visto apenas os resultados (e não o princípio, embora 
ele já estivesse lá) de tal empreendimento, desejoso que era de locupletar o projeto kantiano 
dando-lhe um princípio: o Eu (sou). Mas seja como for, Fichte alerta para o fato de sua dedução 
do direito estar possivelmente de acordo com a de Kant. Eis o trecho de Fichte:

Com base no referido escrito, não se pode ver com clareza se Kant deriva a lei do 
Direito da lei moral, de acordo com a maneira habitual, ou se admite uma outra 
dedução da lei do Direito. No entanto, a observação de Kant a respeito do conceito 
de uma lei permissiva torna altamente provável que a sua dedução esteja de acordo 
com a que aqui é oferecida (Fichte, 2012, p. 17).

A observação kantiana a que Fichte se refere encontra-se localizada em nota de pé de 
página de À paz perpétua, em que Kant aborda o conceito de autorização (permissão) e reclama 
que os juristas de sua época apenas o compreendiam como concessão de exceção a ações 
proibidas, e não como princípio, contendo, portanto, uma necessitação (ZeF, AA 08: 348) — 
como, aliás, já foi mostrado alhures (E não por acaso esta tarefa seria empreendida pelo próprio 
Kant). Se se recorda que Kant entende por princípios somente aqueles capazes de proporcionar 
conhecimentos sintéticos e só a esses ele dá, absolutamente, o nome de princípios, enquanto 

14 “Ein auf diesen Gründen aufgebautes vollständiges System des Naturrechts erfordert ein eigenes Werk, welches 
ohne Zweifel bald erscheinen wird” (Maimon, 1795, p. 174).

15 Para se ter uma ideia da importância da filosofia crítica, das três partes contidas na “Introdução”, a terceira delas 
(como visto acima) é dedicada a mostrar a relação da teoria do Direito de Fichte com a kantiana, enquanto a primeira 
tenta distinguir uma ciência filosófica real de uma mera filosofia de fórmulas, e a segunda intenta demonstrar o que 
tem o Direito natural, como uma ciência filosófica real, em particular que proporcionar, respectivamente.



77 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

O conceito de direito de Kant como possibilidade moral em contexto

todas as proposições universais em geral só por comparação podem ser denominadas de 
princípios (cf. KrV A 301/ B 358), então é dessa espécie de princípio que Kant está falando pelo 
menos até o momento — e é, justamente, essa espécie de princípios que conquistará Fichte).

De fato, Fichte propõe uma dedução do direito a partir do método sintético de 
demonstração, na forma do Eu sou, o que pode ser constatado nas duas partes da obra em 
análise. A propósito, convém abrir um breve parêntese para comentar a publicação dessas 
partes. Como se sabe, a primeira delas foi publicada em março de 1796, enquanto a “Segunda 
Parte ou Direito Natural Aplicado” só em setembro de 1797. Não é demais lembrar que a 
primeira parte da Metafísica dos costumes, de Kant, foi publicada em janeiro de 1797, de modo 
que a segunda parte do Fundamento do direito natural, de Fichte, só veio a lume 7 meses depois. 
A contemporaneidade desses dois importantes tratados sobre o direito, poderia, entretanto, 
induzir a erro, caso se pretendesse relacionar as duas obras para ver em que medida a filosofia 
crítica influencia Fichte na dedução do direito — ou mesmo em que medida eles se influenciam 
mutuamente, já que Kant teve acesso aos escritos de Fichte de 1796, segundo consta na carta de 
dezembro de 1797, que aquele enviara a este (cf. Br AA 12: 221). Seja como for, como já ressaltou 
Marco R. Bazzan (2016, p. 93), tal comparação “constituiria sem dúvida um anacronismo”. 
Assim, uma comparação legítima teria que ter em conta outros escritos kantianos, tais como A 
religião nos limites da simples razão, Teoria e prática etc.

Fechando o parêntese e retomando o raciocínio acerca da dedução do direito, pode-
se dizer que referida dedução é realizada cabalmente nas duas partes da Grundlage. 
Mas já na “Introdução” tal feito é levado a cabo, de sorte que se encontra aí delineado 
de modo satisfatório o conceito fichteano de direito — o qual só é concebível para 
seres racionais que interajam uns com os outros, ou seja, só é concebível no mundo 
sensível, espaço de manifestação das liberdades (cf. Fichte, 2012, pp. 66-67).

Como não se trata de levar a cabo, aqui, uma análise comparativa entre Fichte e 
Kant (dentre outras razões, porque isso desfocaria o propósito originário de retomada das 
interpretações pós-kantianas, além de demandar um trabalho de outra natureza, sem falar que 
as mesmas dificuldades enfrentadas para interpretar Kant, nesse ponto, seriam transpostas para 
interpretar Fichte), mas sim de apontar para o núcleo do problema, qual seja, o da dedução 
do direito a partir de uma lei permissiva da razão, pode-se então encerrar essas considerações e 
passar para uma outra etapa da exposição: a da repercussão da Doutrina do direito, de Kant, no 
meio acadêmico alemão.

Quando Kant finalmente publica Princípios metafísicos da doutrina do direito em janeiro 
de 1797 — ou conjuntamente, em sua segunda edição, com Princípios metafísicos da doutrina 
da virtude (que, também, teve uma publicação em apartado em agosto de 1797), sob o título 
comum de Metafísica dos costumes, em 1798, acrescida de um “Apêndice” em resposta à recensão 
do Sr. Bouterweck aparecida em 18 de fevereiro de 1797 (lembrando ainda que havia saído uma 
terceira edição em 1803 mais detalhada, porém não supervisionada por Kant) — paira no ar um 
espírito de decepção. Eis o motivo pelo qual os juízos negativos referentes a este importante 
escrito de filosofia ou teoria do direito se reproduziriam de contínuo até o pormenor ínfimo. 
Entretanto, Kant não estava despreparado para eles, como ressalta na carta enviada a Johann 
Heinrich Tiefrunk, datada de 13 de outubro de 1797: “Não me surpreendeu que a minha 
Doutrina do Direito tenha encontrado muitos opositores em virtude dela ser contrária a um 
certo número de princípios considerados estabelecidos” (Br, AA 12: 207).

Fichte, por exemplo, que tinha feito uma avaliação positiva da filosofia do direito de 
Kant (consubstanciada em À paz perpétua), em janeiro de 1796, chegando até mesmo a falar, 
como visto, da alta probabilidade de sua dedução do direito estar de acordo com a dele, além de 
ter recepcionado positivamente a Doutrina do direito, conforme testemunho epistolar kantiano 
de dezembro de 1797 (cf. Br, AA 12: 221), concluiria, em 1812, (após Kant ter publicamente 
desautorizado a Doutrina da ciência — em Erklärung in Beziehung auf Fichtes Wissenschaftslehre — 
em 7 de agosto de 1799) que, fazendo exceção a “Introdução” (leia-se “Introdução à Metafísica 



78Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Alan Ricardo Pereira

dos Costumes”), os Princípios metafísicos da doutrina do direito são cadernos velhos sem clareza. 
Diz ele: “Quanto ao livro: uma boa introdução. Para o restante: cadernos antigos sem clareza” 
(GA II 13, 199 apud Bazzan, 2016, p. 95). Schopenhauer, por sua vez, em 1819, chamara Kant 
de senil, conforme consta do § 62 do Mundo como Vontade e Representação. Ele chega a dizer 
que “[q]uanto a Kant, só a sua debilidade senil pode explicar a sua doutrina do direito, este 
entrelaçamento estranho de erros, uns se seguindo aos outros, chegando ele a fundamentar o 
direito de propriedade na primeira ocupação” (Schopenhauer, 2005, p. 431).

Apesar de Schopenhauer considerar a Doutrina do direito tão fraca a ponto de rejeitá-la 
completamente, considera digno de nota atribuir a Kant dois erros básicos, uma vez que esses 
erros exerceram influência sobre os kantianos. Naturalmente não se pode atribuir a Kant os 
caminhos erráticos tomados por seus discípulos, os quais, segundo Schopenhauer, promoveram 
as mais absurdas opiniões (dentre as quais, a de que o direito positivo conduz ao direito natural), 
“dando ensejo a teorias estranhas, centenas de páginas e muitas disputas” (Schopenhauer, 2005, 
p. 657). De acordo com Schopenhauer, o primeiro desses erros consiste na separação do direito 
da ética, enquanto o segundo refere-se à determinação kantiana do conceito de direito como 
completamente negativa.

Em relação ao primeiro erro, ele diz que Kant “quer (e muitos o quiseram depois) separar 
rigorosamente a doutrina do direito, da ética” (Schopenhauer, 2005, p. 655). Mas, ao fazer 
isso, Kant deveria, segundo entendimento schopenhaueriano, tornar a doutrina do direito 
“dependente de uma legislação positiva, isto é, [de uma] coerção arbitrária” (Schopenhauer, 
2005, p. 656). Em vez disso, o filósofo de Königsberg “deixa subsistir por si mesmo, de maneira 
pura e a priori, o conceito de direito” (Schopenhauer, 2005, p. 656). Mas tal não é possível, 
argumenta Schopenhauer. Para ele, não há uma terceira via (ainda que meramente possível), ou 
seja, ou o direito pertence à ética (como ele advoga) ou à coerção externa (física). A terceira via 
conceitual do direito (aquela sustentada em bases a priori do meramente possível) “oscila entre 
o céu e a terra, sem chão algum no qual possa pisar” (Schopenhauer, 2005, p. 656). Usando 
Schopenhauer contra ele mesmo, pode-se dizer que ele capturou a essência do direito kantiano, 
a despeito de sua incapacidade de pensar o direito em sua especificidade, como se depreende 
do excerto abaixo:

Em consequência, quando Kant diz: “Dever jurídico é aquele que PODE ser objeto 
de coerção”, este PODE deve ser entendido ou fisicamente, e assim todo direito é 
positivo e arbitrário, e portanto toda arbitrariedade que se pode impor é direito; ou 
este PODE deve ser entendido eticamente e estamos aqui de novo no domínio da 
ética (Schopenhauer, 2005, p. 656).

A interpretação deste PODE deve ser, antes, aquela da modalidade prática, já esboçada 
na tábua das categorias da liberdade, a qual Schopenhauer também nega validade. Na verdade, 
Kant liga o céu à terra ou a liberdade numênica à liberdade fenomênica — por intermédio 
do conceito de direito como possibilidade moral ou como o reino do moralmente possível. 
Este PODE é, portanto, um verbo modal deôntico — nos moldes da interpretação prática de 
termos modais oferecida pelo professor Beckenkamp (2018). Agora, em relação ao segundo 
erro, Schopenhauer diz que a determinação kantiana do

[C]onceito de direito é completamente negativa, logo, insuficiente: “Direito é aquilo 
compatível com a coexistência das liberdades dos indivíduos um ao lado do outro 
segundo uma lei universal”. - Liberdade (aqui a empírica, isto é, física, não a liberdade 
moral da vontade) significa o não-ser-impedido, e é portanto mera negação; por sua 
vez, coexistência tem exatamente a mesma significação. Com isso permanecemos 
em simples negações e não obtemos conceito positivo algum (Schopenhauer, 2005, 
p. 656).

A leitura do conceito kantiano de direito como mera negação seria também assimilada 
por Hegel nas suas Linhas fundamentais da filosofia do direito (1821). Mas diferentemente de 
Schopenhauer, ele capturou o espírito da época concernente à tratativa do “Direito abstrato” 
ou do “Direito natural”, como consta do segundo título dado à obra (Direito natural e ciência 



79 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

O conceito de direito de Kant como possibilidade moral em contexto

do Estado no seu traçado fundamental). Daí que, para Hegel, o direito é nos tempos kantianos 
somente uma possibilidade, permissão ou autorização, seja em relação à ação concreta, à moral 
ou à ética. Eis o trecho de Hegel:

No que se refere à ação concreta e às relações morais e éticas, o direito abstrato é, 
em face do conteúdo ulterior dessas relações, somente uma possibilidade; por isso, a 
determinação jurídica é somente uma permissão ou autorização. A necessidade desse 
direito restringe-se, pela mesma razão dessa sua abstração, ao negativo, a não lesar 
a personalidade e o que dela decorre. Daí que só haja proibições jurídicas, e a forma 
positiva dos preceitos jurídicos, em seu conteúdo último, tem por fundamento a 
proibição (Hegel, 2022, p. 232).

É perceptível no uso dessa conceituação do direito por Hegel como possibilidade 
(Möglichkeit), permissão (Erlaubnis) ou autorização (Befugnis) uma forte influência da Rechtslehre 
de Kant sobre as suas Grundlinien. Isso se evidencia ainda mais quanto mais se considera que, 
no período de Frankfurt (1797-1800), mais precisamente na segunda metade de 1798, Hegel 
submeteu a um rigoroso estudo, seja a Doutrina do direito, a Doutrina da virtude, ou a Metafísica 
dos costumes de Kant (cf. Rosenkranz, 1844, p. 87). Dado, porém, que os apontamentos desses 
estudos, lamentavelmente, se perderam, o caminho para se fazer um estudo comparado entre as 
duas obras seria colocá-las lado a lado — o que não é o caso aqui.

Em que pese essa influência, dúvidas não há de que Hegel seja um crítico de Kant. 
Dentre as críticas, possivelmente a mais aguda encontra-se formulada no § 29 da Filosofia do 
direito, onde Hegel apresenta a definição kantiana do direito, segundo a qual ele “é ‘a restrição 
da minha Liberdade ou arbítrio, de modo que ele possa coexistir com arbítrio de cada um 
segundo uma lei universal’” (Hegel, 2022, p. 211), e, então, reputa a origem dessa definição 
a Rousseau. De acordo com ele, “[e]sse ponto de vista está desprovido de todo o pensamento 
especulativo e é rejeitado pelo conceito filosófico, porquanto ele produziu nas cabeças e na 
efetividade fenômenos cujo horror só tem paralelo na trivialidade dos pensamentos nos quais 
se fundavam” (Hegel, 2022, p. 212). Impossível não trazer à mente a fase do terror da Revolução 
Francesa, na qual Hegel está a pensar.

III

Cabe ressaltar, por fim, que a importância de se considerar este debate no contexto 
deste trabalho é que (a despeito da peculiaridade interpretativa de cada um dos pensadores 
mencionados, adicionando a isto o fato de que eles têm o projeto de avançar o programa crítico 
de Kant), além de serem os primeiros intérpretes kantianos a suscitarem a discussão atinente à 
relação do direito com a moral no âmbito da filosofia crítica, o referido debate permite acessar a 
concepção de direito tal como concebida nos finais do século XVIII e início do XIX que é comum 
mutatis mutandis aos filósofos deste período, a saber, a concepção do direito como lei permissiva 
(lex permissiva). Ademais, a questão fichteana de que “[n]ão se pode, em absoluto, ver como é que 
uma lei permissiva poderia ser deduzida da lei moral, que comanda incondicionalmente e que, 
por conseguinte, se estende sobre tudo” (Fichte, 1979, p. 13) encontrará aqui, possivelmente, a 
sua solução16. A propósito, a posição aqui adotada diverge daquela sustentada por José Lamego 
para quem “a ‘dedução’ do conceito de Direito com base numa lei permissiva não pode ser 
atribuída a Kant: mas pode, isso sim, ser imputada a um conjunto de seguidores de Kant, 
como Gottlieb Hufeland [...], Karl Leonhard Reinhold [...], Salomon Maimon [...] e, claro está, 
a Fichte” (Lamego, 2012, p. 469). Apesar de Kant não ter se expressado claramente sobre a lex 
permissiva, ele deixa sugestões de como ela deve ser enquadrada no projeto crítico, de modo que 

16 Aliás, Fulda (2006) já se dedicou a mostrar isso. Porém, em vez de conceber a lei permissiva como expressão da 
lei moral, ele a subordina ao imperativo categórico da moralidade, perdendo assim o ganho que havia auferido com 
a sua rica análise.



80Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Alan Ricardo Pereira

cabe ao intérprete o papel de extrair dessas sugestões o máximo de sentido que a lei permissiva 
comporta, sendo a busca pela completude do direito o seu sentido diretivo.

Portanto, depreende-se do material disponível até o momento que a adoção por 
Kant desses termos modais com significado prático resultará na concepção do direito como 
autorização da razão prática pura, ou seja, como o âmbito do moralmente possível, já que o 
mal é moralmente impossível, pois vetado pela razão, isto é, pelas leis práticas incondicionais 
(chamadas morais). É nesse sentido que se deve ler a passagem — da Doutrina do direito mais 
explícita sobre modalidade prática — segundo a qual “certas ações são permitidas ou proibidas, isto 
é, moralmente possíveis ou impossíveis, mas algumas delas, ou seu contrário, são moralmente 
necessárias, isto é, obrigatórias” (MS, AA 06: 221). Esses termos modais em seu sentido prático 
(modalidade prática) estão implicitamente espraiados na Doutrina do direito em expressões como: 
“Uma posse inteligível (se é possível) é uma posse sem detenção (detentio)” (MS, 06: 245-246). Mas 
é no § 2, “o postulado jurídico da razão prática” a ter qualquer objeto externo como o seu, 
que Kant enuncia claramente o princípio que é aqui mobilizado para solucionar uma série de 
controvérsias no debate em referência. Ele diz:

Pode-se denominar este postulado uma lei permissiva (lex permissiva) da razão prática, 
que nos confere uma autorização que não poderíamos derivar de meros conceitos 
do direito em geral; a saber, a autorização de impor a todos os outros uma obrigação, 
que eles não teriam sem isso, de se absterem do uso de certos objetos de nosso 
arbítrio, porque nos apossamos deles primeiro (MS, AA 06: 247).

A autorização concedida pela lei permissiva da razão prática de impor uma obrigação 
a todos os outros ocorre (por meio de uma determinação da razão) na passagem necessária 
do estado de natureza (no qual não há que se falar em obrigação, salvo em perspectiva) para 
o direito civil (no qual a obrigação é inserida ou exsurge como consequência da autorização e 
não como fundamento desta). De fato, no âmbito do estado de natureza, cada indivíduo pode 
se apropriar de qualquer objeto disponível — e até mesmo indisponível se tiver força para tal, 
sendo que neste último caso ele interferirá na esfera interna do outro. Por isso, não há que 
se falar, aqui, em respeitar a posse alheia, pois, se o indivíduo largar o objeto e outro dele se 
apropriar, ele nada poderá fazer legalmente contra o novo possidente. Então, para assegurar a 
posse, e, sobretudo, a propriedade, há de se passar para o estado civil, ocasião em que a razão 
imporá a todos uma obrigação (celebrada no contrato originário) de se absterem de lançar 
mão da posse ou propriedade alheia. Em havendo descumprimento, o Estado, cuja função 
precípua é a de ser garante, estará autorizado a intervir como sancionador. E isto só é possível 
por que a razão prática (através da lei permissiva, ou seja, através da lei que confere necessitação 
ou simplesmente racionalidade a ações jurídicas) concede uma (permissão) autorização para o 
Estado assim agir que não poderia ser derivada de meros conceitos do direito em geral (extraídos 
da experiência) — quer dizer, que não fossem extraídos ou deduzidos da razão prática pura.

Em resumo, da compreensão desse deslocamento semântico operado por Kant depende a 
interpretação de diversas expressões modais (para lá das mencionadas) espraiadas pela Doutrina 
do direito. A ter em conta os antecedentes da interpretação moral de expressões modais em 
Leibniz, nos wolffianos da cepa de Baumgarten e Achenwall, assim como, nos agora kantianos 
da cepa de Hufeland, Gentz, Erhard, Maimon, Fichte etc., tem-se a atmosfera na qual respiram 
os programas de fundamentação do direito, seja pretérita, em torno ou a partir de Kant.

Referências

ACHENWALL, G. Natural law. Ed. por Pauline Kleingeld e traduzido por Corinna Vermeulen, 
com uma introdução por Paul Guyer. London: Bloomsbury Academic, 2020.



81 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

O conceito de direito de Kant como possibilidade moral em contexto

ALMEIDA, G. A. Sobre o princípio e a lei universal do direito em Kant. In: Kriterion. Belo 
Horizonte, nº 114, dez./2006, pp. 209-222.

ARENDT, H. Lectures on Kant’s political philosophy. Ed Ronald Beiner. Chicago: The University 
of Chicago Press, 1982.

AUSTIN, J. The province of jurisprudence determined. Londres: John Murray, 1832.

BAUM, M. Recht und Ethik in Kants praktischer Philosophie. In: Santos, Leonel Ribeiro dos 
(Coord.). Kant: posteridade e actualidade. Lisboa: CCful 2006, pp. 53-64.

BAUMGARTEN, A. G. Metaphysica. Ed. VII. Halae Magdeburgigae: Impensis Carol Herman 
Hemmerde, 1779.

BRANDT, R. Das Problem der Erlaubnisgesetze im Spätwerk Kants. In: Höffe, Otfried (ed.). 
Immanuel Kant, Zum Ewigen Frieden. Berlin: Akademie Verlag GmbH, 2004. pp. 69-72.

BAZZAN, M. R. Sobre la huella de Kant en la doctrina del derecho berlinesa de Fichte. In: 
Estudos Kantianos, Marília, v. 4, n. 1, pp. 83-104, Jan./Jun., 2016.

BECKENKAMP, J. Introdução. In: Kant, Immanuel. Princípios metafísicos da doutrina do direito. 
São Paulo: Wmf Martins Fontes, 2014, pp. XIII-LXXV.

BECKENKAMP, J. O significado prático de termos modais na filosofia moral kantiana. In: 
Studia Kantiana, v. 16, n. 2, Ago., 2018, pp. 57-67.

BENTHAM, J. Of laws in general (edited by H. L. A. Hart). London: Athlone Press, 1970.

BOBBIO, N. Direito e Estado no pensamento de Emanuel Kant. Tradução de Alfredo Fait. São 
Paulo: Editora Mandarim, 2000.

EBBINGHAUS, J. Kants Rechtslehre und die Rechtsphilosophie des Neukantianismus. In: J. 
Derbolav/Fr. Nicolin (Orgs.). Erkenntnis und Verantwortung, 1960, pp. 317-334.

ERHARD, J. B. Apologie des Teufels. In: Philosophisches Journal einer Gesellschaft Teutscher 
Gelehrten. Ed. von F. I. Niethammer. Neu-Strelitz, 1795, pp. 105-140.

ERHARD, J. B. Apologia do diabo. In: Metacrítica: Revista de Filosofia, n° 2, 2003, pp. 124-140. 
Disponível em: http://hdl.handle.net/10437/2380

FICHTE, J. G. Grundlage des Naturrechts nach Prinzipien der Wissenchaftslehre. Hamburg: Felix 
Meiner Verlag, 1979.

FICHTE, J. G. Fundamento do direito natural segundo os Princípios da doutrina da ciência. Trad. de 
José Lamego. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2012.

FULDA, H. F. Notwendigkeit des Rechts unter Voraussetzung des Kategorischen Imperativs der 
Sittlichkeit. In: Jahrbuch für Rechts und Ethik, 14, 2006, pp. 167-213.

GEISMANN, G. Recht und Moral in der Philosophie Kants. In: Jahrbuch für Recht und Ethik/ 
Annual Review of Law and Ethics, Vol. 14 (2006). Berlin: Duncker & Humblot, pp. 3-124.



82Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Alan Ricardo Pereira

GENTZ, F. von. Ueber den Ursprung und die obersten Prinzipien des Rechts. In: Berlinische 
Monatsschrift, 17, pp. 370-396, 1791.

GOYARD-FABRE, S. Filosofia crítica e razão jurídica. São Paulo: Martins Fontes, 2006.

GUYER, P. Kant’s deduction of the Principles of Right. In: Mark Timmons (org.), Kant’s 
Metaphysics of Morals: interpretative essays. pp. 23-64. New York: Oxford University Press, 2002.

GROTIUS, H. O direito da guerra e da paz. Trad. Ciro Mioranza. RS, Ijuí: Editora Unijuí, 2004.

HART, H. L. A. The concept of law. 2. ed. Oxford: Clarendon, 1994.

HEGEL, G. W. F. Linhas fundamentais da filosofia do direito. Tradução e notas de Marcos Lutz 
Müller. São Paulo: Editora 34, 2022.

HÖFFE, O. O imperativo categórico do direito: uma interpretação da Introdução à Doutrina 
do Direito. In: Studia Kantiana I/I, (1998), pp. 203-236.

HRUSCHKA, J. The permissive law of practical reason in Kant’s Metaphysics of Morals. Law 
and Philosophy, Dordrecht, v. 23, n. 1, pp. 45-72, jan. 2004.

BYRD. B. S.; HRUSCHKA, J. B. Kant’s Doctrine of Right: A commentary. Cambridge University 
Press: Cambridge, 2010.

HUFELAND, G. Versuch über den Grundsatz des Naturrechts, nebst einem Anhange. Leipzing: G.J. 
Göschen, 1785.

KANT, I. Gesammelte Schriften. Hrsg.: Bd. 1-22 Preussische Akademie der Wissenschaften, Bd. 
23 Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin, ab Bd. 24 Akademie der Wissenschaften 
zu Göttingen. Berlin 1900ff.

KANT, I. Investigação sobre a evidência dos princípios da teologia natural e da moral. In: 
Escritos pré-críticos. São Paulo: Editora Unesp, 2005, pp. 101-125.

KANT, I. À paz perpétua. Trad. de Marco A. Zingano. Porto Alegre; São Paulo: L&PM, 1989.

KELSEN, H. Reine Rechtslehre. 2. ed. Wien: Österreichische Staatsdruckerei, 1960.

KERVÉGAN, J. F. La raison des normes. Essai sur Kant. Paris: Vrin, 2015.

KLEIN, J. T. Considerações sobre a justificação de Kant acerca da propriedade privada. In: 
Veritas (Porto Alegre). Vol. 64., n. 2., abr./jun., 2019, pp. 1-38.

LAMEGO, J. Apresentação: O Fundamento do Direito Natural e o sistema do idealismo 
transcendental. In: Fichte, J. G. Fundamento do direito natural segundo os Princípios da doutrina da 
ciência. Trad. de José Lamego. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2012, pp. VII-XLVII.

LEIBNIZ, G. W. Los elementos del derecho natural. Madrid: Edtorial Tecnos, 1991.

LEIBNIZ, G. W. Political Writings. Edição e tradução de Patrick Riley. 2ª ed. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1988.



83 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

O conceito de direito de Kant como possibilidade moral em contexto

LEIBNIZ, G. W. Textes inédits d’après les manuscrits de la Bibliothèque provinciale de Hanovre. Publiés 
et annotés par Caston Grua, Tome 2. Ed. 2ª. Paris: Presses Universitaires de France, 1998.

LEIBNIZ, G. W. Sämtliche Schriften und Briefe VI/1, Berlin, Akademie-Verlag, 1990.

LISSER, K. El concepto del derecho en Kant. Trad. de Alejandro Rossi. Universidad Nacional 
Autónoma de México, 1959.

MAIMON, S. Über die ersten Gründe des Naturrechts. In: Philosophisches Journal einer Gesellschaft 
Teutscher Gelehrten. Ed. von F. I. Niethammer. Neu-Strelitz, 1795, pp. 141-174.

MERLE, J. C. Os dois conceitos de direito. In: Trivisonno, A.T. G.; Merle, J-C (Orgs). A moral e 
o direito em Kant: ensaios analíticos. 2. ed. Caxias do Sul: Educs, 2015, pp. 159-180.

O’NEILL, O. Constructions of reason. Explorations of Kant’s Practical Philosophy. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1989.

POGGE, T. Is Kant’s Rechtslehre a ‘Comprehensive Liberalism’? In: Mark Timmons (org.). Kant’s 
Metaphysics of Morals: interpretativeessays. pp. 133-158. New York: Oxford University Press, 2002.

PLATÃO. A República. 9. ed. Lisboa, Portugal: Fundação calouste gulbenkian, 2001.

REICH, K. Rousseau und Kant. In: Gesammelte Schriften. Hamburg: Felix Meiner, 2001.

REINHOLD, K. L. Briefe über die Kantische Philosophie. Erster Band. Leipzig: bey Georg Joachim 
Göschen, 1790.

REINHOLD, K. L. Briefe über die Kantische Philosophie. Zweiter Band. Leipzig: bey Georg Joachim 
Göschen, 1792.

ROSENKRANZ, K. Georg Wilhelm Friedrich Hegel’s Leben. Darmstadt: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, 1844.

ROUSSEAU, J. J. Trad. de Rolando Roque da Silva. O contrato social e outros escritos. São Paulo: 
Cultrix, 1975.

SADUN BORDONI, G. Introduzione. In: Kant, Immanuel. Lezioni sul diritto naturale (Naturrecht 
Feyerabend). A cura di. Norbert Hinske e Gianluca Sadun Bordoni. Milano: Bompiani, 2016.

SANAHUJA, L. C. Kant’s apple: the moral grounding of right and the interdependence of 
ethics and law. In: Studia Kantiana. n. 16, 2014. Santa Maria, RS., pp. 65-90.

SCHMALZ, T von. Das reine Naturrecht. Königsberg: bey Friedrich Nicolovius, 1792.

SCHNEEWIND, J. B. A invenção da autonomia. Trad. Magda França Lopes. São Leopoldo, RS: 
Editora Unisinos, 2001.

SCHOPENHAUER, A. Die Welt als Wille und Vorstellung. Hamburg: Felix Meiner Verlag, 1819.

SCHOPENHAUER, A. O mundo como vontade e como representação. Trad. Jair Barboza. São 
Paulo: Editora Unesp, 2005.



84Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Alan Ricardo Pereira

SOLARI, G. Studi storici di filosofia del diritto. Turim: G. Giappichelli, 1949.

TERRA, R. R. A distinção entre direito e ética na filosofia kantiana. In: Filosofia política 4. Porto 
Alegre, 1987, pp. 49-65.

TIERNEY, B. Permissive natural law and property: Gratian to Kant. Journal of the History of 
Ideas, Baltimore, v. 62, n. 3, pp. 381-399, July 2001.

WILLASCHECK, M. Which imperative for right? On the non-prescriptive character of juridical 
laws in Kant’s Metaphysics of Morals. In: M. Timmons (org.), Kant’s Metaphysics of Morals: 
interpretative essays. pp. 65-88. New York: Oxford University Press, 2002.

WOOD, A..The final form of Kant’s practical philosophy. In: M. Timmons (org.). Kant’s 
Metaphysics of Morals: interpretative essays. pp. 1-22. New York: Oxford University Press, 2002.

WRIGHT, G. H von. Deontic Logic. In: Mind, vol. 60, nº 237/ Jan., 1951a, pp.1-15.

Recebido 09/2024 | Aprovado 02/2025


