O sumo bem imanente e transcendente na
filosofia de Kant

[The highest good as immanent and transcendent in Kant's philosophy]

Bruno Cunha!

Universidade Federal de Sao Jodo Del-Rei (Siao Jodao del-Rei, Brasil)
DOI: 10.5380/sk.v23i1.96500

Abstract

The doctrine of the highest good has given rise to numerous controversies. Indeed,
several divergent interpretations have emerged in the more recent literature. Among these
interpretations, one school of thought—which I will call the transcendent interpretation —
holds that the highest good should be understood from an individual, transcendent, and
religious perspective that emphasizes the immortality of the soul and the existence of God.
A competing interpretation — which [ will call the immanent interpretation — maintains that
the doctrine of the highest good should be interpreted from a collective and immanent
perspective, attributing a central role to the historical and political dimension. According
to this line of interpretation, the emphasis placed on the concept of the “highest good
in the world” in Kant’s writings of the 1790s marks a shift in perspective, in which
the transcendent position of the previous decade would have been abandoned by Kant
in favor of an immanent outlook. My aim is to present, in general terms, the state of
the debate. I argue that, in the 1790s, Kant adopts an immanent perspective on the
highest good, but does not abandon its transcendent dimension. I maintain that, from
a systematic point of view, the immanent perspective is problematic and, therefore, the
transcendent perspective must continue to be considered the foundation of the doctrine
of the highest good.

Keywords: virtue; happiness; immortality; God; highest good.

1 Professor adjunto na Universidade Federal de Sio Joio Del-Rei. E-mail: brunocunha@ufsj.edu.br. ORCID: https://orcid.
org/0009-0001-7051-5582

Studia Kantiana, vol. 23, n. 1 (Abr. 2025): 2945
ISSN eletronico: 2317-7462



Bruno Cunha

Consideracdes iniciais

Dentro da literatura secundéria, a doutrina do sumo bem tem levantado inumeras
controvérsias. Alguns intérpretes’ apontaram a dificuldade de se assumir a doutrina do sumo
bem como consistente com a doutrina do imperativo categérico ou mesmo com o Proprio
sistema da filosofia critico-transcendental 3. Qutros intérpretes se concentraram em discutir
os desdobramentos intrinsecos e o carater dessa doutrina. Nessa discussio, duas linhas de
interpretacio concorrentes tém se destacado. Uma delas defende que o sumo bem deve ser
compreendido a partir de uma perspectiva individual, transcendente e religiosa, na qual a
conexio entre virtude e felicidade é concebida como totalmente dependente das condicoes
conjuntas da imortalidade da alma e da existéncia de Deus. Em contrapartida, uma outra linha
de interpretacio acredita que a doutrina s6 pode ser considerada coerente se concebida de
uma perspectiva coletiva e imanente?, na qual se atribui um papel central 4 dimensio historica
e politica’. Entre essas duas linhas de interpretacdes, no entanto, ha ainda aquela corrente
que defende que a doutrina do sumo bem s6 pode ser coerentemente entendida a partir da
sobreposicio dessas duas dimensoes, a saber, as dimensdes transcendente e imanente. Enquanto

2 Cohen, 1910; Paulsen, 1924; Beck 1960.

3 Algumas dessas leituras interpretam negativamente a doutrina do sumo bem, relegando-a a um papel secundario
ou mesmo contraditdrio em relacio a filosofia moral de Kant. Alguns, como Paulsen (1924, p. 326) e Cohen (1910,
p. 344-336), por exemplo, identificaram o problema da no¢io de autonomia ser ameacada pela concepc¢io kantiana
de felicidade. Para Cohen, o formalismo kantiano admite apenas um tipo de contetido, que ¢é a ideia de humanidade.
Para ele, a felicidade assumida como contetdo coloca em risco a fundamentacio da moral. Outros, como Lewis
Beck (1960, p. 244-245), observam que o conceito de sumo bem nio pode ser considerado um conceito estritamente
pratico e necessario. A promocio do sumo bem nido pode ser um dever imposto ao sujeito moral distinto das
prescricdes formais do imperativo categérico, uma vez que o dever de promover o sumo nio pode significar mais
do que realizar aquilo que esta em nosso poder, a saber, o dever moral. Por outro lado, ha também aqueles que
tentaram atestar tanto a consisténcia quanto a sistematicidade da doutrina s6 sumo bem. Klaus Dusing (1971, p.
28-29) acredita, por exemplo, que a doutrina do sumo bem, em sua apresentacio na Critica da razdo prdtica, é
um desdobramento da doutrina da consciéncia moral. Kant funda a ideia do sumo bem, portanto, de maneira
consistente, na estrutura da moral. Como Dusing observa, no entanto, para uma correta interpretacio dessa
doutrina, é preciso considerar adequadamente a relacio entre os aspectos formais e materiais da moralidade, levando
em conta, para tanto, impreterivelmente as contribuicoes da Critica da faculdade de julgar e de outros escritos. Por
ultimo, ¢ vélido ainda destacar a leitura de Yovel (1980, p. 8-30) que interpreta a doutrina do sumo bem em estrita
relacdo com a sua filosofia da histéria, concebendo o sumo bem como uma ideia regulativa por meio da qual se pensa
o desenvolvimento historico enquanto progresso moral.

4 O termo foi utilizado pela primeira vez por John Silber em seu influente artigo, A concepcdo do Sumo Bem de Kant
como imanente e transcendente. De acordo com Silber (1959, p. 478), o sentido imanente baseia-se naquele aspecto do
sumo bem que estd em nosso poder. Ou seja, o sentido imanente relaciona-se 2 nossa capacidade de promové-lo neste
mundo mediante a colaboracio com outros agentes livres. O sentido transcendente &, por sua vez, aquele adotado
para o aspecto do sumo bem que estd além da capacidade humana, a saber, a capacidade de distribuicio da felicidade
proporcionalmente a dignidade de ser feliz.

5 Especialmente relevante para a disseminacio dessa perspectiva foi outro influente artigo: Duas concepcdes do Sumo
Bem em Kant, de Andrews Reath publicado em 1988. Reath defende a existéncia de duas concepcdes distintas de
sumo bem na obra kantiana, uma secular e a outra teoldgica. Enquanto a concepcio teoldgica ou transcendente
do sumo bem leva em consideracio a existéncia de um estado de coisas “que ocorre em outro mundo através da
atividade de Deus”, a concepcio secular ou imanente afirma a existéncia de um estado de coisas que pode ser
alcancado neste mundo mediante nossas acdes (Reath, 1988, p. 601, traducio nossa). Uma diferenca importante
das duas perspectivas é que, enquanto a primeira leva em conta um “principio de proporcionalidade” que deve
distribuir felicidade em conformidade com a virtude individual, a ultima abandona a exigéncia desse principio
para compreender o sumo bem meramente como uma unido coletiva entre virtude e felicidade (Reath, 1988, p.
605). Por conseguinte, Reath aceita a interpretacio secular em detrimento da teoldgica, baseado na premissa de
que as exigéncias do principio de proporcionalidade nio encontram um fundamento bem estabelecido na filosofia
de Kant. Para Reath, a concepcio teoldgica ndo pode ser justificada internamente a partir da filosofia de Kant e,
portanto, “representa um afastamento dos principios basicos de Kant” (Reath, 1988, p. 613, traducido nossa). Por sua
vez, a concepc¢io imanente enfatiza a necessidade da fundacio de institui¢des sociais mais justas, que sejam capazes
de garantir a extensio da felicidade (Reath, 1988, p. 603). Reath argumenta que, uma vez percebendo a tensio
entre a concepcio teoldgica e os principios de sua filosofia pritica, Kant teria mudado de posicio — um movimento
observado em seus textos — de modo que a posicio secular representaria a posicio madura e definitiva de Kant. Na
mesma linha, John Rawls (2000, p. 317, traducdo nossa) também acredita que a teologia filosofica de Kant nao pode
ser “reelaborada de modo a torna-la concordante com a sua filosofia moral”. Por conseguinte, ele defende que ¢ mais
adequado excluir a doutrina dos postulados, tornando o sumo bem como “um ideal secular de um possivel reino de
fins” que pode ser realizado no mundo natural.

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



O sumo bem imanente e transcendente na filosofia de Kant

as duas primeiras linhas de interpretacio sdo respectivamente chamadas de interpretacdes
transcendente e imanente do sumo bem, chamamos essa tltima linha de interpretacio de
compatibilista. Tanto a Critica da razdo pura, quanto a Critica da razdo prdtica, sio geralmente
usadas como base de sustentacio da primeira linha de interpretacio, uma vez que nelas o
conceito de imortalidade da alma assume uma posicio central. Por outro lado, os escritos dos
anos 90, a saber, a Critica da faculdade de julgar, o Escrito sobre Teoria e Prdtica e A religido nos
limites da simples razdo sio tomados como base da segunda linha de interpretacio, levando em
conta a énfase dada em tais escritos ao conceito de “sumo bem no mundo”. Meu objetivo
nesse artigo ¢ apresentar a posicio madura de Kant, desenvolvida na década de 1790, como
base de uma leitura que adota a terceira via, a interpretacio compatibilista®. Aceito, portanto,
a dimensdo imanente-coletiva do sumo bem, mas defendo, ao mesmo tempo, a importincia
de sua dimensido individual-transcendente. Para tanto, meu ponto de chegada serd o conceito
de uma “comunidade ética”, concebido enquanto “uma ligacio de seres humanos sob meras
leis da virtude”, como é apresentando no escrito de 1793, A Religido nos limites das simples razdo.
Defendo que, sob o conceito de uma comunidade ética, Kant pensa a realizacio imanente
do sumo bem, mas sem excluir a sua dimensio transcendente. Do conceito de comunidade
ética, Kant retira conclusdes que se articulam com a dimensio natural, histérica e politica, mas
que nio se fecham para uma dimensio religiosa, de carater estritamente individual, ligada aos
conceitos de Deus e imortalidade.

Antes de abordar a concepcio apresentada na Religido nos limites das simples razdo,
pretendo apresentar, na primeira secio, em linhas gerais, as posicoes iniciais de Kant na Critica
da razdo pura e Critica da razdo prdtica, apontando alguns elementos textuais que mostram que,
embora as abordagens ai apresentadas certamente apoiem a interpretacio convencional, ao
menos a Critica da razdo prdtica ndo se mostra incompativel com a concepcio de um sumo
bem de carater imanente ¢ mundano. Na segunda secdo, pretendo destacar como o discurso
kantiano se desenvolve nos escritos da década de 1790, de modo a mostrar a possibilidade de
um “sumo bem no mundo”. No entanto, embora essa énfase seja bastante evidente, também
pretendo argumentar que a ideia de um sumo bem imanente de modo algum representa, como
tem sido defendido na literatura, uma dristica mudanca de perspectiva’, na qual Kant teria
amadurecido seu conceito de sumo bem, abandonando, por conseguinte, a ideia convencional
de um sumo bem legitimado pela existéncia de Deus e a imortalidade da alma. O que quero
mostrar, com essa analise, ¢ que o sumo bem possui uma dimensio imanente, segundo a qual
devemos acreditar que parte de sua realizacio acontece nesse mundo, seja em nivel individual
ou coletivo, mas que sua conclusio so é possivel, em ultima instincia, na dimensio religiosa ou
transcendente. Diante da magnitude do desafio, contudo, limitar-me-ei aqui a apenas apresentar
alguns argumentos a favor de tal abordagem compatibilista. Em primeiro instincia, apresento
evidéncias textuais de que ndo hd o abandono da concepcio transcendente. Em segundo
instAncia, mostro que a interpretacio imanente ¢ problematica do ponto de vista sistematico.
Por ultimo, sugiro que ambas as interpretacdes devem ser pensadas como perspectivas diferentes
que se complementam, na tentativa de conceber uma visio abrangente e racional do mundo.

1. O problema do sumo bem na década de 1780

Na Critica da razdo pura, Kant aborda o sumo bem no capitulo intitulado “O Canone
da Razdo Pura”. A questio ¢ introduzida a partir das trés perguntas fundamentais da filosofia
critica: o que posso conhecer; o que devo fazer; o que me ¢ permitido esperar. A respeito da

6 Virios sio os intérpretes que, a0 menos, apontam para essa interpretacio, ao afirmarem que nio ha uma mudanca
substantiva na posicio de Kant entre as décadas de 1780 e 1790. Dentro eles, cito Marifia (2009), Hamm (2011),
Klein (2016), Pasternack (2017), Vatansever (2020).

7 Essa hipotese ¢ defendida, em diferentes medidas, por intérpretes tais como Reath (1988), Kleingeld (1995), Rawls
(2000), Guyer (2016) e Moran (2012).

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



Bruno Cunha

segunda, Kant observa que “eu realmente suponho que hé leis morais puras determinando
inteiramente a priori [...Jo fazer e o deixar de fazer, i.e, o uso da liberdade de um ser racional”
(KrV, B 835)8. A segunda pergunta leva a terceira, pois se devemos fazer o que a lei moral manda
e, por conseguinte, nos tornamos dignos de felicidade, resta saber se os principios da razio pura,
que prescrevem a lei moral a priori, também conectam a moral a esperanca de felicidade. A ideia
de que hd uma legislacio moral a priori, derivada da segunda pergunta, leva Kant a pensar em
um “mundo moral”, abstraido de todas as “condicoes” particulares e de todos os “obstaculos”
a realizacdo moral, que ele identifica com um “mundo inteligivel” ou “corpus mysticum”. Trata-se
de uma “ideia pratica” da razio, que, como ele assevera, tem “realidade objetiva” na medida
em que deve ter “influéncia” no “mundo sensivel” (KrV, B 836). Dessa ideia, derivada do
uso pratico da razio, segue-se a ideia, de carater tedrico, de que “o sistema de moralidade ¢
insepardvel do sistema da felicidade” (KrV, B 836). Primeiramente, Kant pressupde, em relacio
a tal sistema, um modelo autocompensador de carater aparentemente imanente, no qual a
felicidade estd proporcionalmente e necessariamente ligada a moralidade, de modo que o
préprio comportamento livre seria a causa da felicidade e, consequentemente, o ser racional
seria o criador de sua propria felicidade, bem como da dos demais. Contudo, logo se impoe
a questio de que nio hd uma determinacio na natureza e nem nas acdes que permita inferir
uma conexao necessaria entre o esforco e a felicidade e que isso ¢, inclusive, inconcebivel para
a razdo se apenas a natureza for pensada como fundamento. Isto s6 é concebivel segundo a
pressuposicio de uma causa da natureza ou razio suprema que opera de acordo com leis morais.
Apos introduzir o problema, Kant apresenta a sua definicio para o “ideal do sumo bem”:

Eu denomino ideal do bem supremo as ideias de tal inteligéncia, na qual a vontade
moralmente mais perfeita, ligada a suprema bem-aventuranca, ¢ a causa de toda

felicidade no mundo, na medida em que se apresenta em uma relacdo precisa com a
moralidade (como a dignidade de ser feliz) (KrV, B838).

Em primeira instincia, portanto, isso significa que apenas pressupondo “um sumo bem
originario”, a saber, a existéncia de Deus, que a razio pura “pode encontrar o fundamento da
conexido praticamente necessaria de ambos os elementos do bem supremo derivado” (KrV, B
839). Essa conexio ¢ pensada segundo o rigoroso padrio do que eu chamarei de “principio de
proporcionalidade™, pois a felicidade s6 pode ser pensada, sistematicamente, “na medida em
que seja repartida em proporcdes iguais com a moralidade”. Em segunda instincia, Kant observa
que, uma vez que o mundo sensivel ndo oferece qualquer fundamento para essa conexio, o sumo
bem s6 podera ser devidamente concebido “em uma vida futura”. Portanto, como Kant conclui,
“Deus e uma vida futura sdo, portanto, segundo principios da razio pura, duas pressuposicoes
inseparaveis da obrigatoriedade que essa mesma razio nos impoe” (KrV, B 839).

A hipétese do sumo bem apresentada na primeira Critica é profundamente ambigua.
Apesar de Kant fazer inicialmente algumas afirmacoes que parecem se direcionar a uma posicio
coletiva e talvez imanente do sumo bem!’, como, por exemplo, ao supor um “mundo moral”,

8 As referéncias as obras de Kant seguem o padrio da Kantsforchung de acordo com a Akademieausgabe, com excecio
da Critica da razdo pura que segue a referéncia da edicio original (B).

9 Em especial, encontramos referéncias ao principio de proporcionalidade em: A 809/B 837; KpV AA 05: 110; KpV
AA 05: 145; KU AA 05: 471; Rel AA, 06: 8n; 06: 99; TP, AA 08: 281.

10 Guyer (2016, p. 283) destaca que ja existe uma dimensio coletiva do sumo bem na formulacio inicial da Critica
da razdo pura. Para ele, Kant compreende que o que devemos esperar em uma vida futura é um “mundo moral” e
ndo simplesmente a nossa felicidade individual. Ao apresentar a analogia entre a vida futura e “o reino da graca”
de Leibniz, Guyer acredita que Kant estaria sugerindo a consumacio de um mundo no qual todos os individuos
gozario tanto da virtude, quanto da felicidade. Devemos acreditar, dessa forma, na possibilidade de um mundo no
qual todos os seres racionais dignos de felicidade sio recompensados e ndo apenas na possibilidade da nossa propria
felicidade. De acordo com Guyer, ao se referir ao sumo bem como “unidade sistematica de fins neste mundo de
inteligéncias” (KrV, B 843), Kant estaria fortalecendo a impressio de que “um agente genuinamente moral deve
visar 4 moralidade e a felicidade de todos, e que seu compromisso com a moralidade sera enfraquecido se ele nio
puder acreditar na possibilidade da realizacio integral deste objeto da moralidade” Guyer (2016, p. 283, traducio
nossa). Tal como Guyer, Vatansever (p. 278, 2020) também percebe esse aspecto coletivo no argumento da primeira
Critica, destacando que tanto a concepcio secular quanto a teoldgica sio concebidas, na primeira Critica, como uma
consequéncia logica da lei moral.

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



O sumo bem imanente e transcendente na filosofia de Kant

enquanto “sistema autocompensador de distribuicdo de felicidade” ou ao supor que este mundo
moral deve ter “influéncia” sobre o mundo sensivel, a sua conclusio se dirige certamente,
em ultima instdncia, a uma concepc¢io individualista e transcendente do sumo bem. Isso
principalmente devido a énfase dada ao “principio de proporcionalidade”, que esta de acordo
com a “dignidade” do individuo e que so6 se efetiva, mediante a pressuposicio da existéncia
de Deus, em uma outra vida. Essa hipotese parece se confirmar, ao fim da apresentacio, na
analogia que Kant faz entre sua doutrina e a doutrina leibniziana do “reino da graca”, na qual,
se ¢ plausivel afirmar que Kant conceba um mundo moral situado na bem-aventuranca em
que a felicidade é coletiva, ele parece enfatizar muito mais a necessidade de uma “principio
de proporcionalidade” individual, como elemento ordenador" da dimensio moral. Por fim,
ainda é importante ressaltar, na exposicio da primeira Critica, a alusio ao carater “teleologico”
da doutrina do sumo bem, que se tornard mais evidente nas exposicoes posteriores, quando
Kant afirma que “a teologia moral [...] serve para realizarmos nossa destinacio aqui no mundo,
adequando-nos ao sistema de todos os fins” (KrV, B 847).

Sete anos depois, na Critica da razdo prdtica, Kant desenvolve melhor a sua doutrina, embora
ela ainda nio esteja isenta de ambiguidades. Pensa-se que a posicio de Kant na segunda Critica
apenas desenvolve sua posicio anterior no sentido de apresentar uma hipotese individualista e
transcendente do sumo bem'?. Quero sugerir, no entanto, que alguns aspectos textuais podem
ser interpretados de modo a compreendermos, em continuacio a exposi¢io da primeira Critica,
o sumo bem nio apenas em seu tradicional sentido transcendente, mas também em sentido
imanente. Na segunda Critica, a doutrina do sumo bem ¢ introduzida com a dialética da razao
pratica. Assim como a razio tedrica, a razio pratica também apresenta a sua propria dialética,
que consiste em um movimento em direcdo a totalidade das condicoes do desejo (KpV, AA 05:
107-108). Essa totalidade incondicionada se expressa na ideia do “sumo bem”, compreendido
como “a felicidade distribuida em exata proporcao com a moralidade (enquanto valor da pessoa
e sua dignidade de ser feliz)” (KpV, AA 05: 110-111). Depois de rejeitar a possibilidade de uma
conexdo analitica dos elementos do sumo bem, Kant também encontra problemas em pensar
a possibilidade de uma conexio sintética. A ideia de que a virtude causa a felicidade, embora
desejavel, parece “impossivel”, porque as leis de causa e efeito que determinam os fendmenos da
natureza ndo possuem nenhuma relacio com as leis da liberdade, subjacentes a “disposicao de
Animo virtuosa”. Na experiéncia, a felicidade depende da prudéncia e qualquer conexiao com a
virtude ¢ meramente acidental. Eis que a dialética da razio prética pura, assim como a dialética
da razio tedrica, apresenta a sua propria “antinomia”, que surge da oposicio entre liberdade e
causalidade natural: 1) o sumo bem deve ser possivel, porque a lei moral ordena. E um dever
fomentar o sumo bem!. Para tanto, a virtude deve ser a causa da felicidade; 2) no entanto, o

11 Como exposto acima, Guyer sugere que a referéncia a Leibniz sugere um sentido coletivo a concepcio de sumo
bem. Compreendo, ao contrério, que a referéncia a Leibniz, em especifico, destaca muito mais o principio de
proporcionalidade, como um tipo de principio de justica retributiva individual, que deve ser o elemento corretor da
ordem moral. Concordo com Guyer, no entanto, a respeito do fato de que ja existem alguns elementos na exposicio
kantiana que apontam para uma concepcio coletiva. Estes elementos sio, no entanto, como parece, sobrepujados
pela énfase dada a tese teoldgica e individual.

12 A impressdo de que a exposicio de Kant na segunda Critica sugere “uma concepcio individualista do sumo bem
ainda mais fortemente do que sua discussdo na primeira Critica” também é compartilhada por Guyer (Guyer, 2016,
p. 287-286, traducio nossa). No entanto, ele observa que, apds algumas paginas de tensio, a exposicio parece se
dirigir a “uma concepcio comunitaria” (Guyer, 2016, p. 287-286, traducio nossa). Defendo que uma interpretacio
imanente parece possivel, mas nio uma comunitaria.

13 Este é o ponto de partida para a maioria das controvérsias de interpretacio. A maneira de se interpretar como
¢ possivel pensar um “dever para com o sumo bem” e, portanto, a relacio entre “dever” e “poder” no nosso dever
de promover o sumo bem, levou alguns comentadores, tais como os citados Andrew Reath e John Rawls, 4 opinido
de que a “concepcio teoldgica” da doutrina do sumo bem de Kant ¢ filosoficamente insustentavel (Pasternack,
2017, p. 436). Uma interpretacio bastante difundida ¢ a segundo a qual o dever para com o sumo bem precisa
ser compreendido como um “dever imperfeito”. Ele &, antes de tudo, um dever de “promover” ou “esforcar-se”
em direcio ao sumo bem, nio de “realizd-lo” (Ver, por exemplo, KpV AA 05: 125; KU AA 05: 471). Nesse sentido,
como os deveres éticos imperfeitos, tais como aqueles em vista da caridade ou da promocio de nossos talentos, em
relacdo aos quais ndo somos obrigados a realiza-los plenamente, o nosso dever para com o sumo bem ¢ apenas um
dever em direcio ao seu fomento. O problema ¢é que essa hipStese ainda esbarra em dificuldades, pois nio ¢ claro o

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



Bruno Cunha

sumo bem nio ¢ possivel, porque a méxima da virtude nio ¢ causa eficiente da felicidade. Esse
conflito precipita a razio em um abismo, ameacando a sua “autoridade” como faculdade do
“incondicionado”, deslegitimando, em ultima instincia, até mesmo a sua capacidade de dar
uma lei incondicionada como “fato da razio” (KpV, AA 05: 114).

Depois de admitir que a ideia de que a virtude causa a felicidade “s6” ¢ falsa, “quando”
se considera “a existéncia nesse mundo sensivel como o unico modo de existéncia do ser racional”
(KpV, AA 05: 114), e assumir a possibilidade da existéncia do ser humano enquanto niimeno,
Kant argumenta que um modo de conexido permanece pensavel, embora de modo algum de
maneira “imediata”. Essa conexdo s6 é concebivel pressupondo a “mediacio” de um terceiro
elemento, a partir do qual pode-se, a0 menos, “pensar”, embora nio “conhecer” ou “discernir”,
“uma ligacdo natural e necessaria entre a consciéncia da moralidade e a expectativa de uma
felicidade que é proporcional 4 moralidade” (KpV, AA 05: 119). Ora, é apenas, pois, “postulando”
um “autor inteligivel da natureza”, que tenha criado a natureza de modo a permitir conexio da
causalidade livre com a causalidade natural, que a razio prética pode legitimar as condicoes de
possibilidade do sumo bem.

No entanto, antes de se dirigir propriamente a essa solucio, que concerne aquilo
que “ndo estd em nosso poder”, a saber, a “exata distribuicio da felicidade”, Kant deseja
primeiro apresentar os “fundamentos de possibilidade” do sumo bem, “em vista daquilo que
esta imediatamente em nosso poder” (KpV, AA 05: 119). Ora, a “virtude” é aquilo que esta
imediatamente em nosso poder. Dessa forma, o sumo bem conduz, em primeira instincia, a um
problema pratico que é prescrito “unicamente pela razio pura”, sem levar em consideracio os
mobeis sensiveis, em vista da “completude necessaria” da moralidade. Isto é, no que diz respeito
a virtude, o sumo bem exige a “completa adequacio da vontade com a lei”, que ¢ chamada
“santidade”. No entanto, como Kant observa, esta ¢ “uma perfeicio da qual nenhum ser racional
do mundo sensivel é capaz em nenhum momento de sua existéncia” (KpV, AA 05: 122). Uma
vez que essa exigéncia é “praticamente necessaria” e, portanto, deve ser possivel, a solucio do
problema s¢ é concebivel “postulando” um “progresso que segue ao infinito em direcio aquela
completa adequacio”, sob a pressuposicio de uma mesma “existéncia” e “personalidade”, a
saber, sob a pressuposicio da “imortalidade da alma” (KpV, AA 05: 122). Esse “resultado” nio
pode, no entanto, ser igualmente esperado em relacio a felicidade. Ora, a felicidade ¢, pois, o
“estado de um ser racional, no mundo, em relacio ao qual tudo caminha segundo sua aspiracdo e
sua vontade” (KpV, AA 05: 124). Em contrapartida, a virtude repousa sobre os fundamentos da
liberdade que sio completamente independentes da natureza. Entio, diferente da situacio com
a santidade, o ser racional ndo pode esperar, a partir de suas “préprias forcas”, tornar a natureza
concordante com sua disposicio de Animo virtuosa. A situacio so é solavel, entio, postulando
“a existéncia de uma causa da natureza como um todo, que ¢ distinta da natureza e que contém
o fundamento desse nexo, a saber, do acordo exato da felicidade com a moralidade”; portanto,
postulando a existéncia de Deus.

A hipotese do sumo bem ai exposta parece ser expressio de uma concepcao individualista
e transcendente do sumo bem, na qual o sumo bem deve ser alcancado, de acordo com o

que significa “fomentar” o sumo bem. Se fomentar o sumo bem significa apenas agir moralmente, entdo o dever de
fomentar o sumo bem nio ¢ diferente, como Beck sugere, do dever para com a virtude. Se, no entanto, ele significa
mais: que devemos ser distribuidores da felicidade, ele nio esta em nosso poder. Em outras palavras, como Pasternack
(2017, p. 439, traducio nossa) observa, conceber o dever de fomentar o sumo bem como equivalente ao principio
de proporcionalidade, como se 0 nosso dever a este respeito “exigisse que distribuissemos a felicidade de acordo com
o valor moral”, ¢ incompativel com o “dever implica poder”. A respeito disso, ¢ véilida a objecio de Beck segundo
a qual “ndo posso fazer absolutamente nada em vista da distribuicao da felicidade de acordo com o mérito — isto ¢
a tarefa do governador moral do universo [...] ndo ¢ minha tarefa” (Beck, 1984, p. 244-45, traducio nossa). Apesar
da insisténcia de autores como O’Connell (2015) e Denis (2006) em relacio ao fato de que é possivel reconhecer
certos indicadores empiricos do carater de uma pessoa, estes indicadores nio podem ser usados seguramente para
reconhecer o valor moral de alguém. Acreditar que seria possivel reconhecer o valor moral de alguém mediante
estas pistas empiricas e distribuir felicidade de acordo com isso seria, como penso, colocar em risco a sistematica da
doutrina kantiana.

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



O sumo bem imanente e transcendente na filosofia de Kant

“principio da proporcionalidade”, como resultado da virtude individual. Essa posicio ¢, devo
dizer, a posicio fundamental de Kant sobre o sumo bem e, diferente do que a literatura tem
sugerido, ndo serd abandonada em um periodo tardio, mas conciliada com uma posicio
imanente e coletiva. Aqui, no entanto, quero mostrar que, dentro da perspectiva transcendente
da segunda Critica, ja podemos pensar uma perspectiva imanente. A hipotese de Kant nas duas
primeiras Criticas nos leva a acreditar que o sumo bem s¢ ¢ alcancado em uma outra vida e que,
portanto, nada temos a esperar da felicidade na vida mundana. No entanto, ao aprofundarmos
mais a leitura, podemos compreender que o sumo bem que sera alcancado em outra vida ¢ o
sumo bem que Kant expressa como “bem-aventuranca”, a saber, a conexdo da maxima virtude
com a maxima felicidade. Como Kant nos diz: “A santidade da moral ja lhes ¢ instruida nessa vida
como norma, mas o bem-estar que lhe é proporcional, a bem-aventuranca, sob o nome felicidade,
¢ representada como alcancéavel apenas na eternidade” (KpV, AA 05: 128-129). Se, contudo, ¢
para se levar a sério a légica do “principio de proporcionalidade”, temos de admitir, com efeito,
que a felicidade deve ser distribuida em exata propor¢io com nosso grau de virtude, de modo
que essa distribuicio ndo possa ser pensada como simplesmente postergada para outra vida, em
um momento indefinido da eternidade, no qual atingimos o grau de santidade. De acordo com
a logica de um “principio de proporcionalidade”, essa distribuicio precisa ser pensada como ja
acontecendo no dominio da natureza, mesmo que a natureza, segundo suas leis especificas, nao
possa ser diretamente considerada como produtora dessa felicidade. Além disso, se aceitamos
que a distribuicdo s6 acontece no mundo inteligivel fica incoerente a premissa fundamental do
argumento de Kant de que ¢ preciso postular um autor da natureza que seja o nexo da felicidade
com avirtude, da natureza com a liberdade. Que sentido tem pensar um autor inteligivel que liga
os dois dominios se ndo pertencemos mais a um deles? Ora, é preciso admitir que a dualidade
¢ evidente sobretudo em nossa existéncia mundana. E aqui que somos tanto agentes livres —
visto que a lei moral, como um fundamento de determinacdo puramente intelectual, determina
nossa existéncia enquanto nimenos no mundo do entendimento — quanto seres dependentes
da natureza. A definicdo de felicidade, que Kant apresenta nas duas Criticas, atribui um sentido
a felicidade estritamente ligado ao conceito de natureza. Na primeira Critica, “a felicidade ¢ a
satisfacdo de todas as nossas inclinacdes (tanto extensive quanto a sua diversidade, como intensive
quanto ao seu grau, como ainda protensive quanto a sua duracio)” (KrV, B 834). Na segunda, a
felicidade ¢ o “estado de um ser racional, no mundo, em relacio ao qual tudo caminha segundo
sua aspiracdo e sua vontade em toda sua existéncia e repousa, portanto, sobre o acordo da natureza
com todo o seu fim” (KpV, AA 05: 124). Em vista disso, pode-se afirmar que o argumento
da existéncia de Deus ¢ tanto mais importante para legitimar a possibilidade desse nexo “no
mundo”, mesmo que parcialmente, uma vez que é bastante incerto que tenhamos inclinacdes,
desejos e aspiracdes depois da morte e, mesmo que os tenhamos, tais inclinacdes e desejos nio
poderiam ter mais como referéncia a natureza'. Portanto, se assumimos essas consideracdes,
precisamos admitir que, mesmo no texto no qual Kant apresenta de maneira elaborada sua
hipotese “transcendente” do sumo bem, ha espaco para se pensar uma “dimensdo imanente”.

14 Guyer (2016, p. 285) percebe que essa incoeréncia jd se encontra na primeira Critica, na medida em que Kant
insiste que devemos postular Deus, como o autor da natureza (KpV, B 839), para garantir que nossos esforcos
virtuosos sejam conectados com a felicidade, mas apenas em um mundo futuro, ou seja, em uma vida nio natural. Na
segunda Critica, Kant aprofunda o seu argumento e, por conseguinte, parece também aprofundar a incoeréncia, ao
defender que Deus ¢ postulado como um autor ou “causa suprema” da natureza, que torna a felicidade proporcional
a moralidade, embora a necessidade disso nio seja clara caso o sumo bem s6 puder ser alcancado em uma vida apos
a morte, que nio é natural. Como Guyer (2016, p. 290, traducio nossa) observa, “¢ incoerente exigir Deus como
autor de leis que fazem da felicidade a consequéncia da virtude na natureza quando se postula a perfeicio da virtude
apenas além da natureza”. Por conseguinte, para Guyer, essa incoeréncia deixa espaco para interpretar o argumento
da segunda Critica de acordo com seu sentido coletivo e imanente: a exigéncia da existéncia de Deus, como o
fundamento da conexio de virtude e felicidade, ¢ estabelecida em “uma concepcio segundo a qual ambos devem ser
alcancados pela e para a comunidade humana dentro da natureza” (Guyer, 2016, p. 290, traducio nossa). No entanto,
nio creio que as evidéncias sejam claras o suficiente para sustentar tal hipotese. Devido a posicio fundamental do
argumento da imortalidade, acredito que as implicacdes dessa inconsisténcia apontam, mais claramente, na direcio
de uma perspectiva imanente-individual, segundo a qual o sumo bem ja deve ser pensado, de alguma forma, como
possivel neste mundo para o individuo.

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



Bruno Cunha

2. O problema do sumo bem na década de 1790

A Critica da faculdade de julgar desenvolve a doutrina do sumo bem como hipotese
teleologica, tornando, por este meio, mais evidente a exigéncia de se conceber o sumo bem como
realizacio no mundo. No entanto, desejo argumentar que isso ndo significa um abandono por
parte de Kant de sua posicdo anterior. A hipodtese do sumo bem ¢ apresentada na terceira Critica
junto a teleologia e a teologia moral. Kant argumenta que a razio humana tem de pressupor um
“fim término”, que ndo pode ser outro, segundo condicdes objetivas, sendo o “ser humano sob
leis morais”. Por outro lado, a “condicdo subjetiva sob a qual o ser humano [...] pode, sob a lei
acima, colocarse um fim término, ¢ a felicidade” (KU, AA 5: 450). A “felicidade” &, portanto,
o “sumo bem fisico possivel no mundo” exigivel como “fim término”, que deve ser concebido
“sob a condicio objetiva da concordancia do ser humano com a lei da moralidade, como a
dignidade de ser feliz” (KU, AA 05: 450). Depois de apresentar tal definicio, Kant faz uma
rapida exposicio do “problema teleoldgico” que fora retratado, antes, na segunda Critica na
figura de uma “antinomia da razio pratica”: diz ele, “é impossivel, dadas todas as capacidades de
nossa razio, representarmos essas duas exigéncias do fim término, que nos é dado pela lei moral,
como conectadas por causas meramente naturais”. Por conseguinte, uma vez que “o conceito da
necessidade prdtica desse fim [...] nio é compativel com o conceito tedrico da possibilidade fisica
de sua efetivacio” ¢ preciso conectar “a nossa liberdade uma outra causalidade (um meio) que
nio a da natureza”. Isto é, “temos de assumir uma causa moral para [...] colocarmo-nos um
fim término” (KU, AA 05: 450). O fato de Kant nio citar o argumento da “imortalidade” e
nem enfatizar “o principio da proporcionalidade”® nessa exposicio, levou alguns intérpretes'®
a levantarem a hipotese de que Kant teria abandonado sua concepcio individual-transcendente
de sumo bem. Além disso, esses intérpretes acreditaram encontrar apoio a sua tese secular
também em outros textos da década de 1790 nos quais Kant enfatiza o conceito de “um sumo
bem no mundo”. Por exemplo, no optsculo sobre Teoria e Prdtica, Kant cita o “sumo bem possivel
no mundo” como “a felicidade geral no universo, associada a mais pura moralidade e conforme
aela” (TP, AA 08: 279). Ora, talvez uma explicacio sobre a auséncia desses elementos na terceira
Critica possa ser encontrada no fato de um dos propdsitos da Critica da faculdade de julgar ser
justamente o de estabelecer a possibilidade de se pensar, reflexivamente, a natureza segundo fins
e, portanto, uma conexio imanente entre os fins da natureza e da liberdade!. No entanto, tanto
o principio da proporcionalidade quanto o argumento da imortalidade nio estdo totalmente
ausentes na Critica da faculdade de julgar. O primeiro esta implicito no exemplo do “ateu honesto”
(KU, AA 05: 452), que espera “justica em um mundo futuro”, e mais ainda na “observacio” de
que a “prova moral” é um argumento congénito a razio desde tempos antigos, desde os tempos
em que o ser humano passou a observar que do mérito e demérito nio seguem naturalmente
a recompensa e a punicio (KU, AA 05: 458459). Este ultimo argumento ¢ especialmente
importante porque mostra a correspondéncia entre o “principio da proporcionalidade” e o
“principio de justica retributiva”, que da sustentacdo para a hipdtese, que tenho defendido,
de que a doutrina do sumo bem ¢ aniloga a uma teodiceia'®. No que diz respeito a definicio

15 Eis algumas passagens da década de 1790 nas quais Kant faz referéncia ao principio da proporcionalidade (Rel, AA

06: 5; 06: 99; 06: 161; TP, AA 08: 28 n; VNAEF, AA 08: 419).
16 Os mencionados intérpretes da abordagem coletiva-imanente, como Reath (1988) e Rawls (2000).

17 Na Critica da faculdade julgar, Kant abre espaco para o pensamento teleoldgico, mediante os juizos reflexionantes,
concebendo a natureza como se fosse orientada segundo fins. Trata-se de admitir a necessidade de pensarmos a
natureza “de tal modo que a legalidade de sua forma concorde ao menos com a possibilidade dos fins que devem
nela operar segundo leis da liberdade” (KU, AA 05: 176). Eu argumento, no entanto, que o juizo reflexionante
encontra seus limites diante da questio do sumo bem, de modo que tal s6 pode ser resolvida, em tltima instincia,
pela doutrina dos postulados. Discuto alguns aspectos dessa hipotese em Kant e a defesa da causa de Deus (2018, p.

12-13) e Kant e Leibniz sobre o problema da Teodiceia (2024, p. 200-202).

18 Guyer (2016, p. 287-288) posiciona-se contra essa hipotese. Ele argumenta que nio ha nada nos argumentos de
Kant na doutrina do sumo bem que justifique que postulemos a existéncia de Deus, a fim de garantir a provisio de
punicdes divinas em estrita propor¢io ao vicio humano. Para ele, o argumento segundo o qual os virtuosos seriam
recompensados com a felicidade na propor¢io exata ao grau de sua virtude e os viciosos punidos na proporc¢io
exata de seu vicio, de acordo com a pressuposicio de um juiz divino, ndo encontra base nas exposicdes de Kant.

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



O sumo bem imanente e transcendente na filosofia de Kant

de sumo bem apresentada em Teoria e Prdtica parece igualmente incorreto dizer que os citados
aspectos estdo ausentes, pois, acompanhando sua suposta definicio imanente, Kant ndo deixa
de enfatizar a necessidade da razio de impor, no sumo bem, “a f¢ num Senhor moral do
universo e numa vida futura” (TP, AA 08: 279). Além disso, em uma nota de rodapé préxima a
mesma definicio, Kant cita o principio da proporcionalidade como elemento de conexio entre
a mérito e a felicidade. Em suas palavras: “De facto, ela [a ideia do sumo bem] ndo contém pura
e simplesmente a perspectiva de felicidade, mas tio s6 a de uma proporcio entre tal felicidade

e o mérito do sujeito” (TP, AA 08: 279).

Na década de 1790, especialmente envolto em polémica estd o conceito de uma
comunidade ética”, que ¢ interpretado por alguns como sendo a comprovacao mais concreta
da mudanca de perspectiva de Kant sobre o conceito de sumo bem nesse contexto. O conceito
de comunidade ética ¢, de fato, cercado de ambiguidades, principalmente devido ao tratamento
incipiente que Kant dedica a ele em A religido nos limites da simples razdo. Mas se, realmente, ¢é
verdadeiro o fato de que a ideia de comunidade ética nos conduz a uma concep¢io imanente
de sumo bem, que reclama sua realizacio nesse mundo, nem por isso — como pretendemos
mostrar — ha um abandono dos aspectos da perspectiva transcendente.

“

A comunidade ética ¢ definida como “uma ligacio de seres humanos sob meras leis da
virtude” (Rel, AA 06: 94). Diferente de uma comunidade politica, de cuja possibilidade depende
da coercio, a comunidade ética é uma condicdo baseada no livre-arbitrio, na qual os individuos
de retinem em vista de um fim comum. Embora essa ideia seja objetivamente fundada na razio,
Kant admite que, do ponto de vista subjetivo, nio se pode “esperar, a partir da boa vontade
do ser humano, que eles se decidissem a trabalhar em concordincia para este fim” (Rel, AA
06: 95). Portanto, a comunidade ética, uma vez fundada objetivamente na ideia da razio, mas
contrastada com nossos fins subjetivos, se baseia em um “dever”. Este dever ¢ um dever de sair
do estado de natureza ético e entrar em uma comunidade ética. A funcio especifica desse dever
¢, como Kant explica, resguardar, mediante a uniio dos seres humanos sob um fim comum,
a moralidade individual das “impugnacdes” do principio mal inerente a sociabilidade dos
individuos. Esse dever nio é, em si mesmo, no entanto, um “dever individual”, pois “[u]ma vez
que os deveres de virtude dizem respeito ao género humano como um todo, entio o conceito
de uma comunidade ética sempre se refere ao ideal de um todo de seres humanos” (Rel, AA 06:
96). Por conseguinte, como Kant observa, “temos aqui um dever — de tipo proprio — ndo do
ser humano para com o ser humano, mas do género humano para consigo mesmo”. Esse dever
se dirige a “um fim comum, a saber, ao fomento do sumo bem como bem comum”(Rel, AA 06:
97). Ao nos remetermos as consideracdes apresentadas anteriormente no preficio, observamos
que Kant compreende o sumo bem como “o que resulta” de “nosso agir correto” e “para o que
poderiamos dirigir nosso fazer e deixar de fazer quanto a um fim” (Rel, AA 06: 5). Trata-se da
“ideia de um objeto, que contém reunido em si a condicio formal de todos os fins [...], isto &,
a ideia de um sumo bem no mundo para cuja possibilidade devemos assumir um ser supremo,
moral, mas santo e onipotente, inico que pode unir ambos os elementos desse sumo bem”
(Rel, AA 06: 5). Este conceito ¢, segundo Kant, “um ponto de referéncia particular da unidao de
todos os fins”, meio pelo qual unicamente se pode dar “realidade pratica objetiva a ligacio da
conformidade a fins da liberdade com a conformidade a fins da natureza” (Rel, AA 06: 5). Como

Yovel (1980, p. 63 n) observa, em contrapartida, que a doutrina kantiana parece se orientar por um vago senso
de justica e que a posicio de Kant ¢ derivada provavelmente de uma fonte antiga que, historicamente, se remete a
Biblia e que se manifesta, subjetivamente, no zelo de Kant pelo problema da recompensa e da punicio e por sua
profunda sensibilidade ao fenémeno do sofrimento do justo e da prosperidade do injusto. Nesse argumento, Yovel
parece perceber a questio nuclear da teodiceia que sustenta a doutrina do sumo bem. Contudo, Yovel nio consegue
apreender a importincia sistematica de tal questio. Nesse sentido, ele afirma: “pathos kantiano deve ser visto como
externo ao seu sistema” (Yovel, 1980, p. 63 n, traducio nossa). No que diz respeito aos textos de Kant, a passagem
aludida da Critica da faculdade de julgar pode ser considerada, em especial, uma evidéncia contra a perspectiva de
Guyer. Além disso, podemos encontrar outras importantes evidéncias a favor da minha hipotese em outros textos
de Kant, tais como as Licdes sobre a doutrina filoséfica da religido de meados de 1780 e o opusculo sobre o Fracasso das
tentativas filoséficas na Teodiceia de 1791. Apresento alguns elementos dessa interpretacio em A génese da ética de Kant

(2017), Kant e a defesa da causa de Deus (2018) e Kant e Leibniz sobre o problema da Teodiceia (2024).

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



Bruno Cunha

dever, portanto, a lei moral quer que “o sumo bem possivel no mundo seja realizado por meio

de nds” (Rel, AA 06: 5).

Ao apresentar o sumo bem nesses termos, Kant admite claramente, em contraste com
a perspectiva individual antes defendida, o “carater coletivo” do conceito de sumo bem. Ele
afirma:

Uma vez que o sumo bem ético ndo é levado a cabo apenas por meio do esforco
da pessoa particular para sua propria perfeicio moral, mas exige uma unido de
tais pessoas em um todo para exatamente o mesmo fim, para um sistema de seres
humanos dotados de boa disposicio, no qual e por meio de cuja unidade o sumo

bem pode se realizar (Rel, AA 06: 97-98).

Assim como no prefacio da obra, Kant complementa sua argumentacio, afirmando que
“esse dever”, visto nio sermos “capazes de saber se, como tal, ele estd em nosso poder”, precisara
“da pressuposicao de uma outra ideia, a saber, a de um ser moral no mundo, mediante cujo
arranjo das forcas dos individuos, por si insuficientes, sdo unidas para um efeito comum” (Rel,
AA 06: 98). No entanto, a despeito da necessidade da postulacio da existéncia de Deus, Kant
ressalta que o dever de se esforcar para o fomento do sumo bem como bem coletivo é um dever
do ser humano, de modo que a instituicio de um “povo moral de Deus” deva “proceder de tal

modo como se tudo dependesse dele” (Rel, AA 06: 101).

A essa dimensio coletiva do sumo bem Kant ainda acrescenta uma dimensio historica e
imanente, sobretudo baseada na ideia de que a comunidade ética, compreendida como “um povo
de Deus”, ¢ estabelecida na forma de uma “igreja invisivel”, que, por sua vez, se substancializa
na forma de uma “igreja visivel”. Como ele explica, a igreja invisivel ¢ a “mera ideia da unido
de todos os dotados de retidio sob um governo divino [...] moral [...] do mundo, tal como serve
de arquétipo a todas as Igrejas”. A igreja visivel &, por sua vez, aquela representada pela “uniio
efetiva dos seres humanos” de acordo com aquele ideal. Entio para que uma igreja visivel seja
uma representacio genuina da igreja invisivel, ela precisa apresentar quatro caracteristicas que
estdo de acordo com a razio: universalidade, pureza, liberdade e imutabilidade (Rel, AA 06: 101-
102). Se essa igreja visivel apresenta estes tracos, ela representa, para Kant, “o reino (moral) de
Deus sobre a terra, tanto quanto ele pode acontecer através dos seres humanos” (Rel, AA 06:
101). A representacio histérica mais genuina desta igreja ¢ a igreja cristd, que, apesar de sujeita
a todas as vicissitudes de uma organizacio contingente e humana, deve servir de “veiculo” para
a “fé racional pura”. Kant acredita entio em uma transicio, dentro do progresso histérico, da fé
eclesial, baseada nos estatutos e na revelacio, para uma fé racional pura (Rel, AA 06: 121-123),
de modo que se conceba a possibilidade da superacio da religiio historica um dia (Rel, AA
06: 136 n). Disso decorre que também o sumo bem, como um dever coletivo dos membros da
comunidade ética, precisa ser admitido como uma realizacdo histérica, na medida em que essa
comunidade progride como comunidade puramente moral.

Como tem sido observado na literatura, a hipdtese da imanéncia do sumo bem na
comunidade ética ¢ fortalecida pelo fato de Kant nio fazer nela nenhuma mencio a “imortalidade
da alma” e ao “principio de proporcionalidade”, mas apenas a “existéncia de Deus”. Em relacio
ao ultimo aspecto, Kant observa que “[i]nstituir um povo moral de Deus é, portanto, uma obra
cuja execucdo nio pode ser esperada dos seres humanos, mas apenas do Deus mesmo” (Rel, AA
06: 100-101), muito embora, como ele assevera, nio seja

Permitido ao ser humano, por esta razio, ser inativo em relacio a esse assunto e
deixar a providéncia governar [...]. Ao contrério, ele deve proceder de tal modo como
se tudo dependesse dele e, apenas sob esta condicio, lhe ¢ permitido esperar que a
sabedoria suprema conceda compleicio ao seu esforco bem-intencionado (Rel, AA

06: 100-101).

No entanto, uma leitura mais cuidadosa, logo mostra que h4, ao longo do texto, algumas
referéncias que apontam para o principio de proporcionalidade e para a imortalidade. Kant
aponta para o primeiro aspecto, por exemplo, em sua discussio sobre o carater do “legislador

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



O sumo bem imanente e transcendente na filosofia de Kant

ético”, que apenas pode ser pensado como “alguém, em relacio a quem todos os deveres verdadeiros
— por conseguinte também os deveres éticos — devam ser representados, ao mesmo tempo, como
mandamentosseus”. Kantaponta claramente para o principio de proporcionalidade, ao esclarecer
que esse “legislador” s6 pode ser “alguém que, por isso, deve ser também um conhecedor de
coracdes, a fim de perscrutar o mais intimo das disposicoes de animo de cada um e, como deve
ser em qualquer comunidade, proporcionar a cada um o que seus atos merecem”. Ele conclui,
ao final, que “este é o conceito de Deus como um governante moral do mundo” (Rel, AA 06:
99). No mesmo sentido, em uma nota de rodapé da introducio que explica o “sumo bem” como
“proposicio sintética a priori”’, Kant afirma a premissa de que apenas Deus pode proporcionar a
felicidade em concordancia com a dignidade. Ele afirma, mais particularmente, que, “uma vez
que a capacidade do ser humano para provocar a felicidade no mundo em concordancia com
a dignidade de ser feliz ndo ¢ suficiente, tem de ser assumido um ser moral onipotente como
soberano do mundo sob cuja provisio isso acontece” (Rel, AA 06: 7). De maneira indireta,
Kant também acaba por se remeter ao principio de proporcionalidade em sua discussio sobre
o sentido do mérito diante da justica de Deus (Rel, AA 06: 146) e, ainda, no decorrer de sua
discussdo sobre o mérito, em sua rejeicio da “satisfacdo vicaria” (Rel, AA 06: 117-118).

Sobre a imortalidade, embora Kant ndo a mencione diretamente na sua exposicio da
comunidade ética, ele ndo deixa de fazer referéncias a ela, ao longo do texto, que se conformam
diretamente com sua doutrina do sumo bem. Para citar um exemplo, chamo a atencio para a
discussio sobre as dificuldades em torno da relacio entre a disposicio de 4nimo e o arquétipo
da lei moral, na qual Kant resolve a dificuldade em vista da “santidade” com base na ideia de
“imortalidade da alma”:

Seu progresso ao infinito em direcio a adequacio com essa lei devido a disposigdo
de danimo a partir do qual ele ¢ derivado, que é suprassensivel, nés podemos pensar
como sendo julgado — enquanto um todo completo também segundo o ato (a
conduta de vida) — por um perscrutador de coracdes em sua intuicio intelectual

pura (Rel, AA 06: 67).

Embora Deus, como perscrutador de coracoes, seja capaz de perceber a conversio de
nossa disposicio de 4nimo nio como partes no tempo, mas como um todo inteligivel, ainda
assim essa conversio deve ser concebida, da perspectiva do sujeito, como um tipo de progresso.
Essa discussdo se estende para a segunda dificuldade, relacionada a “felicidade”, na qual a
imortalidade é pensada em termos de bem-aventuranca e desaventuranca, algo que traz de
volta também a pressuposicio do principio da proporcionalidade (Rel, AA 06: 68-70). Kant
argumenta que a “persisténcia” da disposicio de 4nimo moral exige uma certa “confianca” em
nossa capacidade de conserva-la; e esta confianca, baseada na comparacio de nossa conduta
atual com a anterior, aponta para um “progresso” que pode se estender para outra vida em
direcio a “meta da perfeicio” (Rel, AA 06: 68). Ao mesmo tempo em que Kant sugere esse
progresso como bem-aventuranca, ele observa que a disposicio de animo corrompida nos
conduz ao reconhecimento de um regresso, que pode ser compreendido, enquanto tal, como
desaventuranca. Nas palavras de Kant, “o primeiro é um vislumbre de um futuro imensurdvel,
mas desejado e feliz; o segundo, em contrapartida, de uma miséria igualmente imensurdvel [...],
vislumbres de uma eternidade bem-aventurada e desaventurada” (Rel, AA 06: 69). Nessa resposta,
¢ interessante observar que Kant compreende o principio de proporcionalidade como “inerente”
a disposicao de 4nimo, de modo tal que recompensa e punicio sdo concebidas como implicacdes
necessarias decorrentes da propria disposicdo. A terceira dificuldade continua a apontar para
o “principio da proporcionalidade”, ao discutir a justica de Deus diante do problema do mal
radical. Nessa resposta, Kant destaca, em particular, o problema da necessidade “da satisfacio
da justica suprema”, diante da qual ninguém pode ficar impune, frente a “mudanca de coracao”
ou da conversio da disposicio de dnimo. Trata-se, nesse ponto, de pensar como é possivel
justificar o coracio mau, algo considerado punivel, na disposicio de animo daquele que ja se
converteu moralmente e que, portanto, nio é mais, aos olhos da razio, passivel de punicio.

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



Bruno Cunha

3. Elementos para uma interpretacio compatibilista: algumas
consideracdes

O argumento principal contra essas passagens da Religido, tanto quanto as passagens
da Critica da faculdade de julgar, é que elas sio passagens acessorias que nio sdo importantes
para a compreensio da hipdtese do sumo bem de Kant nesse contexto. Uma vez que Kant nio
menciona a imortalidade e o principio de proporcionalidade em sua exposicio principal, isso
significou para alguns comentadores (Reath, 1988) que Kant os teria abandonado devido a
percepcio de suas inconsisténcias. Ao meu ver, contudo, essas passagens mostram, a0 CONtrario,
o comprometimento de Kant com esses aspectos, mostrando como essas posicdes ndo foram
simplesmente abandonadas. Penso que, ao discutir a moralidade individual, em sua ligacio com
o mérito e o demérito segundo o principio da proporcionalidade e o postulado da imortalidade,
Kant estd sustentando uma perspectiva sistematica da razio pratica, segundo a qual a unidade
de todos os fins 56 é possivel quando se dissipa todas as contrariedades da Teodiceia.

Esta sistematicidade encontra dificuldades quando o sumo bem ¢é pensado apenas sob
sua perspetiva imanente. Uma das principais dificuldades reside, sobretudo, na questio de
como pensar, de acordo com as demandas da doutrina do sumo bem, a unido entre virtude e
felicidade. Geralmente, uma das estratégias ¢ assumir a doutrina dos deveres de aperfeicoamento
apresentada na Metafisica dos costumes como analoga ao dever de fomentar o sumo bem,
destacando que a moralidade nos exige a promoc¢io nio apenas de nossa prépria perfeicio
e felicidade, mas da perfeicio e da felicidade dos outros (MS, AA 06: 385-386). Poder-se-ia
concluir dai que a meta moral coletiva de aperfeicoamento moral do ser humano, bem como
da promocio de sua felicidade, ¢ uma tarefa imanente, a ser realizada no mundo, por meio dos
proprios esforcos humanos. Em outras palavras, nosso objetivo deve ser o de alcancar tanto a
virtude de todos quanto a felicidade de todos, na medida em que essa demanda possa concordar
com a moralidade. Mas logo se percebe que as exigéncias mais estritas do sumo bem nio podem
ser atendidas dessa forma. Em primeiro lugar, Kant é bem claro que nio estd em “nosso poder”
promover a felicidade dos outros em consonincia com a sua virtude. Mesmo que seja possivel
identificarmos certos tracos empiricos do cardter virtuoso em uma pessoa’, nio é possivel
inferirmos seu caréter inteligivel propriamente dito, de modo que qualquer tentativa humana
de distribuir a felicidade segundo a dignidade seria equivocada. A consequéncia disso é que,
diante da incapacidade humana de inferir a qualidade moral das disposicoes®, a tentativa de
distribuir a felicidade de acordo com a virtude culminaria em uma situacio na qual a felicidade
poderia ser concedida ao injusto e a infelicidade ao justo, o que para Kant se traduz em um
“absurdo pratico”. E claro que é possivel ao ser humano promover a perfeicio moral e a
felicidade dos outros, mas nunca de acordo e em proporcio com a sua dignidade. O principio
de proporcionalidade nio estd em nosso poder, mas apenas no poder de Deus. Conceber o
dever de fomentar o sumo bem como equivalente ao principio proporcional de distribuicio,
como se o nosso dever a este respeito “exigisse que distribuissemos a felicidade de acordo com
o valor moral”, ¢ incompativel com o “dever implica poder” (Pasternack, 2017, p. 439, traducio
nossa). Nesse sentido, como Beck (1984, p. 244-245, traducdo nossa) salienta, “ndo posso fazer

19 Em suas interpretacdes, Villaran (2013) e O’Connell (2012) argumentam no sentido de mostrar que o dever de
fomentar o sumo bem consiste no dever de fomentar a distribuicio da felicidade segundo o julgamento da dignidade
moral. Villardn (2013, p. 33-34) argumenta que, a despeito de nossa falibilidade em julgar a dignidade moral de
forma confidvel, ainda temos de nos empenhar nessa tarefa. O’Connell (2012, p. 273-74) observa, por sua vez, que a
dignidade pode, em alguma medida, ser avaliada segundo alguns indicadores empiricos do carater.

20 Considerando a teoria kantiana da punicio, Pasternack (2017, p. 440 n, traducio nossa) salienta que até
poderiamos ser “capazes de fazer julgamentos negativos sobre um agente. O problema em questio aqui diz respeito a
nossa capacidade de fazer julgamentos positivos e, assim, determinar quem merece a felicidade. Em outras palavras,
na medida em que somos incapazes de determinar se um agente esta agindo por dever e/ou passou por uma
‘mudanca de coracio’, entdo nio temos os recursos cognitivos necessarios para participar” da realizacio do principio
de proporcionalidade”.

21 Sobre o absurdo pratico, ver Licdes de metafisica (V-Met-L1/Politz, AA 28: 318-319) e Licées sobre a doutrina filoséfica
da religiao (V-Phil Th/Pélitz, AA 28: 1083-1084).

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



O sumo bem imanente e transcendente na filosofia de Kant

absolutamente nada em vista da distribuicdo da felicidade de acordo com o mérito — isto ¢ a
tarefa do governador moral do universo [...] ndo é minha tarefa”. No melhor dos casos, nossos
proprios esforcos e, sobretudo, aos esforcos coletivos das instituicoes, alcancariam a promocio
geral da moralidade e do bem-estar coletivo, em referéncia ao progresso do género humano.
Nesse sentido, ndo é incoerente pensar que o progresso da virtude e do direito deveria conduzir,
apoiado na assisténcia divina, a um estado de maior bem-estar social, no qual haveria menos
desigualdade, injustica, guerras e, em geral, maior respeito ao ser humano. Mas isso nunca
poderia ser pensado sob uma perspectiva sistemdtica, como aquela que o sumo bem parece
exigir, segundo a qual da virtude deve resultar necessariamente a felicidade. Nesse caso, pois,
estariamos diante de um “agregado” e nio de um “sistema”.

Esta dificuldade ndo se impde apenas a interpretacio imanente-secular, sugerida por Reath
e Rawls, mas também a interpretacio imanente-teoldgica, tal como apresentada por Paul Guyer.
Guyer (2016, p. 285) compreende que o aspecto teoldgico do sumo bem nunca é abandonado,
pois Kant sempre discute o problema do sumo bem junto ao postulado da existéncia de Deus.
No entanto, para Guyer, Kant abandona tanto o principio de proporcionalidade, quanto o
postulado da imortalidade da alma na década de 1790, apresentando uma concepcio segundo
a qual o sumo bem requer uma uniio num todo com o proposito de formar “um sistema
de seres humanos dotados de boa disposicio no qual, e somente sob cuja unidade, o sumo
bem pode acontecer” (Guyer, 2016, p. 298, traducio nossa). Guyer conclui, com efeito, que
“o sumo bem nio ¢ um bem individual que pode ser realizado pela virtude de um individuo,
mas um bem de toda a espécie humana, que sé pode ser produzido pela virtude de todos”.
Portanto, continua Guyer, o sumo bem ¢ “uma condicio que deve ser realizada pela espécie
humana e nio individualmente”. Ao se referir a espécie humana como aspecto biolégico, Guyer
sugere que, além disso, o sumo bem deve ser realizado na natureza, “embora devamos acreditar
que a sua realizacio depende da existéncia de um ‘ser moral supremo’ (Guyer, 2016, p. 298,
traducdo nossa). Nao obstante, Guyer parece encontrar dificuldades em explicar o papel estrito
deste ser moral supremo na realizacio do sumo bem. O papel desse ser moral supremo ¢,
em sua explicacio, o de “organizar as forcas dos individuos singulares” de modo “a explicar a
possibilidade do desenvolvimento coletivo da virtude”. Assim, “se os seres humanos com essa
assisténcia organizarem coletivamente o exercicio de sua virtude, a felicidade ao menos em
algum momento — na vida da espécie — se resolvera por si mesma” (Guyer, 2016, p. 298-299). Se
este é exatamente o caso, nada nos impede de pensar que se a felicidade ¢ realizada apenas na
vida da espécie, isso significa que um conjunto de individuos virtuosos deverdao abdicar de sua
felicidade no decorrer de seu trabalho de promocio da moralidade, enquanto outros gozarao
de uma felicidade que ndo fora conquistada por seus proprios esforcos, mas pelos esforcos de
outros. Mais uma vez estamos diante de uma explicacio que pressupde um “agregado” e nio um
“sistema” capaz de, mediante um principio, conectar virtude e felicidade.

Pode-se dizer, portanto, que a exigéncia de uma “conexio necessaria” entre os elementos
do sumo bem impde dificuldades as interpretacdes imanentes, que acabam por tornar, em
ultima instincia, a realizacio do sumo bem algo “acidental e contingente”. Nesse sentido, o
sumo bem ¢ pensado, como no caso da interpretacio imanente-secular, como resultado da
realizacio de certos deveres de cardter social e de sua implementacio por meio das instituicoes
politicas que devem tornar possivel uma situacio, na qual felicidade e a virtude sdo coletivamente
distribuidas no decorrer do progresso historico. No caso da interpretacio imanente-teologica, o
sumo bem ¢ pensado como resultado dos esforcos humanos coletivos em direcio a efetivacio da
virtude, sob cuja condic¢io a felicidade é distribuida em relacdo a espécie humana, mas ndao em
relacio ao individuo virtuoso. Como se observa, isso dificilmente satisfaz a exigéncia sistematica
do sumo bem, que requer nio apenas que a felicidade seja distribuida de acordo com a virtude,
mas que essa distribuicio esteja fundada em uma “conexdo necessaria”. Em outras palavras,
pode-se dizer que

O que é necessirio para que o sumo bem seja realizado nio é meramente uma
relacdo externa em que a distribuicio do componente da felicidade seja proporcional

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



Bruno Cunha

ao componente da virtude, mas sim que os componentes estejam internamente
relacionados (Bader, 2015, p. 187, traducio nossa).

Portanto, como salienta Bader, “[qlualquer conexdo acidental e contingente entre
felicidade e virtude que simplesmente aconteca de concordar com o que ¢é exigido pelo sumo
bem ¢, consequentemente, insuficiente e nio d4 origem a um sistema racional e necessario de

fins” (Bader, 2015, p. 187, traducido nossa).

Considerando essa dificuldade, meu argumento nio se constitui como uma recusa a
dimensio imanente e coletiva do sumo bem, pois ela ¢ certamente encontrada na doutrina
de Kant dos anos de 1790. Em vez disso, ele se dirige no sentido de mostrar que a perspectiva
imanente dificilmente pode ser sustentada sozinha, como se Kant tivesse abandonado a
perspectiva teoldgica transcendente assumida na década anterior. Uma proposta interessante,
diante dessa controvérsia, é pensar que o objeto supremo da razio pratica pode ser concebido
sob duas perspectivas diferentes, que precisam ser igualmente consideradas. Essas duas
concepcdes Ndo sio incoerentes entre si e consiste em considerar o sumo bem sob a perspectiva
do individuo ou da espécie. Com efeito, como sugere Vatansever (2020, p. 281), a pergunta de
Kant sobre o sentido da esperanca na primeira Critica (KrV, B 833-834) poderia ser interpretada
de duas maneiras: “(1) O que eu — como individuo — posso esperar, se eu agir como devo e
me tornar digno de felicidade? e (2) O que nds — como espécie humana — podemos esperar,
se todos nds agirmos como devemos e nos tornarmos dignos de felicidade?”. A resposta a
primeira pergunta leva em conta a disposicio de dnimo individual em sua relacio com Deus
e a imortalidade. Nesse ponto, ¢ de fundamental importincia a consideracio do “principio
de proporcionalidade” que deve garantir, sob a perspectiva de um juiz imparcial supremo, a
distribuicdo precisa e sistematica da felicidade de acordo com a dignidade do sujeito, realizacio
que s6 pode ser plenamente consumada na eternidade, como bem-aventuranca. Nesse caso,
leva-se em conta o substrato da vontade humana como condicio necessaria da distribuicio da
felicidade que serda mediada por Deus?’. A resposta a segunda pergunta se dirige no sentido de
admitir uma concepcio teleoldgica da historia humana, segundo a qual se torna possivel um
progresso continuo da liberdade, mediante a existéncia de um autor inteligivel da natureza,
responsavel por conciliar os dois aspectos do sumo bem. Este esforco continuo da espécie
humana em direcdo a liberdade deve ser visto como acompanhado do aumento de seu bem-
estar, culminando em uma perspectiva ideal de sociedade, na qual imperam os principios do
direito tanto na esfera interna, quanto na externa, o que deve resultar na condicio perene da
paz perpétua. E claro, no entanto, que nio deve se tratar apenas de progresso juridico, mas
também e, sobretudo, de progresso moral. Em relacio a isso, Kant acredita que o progresso do
direito abre espaco para o progresso da virtude. Ou seja, dentro da comunidade politica deve
se desenvolver a comunidade ética. Isto &, ¢ dentro de um Estado justo que os seres humanos
podem melhor desenvolver suas predisposicoes naturais, sobretudo aquelas ligadas a sua
personalidade moral (ZeF, AA 08: 366). Sob essa perspectiva, ¢ dispensavel o apelo ao principio
de proporcionalidade e a pressuposicio da imortalidade, uma vez que o sumo bem ¢ pensado
como progresso historico coletivo no mundo e, em sua plenitude, como realizacio para as
geracdes posteriores da espécie humana.

Consideracdes finais

Tentei mostrar, nesse texto, como ha, no pensamento de Kant, uma dinimica entre as
dimensdes imanentes e transcendentes do sumo bem. Especialmente, meu objetivo foi sublinhar
que, mesmo que Kant tenha se dirigido a enfatizar uma dimensio imanente e coletiva do sumo
bem na década de 1790, isso ndo resultou em uma dréstica reformulacio ou no abandono de sua

22 Apresento alguns elementos dessa hipotese em Kant e Leibniz sobre o problema da Teodiceia (Cunha, 2024, p. 204-
206) e em A génese da ética de Kant (Cunha, 2017, p. 230-233).

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



O sumo bem imanente e transcendente na filosofia de Kant

doutrina anterior. Como demonstrei, a analise das obras de 1790 proporciona suporte textual
para uma interpretacio compatibilista do sumo bem, na medida em que nos permite identificar
tanto aspectos de uma interpretacio imanente, quanto de uma interpretacio transcendente.
A favor da interpretacio compatibilista, demonstro também as dificuldades de se pensar a
doutrina do sumo bem, de um ponto de vista sistemético, apenas com base na interpretacio
imanente. Em consideracio a objecio que poderia ser levantada a respeito da compatibilidade
interna das duas abordagens dentro do proprio sistema kantiano, sugiro que, do mesmo modo
que se pode defender de maneira bem- sucedida a compatibilidade entre a filosofia da histéria
de Kant e sua ética e filosofia da religido, isto também pode ser feito em relacio as abordagens
imanente e transcendente do sumo bem. Pode-se sugerir que ambas representam postos de
vista distintos, que se sobrepdem, e que destacam diferentes etapas na resolucio de um mesmo
problema, a saber, o problema da unidade da razio. Se, por um lado, a historia é pensada como
o palco sobre o qual se desenvolve coletivamente a liberdade humana em conexio com natureza,
seja mediante acdes éticas, ou o desenvolvimento do ordenamento juridico e das instituicoes
politicas, essa conexio s6 pode ser pensada sistematicamente, segundo um fio condutor ou
principio ordenador, sob a perspectiva da filosofia da religiao®. Nesse sentido, o principio de
proporcionalidade assume a funcio sistemdtica de conectar os fins da liberdade aos da natureza,
mediante os postulados da razio pratica, proporcionando, sob a perspectiva de um sistema
de justica retributiva, a unidade de todos os fins. E exatamente, nesse sentido, que se pode
interpretar que sumo bem e teodiceia sio coincidentes enquanto a mesma questio da razio.

Referéncias
BADER, R. M.. Kant’s theory of the highest good. In: AUFDERHEIDE, J. e BADER, R. (Eds.).
The highest good in Aristotle and Kant. Oxford: Oxford University Press, p. 183-213, 2015.

BECK, L. A Commentary on Kant’s Critique of Practical Reason. Chicago, Chicago University
Press, 1960.

COHEN, H. Kants Begriindung der Ethik, nebst ihren Anwendungen auf Recht, Religion und Geschichte.
Berlim, 1910.

CUNHA, B. A génese da Etica de Kant: o desenvolvimento moral précritico em relacdo com a teodiceia.
Sao Paulo: LiberArs, 2017.

CUNHA, B. A Teodiceia de Kant em A Paz Perpétua. Cadernos de Filosofia Alemd, v. 30, n .2,
2025 (no prelo).

CUNHA, B. Kant e a defesa da causa de Deus: algumas consideracdes acerca do opusculo
kantiano sobre a teodiceia. Etica e Filosofia Politica v. 1, n. 21, p. 5-21, 2018.

CUNHA, B. Kant e Leibniz sobre o problema da teodiceia. In: CUNHA, B. e FELDHAUS, C.
(Eds.). Kant Em Didlogo. Londrina: Engenho das Letras, p. 164-209, 2024.

DENIS, L. Autonomy and the Highest Good. Kantian Review, v. 10, p. 33-59, 2006.

23 Como demonstro em outro lugar, elementos para uma interpretacio compatibilista podem ser encontrados na
exigéncia de consumacio do fim da natureza e do fim da criacio. Ver Cunha, A Teodiceia de Kant em A Paz Perpétua

(Cunha, 2025).

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



Bruno Cunha

DUSING, K. Das problem des hochsten Gutes in Kants praktischer Philosophie. Kant-Studien,
v. 62, p. 542, 1971.

GUYER, P. Virtues of Freedom: Selected Essays on Kant. Oxford: Oxford University Press, 2016.

HAMM, C. O lugar sistematico do Sumo Bem em Kant. Studia Kantiana, v. 9, n. 11, p. 41-55,
2011.

KANT, L. A religido nos limites da simples razdo. Traduzido por Bruno Cunha. Petropolis: Vozes,
2024.

KANT, I. Critica da faculdade de julgar. Traduzido por Fernando C. Matos. Petropolis: Vozes/
Sao Francisco, 2016.

KANT, 1. Critica da razdo prdtica. Traduzido por Monique Hulshof. Petropolis: Vozes/Siao
Francisco, 2016.

KANT, 1. Critica da razdo pura. Traduzido por Fernando C. Matos. Petropolis: Vozes/Sio
Francisco, 2012.

KANT, I. Gesammelte Schriften. v. . XXI, Edited by the Akademie der Wissenschaften. Berlin:
Reimer (DeGruyter), 1910.

KANT, I. Licées de metafisica. Traduzido por Bruno Cunha. Petropolis: Vozes/Sao Francisco,
2022.

KANT, 1. Licées sobre a doutrina filoséfica da religidgo. Traduzido por Bruno Cunha. Petrépolis:
Vozes/Sao Francisco, 2019.

KANT, I. Sobre a expressio corrente: isto pode ser correcto na teoria, mas nada vale na pratica.
In: A paz perpétua e outros oprisculos. Traducio de Artur Morio. Lisboa: Edicoes 70, 1988.

KLEIN, J. Kant e a Ideia de uma Histéria Universal. Sio Paulo: Edicoes Loyola, 2016.
KLEINGELD, P. What do the virtuous hope for? Re-Reading Kant’s doctrine of the highest
good. In: ROBINSON, H. (Ed.). The proceedings of the eight international Kant congress. 1995, p.
91-113.

MARINA, ]. Making sense of Kant’s highest good. KantStudien, v. 91 n. 3, p. 329-355, 20009.

MORAN, K. Community and progress in Kant’s moral philosophy. Washington: The Catholic
University of America Press, 2012.

O’CONNELL, E. Happiness proportioned to virtue: Kant and the highest good. Kantian
Review, v. 17, n. 2, p. 257-279, 2012.

PASTERNACK, L. Restoring Kant’s Conception of the Highest Good. Journal of the History of
Philosophy, v. 55, n. 3, p. 435-468, 2017.

PAULSEN, F. Immanuel Kant. Sein Leben und seine Lehre. Stuttgart, 1924.

RAWLS, J. Lectures on the History of Moral Philosophy. Harvard: Harvard University Press, 2000.

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



O sumo bem imanente e transcendente na filosofia de Kant

REATH, A. Two Conceptions of the Highest Good in Kant. Journal of the History of Philosophy,
v. 26, p. 593-619, 1988.

SILBER, J. R. Kant’s Conception of the Highest Good as Immanent and Transcendent.
Philosophical Review, v. 68, n. 4, p. 469-492, 1959.

VATANSEVER, S. Kant’s coherent theory of the highest good. International Journal for Philosophy
of Religion, n. 89 v. 3, p. 263-283, 2020.

VILLARAN, A. Overcoming the Problem of Impossibility in Kant’s Idea of the Highest Good.
Journal of Philosophical Research, v. 38, p. 27-41, 2013.

YOVEL, Y. Kant and the Philosophy of History. Princeton University Press, 1980.

Recebido 08/2024 | Aprovado 01/2025

45

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



