
1 „Über den Unterschied zwischen dem gesunden Verstande und der philosophierenden Vernunft in Rücksicht auf die Fundamente 
des durch beide möglichen Wissens“ (p. 7-48). Texto contido em Beiträge zur Berichtigung bisheriger Mißverständnisse der Philosophen, 
zweiter Band. Die Fundamente des philosophischen Wissens, der Metaphysik, Moral, moralischen Religion und Geschmackslehre 
betreffend. Mit einer Einleitung und Anmerkungen herausgegeben von Faustino Fabbianelli. Hamburg: Felix Meiner Verlag, 2004.
Esta tradução teve sua primeira versão enquanto eu realizava o estágio de pós-doutorado na Ludwig Maximilians-Universität 
München (LMU) com uma bolsa (BEPE) oferecida pela FAPESP, a quem agradeço. O conteúdo deste ensaio também foi tema de 
uma conferência que apresentei na 17th Annual International Conference on Philosophy, realizada em maio de 2022 em Atenas. 
Meus agradecimentos a Fernando Weise pela diligente revisão do texto, pelo comprometimento e contribuição ao trabalho, pelos 
meses de companheirismo e troca de ideias.

2 Mestre e Doutora em Filosofia pela Universidade de São Paulo com estágio de pesquisa na Alemanha (Ludwig-Maximilian-
Universität München – bolsa FAPESP). Pós-doutora pela UFSCar com estágio de pesquisa na Alemanha (Ludwig-Maximilian-
Universität München – bolsa FAPESP). E-mail: ivcfracalossi@gmail.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1554-5225

Sobre a diferença entre o são entendimento e a 
razão filosofante em relação aos fundamentos 
do saber possível através de ambos1

[Karl Leonhard Reinhold]

Tradução, introdução e notas

Ivanilde Fracalossi2

Universidade de São Paulo (São Paulo, Brasil)

DOI: 10.5380/sk.v22i1.96066

Studia Kantiana, vol. 22, n. 1 (Abr. 2024): 123-149 
ISSN eletrônico: 2317-7462



124Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

Introdução

A razão filosofante e o entendimento comum na justificação da 
liberdade

Na primeira edição das Cartas sobre a Filosofia Kantiana (1785-6), Reinhold já demonstrava 
sua preocupação com as necessidades do senso comum, expressão utilizada ali como são 
entendimento humano. Seu apreço por este tema deixa entrever que o que está sendo de fato 
indagado é o papel da razão em nossa convicção da existência de Deus. Ou seja, pergunta-se 
se a razão, como fundamento, traz provas apodíticas para a existência de Deus, provas que 
dispensam a fé.

Na edição de 1792 destas Cartas, o autor da teoria da faculdade de representação procura 
provar a não-impossibilidade da liberdade ao se apoiar no são entendimento e propor o conceito 
de liberdade da vontade como fundamento da lei moral. Mas a questão permanece: como a 
liberdade é possível? A razão filosofante não se contenta com os ditos do entendimento comum 
e os investiga. Segundo Reinhold, não há contradição que possa subestimar a convicção do são 
e comum entendimento perante o julgamento da razão filosofante. Ambos estão precisamente 
ligados às mesmas faculdades fundamentais do espírito humano e anunciam-se no entendimento 
comum por sentimentos <Gefühle> irresistíveis e infalíveis e, através deles, provocam convicções 
sobre as quais a razão filosofante, que busca os fundamentos desses sentimentos, deve permanecer 
em desacordo consigo mesma até que possa estabelecer conceitos distintos e determinados das 
faculdades fundamentais. Precisamente porque não pode fornecer qualquer justificação para a 
possibilidade de liberdade, a razão filosofante deveria contentar-se com os resultados do são e 
comum entendimento em relação à realidade e à possibilidade de liberdade da vontade.

O ponto de partida de tal “justificação” seria a autoconsciência da própria liberdade, 
assumida como infalível e absolutamente certa, o que, por si só, excluiria a possibilidade de 
uma refutação das convicções do são entendimento pela razão filosofante. Esta apenas traz o 
discernimento do são entendimento aos conceitos e, juntos, traz a justificação da liberdade. Ao 
juntar o são entendimento e a razão filosofante, Reinhold atribui à liberdade da vontade, que 
habita a faculdade da mente, uma dupla perspectiva, tornando-a tanto um sentimento quanto 
um conceito determinado e distinto.

A leitura dessas Cartas de 1792 revela que Reinhold se dá por satisfeito com o resultado 
alcançado em relação a um completo fundamento para a filosofia moral, o que ainda não tinha 
se realizado nos textos anteriores. No entanto, dois anos depois volta a analisar a relação entre 
o entendimento comum e a razão filosofante, talvez por se dar conta de que esta relação ainda 
não estava esgotada, ou suficientemente clara nas Cartas. Trata-se do ensaio: Sobre a diferença 
entre o são entendimento e a razão filosofante em relação ao fundamento do conhecimento tornado possível 
por ambos.

Neste texto, Reinhold analisa e julga o trajeto tomado erroneamente, em sua opinião, 
até agora na busca por uma filosofia pura. “Eles correram de um campo para outro, do lógico 
para o metafísico, do metafísico para o matemático, e deste, por sua vez (por um Salto mortale), 
para o empírico-psicológico, sem saber ou se preocupar onde encontrar e como chegar lá” (p. 
66). Acreditava-se que havia rigor científico desde que houvesse demonstração de tudo. Uma 
pretensão vã e contraditória! Em sua Filosofia elementar, Reinhold declara que o fundamento, 
o verdadeiro princípio de todas as ciências, se real e eficaz, não é nada menos que um fato, desde 
que seja um fato dado e indemonstrável. Somente o que se segue dele é passível de prova. É uma 
questão de diligência filosófica apresentar o fato encontrado de forma pura e determinada. “Os 
fatos só podem ser expostos. Eles têm que fazer a sua própria entrada [...] e nenhum outro que 
tenha o menor conteúdo e o maior alcance pode estar na sua base” (p. 68).



125 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Sobre a diferença entre o são entendimento e a razão filosofante 
em relação aos fundamentos do saber possível através de ambos

Reinhold tenta eliminar a ambiguidade que sempre existiu entre entendimento e razão 
e, embora conservem um significado comum, cada um deles denota uma certa faculdade da 
força do pensamento ligada a formas imutáveis, a leis peculiares. No entanto, a semelhança 
dos dois encontrada em seus textos quando se trata de moralidade é levada em consideração 
independentemente do que os distingue um do outro. São as expressões razão filosofante e são 
e comum entendimento, cujo significado mais amplo tanto a razão quanto o entendimento 
são compreendidos em um sentido mais estrito: o primeiro através das representações 
suprassensíveis, o segundo através das sensíveis.

A razão, na medida em que se relaciona tanto com a experiência interna quanto com 
a externa, também pode ser chamada de entendimento comum, pois na experiência externa 
só pode atuar por meio do entendimento e, nesse sentido, com essas funções comuns, agrada 
tanto ao filósofo quanto ao não-filósofo. Mas quando a razão se eleva acima do sensível e busca 
os fundamentos de sua própria experiência, dependendo apenas de sua autoatividade, sem 
vínculos com o entendimento, ocupa-se apenas como razão no sentido mais favorável desta 
palavra, e é chamada de razão filosofante para diferenciar a ocupação em que é meramente 
denominada entendimento comum.

Os fundamentos que aparecem na própria experiência são chamados de empíricos. Em 
si e por si são, portanto, apenas relativos, não absolutos, não finais e, como tais, suficientes 
e satisfatórios para a razão filosofante. Esses fundamentos são chamados de transcendentais 
porque se encontram no sujeito, e não na experiência, ao passo que seus efeitos estão contidos 
nos fatos da experiência, consequentemente, estão contidos na experiência. Por outro lado, os 
fundamentos transcendentes ou últimos, isto é, incompreensíveis, porque apenas os seus efeitos 
indiretos ocorrem na experiência, nunca são efeitos reais e próximos dos fundamentos últimos. 

Portanto, a experiência tem fundamentos compreensíveis e incompreensíveis. Estes 
são os fundamentos últimos da experiência externa que, por não poderem ser dados nem no 
sujeito como fundamentos, nem na experiência externa em seus resultados imediatos, são 
transcendentes por excelência, excedendo qualquer conceito. Aqueles, por outro lado, ou 
são fundamentos últimos e absolutos, ou subordinados e relativos. Os primeiros, enquanto 
fundamentos últimos fora da experiência (mas no sujeito dela) e contidos em seus resultados na 
experiência, são transcendentais, e na medida em que têm de ser pressupostos no sujeito antes 
da experiência para a possibilidade desta, são fundamentos a priori (p. 9).

Os fundamentos empíricos são, portanto, sempre cognoscíveis a posteriori como 
fundamentos; podem, além disso, ser reconhecidas a priori como consequências do 
transcendental, ou como consequências de fundamentos empíricos a posteriori. O entendimento 
comum contenta-se com isso e, portanto, detém-se nos fatos da experiência. O fundamento 
transcendente, por sua vez, não é cognoscível nem a priori nem a posteriori. A razão filosofante 
preocupa-se com este, pois vai além dos fatos da experiência em direção a seus fundamentos.

Reinhold percebe que o erro dos pensadores anteriores residiu precisamente nisso, ou 
seja, na razão, na sua busca por uma filosofia pura. Ao confiar nos empiristas, racionalistas, 
céticos ou dogmáticos, confundiram os fundamentos transcendentais, ora com os empíricos, 
ora com o transcendente, e acreditavam ter encontrado os fundamentos últimos ora nestes, 
ora naqueles. Para Reinhold, a razão, por não buscar esses fundamentos ao acaso e, portanto, 
através de muitas tentativas frustradas, deveria ter um conceito completamente determinado 
de seu próprio caráter, o que não poderia ter de antemão até que finalmente descobrisse os 
fundamentos efetivos.

A descoberta dos fundamentos transcendentais estava reservada a ela na pessoa de seu 
primeiro representante crítico, quem primeiro

distinguiu os fundamentos últimos compreensíveis dos transcendentes, e não 
os procurou nem encontrou quer na experiência efetiva, quer fora de toda a 



126Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

[experiência] possível, mas no sujeito representante e, na verdade, na possibilidade da 
experiência determinada nele, na medida em que ela depende do sujeito (p. 13). 

O são e comum entendimento, que em relação à verdade de seu conhecimento se apega 
apenas aos fatos da experiência, está menos exposto a erros do que a razão filosofante, pois faz 
uso inevitável das consequências dos fundamentos transcendentais e, portanto, é guiado por 
estes fundamentos, embora apenas instintivamente, mas por isso mesmo é muito mais seguro. 

Como ele não tem necessidade de investigar os fundamentos últimos absolutos, 
permanece, então, em uma completa ignorância em relação a eles, pelo que está 
protegido contra todos os erros artificiais, aos quais a razão filosofante está exposta 
ao buscar esses fundamentos, e que, por sua vez, pertencem às condições da sua 
descoberta (p. 16).

Desta forma, o entendimento comum, na medida em que é são, tem muito mais verdade 
do que a razão filosofante, antes mesmo de ter encontrado os fundamentos compreensíveis 
últimos de que necessita para purificar e enriquecer o conhecimento comum através de 
princípios estritamente científicos.

É por isso que nas Cartas sobre a Filosofia Kantiana de 1792, Reinhold, sem maiores 
explicações, justifica a possibilidade da liberdade pela convicção do são e comum entendimento, 
o qual infere da realidade a possibilidade dos fatos da consciência. Portanto, não há contradição 
que possa desvirtuar esta convicção no tribunal da razão. Ou seja, a razão filosofante, na busca 
dos fundamentos últimos, deve partir primeiro das convicções do entendimento comum, pelas 
quais só pode guiar-se com certeza na medida em que são saudáveis. Contudo, esta sanidade, 
que sempre foi limitada, ainda que também impecável em si mesma, teria de ser reduzida nos 
filósofos pelas aberrações da razão filosofante.

Contudo, do mesmo modo em que o entendimento comum e a razão filosofante se 
limitam mutuamente por suas imperfeições no caminho de sua progressiva cultura; 
também não se apoiam menos um no outro por suas perfeições gradualmente 
alcançadas, e os erros do entendimento comum são tão frequentemente abolidos 
por discernimentos mais profundos da razão filosofante quanto os erros desta por 
convicções saudáveis daquele (p. 17).

Tanto a saúde como a doença do entendimento podem ser morais ou psicológicas, ou 
ambas ao mesmo tempo, mas Reinhold atribui a doença à limitação do seu uso, limitação que 
não se funda nas faculdades transcendentais e infalíveis ligadas a leis imutáveis, mas no próprio 
sujeito, na liberdade da pessoa, ou no empírico, fora do sujeito.

No primeiro caso, seus enunciados são mau uso, porque toda ação da vontade 
pressupõe o uso do entendimento; no segundo caso, são mais ou menos um não-
uso do entendimento, porque a aplicação das leis imutáveis ​​pressupõe a saúde das 
faculdades empíricas da mente (p. 20).

Certamente, os dois casos não podem coexistir, isto é, a doença moral do entendimento, 
no sujeito, por um lado, e a plena sanidade das faculdades empíricas da mente, fora do sujeito, 
por outro. Porém, mesmo que não fosse impossível em si, essa coexistência já se tornaria 
impossível pelo mau uso da liberdade.

O entendimento comum nunca discorda de si mesmo sobre marcas características 
transcendentais porque se refere às formas da representação sensível e às do conceito, que 
são infalíveis, imutáveis e universais, mas nunca a predicados metafísicos, e assim o próprio 
entendimento é incapaz de qualquer doença em relação a eles. A razão filosofante, porém, 
muitas vezes discorda de si mesma sobre as marcas características físicas, na medida em que 
tenta subordiná-las ao campo metafísico, como princípios superiores que lhe são desconhecidos, 
enquanto não consegue representá-los puramente sob o caráter do transcendental (isto é, 
como são determinados no sujeito representante por leis gerais e imutáveis). Em suma: o 
entendimento só permite o uso possível de suas funções, o uso transcendental, na medida 



127 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Sobre a diferença entre o são entendimento e a razão filosofante 
em relação aos fundamentos do saber possível através de ambos

em que é determinado antes de toda experiência no sujeito, é sempre determinante, empírico 
e concreto no exercício efetivo. Somente a razão pode fazer o que lhe é impossível e tem a 
prerrogativa de investigar e reconhecer a si mesma e a todas as outras faculdades da mente. 
A razão tem suas leis transcendentais, que se aplicam aos fatos da consciência e dependem 
unicamente do sujeito, assim como o entendimento tem suas leis transcendentais, que são 
inevitavelmente aplicadas à experiência externa sem representação prévia.

As operações transcendentais da razão e do entendimento são sempre sintéticas, pois 
por elas apenas representações totais são geradas. Nestas operações, a razão e o intelecto são 
determinantes, pois obtêm, estipulam e estabelecem o conteúdo das representações na medida 
em que dependem do sujeito (através das formas da representação diretamente fundadas no 
sujeito). Nas operações lógicas, por outro lado, a razão é meramente reflexiva. Esta é uma 
diferença importante que normalmente não era notada, por exemplo, quando tentavam 
fundamentar a ideia da alma sem o conhecimento das leis transcendentais.

A razão filosofante, em sua busca dos fundamentos últimos, só pode atingir seu 
objetivo quando descobrir fundamentos transcendentais como tais, e só pode 
abstrair as marcas características transcendentais dos fatos da experiência, isto é, 
daqueles que não podem ser últimos, através do uso contínuo da razão lógica. 
[...] A razão filosofante tem a tarefa indispensável, a árdua tarefa, na verdade, de 
separar a matéria pertencente apenas à experiência externa daquela que é peculiar 
à experiência interna, de afastá-la dos conceitos dos fatos da mera autoconsciência, 
e assim purificar posteriormente os conceitos das operações da mente (tanto lógicas 
quanto transcendentais). A razão filosofante só tem um princípio orientador 
seguro nesta purificação quando consegue estabelecer pelo menos um conceito 
completamente purificado e, de fato, o mais elevado de todos (p. 17).

Assim, diz Reinhold, acredita-se que tenha dado considerável determinação ao conceito 
de conhecimento filosófico, chamando-o de conhecimento de princípios, e distinguindo-o 
nesta propriedade do conhecimento histórico, como conhecimento dos fatos. Pois,

Se por conhecimento a partir de princípios se entende o conhecimento na medida em que 
ele ocorre a partir de fundamentos absolutamente imutáveis e, ​​consequentemente, 
segundo leis inevitavelmente exercidas, ainda que não reconhecidas, então esse 
conhecimento também condiz com o entendimento comum. Sim! Apenas neste 
o conhecimento está livre daqueles erros que resultam de uma aplicação errada 
provocada por um conhecimento presunçoso e incorreto dessas leis (p. 49).

Portanto, o conhecimento baseado em tais princípios sempre foi buscado, mas nunca 
esteve disponível, pois além das regras lógicas do pensamento, que dizem respeito apenas à forma 
lógica do conhecimento, ao mero raciocínio e para além dos axiomas e postulados matemáticos, 
que se limitam à determinação da grandeza expressiva, não se estabeleceu nenhum princípio 
que não tivesse sido contestado assim que o seu significado fosse discutido.

As regras lógicas, que dizem respeito apenas ao desenvolvimento, mas de forma alguma 
não ao estabelecimento do conteúdo real dos pensamentos, têm sido consideradas por vezes 
como as únicas leis básicas incontestáveis possíveis do conhecimento, por vezes confundidas 
com leis contestadas (metafísicas). Princípios puramente filosóficos são proposições que 
expressam fundamentos absolutos, portanto, necessários e universais por excelência, devendo, 
por conseguinte, ser chamados de princípios absolutos <Grundsätze>. Essa absoluta necessidade 
e universalidade do fundamento, que tal proposição estabelece, pressupõem naturalmente que 
o raciocínio seja encontrado; mas elas não podem de forma alguma ser produzidas pelo mesmo. 

A necessidade e a universalidade puramente filosóficas nada mais são do que aquilo que, 
em distinção entre o lógico e o meramente hipotético, deve ser chamado de transcendental, e 
que só pode ocorrer em tais proposições cujo conteúdo não é nem uma regra lógica de raciocínio 
nem um fato <Faktum> histórico, mas uma lei originária da faculdade de representação 
concebida através de conceitos completamente determinados, isto é, estabelecida por aquela 
faculdade que deve ser pressuposta a priori no mero sujeito para a possibilidade da experiência 



128Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

externa e interna.

Fundamentos últimos absolutamente compreensíveis devem ser dados na mente, e a 
razão filosofante também pressupõe esses fundamentos como realmente dados e se esforça para 
ter consciência deles para elevá-los do conhecimento comum ao conhecimento científico. A 
autoconsciência como um fato também pertence aos fatos da experiência interior como tais, 
sem o qual todos os outros seriam impensáveis. Há uma autoconsciência pura, como fato da 
experiência interna, e por meio dela o sujeito, como representante, distingue-se da organização 
como objeto externo representado; e há uma autoconsciência empírica, como fato da experiência 
interna e externa, e através dela o sujeito representante é representado como conectado com 
a organização como pessoa, e as mudanças que ocorrem na organização são pensadas como 
localizadas na pessoa. Mas os fatos da consciência empírica pertencem, portanto, à experiência 
interna, na medida em que depende da externa, e os fatos da pura autoconsciência pertencem, 
portanto, aos da experiência interna, na medida em que é independente da externa e depende 
apenas do mero sujeito.​

O projeto inicial de Reinhold de construir um sistema filosófico sobre uma causa 
primeira ou um fato fundamental: o fato da consciência <Thatsache des Bewußtseins>, continua 
presente neste ensaio. Neste caso, não há uma mudança essencial no conteúdo da filosofia do 
autor da teoria da faculdade de representação, mas sim na organização dos termos. Nos textos 
1789 a 1792, sensibilidade, entendimento e razão são as principais faculdades da faculdade 
de representação em geral, baseada no fato da consciência. Em Sobre a diferença, há diversas 
proposições da consciência organizadas hierarquicamente. As mais específicas são subordinadas 
à primeira, mais geral; mas a consciência é a fonte de todas elas. São múltiplos fatos da 
experiência interna que devem ser do mesmo tipo que o fato geral da consciência e, como tais, 
têm de ser observados como fundamentais porque estão relacionados às características gerais, a 
priori da faculdade de representação.

Portanto, a importante mudança neste texto em relação aos anteriores é que Reinhold 
especifica o entendimento comum como fonte confiável dos fatos da consciência, os quais, 
por representarem o fundamento material, determinam a estrutura e o conteúdo do sistema, a 
verdadeira fundação da filosofia.

Tradução

Sobre a diferença entre o são entendimento e a razão filosofante 
em relação aos fundamentos do saber possível através de ambos

It cannot be doubted, that the mind is endowed with 
several powers and faculties, and that these powers are 
distinct from each other, that what is really distinct to the 
immediate perception may be distinguished by reflexion, 
and consequently that there is a truth and falsehood, in 
all propositions on this subject, and a truth and falsehood 
which lie not beyond the compass of human understanding 

— David Hume3

Distingue-se o reconhecimento, o discernimento, o saber, para os quais o são entendimento 

3 Não se pode duvidar que a mente seja dotada de vários poderes e faculdades, e que esses poderes são distintos uns dos 
outros, que o que é realmente distinto da percepção imediata pode ser distinguido pela reflexão e, consequentemente, 
que há uma verdade e uma falsidade em todas as proposições sobre este assunto, e uma verdade e falsidade que não 
estão além do compasso do entendimento humano. Cf. Hume, D. An Enquiry concerning Human Understanding, Section 
I: Of the Different Species of Philosophy, in: Ders., The Philosophical Works, a. a. O, 4, S. 10.



129 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Sobre a diferença entre o são entendimento e a razão filosofante 
em relação aos fundamentos do saber possível através de ambos

é suficiente, daquilo para o qual a razão filosofante é pressuposta.

As palavras entendimento e razão, em toda a sua polissemia anterior, conservaram um 
significado comum, no qual cada uma delas designa uma determinada faculdade da força do 
pensamento ligada a formas imutáveis, a leis peculiares.

Agora, se esse aspecto comum do entendimento e da razão entra em consideração, 
independentemente do que os distingue um do outro, então a palavra entendimento é comumente 
usada, cujo significado mais amplo compreende sob si tanto a razão quanto o entendimento em 
um significado mais estrito, como é o caso da expressão mero são entendimento.

Embora a palavra razão seja às vezes – porém nunca corretamente na minha opinião 
– tomada em um significado que compreende sob si tanto o entendimento quanto a razão 
(ambos em um significado mais estrito), ela ainda designa a faculdade da força do pensamento 
na expressão razão filosofante, que é distinta do entendimento em um significado mais estrito, e 
de fato na medida em que é compreendida em uma função especial que não pertence à razão 
comum contida na expressão: mero são entendimento.

Por entendimento, no significado mais estrito desta palavra, eu entendo a faculdade da força 
do pensamento que se ocupa diretamente com as representações sensíveis, e que gera a partir 
delas novas representações que são conexões das representações sensíveis, as quais chamam-se 
conceitos no significado mais estrito. Por razão no significado mais estrito, entendo a faculdade 
da força do pensamento, que inicialmente se ocupa com representações suprassensíveis, e a 
partir delas gera novas representações chamadas ideias, as quais se relacionam ou por meio de 
conceitos e representações sensíveis com objetos da experiência externa, ou diretamente no sujeito 
representante, e por meio dele com fatos da experiência interna.

Na experiência, enquanto a razão se ocupa em parte na externa e em parte na interna, 
tanto quanto esta é determinada pela externa, ela é indicada pelo nome de entendimento, porque 
na experiência externa ela só pode ser eficaz por meio do entendimento em significado mais 
estrito, o qual está diretamente ligado à sensibilidade. Ela também é chamada, portanto, de 
entendimento comum, em parte porque nessas funções ela é comum (communis) ao filósofo e ao 
não-filósofo, em parte porque o não-filósofo, como tal, contenta-se com essas funções (vulgaris).

Diferentemente daquela ocupação em que se chama mero entendimento comum, a 
razão é denominada razão filosofante na medida em que se eleva acima da experiência e procura 
por si mesma os seus fundamentos, ocupando-se, consequentemente, apenas com aquilo que é 
representado por meio de seus resultados na experiência, e não com aquilo que é em si e para si 
mesmo; por outro lado, na medida em que é fundamento que se apresenta fora da experiência,  
depende apenas de sua própria autoatividade e não está de forma alguma ligada à sensibilidade 
pelo entendimento no sentido mais estrito, ocupando-se como razão no sentido mais apropriado 
desta palavra.

Os fundamentos que ocorrem como tais na própria experiência chamam-se empíricos. Eles 
próprios pressupõem repetidamente fundamentos fora da experiência, em relação aos quais são 
meros resultados. Em si e por si mesmos, todos os fundamentos empíricos são, portanto, apenas 
relativos, não absolutos, não finais e, como tais, fundamentos suficientes e satisfatórios para a 
razão filosofante.

Já os fundamentos absolutos ou últimos dos resultados que ocorrem na experiência são 
ou dados ao sujeito representante e deixam-se, portanto, também por ele descobrirem-se mais 
cedo ou mais tarde, ou não lhe são dados, permanecendo-lhe efusivos para sempre.

No primeiro caso, os resultados reais, isto é, os mais próximos e imediatos destes últimos 
fundamentos ocorrem na experiência, eles mesmos se encontram apenas como fundamentos 
no sujeito, fora da experiência, ao passo que seus resultados nos fatos da experiência estão 



130Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

contidos, consequentemente, dentro da experiência. Estes fundamentos são chamadas agora de 
transcendentais.

Num segundo caso, apenas os resultados indiretos dos fundamentos últimos ocorrem sempre 
na experiência, isto é, aqueles resultados que só podem ser deduzidos de outros fundamentos na 
experiência e que, portanto, nunca são os resultados reais e os mais próximos dos fundamentos 
últimos. Esses fundamentos são, portanto, incompreensíveis mesmo na qualidade de últimos e 
são chamados de transcendentes.

Tais fundamentos transcendentes são os fundamentos últimos dos fatos da experiência 
externa na medida em que esta é meramente externa. O fundamento dado mais próximo de 
um tal fato é sempre a impressão dada de fora e, consequentemente, fundada fora do sujeito, cujo 
fundamento externo está no objeto localizado fora de nós, reconhecível apenas por essa impressão; 
este fundamento não pode ser reconhecido de forma alguma, ou apenas por outra impressão 
externa, isto é, mediante outro fundamento empírico que ocorre na experiência externa. Como 
toda impressão externa pressupõe um fundamento que, ou não se deixa descobrir de modo 
algum, ou se deixa apenas em outra impressão externa, então a razão nunca pode chegar a 
um fundamento externo que, por um lado seria o último, mas por outro teria seu efeito mais 
próximo e real na experiência. O fundamento último de uma impressão externa não é dado 
nem no sujeito, nem pode ser tomado como absolutamente último em outra impressão, a qual 
repetidamente pressupõe um fundamento apenas reconhecível por meio de uma impressão. O 
fundamento último, portanto, nunca pode ocorrer em seu efeito imediato na experiência e é, 
no mais próprio entendimento, transcendente.

O mesmo não se aplica aos fundamentos absolutos e últimos da experiência, na medida 
em que esta depende do sujeito representante. Para que a experiência se torne efetiva, tudo o 
que é pressuposto no sujeito para a possibilidade da experiência deve estar realmente presente 
nele. Nesta medida, portanto, os fundamentos completamente suficientes e, por conseguinte, 
últimos da experiência, enquanto esta depende do sujeito, têm que ser dados no próprio sujeito e 
existir antes de toda experiência efetiva. Por outro lado, seus resultados imediatos têm de ocorrer 
nos fatos da experiência, visto que estes dependem diretamente do sujeito e, particularmente, 
ocorrem nos fatos da experiência interna como tal, enquanto resultados mais próximos dos 
fundamentos últimos, os quais não estão contidos na experiência como fundamentos nem 
tampouco fora do sujeito da experiência, mas, antes, têm de ser dados a este sujeito e, assim, 
podem ser descobertos e compreendidos por meio de seus resultados mais próximos. Os 
fundamentos da experiência dados e contidos no sujeito representante, posto que esta não 
depende de objetos externos, mas diretamente do sujeito são, no próprio entendimento, 
transcendentais, ou seja, como fundamentos estão, de fato, externos à experiencia, mas em seus 
resultados estão contidos nela.

Portanto, a experiência tem fundamentos compreensíveis e incompreensíveis. Estes 
são os fundamentos últimos da experiência externa que, por não poderem ser dados nem no 
sujeito como fundamentos, nem na experiência externa em seus resultados imediatos, são 
transcendentes por excelência, excedendo qualquer conceito. Aqueles, por outro lado, ou 
são fundamentos últimos e absolutos, ou subordinados e relativos. Os primeiros, enquanto 
fundamentos últimos fora da experiência (mas no sujeito dela) e contidos em seus resultados 
na experiência, são transcendentais, e na medida em que têm de ser pressupostos no sujeito 
antes da experiência para a possibilidade desta, são fundamentos a priori. Os outros estão 
presentes na própria experiência e, portanto, eles mesmos são novamente resultados ou dos 
fundamentos transcendentais a priori determinados no sujeito, ou dos fundamentos empíricos 
dados de fora na experiência externa ao sujeito, os quais, na medida em que são reconhecíveis, 
não são últimos, e cujos fundamentos últimos só podem ser transcendentes. Os fundamentos 
empíricos são, portanto, sempre reconhecíveis como fundamentos a posteriori; podem, aliás, ser 
reconhecidos a priori como resultados dos fundamentos transcendentais, ou a posteriori como 
resultados dos empíricos. O fundamento transcendente, por outro lado, não é reconhecível 



131 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Sobre a diferença entre o são entendimento e a razão filosofante 
em relação aos fundamentos do saber possível através de ambos

nem a priori nem a posteriori.

Os fundamentos empíricos da experiência interna, na medida em que esta é independente 
da externa, podem ser deduzidos dos transcendentais como resultados, e consequentemente, 
deduzidos dos fundamentos últimos; ao passo que os fundamentos empíricos da experiência 
externa, na medida em que esta é independente do sujeito, só podem ser deduzidos continuamente 
dos fundamentos empíricos e, portanto, nunca dos últimos, se não quiser perder-se no reino 
do transcendente.

O entendimento comum contenta-se com os próximos fundamentos e, portanto, detém-se 
nos fatos da experiência; a razão filosofante se ocupa dos fundamentos últimos e, portanto, vai 
além dos fatos da experiência em direção aos próprios fundamentos. Até então, ela ganhou o 
seu nome apenas por causa disso, já que buscava os fundamentos últimos.

Para não procurar esses fundamentos ao acaso e, consequentemente, através de muitas 
tentativas malsucedidas, a razão deveria ter tido um conceito completamente determinado do 
caráter peculiar deles, o que ela não poderia ter antes de descobrir final e efetivamente esses 
mesmos fundamentos (conduzida por representações obscuras dos mesmos [meras suposições] 
e instruída por comparação de suas tentativas fracassadas). Nessa época, ela confundia os 
fundamentos transcendentais ora com os empíricos, ora com os transcendentes, e acreditava 
ter encontrado os fundamentos últimos ora nestes, ora naqueles.

Ela os procurou por meio dos empiristas na experiência efetiva, onde confundiu os resultados 
dos fundamentos últimos, que só podem ocorrer na experiência, com os fundamentos últimos, 
que têm de ser pensados como tais fora de toda experiência; assumiu os fatos, para os quais 
tinha de buscar as causas, como sendo as próprias causas e, em vez de investigar as competências 
da experiência, submeteu suas próprias competências aos ditos da mera experiência.

Por meio dos racionalistas, a razão buscou os fundamentos últimos da experiência fora de 
toda experiência possível; e como não encontrou os resultados dos fundamentos supostamente 
descobertos na experiência efetiva, ou seja, na experiência externa, declarou a experiência externa 
efetiva como uma aparência enganosa, já que depende de percepções sensíveis, isto é, na medida 
em que é experiência externa, declarou também a sensibilidade como mera impotência da mente, 
a partir da qual nada além de engano poderia resultar, o entendimento como a faculdade de 
representar as coisas como elas são em si mesmas, e a razão como a faculdade de representar a relação 
determinada nessas coisas em si, e assim acreditou ter encontrado os fundamentos últimos fora 
do sujeito representante, no âmbito do transcendente, no qual concedeu ao entendimento e à 
razão a faculdade de representar o transcendente, e presumiu ter reconhecido os fundamentos 
últimos objetivos das representações dessas duas faculdades nas coisas em si fora do sujeito.

Através dos céticos, a razão descobriu que os fundamentos últimos da experiência não 
poderiam ser descobertos nem na experiência efetiva nem fora de toda experiência possível, e concluiu 
precipitadamente que simplesmente não poderiam ser descobertos. Sem considerar que, por sua 
própria natureza, a busca e pressuposição de tais fundamentos tornavam-se-lhe absolutamente 
necessárias, ela declarou todos os fundamentos últimos em geral como transcendentes.

Como razão filosofante, sempre buscou os fundamentos últimos. Em seus representantes 
dogmáticos, tomou os fundamentos últimos transcendentes pelos compreensíveis, os quais acreditava 
possuir nos empiristas pela experiência e nos racionalistas pela razão. Em seus representantes céticos, 
tomou todos os fundamentos propriamente últimos como transcendentes e incompreensíveis, 
acreditando que teria de se contentar com fundamentos relativos. Ela, consistentemente, 
interpretou mal os fundamentos transcendentais, ou considerando-os como transcendentes e 
incompreensíveis, ou, em vez disso, assumindo os transcendentes e incompreensíveis como 
compreensíveis.

A descoberta dos fundamentos transcendentais estava reservada a ela na pessoa de seu 



132Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

primeiro representante crítico4, quem primeiro distinguiu os fundamentos últimos compreensíveis 
dos transcendentes, e não os procurou nem encontrou quer na experiência efetiva, quer fora 
de toda a experiência possível, mas no sujeito representante e, na verdade, na possibilidade da 
experiência determinada nele, na medida em que ela depende do sujeito5.

Kant admite para os empiristas que a razão filosofante tem de provir apenas dos fatos da 
experiência e colocá-los como fundamento à sua busca pelos fundamentos últimos; mas ele lhes 
mostra que a própria experiência não pode conter absolutamente nenhum fundamento último, 
e que somente os resultados dos fundamentos últimos, a saber, os imediatos, reais, os únicos 
compreensíveis desses fundamentos últimos, que são dados a priori no próprio sujeito, podem 
ocorrer na experiência.

Ele admire para os racionalistas que a razão filosofante não pode de modo algum 
descobrir os fundamentos últimos na experiência, e especialmente na experiência externa, na 
medida em que ela depende da sensibilidade; mas ele lhes mostra que só são compreensíveis 
aqueles fundamentos últimos cujos resultados imediatos ocorrem na experiência, e que esses 
fundamentos não podem ser outros senão as condições da experiência dadas no mero sujeito, 
posto que a experiência depende do sujeito e não dos objetos externos, e que, portanto, os 
fundamentos últimos, enquanto representáveis e compreensíveis, não podem ser objetos 
localizados fora de nós.

Ele admite para os céticos que os fundamentos últimos buscados fora de nós são 
transcendentes e nunca podem ser encontrados; mas lhes mostra que a experiência efetiva que 
por eles é admitida não pode ser pensada claramente sem distinguir seus fundamentos externos, 
dentre os quais nenhum fundamento último pode ser descoberto, dos internos, que têm de 
ser dados plenamente no sujeito, na medida em que este é necessário para a possibilidade da 
experiência, e devem se anunciar por meio de seus resultados imediatos na experiência.

As formas da representação dos sentidos externos e internos (espaço e tempo), das 
representações do entendimento (as categorias) e da razão (a unidade incondicional)6, primeiramente 
descobertas e estabelecidas na Crítica da Razão Pura, são aquelas na experiência na medida 
em que ela depende do sujeito representante. Devem ser resultados imediatos que realmente 
ocorrem dos fundamentos últimos, dados no sujeito antes de toda experiência, a saber, das 
faculdades da sensibilidade, do entendimento e da razão determinadas no sujeito e vinculadas a leis 
imutáveis, que devem ser pressupostas para a possibilidade da experiência.

Enquanto os fundamentos últimos compreensíveis foram mal-entendidos pela razão 
filosofante que os buscava no empirismo, racionalismo e ceticismo de acordo com as múltiplas 
modificações desses três tipos de representação, eles foram desde sempre dados no sujeito 
representante e incessantemente eficazes, no comum e são entendimento não procurados e 
desconhecidos (mas justamente por isso, não mal compreendidos). Seus resultados estiveram 
sempre presentes na experiência; e assim como os raios de luz foram desde sempre as causas 
da cor e da visibilidade, sem e antes que fossem reconhecidos nessa qualidade7, também os 
fundamentos transcendentais da experiência foram desde sempre a causa do imutável e puramente 
verdadeiro, a qual está contida na cognição humana em todas as suas mudanças, imperfeições e 
erros. O são e comum entendimento, que em relação à verdade de seus conhecimentos sempre 
se apega apenas aos fatos da experiência, e nesta medida faz um uso inevitável dos resultados 

4 Reinhold refere-se a Immanuel Kant.

5 Ver os prefácios e a introdução da Crítica da razão pura, onde Kant delineia os contornos e limites da razão para 
circunscrevê-la nos âmbitos teórico e prático da filosofia.

6 Referência à estética transcendental (B 33-73 / A 19-49), à Analítica transcendental (B 89-349 / A 65-292) e à 
Dialética transcendental (B 349-732 / A 293-704) da Crítica da razão pura.

7 Reinhold já mencionou este exemplo no livro III de Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermögens, 
texto de 1798. Aliás, metáforas com luz e cores são recorrentes em seus textos. Nas Cartas sobre a filosofia kantiana, de 
1792 (Briefe II), p. 127 ele diz: “A luz daquela alvorada vermelha era um reflexo da razão pura que estava chegando 
mais perto do horizonte do espírito humano”.



133 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Sobre a diferença entre o são entendimento e a razão filosofante 
em relação aos fundamentos do saber possível através de ambos

dos fundamentos transcendentais neles contidos torna-se, portanto, conduzido por esses 
fundamentos, embora apenas instintivamente, mas por isso mesmo, muito mais seguro. Como 
ele não tem necessidade de investigar os fundamentos últimos absolutos, permanece, então, 
em uma completa ignorância em relação a eles, pelo que está protegido contra todos os erros 
artificiais, aos quais a razão filosofante está exposta ao buscar esses fundamentos, e que, por sua 
vez, pertencem às condições da sua descoberta.

Portanto, também o entendimento comum, conquanto seja saudável, possui muito mais 
verdade do que a razão filosofante, antes mesmo desta ter encontrado os fundamentos últimos 
compreensíveis de que absolutamente necessita para purificar e enriquecer o conhecimento 
comum através de princípios estritamente científicos.

Na busca dos fundamentos últimos, a razão filosofante tem de partir primeiro das 
convicções do entendimento comum, pelas quais só pode ser guiada com certeza na medida 
em que são saudáveis. Essa saúde sempre limitada em si mesma, ainda que fosse impecável 
para si, teria de ser reduzida no filósofo pelas aberrações da razão filosofante. As investigações 
dessa razão devem, portanto, encontrar inúmeros obstáculos ao seu sucesso, em parte pelos 
erros naturais do entendimento comum, contidos nos materiais a serem investigados, em parte 
pelos erros artificiais, que ela mesma traz nesses materiais, em relação aos quais esse sucesso só 
pode ser alcançado gradual e tardiamente. Contudo, do mesmo modo em que o entendimento 
comum e a razão filosofante se limitam mutuamente por suas imperfeições no caminho 
de sua progressiva cultura, também não se apoiam menos um no outro por suas perfeições 
gradualmente alcançadas, e os erros do entendimento comum são tão frequentemente abolidos 
por discernimentos mais profundos da razão filosofante quanto os erros desta por convicções 
saudáveis daquele8.

Uma vez que o entendimento (pelo qual entendo aqui tanto a razão quanto o 
entendimento em sentido mais estrito) é uma faculdade especial da mente que tem seu modo de 
ação peculiar e imutável, contém apenas condições puras de verdade, é dependente apenas de 
suas próprias leis e incapaz de doença, bem como de qualquer grau de saúde. O entendimento 
como tal jamais pode errar.

Somente a faculdade de usar o entendimento está além das leis pelas quais o puro ou 
mero entendimento é invariavelmente determinado, ela também está ligada a condições outras 
e, de fato, muito variáveis, e visto que ele depende delas, está sujeito a doenças e capaz de 
inúmeros graus de saúde.

A faculdade de usar o entendimento depende em parte das condições físicas da 
organização, da configuração e constituição das ferramentas do sentido externo, dos nervos, 
do cérebro etc.;

Em parte das condições psicológicas das faculdades empíricas da mente, das faculdades do 
sentimento e do sensível, da faculdade da imaginação, da fantasia, da memória, da faculdade 
de designação etc., e das qualidades dessas faculdades modificadas tanto pelo talento quanto 
pela cultura;

Em parte da condição moral da liberdade da vontade, tanto pela influência imediata da 
decisão, quanto mediada pelas inclinações involuntárias e indomadas dos nossos juízos; 

Em parte das condições presentes totalmente externas ao homem, ou das circunstâncias 
externas, que são pressupostas tanto para as expressões voluntárias e involuntárias de todas as 
faculdades da mente, quanto para a cultura dessas faculdades na experiência externa.

8 Reinhold já tratou essa relação de dependência entre os dois conceitos nas Cartas sobre a filosofia kantiana, de 1792 
(Briefe II), principalmente na nona carta, p. 207, quando o autor mostra a justificação do conceito de liberdade da 
vontade pela convicção do comum e são entendimento, e que nela não há contradição que possa desaboná-la perante o 
julgamento da razão filosofante.



134Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

Em relação a essa condição, a saúde e a doença do entendimento são ou morais ou psicológicas 
ou ambas ao mesmo tempo. Pois toda doença do entendimento consiste na restrição de seu uso; 
e esta está fundada ou apenas no próprio sujeito, e de fato não nas faculdades transcendentais e 
infalíveis vinculadas a leis imutáveis, mas na liberdade da pessoa9, – ou fundada fora do sujeito 
nas faculdades empíricas, e assim, mutáveis ​​e externamente determináveis. No primeiro caso, 
seus enunciados são mau uso, porque toda ação da vontade pressupõe o uso do entendimento; 
no segundo caso, são mais ou menos um não-uso do entendimento, porque a aplicação das leis 
imutáveis ​​pressupõe a saúde das faculdades empíricas da mente.

A doença moral do entendimento não pode, certamente, existir com uma saúde completa 
da faculdade empírica da mente, que, mesmo que não fosse impossível em si mesma, já seria 
impossibilitada apenas pelo mau uso da liberdade: – mas com um grau considerável dessa 
saúde, do qual depende o brilho do entendimento, que não deve de modo algum ser confundido 
com sua saúde.

O uso da faculdade de produzir conceitos diretamente a partir de intuições sensíveis, 
ou do entendimento no sentido mais estrito, é um efeito inevitável do poder do pensamento 
na medida em que ele está, por um lado, relacionado às formas de representação sensível 
(espaço e tempo) e, por outro, às formas dos conceitos (as categorias); e como ambos os tipos 
de formas são imutáveis, a expressão do entendimento determinada por elas é uniforme, 
infalível, universal, e o próprio entendimento é incapaz de qualquer doença em relação a elas. 
As representações concretas claras, mas indistintas10, dos objetos individuais da experiência 
externa, na medida em que não são desenvolvidas por qualquer raciocínio, contêm na mente 
do mais néscio dos ignorantes e do pensador autônomo de primeira classe exatamente o mesmo 
conteúdo que se compõe, além das representações empíricas tiradas das impressões externas, 
também das transcendentais determinadas a priori na sensibilidade e no entendimento, das 
marcas características de grandeza extensiva (em relação ao intuível), de grandeza intensiva (em 
relação ao perceptível), de substância (em relação ao pensável no intuitivo)11 etc., na representação 
total do objeto. O néscio e o pensador autônomo imaginam sob essas marcas características o 
mesmo da mesma maneira, desde que não façam outro uso delas senão o concreto, involuntário 
e inevitável, que é um resultado necessário e imediato das leis transcendentais da sensibilidade 
e do entendimento, às quais o sujeito representante está vinculado, e por meio das quais a 
experiência externa, em toda a mutabilidade de seu conteúdo, que depende de meras impressões, 
recebe atitude, determinabilidade e validade universal.

Contudo, assim como essas marcas características transcendentais são usadas no 
raciocínio, consequentemente não mais pela mera sensibilidade e pelo mero entendimento 
no significado mais estrito, mas pela razão, surge assim, imediatamente, o caso em que elas 
têm de ser representadas de uma maneira essencialmente diferente pelo entendimento comum e 
pela razão filosofante. O entendimento, que nunca ultrapassa os fatos da experiência mesmo 
em suas representações mais abstratas, pensa essas marcas características em seu raciocínio 
sempre ainda como componentes desconhecidos das representações empíricas, descritos por 
marcas características intuitivas e sensibilizáveis, e sempre, por exemplo, pode torná-las claras 
e distintas apenas por marcas características estranhas, nunca por suas próprias. A razão, ao 
contrário, por sua própria natureza, tem sempre de avançar até o compreensível último, buscar 
os fundamentos últimos dos fatos nos quais as marcas características transcendentais ocorrem 
e, consequentemente, lutar por representações puras dessas marcas características, separadas 
de todas as empíricas. Nessas tentativas, porém, ela tem de pensar o transcendental impura e, 
consequentemente, também incorretamente, enquanto ela ainda não tiver conseguido separar 

9 Reinhold desenvolve bastante o conceito de pessoa nas Briefe II, onde revela que a pessoa tem a liberdade de 
escolher entre ações favoráveis ou contrárias às leis morais.

10 Cf. sobre consciência obscura, clara e distinta em Versuch, § XXXI.

11 Em “Axiomas da intuição”: B 202-207 / A 148-151; nas “Antecipações da percepção”: B 207-218 / A 151-176 e na 
“Primeira analogia”: B 224-232 / A 182-189 da Crítica da razão pura, Kant discorre sobre os conceitos de grandeza 
extensiva e intensiva, como também de substância.



135 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Sobre a diferença entre o são entendimento e a razão filosofante 
em relação aos fundamentos do saber possível através de ambos

em suas representações do transcendental o acidental do essencial, discriminar o que é extraído 
das impressões daquilo que é fundado a priori no mero sujeito e, consequentemente, separar 
o transcendental do meramente empírico. O entendimento comum nunca está em desacordo 
consigo mesmo sobre as marcas características transcendentais e, nessa medida, apenas marcas 
características metafísicas do mundo físico, pelo simples motivo de que só pode concebê-las 
em concreto, como componentes desconhecidos do físico, consequentemente, nunca como 
predicados metafísicos; enquanto a razão filosofante muitas vezes está em desacordo consigo 
mesma inclusive sobre as marcas características físicas, na medida em que tenta subordiná-las ao 
metafísico, como aos princípios mais elevados, que ela desconhece de várias maneiras, enquanto 
não for capaz de concebê-las puramente sob o caráter do transcendental (isto é, como elas são 
determinadas no sujeito representante por leis gerais e imutáveis).

O entendimento, no significado mais estrito, permite apenas um único uso possível, a saber, 
realizar a experiência em conexão com a sensibilidade fundada a priori no mero sujeito, posto que 
esta depende do sujeito. Esse uso, que se chama transcendental na medida em que é determinado 
antes de toda experiência no sujeito é, exercício efetivo, sempre determinante, empírico e concreto. 
O entendimento só pode conectar o individual, as representações sensíveis, sem poder dissolver 
novamente sua conexão; imprimir sua marca nos fenômenos (objetos sensíveis representados) 
sem conscientizar-se dela separadamente, submeter o que é sentido e intuído às suas leis sem 
elevar essas próprias leis a objetos de representações especiais. Somente o que é impossível para 
o entendimento pode a razão investigar e reconhecer, pois tem a prerrogativa de fazê-lo consigo 
mesma e com todas as outras faculdades da mente.

A razão enquanto comum, comum a filósofos e não filósofos também tem, como o 
entendimento no significado mais estrito, um papel na experiência que lhe é peculiar. Assim 
como este, em conexão com a sensibilidade (ligada ao espaço e ao tempo como suas formas 
transcendentais), torna possível primeiro a experiência externa, uma vez que esta depende do mero 
sujeito: também a razão, pela qual só o mero sujeito de toda experiência pode ser representado 
imediatamente (nem no espaço nem no tempo, portanto, nem como algo representável fora de 
nós, nem como uma mudança em nós) torna a experiência interna enquanto tal possível, na medida 
em que por ela se entende não meramente o estado de sentimentos dos irrefletidos, mas o 
epítome dos fatos da autoconsciência.

Os modos imutáveis da ação da razão determinados no mero sujeito, ou as leis que 
vinculam esta faculdade àqueles enunciados pelos quais a experiência interna se torna efetiva, 
conquanto dependam unicamente do sujeito, chamo de leis transcendentais da razão. Elas são 
incógnita e inevitavelmente aplicadas aos fatos da autoconsciência pela razão, assim como as leis 
transcendentais do entendimento, sem representação prévia, são aplicadas à experiência externa.

Tanto o filósofo quanto o não-filósofo, quando ambos se detêm na mera reflexão sobre 
os fatos de sua autoconsciência sem raciocinar sobre os fundamentos desses fatos, são forçados 
pelas leis transcendentais da razão, que só se aplicam à experiência interna, a diferenciar o sujeito da 
experiência interna de todos os objetos da externa, e nessa medida também do corpo, e negar-lhe 
todas as marcas características que são peculiares aos objetos da experiência externa como tais, 
extensão, impenetrabilidade, figura etc., consequentemente, opor a alma ao corpo, e pensá-los por 
meio de negações das constituições corpóreas12.

Todavia, nas tentativas de esclarecer a representação da alma pelo desenvolvimento das 
suas marcas características, o entendimento comum e a razão filosofante divergem muito um 
do outro. O entendimento comum, que nunca vai além dos fatos da autoconsciência e, desde 

12 Reinhold já investigou a relação entre corpo e alma na primeira edição das Cartas sobre a filosofia kantiana (1786-
7) para tratar da unidade entre religião e moralidade. Para tanto, baseou-se também na discussão de Kant contida 
nos paralogismos da razão pura, especialmente no primeiro, o da substancialidade. Sobre isso, cf. Fracalossi, I. “O 
espírito da época e a necessidade da razão nas Cartas sobre a filosofia kantiana”, publicado na Revista Estudos Kantianos 
(EK), V. 10, Nº 2, 2023.



136Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

que seja saudável, pensa a alma como algo que sente, que intui, que deseja, que pensa e que quer 
e, como tal, um eu incorpóreo, e acredita assim tê-la compreendido suficientemente. Ao passo 
que a razão filosofante, que busca os fundamentos dos fatos da autoconsciência, e acredita tê-los 
encontrado ora no transcendente, ora no empírico, pensa a alma incorretamente até que, depois 
de múltiplas buscas infrutíferas, alcançou finalmente o reconhecimento das leis transcendentais 
que originalmente fundamentam a ideia de alma.

Através do uso transcendental da razão, que se limita somente à experiência interna como 
tal, – assim como através do uso do entendimento no significado mais estrito, que se limita 
somente à experiência externa como tal, – apenas representações claras e ao mesmo tempo indistintas 
são possíveis: através do entendimento – a partir de objetos individuais da experiência externa, na 
medida em que esta depende do mero sujeito; através da razão – a partir do sujeito individual de 
toda experiência, e pelos fatos da experiência interna, tanto quanto esta também depende do 
mero sujeito. Pois através deste uso são geradas as representações que o sujeito de toda experiência 
e os objetos (Objekte) da experiência exterior têm por objetos (Gegenstände), e esses objetos são 
representados original e individualmente por essas representações, portanto, apenas claramente. 
O desenvolvimento do conteúdo dessas representações, a dissolução da representação total 
em representações parciais, em uma palavra, a geração da representação distinta a partir da 
clara pressupõe operações da mente completamente diferentes, que se designam pelo nome de 
raciocínio e também são exclusivamente atribuídas à razão, à qual pertencem comunitariamente 
tanto no filosofar quanto em seu uso comum, e à qual constituem o uso lógico, que até agora foi 
confundido com o transcendental.

As operações transcendentais da razão, assim como as do entendimento, são sempre 
apenas sintéticas, porque por elas apenas representações totais são geradas. As operações lógicas 
da razão, por outro lado, são sempre analíticas, porque por elas apenas são desenvolvidas as 
representações totais; dissolvendo-as no raciocínio, que já as pressupõe, a razão conecta ao seu 
conteúdo o que pode ser conectado, e por meio dessa ação na consciência separa o que não pode 
ser conectado, aquilo que se contradiz.

Nas operações transcendentais, a razão e o entendimento são determinantes, enquanto 
obtêm, estabelecem e configuram o conteúdo das representações na medida em que ele 
depende do sujeito (através das formas de representação fundadas diretamente no sujeito). Nas 
operações lógicas, por outro lado, a razão é meramente reflexionante, pressupondo o conteúdo 
das representações (tanto transcendentais quanto empíricas) como já presentes, e trazendo-o à 
consciência distinta apenas ao direcionar a atenção às suas partes constituintes.

Por meio das operações transcendentais da razão e do entendimento apenas representações 
concretas – de objetos individuais – são possíveis; por meio das operações lógicas da razão apenas 
representações abstratas das marcas características desses objetos são possíveis, e qualquer 
representação abstrata, qualquer representação de uma coisa não individual é produzida apenas 
por uma operação lógica e, nessa medida, é uma ideia lógica.

O raciocínio (ou o uso lógico da razão) surge, cresce e prospera apenas com a linguagem 
através de palavras, que ele pressupõe e pela qual ele mesmo é de novo pressuposto. Apenas 
por meio dos pensamentos, as palavras são signos dos pensamentos, consequentemente dos 
sentimentos, sensações e intuições, bem como de objetos reais diferentes deles mesmos e de 
todos os pensamentos. Elas designam qualquer objeto que seja apenas por meio do pensamento 
dele, mais precisamente, apenas por meio de um pensamento lógico, ou seja, de um pensamento 
abstrato produzido apenas pela razão reflexionante a partir de uma representação concreta já existente, 
e que só pode tornar-se concreto novamente através da relação imediata à representação 
concreta. Todo indivíduo representado só pode ser designado por uma palavra, através de uma 
marca característica representada, consequentemente, cada representação concreta só pode ser 
nomeada por uma abstrata. Toda palavra, portanto, refere-se sempre primeira e imediatamente 
a um pensamento lógico, e assim como só esse pensamento é o significado mais próximo e real 



137 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Sobre a diferença entre o são entendimento e a razão filosofante 
em relação aos fundamentos do saber possível através de ambos

da palavra, ele também só pode sê-lo na medida em que é significado de uma palavra e, assim 
sendo, fixado apenas pela palavra na consciência e enviado para o prosseguimento do raciocínio, 
para posterior desmembramento.

O significado da palavra ou o pensamento lógico é claro na medida em que a representação 
abstrata se relaciona diretamente com a concreta, da qual ela surgiu e, consequentemente, a 
marca característica é representada como contida no objeto; – é distinto na medida em que 
a representação abstrata se relaciona com outras representações abstratas que dela surgiram, na 
medida em que as marcas características das marcas características são representadas e, por 
conseguinte, o significado da palavra é desenvolvido através do conteúdo abstrato do pensamento. 
O pensamento claro é gerado diretamente de um concreto, o distinto de uma representação abstrata; 
o significado claro da palavra depende da representação imediata do objeto; o distinto depende do 
pensamento abstrato das marcas características.

As primeiras palavras no surgimento da linguagem podiam designar somente pensamentos 
lógicos claros, diretamente abstraídos de representações individuais dos objetos da experiência 
externa. O significado dessas palavras foi determinado pelas representações concretas dos objetos 
individuais, e a escolha delas pela semelhança do som com a marca característica do objeto 
individual tirada da experiência. As primeiras palavras podiam ser somente signos naturais, em 
cujo estabelecimento a razão se ateve à experiência imediata, por meio da qual o sentido das 
palavras (designando apenas objetos individuais através de marcas características mais próximas) 
foi mantido e protegido contra a indeterminação13. Mas a linguagem e o raciocínio não puderam 
permanecer muito tempo nesse começo cru. Através da reflexão continuada, o pensamento 
claro teve de ser elevado ao distinto e, nesse aspecto, ele não pôde mais ser determinado pela 
representação concreta da qual ele surgiu, mas apenas pelas abstratas que foram produzidas 
a partir dele mesmo. Com essa mais alta abstração14, conforme foi continuada, entrou na 
relação a necessidade cada vez mais urgente de novos signos de pensamento para as marcas 
características descobertas das marcas características, de modo que a razão não mais pôde ater-se 
diretamente à experiência no que concerne à escolha desses signos, mas quanto mais se elevava 
em suas abstrações acima do concreto da experiência individual, mais tinha de ser apoiada 
na relação pela fantasia. Quanto mais seus significados se elevavam do mais concreto para o 
mais abstrato, mais as palavras tiveram que se tornar signos meramente arbitrários a partir dos 
naturais15; quanto mais tinha que ser apoiada pela fantasia e quanto mais o raciocínio se afastava 
das meras percepções na experiência, menos a razão tinha que se apoiar na experiência para o 
seu invento.

Assim como o significado de uma palavra só se torna claro quando se pensa nela 
concretamente, também só se torna distinto depois de se ter pensado nele abstratamente e, assim, 
a abstração continua. O significado abstrato da palavra tem, portanto, de estar já definitivamente 
presente como tal antes que possa ser elevado a um pensamento distinto por meio de um subsequente 
desmembramento de seu conteúdo. Se antes desse desmembramento do pensamento abstrato 
a ser desmembrado, a fantasia assumiu, na designação deste, determinações que não são tiradas 
nem da experiência efetiva nem de suas condições transcendentais, nem são fundadas no que é 
dado a posteriori, nem no que é dado a priori, então o conteúdo do pensamento é incorreto e não 
pode de modo algum tornar-se correto através do mero desmembramento. A proposição que 

13 De acordo com Faustino Fabbianelli (nota 7 da edição de 2004 deste livro – Felix Meiner Verlag), é em Crático, de 
Platão, onde se encontra o primeiro exemplo de uma semelhante tese anticonvencionalista para a relação “linguagem-
Reinhold já inicia aqui objeto”.

14 Reinhold leu muito os pensadores ingleses, por isso, é plausível que tenha recebido influência sobre o papel da 
abstração para a linguagem na obra de John Locke: An Essay concerning Human Undestanding.

15 Reinhold já dá sinais aqui o que mais tarde se tornará a sua filosofia da linguagem, onde tentará superar a 
aparência criada pela confusão das categorias metafísicas fundamentais por meio de uma análise sinonímica, que 
aspira afastar as verdadeiras das falsas semelhanças familiares dos conceitos e palavras. Cf. Grundlagung einer Synonymik 
für den Allgemeinen Sprachgebrauch in Den philosophischen Wissenschaften (Fundamento de uma sinonímica para o uso geral da 
linguagem nas ciências filosóficas). Oxford, United Kingdom: Hardpress Publishing, 2020.



138Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

expressa esse conteúdo desmembrado e incorpora ao objeto uma marca característica incorreta 
é considerada uma proposição verdadeira precisamente porque seu predicado já estava contido 
no conceito do objeto e, portanto, incorporado ao juízo de acordo com o princípio de contradição. 
Assim, por exemplo, algum filósofo, ao desmembrar a substância do pensamento, encontra 
em seu conteúdo a marca característica da extensão e estabelece a proposição: toda substância 
é extensa; que ele considera como um juízo absolutamente necessário e usa como princípio 
para fundamentar um materialismo geral. O predicado de extensão já estava presente em seu 
conceito de substância antes do desmembramento. Este teve, portanto, de encontrá-lo por meio 
do desmembramento e, no juízo, anexá-lo à substância. Somente por uma lei transcendental a 
marca característica da extensão chega apenas àquela substância que é intuível no espaço, e só 
na medida em que é intuível no espaço; e o motivo pelo qual esta marca característica foi de 
alguma forma acolhida no significado da palavra substância reside apenas na fantasia, que associa 
e apresenta como conectadas aquelas marcas encontradas mais frequentemente uma ao lado da 
outra16.

Todo erro é, indubitavelmente, lógico, i.e., um juízo provocado por meio de reflexão e 
abstração e, portanto, impossível sem o uso lógico da razão. Mas seria um pecado grave contra 
a razão se alguém quisesse vê-la apenas em seu uso lógico como fonte de erros. A fonte mais 
próxima de todo erro é a fantasia que, justamente nas circunstâncias em que os pensamentos da 
razão se tornam mais abstratos, impõe a ela – que reflete, abstrai, analisa – materiais falsos no 
conteúdo dos pensamentos abstratos que não são fundados nem na experiência nem a priori no 
sujeito, e neste sentido a fantasia é a causa imediata pela qual marcas características incorretas 
são encontradas por meio do desmembramento mais correto dos pensamentos falsificados, 
e consideradas tanto mais corretas quanto mais o pensador estiver ciente das regras lógicas 
cuidadosamente observadas17.

A razão filosofante, ocupada com a busca dos fundamentos últimos, só pode alcançar seu 
objetivo e estar de acordo consigo mesma quando descobre os fundamentos transcendentais 
como tais, e os distingue tanto dos empíricos quanto dos transcendentes, isto é, daqueles que 
não podem ser últimos nem compreensíveis. Esta descoberta só lhe foi possível por um longo 
uso continuado da razão lógica através do raciocínio reiterado de muitos de seus representantes 
ao longo de milênios. Ela só pode abstrair as marcas características transcendentais dos fatos 
da experiência e, consequentemente, apenas das representações empíricas. As representações 
empíricas abstratas, por cujo desmembramento continuado a razão filosofante deve gradualmente 
se aproximar das marcas características transcendentais, estão contidas, portanto, apenas em 
significados de palavras nas representações já existentes sem conhecimento do transcendental, em 
cuja determinação na proporção, quanto mais elas se afastam das representações concretas da 
experiência individual, também a fantasia tem mais participação; uma faculdade da mente que 
não está de forma alguma ligada a leis transcendentais por si mesma, mas só pode ser submetida 
a elas gradualmente e por meio de muitas tentativas malsucedidas.

Quanto mais a fantasia, ao estabelecer o significado de uma palavra que deve preceder 
o desmembramento lógico e por ele é pressuposta, desvia-se do sentido próprio das leis 
transcendentais, e nisso trabalha apenas de acordo com suas próprias leis (da chamada 
associação), mais incorreto se torna o significado da palavra e o pensamento contido nela; e 
quanto mais continuado é o desmembramento de tais pensamentos, mais se multiplicam os 
erros artificiais que resultam do erro fundamental, e as proposições últimas encontradas por 
meio de tais desmembramentos, que são usadas como princípios das ciências, estão marcadas 
por todo raciocínio com uma incurável e imprecisa definição, cujas consequências desvantajosas 

16 Ver o que Reinhold já afirmara sobre isso nos livros II e III do Versuch einer neuen Theorie des menschlichen 
Vorstellungsvermögens, precisamente nos §§ 25; 70 e 84.

17 Em relação a isso, cf. também os Beiträge zur Berichtigung bisheriger Mißverständnisse der Philosophen, erster Band. 
(Felix Meiner Verlag, 2003), X, p. 14; 76 e 82. A teoria da fantasia como a fonte básica de todo erro parece ter sido 
incorporada por Reinhold de Hume e Locke: ver abaixo, p. 185-187 e 189 (Apud Faustino Fabbianelli, nota 12 da 
edição de 2004 deste livro – Felix Meiner Verlag).



139 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Sobre a diferença entre o são entendimento e a razão filosofante 
em relação aos fundamentos do saber possível através de ambos

só podem ser evitadas pelas disputas dos filósofos sobre o sentido de tais princípios. Assim, por 
exemplo, se a fantasia incorporou no significado da palavra fundamento (da coisa em geral, pela 
qual outra coisa é determinada) a marca característica do outro determinado em uma coisa 
antes do desmembramento e, consequentemente, do único outro possível através do um: então, 
por meio do desmembramento obtém-se uma proposição que suspende toda a real liberdade 
da vontade e, usada como princípio, torna-se perniciosa à moral, ao direito natural, e a todas as 
ciências a ela relacionadas. Ao passo que, se pensarmos o fundamento como nada mais do que 
aquilo através do qual um outro é determinado, é perfeitamente concebível um fundamento 
ao qual não é dado sequer um único modo de ação possível que possa, portanto, determiná-lo 
por si mesmo, e que é, consequentemente, uma coisa pela qual este ou aquele outro pode ser 
determinado.

Quanto mais um pensamento abstrato se aproxima do concreto da experiência externa, 
ou ainda quanto mais diretamente se relaciona com uma intuição externa determinada, mais a 
fantasia está vinculada à sua designação e menos submetida a si mesma, e o significado da palavra 
se eleva pela clareza do concreto, bem como a determinabilidade do objeto intuído se eleva 
acima de toda ambiguidade e indeterminabilidade. Há tão pouca má interpretação do sentido 
das palavras: madeira, ouro, marfim, quanto do conteúdo do conceito de triângulo, círculo etc., e 
não obstante nos conceitos: madeira, ouro, marfim etc., além de marcas características empíricas 
geradas pelas impressões, também estão contidas as transcendentais de quantidade, qualidade, 
extensão, substância etc. Estas ocorrem, assim, apenas obscuramente, sem consciência e de modo 
algum como marcas características, portanto, não como componentes lógicos nas representações 
concretas, mas apenas como efeitos necessários das faculdades transcendentais da mente, através 
das quais, tomadas em conjunto com a matéria empírica, surgem as representações concretas. 
As marcas características transcendentais não são apresentadas aqui de forma abstrata e lógica, 
consequentemente, neste sentido, nem correta nem incorretamente; ao passo que elas, tão logo 
forem usadas abstratamente, são apresentadas incorretamente enquanto a razão filosofante não 
separar nelas o transcendental do empírico.

Quanto mais um pensamento abstrato se distancia do concreto da experiência externa, 
ou da relação direta com uma intuição determinada externa, menos a fantasia está vinculada 
à sua designação (antes da descoberta das leis transcendentais), e mais ela está submetida a si 
mesma e à influência de circunstâncias acidentais, que geram por ela a aparência patológica, 
física, psicológica que falsifica os materiais de abstração superior e os significados das palavras. 
Torna-se assim, ainda mais difícil para a razão filosofante, na determinação mais precisa do uso 
da linguagem, fazer valer as leis lógicas e transcendentais contra os enganos da fantasia. Nesta 
questão, as disputas de pensadores autônomos entre si são tão indispensáveis ​​quanto inevitáveis. 
Não sujeita às leis transcendentais desconhecidas, a fantasia, que determina os significados das 
palavras tanto mais arbitrariamente quanto mais abstratos eles são, deve, exatamente por isso, 
modificá-los de diversas maneiras em diferentes pensadores, e as palavras: substância, causa, ação, 
necessidade, liberdade devem, por esse motivo, assumir todos os tipos de significados e causar 
controvérsia até que seja descoberto o real significado transcendental delas.

A razão filosofante, na sua busca pelos fundamentos últimos compreensíveis, não pode 
absolutamente prescindir dos conceitos das operações da mente, e o sucesso de sua busca depende 
da determinabilidade desses conceitos. Nessa medida, ela tem de partir dos fatos da experiência 
interna, aos quais pertencem as operações da mente como tais, e somente destes, precisamente 
por isso, podem ser extraídos os conceitos daquelas.

As palavras pelas quais os conceitos dos fatos da experiência interna são designados e 
para estes transferidos são originalmente emprestadas dos conceitos da experiência externa. A 
similaridade percebida entre os fatos externos e internos é a única regra segundo a qual o signo 
do pensamento pôde ser levado à razão pela fantasia, que no estabelecimento originário do 
uso da linguagem para os conceitos de experiência interna, o conceito de experiência externa 



140Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

teve de ser resgatado18. As palavras: representação, intuição, conceito ainda carregam a marca de 
sua origem metafórica de forma suficientemente marcante. Era absolutamente inevitável que 
a fantasia tomasse os conceitos mais concretos e crus das operações da mente (dos quais o 
raciocínio teve de extrair os mais abstratos e mais sutis) pela designação das mesmas imagens 
da experiência externa que, à medida que continham muito do que era apropriado e peculiar 
apenas à experiência externa, tinham que falsificar os materiais do raciocínio sobre os fatos da 
experiência interna já nos conceitos mais concretos.

Separar a matéria que pertence apenas à experiência externa daquela que é peculiar à 
interna, afastá-la dos conceitos dos fatos da mera autoconsciência e, assim, purificá-la segundo 
os conceitos das operações da mente (tanto lógicos quanto transcendentais), é a tarefa mais 
trabalhosa, porém mais indispensável da razão filosofante. Quão lentamente este trabalho, que 
certamente ainda é considerado impossível pela maioria dos filósofos, deva ainda prosseguir, 
já esclareceria o fato de que aí um uso da linguagem sempre precisa ser estabelecido como 
fundamento, que parte de conceitos mais ou menos falsificados e impuros, e que a razão 
filosofante só tem um princípio orientador seguro nesta purificação depois de ter conseguido 
estabelecer pelo menos um conceito completamente purificado e, na verdade, o mais elevado 
possível de todos19.

O significado de uma palavra é metafórico enquanto a palavra não designa o pensamento 
diretamente, mas por meio de um outro pensamento semelhante a ele. O pensamento, que só 
pode ser pensado por meio de um significado metafórico de sua palavra, não apresenta, nesta 
medida, de modo algum a marca característica peculiar de seu objeto, e não contém nenhum 
conhecimento real, mas apenas simbólico que, enquanto tomado por real, é falso e gera erros. 
Enquanto a palavra usada para designar o pensamento de um fato da experiência interna, 
enquanto designá-lo efetivamente apenas por meio do pensamento de um fato da experiência 
externa, e enquanto o pensamento de uma operação da mente puder ser pensado apenas por 
meio de um significado metafórico da palavra, não obtém nenhuma marca característica de seu 
objeto, não estabelece dele nenhum conhecimento real, mas apenas um simbólico e, à medida que 
o significado metafórico da palavra é considerado peculiar no desmembramento do pensamento, 
as marcas características mais abstratas obtidas pelo desmembramento têm de ser incorretas. 
Enquanto as marcas características resgatadas da experiência externa ainda ocorrerem mais ou 
menos nos significados das palavras: representação, intuição, conceito etc., enquanto essas palavras 
não designarem apenas o que é peculiar às meras operações da mente, enquanto não deixarem 
completamente de ser metáforas, não haverá conceitos puros, completamente determinados e 
corretos de representação, intuição e conceito; e não devemos nos admirar com os pensamentos 
crus e a variedade de explicações que ainda hoje em dia são estabelecidas pelos mais famosos 

18 Cf. Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermögens (livro III) sobre a teoria de sensibilidade, a 
qual deriva da distinção entre o sentido interno (matéria subjetiva) e o externo (matéria objetiva). Ambas mostram 
multiplicidades de naturezas diferentes. “Todos os objetos da mera faculdade de representação que são distintos 
da mente podem ser conhecidos apenas empiricamente, pois nada pode estar presente de modo determinado na 
mera faculdade de representação senão a sua mera forma. Os objetos do sentido interno distintos da mera faculdade 
de representação são mudanças dentro de nós, ou representações deles mesmos à medida que são sensações, e 
como sensações internas são determinadas por um ser afetado apenas pela espontaneidade, como externas são 
determinadas simultaneamente por meio do ser afetado de fora. Os objetos do sentido externo distintos da mera 
faculdade de representação, ao contrário, são os objetos fora de nós, para os quais uma matéria dada deve corresponder 
através do ser afetado de fora. Dos dois tipos de objetos distintos de nossa faculdade de representação, apenas as 
representações empíricas são possíveis e, consequentemente, também apenas conhecimentos empíricos são possíveis; e 
nosso conhecimento a priori é restrito unicamente à mera faculdade – e à própria faculdade de conhecimento, na qual 
as formas da receptividade (Receptivität) e espontaneidade, as formas da sensibilidade e, como será mostrado mais 
claramente na sequência, também do entendimento e razão, devem ser determinados como objetos da representação 
a priori antes de qualquer ser afetado (§ LXIV, p. 417-8).

19 No Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermögens, Reinhold já fez essa purificação e afirma que 
a autoconsciência é o ponto mais alto para o qual todo o conhecimento deve convergir. Com a autoconsciência, o 
sujeito representante é representado como representante, e a representação do eu (autoconsciência ou consciência 
distinta) apenas é possível através de representações a priori das formas da receptividade e espontaneidade. O sujeito 
não pode representar-se a si mesmo senão somente como objeto (Objekt), e não há outro predicado senão o do 
representante (Cf. § XXI, p. 273-4).



141 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Sobre a diferença entre o são entendimento e a razão filosofante 
em relação aos fundamentos do saber possível através de ambos

filósofos de profissão sobre o sentido das palavras representação, intuição, conceito e sobre os 
objetos da experiência interna em geral.

Chamo de empíricas aquelas faculdades da mente que só podem ser pensadas como 
disponíveis no sujeito da autoconsciência através da conexão (conhecida da experiência efetiva) 
desse sujeito com a organização. As operações dessas faculdades nunca podem ser compreendidas 
sem as operações da organização, que como tais pertencem à experiência externa. Nos conceitos 
dessas faculdades, portanto, sempre estão contidas marcas características que se relacionam 
diretamente com mudanças na organização e, portanto, são extraídas dos fatos da experiência 
externa. Faculdades deste tipo são, por exemplo, a fantasia, a memória, a faculdade de designação: 
(todos os signos dos pensamentos são em si mesmos imagens da intuição externa, empírica, 
modificada pelos órgãos, e qualquer que seja o uso deles, não podem ser apresentados ao sujeito 
sem mudanças na organização, e todas as operações da fantasia estão vinculadas a essa matéria 
figurativa). Os conceitos das expressões de todas essas faculdades empíricas da mente necessitam, 
portanto, não apenas de nomeações metafóricas resgatadas de conceitos da experiência externa 
para sua designação, e não contêm imagens da experiência externa apenas em seu estado bruto 
como significados metafóricos de palavras, mas também em seu desenvolvimento posterior mais 
fino não podem prescindir das marcas características pertencentes à experiência externa, uma 
vez que tais marcas características também devem sempre estar contidas entre as determinações 
peculiares dos conceitos das faculdades empíricas da mente.

A relação é bem diferente com as faculdades transcendentais da mente. Estas só podem ser 
pensadas no sujeito por meio de conceitos completamente determinados e corretos na medida 
em que se pode e se deve abstrair completamente da conexão deste sujeito com a organização20, 
porque elas são as faculdades que devem ser pressupostas no mero sujeito representante para 
a possibilidade da experiência em geral, tanto interna quanto externa. Nos conceitos desta 
faculdade não pode ocorrer absolutamente nenhuma marca característica de uma experiência 
externa, porque essas faculdades estão a priori no fundamento de toda experiência em geral. 
A sensibilidade transcendental, por exemplo, deve ser pensada como: “a faculdade do sujeito 
(qualquer que este seja em si mesmo), sendo afetado, chegar a representações”; o sentido externo 
transcendental como: “a faculdade do sujeito, sendo afetado, chegar a representações a partir de 
fora”21, – onde se abstrai completamente se de fato e por quais órgãos o sujeito deva ser afetado.

De acordo com um fato da autoconsciência, o sujeito representante se distingue da 
organização na medida em que esta pode ser representável; como de um objeto externo, que, 
embora em constante conexão com o sujeito conhecido pela experiência, mas na medida em 
que pode ser percebido no espaço, tem de ser contado entre os objetos da experiência externa22. 
Uma faculdade que só pode ser atribuída ao sujeito em relação à organização representada e só 
chega a ele através da experiência efetiva, é faculdade empírica do sujeito; enquanto aquela que 
deve ser própria ao sujeito com a mera mas definida possibilidade de representar a si mesmo 
e coisas fora dele é pensada a priori nele, independentemente da organização efetivamente 
representada, e é faculdade transcendental do sujeito. Como essa faculdade somente pode se 
anunciar diretamente em fatos da autoconsciência em operações do sujeito, consequentemente 
apenas na mera experiência interna, de modo que os seus conceitos não possam ser puros, ou o que 
aqui dá no mesmo, corretos, e apropriados para seus objetos, enquanto a razão filosofante ainda 
não tiver conseguido retirar do sentido das palavras, pelas quais esses conceitos são designados, 
todas as imagens resgatadas das intuições externas e transformar o significado originalmente 
metafórico dessas palavras em um [significado] peculiar. Talvez ela já tenha conseguido isso 
agora, pelo menos na medida em que, por representação em geral não pensa nada além daquilo 

20 Cf. Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermögens, §VI, p. 198-199: “Toda disputa seria aqui 
impossível se não fosse pelas partes, mesmo que fosse apenas por meio de um acordo tácito, mesmo sem saber ao 
certo elas próprias sobre algo que não estivessem de acordo, que chamam de representação, e que distinguem de 
outro algo sobre a qual discordam, que é a organização”.

21 Cf. Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermögens, §§ L e LIII.

22 Cf, idem, § LXXXIV.



142Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

que na consciência é diferenciado do objeto e do sujeito e a ambos relacionado23.

Acredita-se ter dado determinação suficiente ao conceito de conhecimento filosófico ao 
chamá-lo de conhecimento a partir de princípios, e distinguindo-o nesta propriedade do histórico, 
como conhecimento a partir de fatos24. Mas como o significado das palavras que ocorrem nesta 
declaração é nada menos que completamente determinado, uma vez que cada palavra nela é 
usada para designar mais de um conceito, então o acordo dos filósofos sobre essa explicação era 
apenas aparente, dizia respeito apenas à fórmula, e irrompeu em disputas ao prestar contas mais 
detalhadas sobre o seu sentido. Toda explicação geral aceita serviu mais para esconder a falta de 
um conceito completamente definido até então do que para ajudá-lo.

Se por conhecimento a partir de princípios se entende o conhecimento na medida em que 
ele ocorre a partir de fundamentos absolutamente imutáveis e, ​​consequentemente, segundo 
leis inevitavelmente exercidas, ainda que não reconhecidas, então esse conhecimento também 
condiz com o entendimento comum. Sim! Apenas neste o conhecimento está livre daqueles 
erros que resultam de uma aplicação errada provocada por um conhecimento presunçoso e 
incorreto dessas leis.

Se por conhecimento a partir de princípios se entende o conhecimento na medida em que 
este ocorre a partir de fundamentos reconhecidos, absolutamente imutáveis​; e por princípios se 
entende as leis do conhecimento – não meramente em si e para si, mas na medida em que são 
reconhecidas como tais, representadas por conceitos determinados, designadas por palavras e 
expressas em proposições: então, de fato, o conhecimento a partir de tais princípios sempre é 
buscado, mas nunca está disponível, enquanto não se houver estabelecido, além de regras lógicas 
do pensamento, que só dizem respeito à forma lógica do conhecimento, ao mero raciocínio, e 
além dos axiomas e postulados matemáticos, que se limitam à determinação da grandeza expressiva, 
quaisquer princípios que não sejam contestados tão logo seu sentido seja discutido. 

As regras lógicas, que dizem respeito apenas ao desenvolvimento mas de modo algum 
à determinação do conteúdo real do pensamento, ora foram consideradas como as únicas 
leis fundamentais possíveis e incontestáveis do conhecimento, ora confundidas com as leis 
contestadas (metafísicas); e mesmo os metafísicos, que acreditavam possuir em sua ontologia a 
ciência dos primeiros e, de fato, os reais fundamentos do conhecimento, só foram capazes de 
proporcionar alguma solidez aos teoremas dessa ciência ao impingir sem perceber regras lógicas 
aos fundamentos reais de suas provas.

A expressão conhecimento a partir de princípios torna-se ainda mais indeterminada se 
entendermos por princípio todo juízo conectado à consciência de necessidade que é posto como 
fundamento a outros juízos. Tais princípios são as premissas maiores em todo silogismo da razão25, 
pertencem à forma lógica de todo conhecimento raciocinante compartilhado pelo entendimento 
comum e a razão filosofante; e podem, portanto, constituir o caráter real do conhecimento 
filosófico ainda menos do que as regras lógicas. Quanto ao seu sentido, mesmo essas premissas 
maiores não são nada de fixamente constituído enquanto se disputar a respeito da aplicação das 
regras lógicas constituídas sobre o real conteúdo dos pensamentos. Até agora, foi possível ser um 
conhecedor de lógica bem grande, sim; e através dela também um artífice da razão muito fino, 
mas ao mesmo tempo, um filósofo bem pequeno. O genuíno conhecimento filosófico a partir 
de princípios sempre se comporta como o conhecimento dos próprios princípios filosóficos.

Se por um princípio se entende qualquer proposição geral e necessária que contém o 
fundamento para outras proposições26, então aqui há de se responder primeiro à pergunta: 

23 Esta é a definição da filosofia elementar de Reinhold. Cf. Beiträge zur Berichtigung bisheriger Mißverständnisse der 
Philosophen, erster Band, „Fundamentale Lehre”, III, § 1.

24 Cf. Beiträge zur Berichtigung bisheriger Mißverständnisse der Philosophen, erster Band, p. 11.

25 Cf. teoria da razão em Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermögens, livro III.

26 Em Beiträge zur Berichtigung bisheriger Mißverständnisse der Philosophen, erster Band, p. 115 Reinhold afirmou: 



143 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Sobre a diferença entre o são entendimento e a razão filosofante 
em relação aos fundamentos do saber possível através de ambos

quais dessas proposições são as realmente filosóficas? ou: em que consistem a necessidade e a 
universalidade peculiares a um princípio filosófico?

Acima de tudo, deve-se saber em que elas não consistem. Todo princípio filosófico é, 
naturalmente, uma proposição necessária e geral; mas nem toda tal proposição é um princípio 
filosófico. Toda proposição filosófica tem de ter necessidade lógica e universalidade. Mas nem 
toda proposição que as tem é, portanto, filosófica. Todo filosofar é raciocinar, i.e., tarefa lógica 
da razão de suscitar a consciência do conteúdo dos pensamentos por meio do desmembramento 
destes. Mas nem todo raciocinar é um filosofar. As proposições, cuja necessidade e universalidade 
são um mero resultado do uso analítico da razão, do raciocínio, são, por toda a sua verdade 
lógica, se não tiverem além disso uma necessidade e universalidade fundadas noutro lugar, 
tão pouco filosóficas quanto realmente verdadeiras, a menos que um fundamento real diferente 
de sua regularidade lógica garanta essa verdade. Então, por exemplo, a proposição: todas as 
substâncias são extensas, é produzida pelo desmembramento de um conceito de substância em 
que a marca característica da extensão já estava presente antes do juízo lógico; e essa proposição 
tem, nessa medida, uma necessidade e uma universalidade fundadas apenas no desmembramento 
desse conceito. Não posso pensar nenhuma substância como não extensa se eu descobrir, pelo 
desmembramento de meu conceito de substância em geral, que já penso a própria extensão na e 
com a substância. Mas essa necessidade e universalidade não se realizam de modo algum àqueles 
filósofos que não admitiram a marca característica da extensão em seu conceito de substância em 
geral já antes de seu desmembramento. Se a proposição: todas as substâncias são extensas devesse 
ter mais do que necessidade e universalidade lógicas, então um fundamento haveria de ser 
dado por que teríamos de assumir a marca característica de extensão no conceito de substância 
em geral antes de desmembrá-lo. Apenas pela consciência deste fundamento e pela circunstância 
de que ele seria efetivamente um fundamento necessário e universal, essa proposição poderia, 
portanto, tornar-se uma proposição genuinamente filosófica27.

Em segundo lugar, a necessidade e a universalidade puramente filosóficas nunca podem ser 
meramente hipotéticas28. Pois, como a busca e o estabelecimento dos fundamentos absolutos e 
últimos compreensíveis constituem o caráter peculiar da razão filosofante, então, a necessidade 
e a universalidade das proposições pelas quais esses fundamentos são expressos têm de ser 
absolutas por excelência. Os princípios puramente filosóficos são proposições que expressam 
fundamentos absolutos, consequentemente, absolutamente necessários e universais, e têm, 
portanto, de ser chamados de princípios [Grundsätze] absolutos. Essa necessidade e universalidade 
absolutas do fundamento que uma tal proposição estabelece, naturalmente pressupõem raciocínio 
para serem encontradas; mas não podem de modo algum ser produzidas por ele [raciocínio] como 
[a necessidade e a universalidade] lógicas. Assim a necessidade e universalidade da proposição: 
todos os animais são seres orgânicos e representantes, não são nada menos que puramente filosóficas. 
O fundamento pelo qual o representar e o ser organizado são combinados no conceito de animal 
não é senão absolutamente necessário e universal, mas um fato (Faktum) da experiência externa. 
A necessidade e a universalidade da proposição são em si mesmas meramente lógicas, apenas 
produzidas pelo raciocínio, não encontradas; e são mais do que lógicas apenas na medida em que 
se referem a um fato (Faktum) histórico. Mas justamente por isso não são puramente filosóficas. 
A definição do animal é, no que diz respeito ao seu conteúdo, apenas uma verdade histórica.

Por outro lado, a proposição: todo objeto cognoscível (ao mesmo tempo representável pelo 
entendimento e pela sensibilidade) é, em relação àquilo que nele surge, efeito de outro, um princípio 

“Um princípio chama-se toda proposição pela qual várias outras proposições são determinadas. Digo: as proposições são 
determinadas, e assim me distancio das explicações anteriores do princípio, no qual ele é chamado ora ‘uma cognição 
a partir da qual é reconhecida a possibilidade de muitas cognições’, ora ‘uma proposição que contém o verdadeiro 
fundamento de outras proposições’, ora ‘uma proposição da qual outras seguem’ etc., e em cada uma delas há mais 
ou menos motivos para entender mal a verdadeira determinação e os limites da utilização um princípio” (Apud 
Faustino Fabbianelli, nota 20 da edição de 2004 deste livro – Felix Meiner Verlag).

27 Sobre definição cf. Über das Fundament den philosophischen Wissens (Fundamentschrift), p. 94.

28 Cf. Beiträge zur Berichtigung bisheriger Mißverständnisse der Philosophen, erster Band, p. 36s.



144Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

puramente filosófico, contendo necessidade e universalidade absolutas e não meramente 
lógicas. O conteúdo desta proposição não expressa nenhum fato (Faktum) histórico, mas sim 
uma lei da faculdade cognitiva determinada a priori no estabelecimento da mera sensibilidade 
e do mero entendimento. Sua necessidade e universalidade peculiares não são produzidas pelo 
raciocínio, mas apenas descobertas, e são um resultado da faculdade cognitiva determinada no 
sujeito antes de toda experiência efetiva e independentemente dela.

A necessidade e a universalidade puramente filosóficas são, portanto, apenas aquelas 
que, em distinção tanto das lógicas quanto das meramente hipotéticas, têm de ser chamadas de 
transcendentais, e que só podem ocorrer em tais proposições cujo conteúdo não estabelece nem 
uma regra lógica do raciocínio nem um fato (Faktum) histórico, mas uma lei original da faculdade 
de representação concebida através de conceitos completamente determinados, i.e. aquela 
faculdade que deve ser pressuposta a priori no mero sujeito para a possibilidade da experiência 
tanto externa quanto interna.

A tentativa da razão filosofante de estabelecer o conhecimento a partir de princípios, ou o que 
dá no mesmo, de conhecer algo pelos fundamentos últimos absolutos, só pôde ter sucesso até agora 
na medida em que essa razão aproximava a consciência indistinta das leis transcendentais da 
consciência distinta.

Saber (Wissen) é conhecimento com consciência dos fundamentos suficientes29. Para o 
saber comum, suficientes são os fundamentos mais próximos, para o filosófico, apenas os últimos.

Os fundamentos últimos, entre os quais entendo aqui apenas os compreensíveis, ou 
são relativos, i.e., os últimos que foram descobertos até agora, e que pressupõem fundamentos 
ainda mais elevados, ou absolutos, os últimos que podem ser descobertos e não têm acima de si 
nenhum fundamento compreensível mais elevado.

Os fundamentos compreensíveis absolutamente últimos têm de ser dados na mente, 
mas podem estar disponíveis e ser efetivos sem qualquer consciência clara. A razão filosofante 
também pressupõe esses fundamentos como efetivamente dados; e luta de acordo com a 
consciência deles, para elevar, por meio deles, o conhecimento comum para o conhecimento 
científico.

Enquanto a razão filosofante ainda não tiver descoberto, por meio de seus avanços 
graduais, os fundamentos últimos absolutos dados, ela toma fundamentos últimos relativos por 
absolutos meramente assumidos como dados; um mal-entendido que se anuncia suficientemente 
por seu desacordo consigo mesma nas rixas entre seus representantes e na diferença dos 
fundamentos últimos assumidos postos por eles.

Os fundamentos últimos absolutos não podem ser dados e descobertos nem na 
experiência externa, na medida em que esta depende das impressões externas, nem na experiência 
interna, na medida em que esta depende da externa. Por este lado, os materiais do conhecimento 
humano são capazes de um crescimento incessante; por outro, os fundamentos da experiência 
descobertos até agora são sempre resultados de outros, que mais cedo ou mais tarde podem 
ser descobertos, e o conhecimento empírico nunca pode levar a fundamentos empíricos 
absolutamente últimos.

Isto se aplica tanto ao conhecimento da nossa mente no que diz respeito às faculdades 
empíricas modificadas por sua organização, quanto ao conhecimento dos objetos fora de nós. A 
psicologia empírica é tão capaz de um avanço ao infinito quanto a ciência natural.

29 Sobre esta definição, ver também um artigo de uma revista que Reinhold conhecia muito bem: “Sobre os 
limites do conhecimento humano”, em: Philosophisches Magazin, ed. por J. A. Eberhard, I. vol., 1 St., 1788, p. 9-29, 
especialmente p. 21: “Esta é toda a matéria a partir da qual, de acordo com as leis da forma que se baseiam no 
princípio da contradição ou razão suficiente, o sistema do conhecimento humano deve ser composto”. Em relação 
a isso, ver também os Beiträge zur Berichtigung bisheriger Mißverständnisse der Philosophen, erster Band, p. 28 (Apud 
Faustino Fabbianelli, nota 23 da edição de 2004 deste livro – Felix Meiner Verlag).



145 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Sobre a diferença entre o são entendimento e a razão filosofante 
em relação aos fundamentos do saber possível através de ambos

Os fundamentos absolutamente últimos dados podem se anunciar por seus resultados 
mais próximos (reais) apenas na experiência interna, – na medida em que esta depende do mero 
sujeito representante, e na experiência externa – na medida em que depende da interna – e, como 
fundamentos, só podem ser dados e descobertos no sujeito.

A experiência interna depende da externa na medida em que contém fatos em cujos 
conceitos determinados não se pode abstrair das impressões externas e das condições da organização. 
A experiência interna é independente da externa na medida em que contém fatos em cujos 
conceitos determinados tem de se abstrair das impressões externas e das condições de organização.

A experiência externa é independente da interna na medida em que depende somente de 
impressões externas, consequentemente em relação a tudo o que é individual em seu conteúdo. 
Ela é dependente da experiência interna na medida em que marcas características são atribuídas 
a seus objetos, que não são de modo algum extraídas de impressões externas e levam consigo a 
consciência da absoluta necessidade e universalidade que só se anunciam na experiência interna.

Aos fatos da experiência interna, como tal, também a autoconsciência pertence como um 
fato sem o qual todos os outros seriam impensáveis.

Há uma autoconsciência pura como um fato da experiência interna e por meio dela o 
sujeito, como representante, distingue-se da organização como um objeto externo representado, e toda 
mudança na organização é pensada como algo localizado fora do sujeito.

Há uma autoconsciência empírica como um fato da experiência interna e externa e, por 
meio dela, o sujeito representante é representado como conectado com a organização como pessoa30, e as 
mudanças que ocorrem na organização são pensadas como localizadas na pessoa.

Se e em que medida o sujeito, como coisa em si, também é independente da organização 
como coisa em si; se o que está na base da representação que temos do sujeito, fora dela e fora da 
faculdade do sujeito, é diferente ou não daquilo que está na base da representação que temos da 
organização, fora dela e das faculdades da mente que lhe pertencem? Não se pode perguntar sem 
contradição; porque esta pergunta pressuporia que o sujeito e a organização, que conhecemos 
apenas pela representação e, consequentemente, apenas como coisas representadas, podem ser 
conhecidos sem representação e como coisas em si. Mas é fato que, num tipo de autoconsciência 
(a saber, na pura) existe um conceito de sujeito pelo qual distinguimos o sujeito representado da 
organização representada.

Os fatos da autoconsciência empírica só podem ser pensados ​​por meio de conceitos em cujas 
marcas características ocorrem impressões externas. Os fatos dessa autoconsciência pertencem, 
portanto, à experiência interna na medida em que esta depende da externa.

Os fatos da autoconsciência pura só podem ser pensados ​​por meio de conceitos em cujas 
marcas características devemos abstrair das impressões externas. Os fatos dessa autoconsciência 
pertencem, portanto, aos fatos da experiência interna, na medida em que esta é independente da 
externa e depende apenas do mero sujeito.

A consciência da mera representação como tal é um fato da experiência interna; e por meio 
dela se distingue a representação do objeto e do sujeito, e se relaciona apenas com o sujeito.

A consciência pura ou transcendental da representação como tal é um fato da experiência 
interna, e por meio dela a representação se distingue do sujeito e de todos os meros objetos, consequentemente, 
também das mudanças na organização, relacionando-se somente com o sujeito da pura autoconsciência. O 

30 Reinhold opera bastante com o conceito de pessoa em Briefe über die kantische Philosophie. Band II, pp. 136s, onde 
tenta provar a não-impossibilidade da liberdade como uma faculdade fundamental da pessoa. Em outras palavras, a 
pessoa tem a faculdade para determinar-se para a satisfação ou insatisfação do impulso interessado, tanto de acordo 
quanto em desacordo coma demanda do impulso desinteressado, isto é, pode obedecer ou violar a lei. Nesse caso, 
trata-se da liberdade natural da vontade, que é diferente da autoatividade da razão kantiana.



146Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

oposto ocorre na consciência empírica da mera representação.

Os fatos da consciência transcendental da representação, apresentados por meio de conceitos 
puros, contêm as marcas características daquilo que nas meras representações pertence ao sujeito da 
autoconsciência, ou seja, o que tem de ser pressuposto no mero sujeito para a possibilidade de 
toda experiência – da interna e da externa – na medida em que esta contém representações, e o 
que deve ser chamado de faculdade transcendental de representação.

Assim, por exemplo, a consciência transcendental da representação sensível do sentido externo é a 
consciência da representação que surge através de impressões externas na medida em que se relaciona 
com o sujeito da autoconsciência pura, que é distinto da organização representada. No conceito puro 
da representação do sentido externo extraída desse fato, deve-se, portanto, abstrair completamente 
das modificações orgânicas desse tipo de representação; a representação deve ser pensada como 
aquela que surge no sujeito por meio de impressões externas (como e de onde quer que sejam obtidas), 
e a sensibilidade transcendental – como a faculdade do sujeito de chegar a representações por meio de 
impressões.

Tanto a consciência das representações, como tal, quanto a autoconsciência só são possíveis 
através da consciência daquilo que é próprio ao sujeito representante como tal nas representações e só 
se anuncia na experiência interna. A experiência externa depende da interna apenas na medida 
em que pressupõe uma consciência daquilo que também nela é peculiar ao mero sujeito.

Se, então, a experiência interna como tal pode conduzir a fundamentos últimos, isso só é 
possível na medida em que a faculdade da representação pode, em seus efeitos, tornar-se objeto da 
experiência interna; e esses efeitos nada mais são do que as representações na medida em que pertencem 
ao mero sujeito, isto é, as representações em relação àquilo pelo que são meras representações.

De acordo com seu conteúdo, o conceito universal, lógico da representação como tal só pode 
ser extraído do conceito de consciência em geral, sob o qual se entende o fato mais universal da 
experiência interna que, precisamente por não poder ser derivado de nenhum outro, não 
permite nenhuma explicação, mas mera discussão de seu conceito que, puramente pensado, claro 
por si só31.

Toda consciência só pode ser pensada através de três componentes. Algo que é consciente, 
sujeito – algo do que se é consciente, objeto – e algo no qual se é consciente, que se chama 
representação.

A representação é, portanto, aquilo que, na consciência, é diferente do sujeito e do objeto, mas 
se relaciona a ambos.

Este é o caráter comum da representação sensível, do conceito (ou representação do 
entendimento) e da Ideia (ou representação da razão). Sem ter pensado determinadamente 
sobre esse caráter da representação, não se poderá pensar determinadamente sobre nenhum 
fato da autoconsciência e da consciência da representação.

A proposição da consciência em geral é, portanto, o primeiro princípio para a ciência das leis 
transcendentais do conhecimento.

Se por filosofia se entende o epítome dos conhecimentos criados a partir dos fundamentos 

31 Cf. Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermögens, § XIII e também Über das Fundament den 
philosophischen Wissens (Fundamentschrift), p. 94, onde Reinhold explica que uma análise e uma determinação 
consistentes do caráter último e mais alto da filosofia é a condição suprema para a precisão das definições filosóficas, 
as quais dependem da determinação completa de seu sentido (Sinn), pois a verdade dessas definições, ou de todas as 
definições filosóficas possíveis, pressupõe a verdade de uma única definição, que é suprema, última, “cujos caracteres 
não podem mais ser definidos, mas devem ser determinados por um princípio que se autodetermina”. Esses 
caracteres não podem estar contidos em outros mais altos e mais gerais, e é por essa exclusiva auto-determinabilidade 
que Reinhold acreditou que seu princípio ainda poderia atender a demanda de núcleo para uma fundação pública 
da filosofia.



147 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Sobre a diferença entre o são entendimento e a razão filosofante 
em relação aos fundamentos do saber possível através de ambos

últimos, e o próprio conhecimento dos fundamentos últimos é conferido à filosofia, então esse 
conhecimento pode ser chamado de filosofia elementar; e o princípio da consciência é o primeiro 
princípio da filosofia elementar32.

A fonte dessa filosofia elementar é a experiência interna na medida em que é independente da 
externa, isto é, na medida em que consiste em fatos da pura autoconsciência.

As proposições pelas quais os conceitos desses fatos, extraídos diretamente desses fatos, são 
resolvidos e representados em juízos diretos, chamo de proposições da consciência. Elas são apenas 
proposições da experiência e, porquanto, não são princípios filosóficos. Mas na medida em que 
os fatos estabelecidos por elas estão diretamente fundados no sujeito da pura autoconsciência, essas 
proposições contêm os materiais puros para os princípios filosóficos últimos que delas são derivados 
por meio de juízos indiretos ou raciocínios33, através dos quais seus fundamentos transcendentais 
chegam à consciência. 

Suplemento*34

“Falta uma metodologia para a filosofia pura. As batalhas filosóficas são entregues sem 
nenhuma tática. São mais os conflitos de turbas brutas do que as evoluções de exércitos 
ordenados que encontramos em nossos jornais e panfletos críticos e polêmicos. Busca-se a pedra 
do saber filosófico sem se ter chegado a um acordo consigo mesmo sobre as regiões nas quais 
não pode ser encontrada, e muito menos sobre aquelas onde deve ser encontrada. Corre-se de 
um campo para outro, do lógico ao metafísico, e deste ao matemático; daí (por um Salto mortale)35 

ao empírico-psicológico, sem saber ou se preocupar onde se encontra e como se chegou lá. Se alguém 
quiser ganhar uma posição firme em um determinado campo: então, não se o enfrenta, atrai e 
arrasta-se-o a outro, ou até mesmo grita-se vitória e triunfo sobre ele, se ele absolutamente não 
quiser lutar fora do chão e terra escolhidos”.

“Acreditávamos que, para o rigor científico, o que importava era somente que tudo fosse 
comprovado. Uma pretensão vã e autocontraditória! O que você, querido amigo, escreve sobre o 
princípio de sua filosofia elementar, provavelmente se aplica aos princípios reais de todas as ciências. 
O fundamento que por eles se declara não é nada mais nada menos que um fato, se ele for um 
fundamento real e efetivo, um fato, e nesta medida algo dado e indemonstrável. Só o que resulta 
disso é capaz de uma prova, tem um fundamento alegado que, na medida em que deve ser um 
fundamento suficientemente verdadeiro, não deve e nem pode ter um fundamento próprio”.

“Mas os fatos podem e devem ser subordinados uns aos outros; um é pressuposto pelo outro, 
e é tarefa do gênio filosófico descobrir, pela observação aguçada, diferenciação e conexão, a 

32 Cf. Beiträge zur Berichtigung bisheriger Mißverständnisse der Philosophen, erster Band, p. 80 e p. 167 (Fundamentallehre). 

33 Em Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermögens, p. 506, Reinhold explica por meio de silogismo 
(Vernunftschluss), ou juízo indireto (mittelbare Urteil), como ele o chama, o fato de que é pela ação que a razão liga 
os conceitos de acordo com as quatro categorias, ou momentos, de totalidade (ou universalidade) incondicionada 
(unbedingten Allheit), limitação (Limitation), concorrência (Konkurrenz) e necessidade (Notwendigkeit). A forma geral do 
silogismo compõe-se na ligação com o incondicionado das duas primeiras formas do juízo, totalidade e limitação. 
Reinhold designa a ligação já realizada, representada na consciência por silogismo analítico, e por sintético a conexão 
empreendida previamente na consciência pela ação da espontaneidade. O silogismo infere, o juízo julga. Inferir 
costuma significar uma relação entre sujeito e predicado que não é direta, em que o predicado da premissa maior 
se relaciona com o sujeito pelo termo médio, que é outro predicado. É a mesma descrição que aparece na Crítica da 
razão pura (A 321, 330 / B 378 e 386). Já na Crítica da razão prática (A 162-30), como não pôde fazer a mesma divisão 
da Analítica entre estética e lógica transcendentais, isto é, entre analítica dos conceitos e analítica dos princípios, 
Kant faz uma divisão que se assemelha a um silogismo: o princípio moral fica na premissa maior, as ações possíveis 
(boas ou más) ficam na menor, e a conclusão é a determinação subjetiva da vontade. Reinhold diz que o filósofo de 
Königsberg foi o primeiro a descobrir a natureza do silogismo (Versuch, p. 514).

34 * A partir de uma carta não impressa de um de meus amigos filósofos.

35 Importante conceito imagético adotado por F. H. Jacobi para descrever a passagem ao suprassensível através da 
crença e não da racionalidade. Cf. Sobre a Doutrina de Espinosa em Cartas ao Senhor Moses Mendelssohn, p. 53, 93, 98, 
109 e 212. Tradução de Juliana F. Martone. Campinas, SP: Editora UNICAMP, 2021.



148Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

verdadeira subordinação desses fatos, não permitir nenhuma lacuna em sua série, mas também 
nenhum membro estrangeiro, e principalmente localizar o mais elevado entre eles, o qual deve 
ser colocado como fundamento de todos os outros e do qual nenhum outro, que tenha o 
menor conteúdo e a maior dimensão, possa estar no fundamento. Por fim, cabe à diligência 
filosófica apresentar o fato descoberto de forma pura e determinada. – Prová-lo? Nada disso! Fatos 
só podem ser apresentados. Eles têm de proporcionar a própria entrada”36.

“Toda verdade real, na medida em que é real, baseia-se meramente em fatos”.

“As leis lógicas do pensamento dão apenas verdade necessária, mas nenhuma real. Os fatos 
dão apenas verdade real, mas nenhuma necessária”.

“Casa-se ambas. Fertiliza-se as formas lógicas, estéreis em si mesmas, pelos germes dos fatos; 
e assim a ciência e os princípios reais são gerados”.

“Se os fatos fossem tão simples que nenhuma marca característica, nenhum componente, 
nenhuma condição interna ou externa pudessem deles ser distinguidos, qualquer tentativa para 
conseguir conhecimento ampliado por meio de tais fatos seria em vão. Em todo raciocínio, uma 
comparação do diferente é essencial. Mas onde há partes, aí a análise é possível e indispensável 
para uma consciência clara da síntese, do todo”.

“Certamente, na ascensão aos elementos mais simples do conhecimento, muitos 
filósofos já chegaram aos conceitos do representar e da representação, e neles se detiveram como 
o último elo na sua série de pensamentos. Mas neste último elo, não puderam distinguir mais 
nada: consideravam a representação como um fato pensável por meio de um conceito simples 
e indissolúvel, e por isso mesmo não sabiam o que fazer desse fato e do seu conceito claro, mas 
não distinto”.

“O autor da teoria da faculdade de representação finalmente viu também a multiplicidade 
onde se costumava ver apenas a mera unidade”. Na representação “ele descobriu” que há relação 
com o sujeito e o objeto, e distinção entre objeto e sujeito da consciência. “Isso é fato, fato da 
consciência em geral, em que objeto, sujeito e representação aparecem como seus componentes 
essenciais; é realmente assim, e é de surpreender que ainda não se tenha visto e reconhecido 
universalmente algo que agora se impõe à reflexão de forma tão natural e cotidiana”.

“Ter encontrado o fato mais elevado subjacente a toda verdade real sem a descoberta 
dos componentes de seu conceito determinado teria permanecido uma observação estéril. A 
apresentação determinada da descoberta exige ainda o estabelecimento e classificação dos fatos 
mais concretos e subordinados ao mais elevado, além de uma análise exaustiva de todos eles”.

“Analisar aqui significa derivar vários juízos de um juízo composto; e se há três leis 
primordiais do pensamento lógico: os princípios de contradição, da razão suficiente e do terceiro 
excluído37; então, uma análise se esgota quando se retira da proposição que exprime o fato de 
todos os juízos categóricos, hipotéticos e disjuntivos possíveis que nela possam estar contidos, tanto 
os negativos como os positivos”.

“Os juízos que resultam da conexão do fato com as leis primárias do pensamento lógico 
são os primeiros descendentes. Estes podem se conectar novamente entre si, e assim surgem 
verdades de segunda potência: filhos e netos. Eles têm parte na herança tanto da realidade quanto 

36 Cf. Beiträge zur Berichtigung bisheriger Mißverständnisse der Philosophen, zweiter Band, p. 46.

37 Para a primeira e terceira proposições ver Aristóteles, Anal. pr. I, 32, 47a; Met. IV, 7, 1011b, 22-24; X, 7, 1057a; 
sobre o princípio da razão, ver G. W. Leibniz, por exemplo, Monadologia, §31 (Os escritos filosóficos de Gottfried Wilhelm 
Leibniz, ed. por C. I. Gerhardt, 7 vols., Berlim 1875-90, especialmente v. 6, p. 612): “Nossos raciocínios se baseiam em 
dois grandes princípios, o da contradição... [e] o da razão suficiente, em virtude do qual consideramos que nenhum 
fato pode ser encontrado como verdadeiro ou existente, nenhuma afirmação verdadeira, sem que haja uma razão 
pela qual é assim e não de outra forma, embora essas razões na maioria das vezes não possam ser conhecidas por nós” 
(Apud Faustino Fabbianelli, nota 31 da edição de 2004 deste livro – Felix Meiner Verlag).



149 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Sobre a diferença entre o são entendimento e a razão filosofante 
em relação aos fundamentos do saber possível através de ambos

da necessidade; uma do pai, outra da mãe”.

“Mas aí ainda há um negócio muito difícil e, no entanto, indispensável para empreender. 
Toda a descendência tem de ser batizada – tem de ser designada. Pois todos esses produtos 
da razão reflexionante são coisinhas tão finas e fugazes que se esvaem imediatamente se não 
estiverem atrelados a sinais e presos com firmeza, para que possam ser guardados e usados ​​conforme 
a necessidade”.

“Descobrimos, por exemplo, que a representação se relaciona com o sujeito representante 
como a proposição consequente de um juízo hipotético com sua proposição antecedente. Da 
mesma forma, a representação se relaciona com o objeto. Agora, como queremos chamar essa 
relação? De fundamento? Mas como impedimos então que essa nomeação se misture com as 
múltiplas facetas de uma causa, de modo que o conceito da última não seja subordinado ao da 
primeira?”

“As palavras ter, de, em, pertencer, relacionar etc. carregam todas consigo inconvenientes 
semelhantes. Assim como são usadas ​​na filosofia elementar, devem expressar as mais finas funções 
da razão por meio de sua forma [Gestalt] comum com pronomes, preposições e verbos auxiliares 
cotidianos!”

Recebido 07/2024 | Aprovado 12/2024


