Sobre a diferenca entre o sio entendimento e a
razao filosofante em relacio aos fundamentos
do saber possivel através de ambos!

[Karl Leonhard Reinhold]

Traducio, introducio e notas

Ivanilde Fracalossi?

Universidade de Sao Paulo (Sao Paulo, Brasil)

DOI: 10.5380/sk.v22i1.96066

1, Uber den Unterschied zwischen dem gesunden Verstande und der philosophierenden Vernunft in Riicksicht auf die Fundamente
des durch beide moglichen Wissens® (p. 7-48). Texto contido em Beitrige zur Berichtigung bisheriger Mifverstindnisse der Philosophen,
zweiter Band. Die Fundamente des philosophischen Wissens, der Metaphysik, Moral, moralischen Religion und Geschmackslehre
betreffend. Mit einer Einleitung und Anmerkungen herausgegeben von Faustino Fabbianelli. Hamburg: Felix Meiner Verlag, 2004.
Esta traducio teve sua primeira versio enquanto eu realizava o estigio de péds-doutorado na Ludwig Maximilians-Universitit
Miinchen (LMU) com uma bolsa (BEPE) oferecida pela FAPESP, a quem agradeco. O contetido deste ensaio também foi tema de
uma conferéncia que apresentei na 17th Annual International Conference on Philosophy, realizada em maio de 2022 em Atenas.
Meus agradecimentos a Fernando Weise pela diligente revisio do texto, pelo comprometimento e contribuicio ao trabalho, pelos
meses de companheirismo e troca de ideias.

2 Mestre e Doutora em Filosofia pela Universidade de Sao Paulo com estigio de pesquisa na Alemanha (LudwigMaximilian-
Universitit Miinchen - bolsa FAPESP). Pés-doutora pela UFSCar com estdgio de pesquisa na Alemanha (LudwigMaximilian-
Universitit Miinchen - bolsa FAPESP). E-mail: ivcfracalossi@gmail.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1554-5225

Studia Kantiana, vol. 22, n. 1 (Abr. 2024): 123-149
ISSN eletronico: 2317-7462



Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

Introduciao

A razdo filosofante e o entendimento comum na justificacio da

liberdade

Na primeira edicio das Cartas sobre a Filosofia Kantiana (1785-6), Reinhold jia demonstrava
sua preocupacio com as necessidades do senso comum, expressio utilizada ali como sio
entendimento humano. Seu apreco por este tema deixa entrever que o que esta sendo de fato
indagado ¢ o papel da razio em nossa conviccio da existéncia de Deus. Ou seja, pergunta-se
se a razio, como fundamento, traz provas apoditicas para a existéncia de Deus, provas que
dispensam a fé.

Na edicio de 1792 destas Cartas, o autor da teoria da faculdade de representacio procura
provar a ndo-impossibilidade da liberdade ao se apoiar no sio entendimento e propor o conceito
de liberdade da vontade como fundamento da lei moral. Mas a questio permanece: como a
liberdade é possivel? A razdo filosofante ndo se contenta com os ditos do entendimento comum
e os investiga. Segundo Reinhold, ndo ha contradicio que possa subestimar a conviccio do sio
e comum entendimento perante o julgamento da razio filosofante. Ambos estio precisamente
ligados as mesmas faculdades fundamentais do espirito humano e anunciam-se no entendimento
comum por sentimentos <Gefiihle> irresistiveis e infaliveis e, através deles, provocam convic¢des
sobre as quais a razio filosofante, que busca os fundamentos desses sentimentos, deve permanecer
em desacordo consigo mesma até que possa estabelecer conceitos distintos e determinados das
faculdades fundamentais. Precisamente porque nio pode fornecer qualquer justificacio para a
possibilidade de liberdade, a razio filosofante deveria contentarse com os resultados do sio e
comum entendimento em relacdo a realidade e a possibilidade de liberdade da vontade.

O ponto de partida de tal “justificacio” seria a autoconsciéncia da prépria liberdade,
assumida como infalivel e absolutamente certa, o que, por si so, excluiria a possibilidade de
uma refutacio das conviccoes do sdo entendimento pela razio filosofante. Esta apenas traz o
discernimento do sdo entendimento aos conceitos e, juntos, traz a justificacio da liberdade. Ao
juntar o sio entendimento e a razio filosofante, Reinhold atribui a liberdade da vontade, que
habita a faculdade da mente, uma dupla perspectiva, tornando-a tanto um sentimento quanto
um conceito determinado e distinto.

A leitura dessas Cartas de 1792 revela que Reinhold se d4 por satisfeito com o resultado
alcancado em relacio a um completo fundamento para a filosofia moral, o que ainda nio tinha
se realizado nos textos anteriores. No entanto, dois anos depois volta a analisar a relacdo entre
o entendimento comum e a razio filosofante, talvez por se dar conta de que esta relacio ainda
nio estava esgotada, ou suficientemente clara nas Cartas. Trata-se do ensaio: Sobre a diferenca
entre o sdo entendimento e a razdo filosofante em relacdo ao fundamento do conhecimento tornado possivel
por ambos.

Neste texto, Reinhold analisa e julga o trajeto tomado erroneamente, em sua opiniio,
até agora na busca por uma filosofia pura. “Eles correram de um campo para outro, do légico
para o metafisico, do metafisico para o matematico, e deste, por sua vez (por um Salto mortale),
para o empirico-psicolégico, sem saber ou se preocupar onde encontrar e como chegar 14” (p.
66). Acreditava-se que havia rigor cientifico desde que houvesse demonstracio de tudo. Uma
pretensio vi e contraditérial Em sua Filosofia elementar, Reinhold declara que o fundamento,
o verdadeiro principio de todas as ciéncias, se real e eficaz, nio é nada menos que um fato, desde
que seja um fato dado e indemonstravel. Somente o que se segue dele ¢ passivel de prova. E uma
questao de diligéncia filosofica apresentar o fato encontrado de forma pura e determinada. “Os
fatos s6 podem ser expostos. Eles tém que fazer a sua propria entrada [...] e nenhum outro que
tenha o menor conteudo e o maior alcance pode estar na sua base” (p. 68).

Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024 124



Sobre a diferenca entre o sdo entendimento e a razio filosofante
em relacio aos fundamentos do saber possivel através de ambos

Reinhold tenta eliminar a ambiguidade que sempre existiu entre entendimento e raziao
e, embora conservem um significado comum, cada um deles denota uma certa faculdade da
forca do pensamento ligada a formas imutéveis, a leis peculiares. No entanto, a semelhanca
dos dois encontrada em seus textos quando se trata de moralidade ¢ levada em consideracio
independentemente do que os distingue um do outro. Sao as expressdes razio filosofante e sao
e comum entendimento, cujo significado mais amplo tanto a razio quanto o entendimento
sio compreendidos em um sentido mais estrito: o primeiro através das representacoes
suprassensiveis, o segundo através das sensiveis.

A razdo, na medida em que se relaciona tanto com a experiéncia interna quanto com
a externa, também pode ser chamada de entendimento comum, pois na experiéncia externa
s6 pode atuar por meio do entendimento e, nesse sentido, com essas funcdes comuns, agrada
tanto ao filésofo quanto ao ndo-fildsofo. Mas quando a razio se eleva acima do sensivel e busca
os fundamentos de sua propria experiéncia, dependendo apenas de sua autoatividade, sem
vinculos com o entendimento, ocupa-se apenas como razio no sentido mais favoravel desta
palavra, e ¢ chamada de razio filosofante para diferenciar a ocupacio em que é meramente
denominada entendimento comum.

Os fundamentos que aparecem na propria experiéncia sio chamados de empiricos. Em
si e por si sdo, portanto, apenas relativos, nio absolutos, nio finais e, como tais, suficientes
e satisfatorios para a razdo filosofante. Esses fundamentos sio chamados de transcendentais
porque se encontram No sujeito, e nio na experiéncia, ao passo que seus efeitos estdo contidos
nos fatos da experiéncia, consequentemente, estio contidos na experiéncia. Por outro lado, os
fundamentos transcendentes ou ultimos, isto é, incompreensiveis, porque apenas os seus efeitos
indiretos ocorrem na experiéncia, nunca sio efeitos reais e préximos dos fundamentos tltimos.

Portanto, a experiéncia tem fundamentos compreensiveis e incompreensiveis. Estes
sdo os fundamentos ultimos da experiéncia externa que, por nio poderem ser dados nem no
sujeito como fundamentos, nem na experiéncia externa em seus resultados imediatos, sao
transcendentes por exceléncia, excedendo qualquer conceito. Aqueles, por outro lado, ou
sdo fundamentos ultimos e absolutos, ou subordinados e relativos. Os primeiros, enquanto
fundamentos ultimos fora da experiéncia (mas no sujeito dela) e contidos em seus resultados na
experiéncia, sio transcendentais, e na medida em que tém de ser pressupostos no sujeito antes
da experiéncia para a possibilidade desta, sio fundamentos a priori (p. 9).

Os fundamentos empiricos sio, portanto, sempre cognosciveis a posteriori como
fundamentos; podem, além disso, ser reconhecidas a priori como consequéncias do
transcendental, ou como consequéncias de fundamentos empiricos a posteriori. O entendimento
comum contenta-se com isso e, portanto, detém-se nos fatos da experiéncia. O fundamento
transcendente, por sua vez, nio ¢ cognoscivel nem a priori nem a posteriori. A razio filosofante
preocupa-se com este, pois vai além dos fatos da experiéncia em direcio a seus fundamentos.

Reinhold percebe que o erro dos pensadores anteriores residiu precisamente nisso, ou
seja, na razio, na sua busca por uma filosofia pura. Ao confiar nos empiristas, racionalistas,
céticos ou dogmaticos, confundiram os fundamentos transcendentais, ora com os empiricos,
ora com o transcendente, e acreditavam ter encontrado os fundamentos ultimos ora nestes,
ora naqueles. Para Reinhold, a razio, por nio buscar esses fundamentos ao acaso e, portanto,
através de muitas tentativas frustradas, deveria ter um conceito completamente determinado
de seu préprio carater, o que niao poderia ter de antemio até que finalmente descobrisse os
fundamentos efetivos.

A descoberta dos fundamentos transcendentais estava reservada a ela na pessoa de seu
primeiro representante critico, quem primeiro

distinguiu os fundamentos ultimos compreensiveis dos transcendentes, e nio
0s procurou nem encontrou quer na experiéncia efetiva, quer fora de toda a

125 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024



Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

[experiéncia] possivel, mas no sujeito representante e, na verdade, na possibilidade da
experiéncia determinada nele, na medida em que ela depende do sujeito (p. 13).

O sdo e comum entendimento, que em relacio a verdade de seu conhecimento se apega
apenas aos fatos da experiéncia, estd menos exposto a erros do que a razio filosofante, pois faz
uso inevitavel das consequéncias dos fundamentos transcendentais e, portanto, é guiado por
estes fundamentos, embora apenas instintivamente, mas por isso mesmo ¢ muito mais seguro.

Como ele niao tem necessidade de investigar os fundamentos ultimos absolutos,
permanece, entdo, em uma completa ignorincia em relacio a eles, pelo que estd
protegido contra todos os erros artificiais, aos quais a razio filosofante esta exposta
ao buscar esses fundamentos, e que, por sua vez, pertencem as condicoes da sua
descoberta (p. 16).

Desta forma, o entendimento comum, na medida em que ¢ sdo, tem muito mais verdade
do que a razio filosofante, antes mesmo de ter encontrado os fundamentos compreensiveis
ultimos de que necessita para purificar e enriquecer o conhecimento comum através de
principios estritamente cientificos.

E por isso que nas Cartas sobre a Filosofia Kantiana de 1792, Reinhold, sem maiores
explicacdes, justifica a possibilidade da liberdade pela convic¢io do sio e comum entendimento,
o qual infere da realidade a possibilidade dos fatos da consciéncia. Portanto, nao ha contradicao
que possa desvirtuar esta conviccdo no tribunal da razao. Ou seja, a razio filosofante, na busca
dos fundamentos ultimos, deve partir primeiro das conviccoes do entendimento comum, pelas
quais so pode guiar-se com certeza na medida em que sio sauddveis. Contudo, esta sanidade,
que sempre foi limitada, ainda que também impecavel em si mesma, teria de ser reduzida nos
filosofos pelas aberracdes da razio filosofante.

Contudo, do mesmo modo em que o entendimento comum e a razio filosofante se
limitam mutuamente por suas imperfeicoes no caminho de sua progressiva cultura;
também ndo se apoiam menos um no outro por suas perfeicdes gradualmente
alcancadas, e os erros do entendimento comum sio tio frequentemente abolidos
por discernimentos mais profundos da razio filosofante quanto os erros desta por
convicedes saudaveis daquele (p. 17).

Tanto a satde como a doenca do entendimento podem ser morais ou psicoldgicas, ou
ambas a0 mesmo tempo, mas Reinhold atribui a doenca a limitacio do seu uso, limitacio que
nao se funda nas faculdades transcendentais e infaliveis ligadas a leis imutaveis, mas no proprio
sujeito, na liberdade da pessoa, ou no empirico, fora do sujeito.

No primeiro caso, seus enunciados sio mau uso, porque toda acio da vontade
pressupde o uso do entendimento; no segundo caso, sio mais ou menos um ndo-
uso do entendimento, porque a aplicacio das leis imutaveis pressupde a satde das
faculdades empiricas da mente (p. 20).

Certamente, os dois casos ndo podem coexistir, isto é, a doenca moral do entendimento,
no sujeito, por um lado, e a plena sanidade das faculdades empiricas da mente, fora do sujeito,
por outro. Porém, mesmo que nio fosse impossivel em si, essa coexisténcia ja se tornaria
impossivel pelo mau uso da liberdade.

O entendimento comum nunca discorda de si mesmo sobre marcas caracteristicas
transcendentais porque se refere as formas da representacio sensivel e as do conceito, que
sdo infaliveis, imutdveis e universais, mas nunca a predicados metafisicos, e assim o proprio
entendimento ¢ incapaz de qualquer doenca em relacio a eles. A razio filosofante, porém,
muitas vezes discorda de si mesma sobre as marcas caracteristicas fisicas, na medida em que
tenta subordina-las ao campo metafisico, como principios superiores que lhe sio desconhecidos,
enquanto nio consegue representi-los puramente sob o cariter do transcendental (isto ¢,
como sio determinados no sujeito representante por leis gerais e imutdveis). Em suma: o
entendimento s6 permite o uso possivel de suas funcoes, o uso transcendental, na medida

Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024 126



Sobre a diferenca entre o sdo entendimento e a razio filosofante
em relacio aos fundamentos do saber possivel através de ambos

em que é determinado antes de toda experiéncia no sujeito, é sempre determinante, empirico
e concreto no exercicio efetivo. Somente a razio pode fazer o que lhe é impossivel e tem a
prerrogativa de investigar e reconhecer a si mesma e a todas as outras faculdades da mente.
A razio tem suas leis transcendentais, que se aplicam aos fatos da consciéncia e dependem
unicamente do sujeito, assim como o entendimento tem suas leis transcendentais, que sio
inevitavelmente aplicadas a experiéncia externa sem representacio prévia.

As operacoes transcendentais da razio e do entendimento sio sempre sintéticas, pois
por elas apenas representaces totais sio geradas. Nestas operacdes, a razio e o intelecto sio
determinantes, pois obtém, estipulam e estabelecem o contetido das representacoes na medida
em que dependem do sujeito (através das formas da representacio diretamente fundadas no
sujeito). Nas operacoes logicas, por outro lado, a razio é meramente reflexiva. Esta é uma
diferenca importante que normalmente nio era notada, por exemplo, quando tentavam
fundamentar a ideia da alma sem o conhecimento das leis transcendentais.

A razio filosofante, em sua busca dos fundamentos ultimos, s6 pode atingir seu
objetivo quando descobrir fundamentos transcendentais como tais, e sé pode
abstrair as marcas caracteristicas transcendentais dos fatos da experiéncia, isto &,
daqueles que nio podem ser ultimos, através do uso continuo da razio logica.
[...] A razdo filosofante tem a tarefa indispensavel, a drdua tarefa, na verdade, de
separar a matéria pertencente apenas a experiéncia externa daquela que é peculiar
A experiéncia interna, de afasta-la dos conceitos dos fatos da mera autoconsciéncia,
e assim purificar posteriormente os conceitos das operacdes da mente (tanto logicas
quanto transcendentais). A razio filosofante s6 tem um principio orientador
seguro nesta purificacio quando consegue estabelecer pelo menos um conceito
completamente purificado e, de fato, o mais elevado de todos (p. 17).

Assim, diz Reinhold, acredita-se que tenha dado consideravel determinacio ao conceito
de conhecimento filoséfico, chamando-o de conhecimento de principios, e distinguindo-o
nesta propriedade do conhecimento historico, como conhecimento dos fatos. Pois,

Se por conhecimento a partir de principios se entende o conhecimento na medida em que
ele ocorre a partir de fundamentos absolutamente imutaveis e, consequentemente,
segundo leis inevitavelmente exercidas, ainda que nio reconhecidas, entio esse
conhecimento também condiz com o entendimento comum. Sim! Apenas neste
o conhecimento estd livre daqueles erros que resultam de uma aplicacio errada
provocada por um conhecimento presuncoso e incorreto dessas leis (p. 49).

Portanto, o conhecimento baseado em tais principios sempre foi buscado, mas nunca
esteve disponivel, pois além das regras l6gicas do pensamento, que dizem respeito apenas a forma
logica do conhecimento, ao mero raciocinio e para além dos axiomas e postulados matematicos,
que se limitam a determinacio da grandeza expressiva, nio se estabeleceu nenhum principio
que nio tivesse sido contestado assim que o seu significado fosse discutido.

As regras logicas, que dizem respeito apenas ao desenvolvimento, mas de forma alguma
nio ao estabelecimento do conteudo real dos pensamentos, tém sido consideradas por vezes
como as Unicas leis bésicas incontestaveis possiveis do conhecimento, por vezes confundidas
com leis contestadas (metafisicas). Principios puramente filosoficos sio proposicoes que
expressam fundamentos absolutos, portanto, necessdrios e universais por exceléncia, devendo,
por conseguinte, ser chamados de principios absolutos <Grundsdtze>. Essa absoluta necessidade
e universalidade do fundamento, que tal proposicio estabelece, pressupdem naturalmente que
o raciocinio seja encontrado; mas elas nio podem de forma alguma ser produzidas pelo mesmo.

A necessidade e a universalidade puramente filoséficas nada mais sio do que aquilo que,
em distincdo entre o logico e 0 meramente hipotético, deve ser chamado de transcendental, e
que s6 pode ocorrer em tais proposicdes cujo conteiido ndo é nem uma regra logica de raciocinio
nem um fato <Faktum> histérico, mas uma lei origindria da faculdade de representacio
concebida através de conceitos completamente determinados, isto é, estabelecida por aquela
faculdade que deve ser pressuposta a priori no mero sujeito para a possibilidade da experiéncia

127 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024



Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

externa e interna.

Fundamentos ultimos absolutamente compreensiveis devem ser dados na mente, e a
razdo filosofante também pressupde esses fundamentos como realmente dados e se esforca para
ter consciéncia deles para elevi-los do conhecimento comum ao conhecimento cientifico. A
autoconsciéncia como um fato também pertence aos fatos da experiéncia interior como tais,
sem o qual todos os outros seriam impensaveis. H4 uma autoconsciéncia pura, como fato da
experiéncia interna, e por meio dela o sujeito, como representante, distingue-se da organizacio
como objeto externo representado; e ha uma autoconsciéncia empirica, como fato da experiéncia
interna e externa, e através dela o sujeito representante ¢ representado como conectado com
a organizacio como pessoa, e as mudancas que ocorrem na organizacio sio pensadas como
localizadas na pessoa. Mas os fatos da consciéncia empirica pertencem, portanto, a experiéncia
interna, na medida em que depende da externa, e os fatos da pura autoconsciéncia pertencem,
portanto, aos da experiéncia interna, na medida em que é independente da externa e depende
apenas do mero sujeito.

O projeto inicial de Reinhold de construir um sistema filosofico sobre uma causa
primeira ou um fato fundamental: o fato da consciéncia <Thatsache des Bewuftseins>, continua
presente neste ensaio. Neste caso, ndo ha uma mudanca essencial no conteudo da filosofia do
autor da teoria da faculdade de representacio, mas sim na organizacio dos termos. Nos textos
1789 a 1792, sensibilidade, entendimento e razio sdo as principais faculdades da faculdade
de representacio em geral, baseada no fato da consciéncia. Em Sobre a diferenca, hd diversas
proposicoes da consciéncia organizadas hierarquicamente. As mais especificas sdo subordinadas
A primeira, mais geral; mas a consciéncia é a fonte de todas elas. Sio multiplos fatos da
experiéncia interna que devem ser do mesmo tipo que o fato geral da consciéncia e, como tais,
tém de ser observados como fundamentais porque estio relacionados as caracteristicas gerais, a
priori da faculdade de representacio.

Portanto, a importante mudanca neste texto em relacio aos anteriores é que Reinhold
especifica o entendimento comum como fonte confidvel dos fatos da consciéncia, os quais,
por representarem o fundamento material, determinam a estrutura e o contetdo do sistema, a
verdadeira fundacio da filosofia.

Traducao

Sobre a diferenca entre o sio entendimento e a razio filosofante
em relacio aos fundamentos do saber possivel através de ambos

It cannot be doubted, that the mind is endowed with
several powers and faculties, and that these powers are
distinct from each other, that what is really distinct to the
immediate perception may be distinguished by reflexion,
and consequently that there is a truth and falsehood, in
all propositions on this subject, and a truth and falsehood
which lie not beyond the compass of human understanding

— David Hume?

Distingue-se o reconhecimento, o discernimento, o saber, para os quais o sio entendimento

3 Ndo se pode duvidar que a mente seja dotada de varios poderes e faculdades, e que esses poderes sio distintos uns dos
outros, que o que ¢ realmente distinto da percepcao imediata pode ser distinguido pela reflexio e, consequentemente,
que hd uma verdade e uma falsidade em todas as proposicdes sobre este assunto, e uma verdade e falsidade que nido
estio além do compasso do entendimento humano. Cf. Hume, D. An Enquiry concerning Human Understanding, Section

I: Of the Different Species of Philosophy, in: Ders., The Philosophical Works, a. a. O, 4, S. 10.

Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024 128



Sobre a diferenca entre o sdo entendimento e a razio filosofante
em relacio aos fundamentos do saber possivel através de ambos

¢ suficiente, daquilo para o qual a razio filosofante é pressuposta.

As palavras entendimento e razdo, em toda a sua polissemia anterior, conservaram um
significado comum, no qual cada uma delas designa uma determinada faculdade da forca do
pensamento ligada a formas imutdveis, a leis peculiares.

Agora, se esse aspecto comum do entendimento e da razio entra em consideracio,
independentemente do que os distingue um do outro, entio a palavra entendimento ¢ comumente
usada, cujo significado mais amplo compreende sob si tanto a razio quanto o entendimento em
um significado mais estrito, como é o caso da expressio mero sdo entendimento.

Embora a palavra razio seja as vezes - porém nunca corretamente na minha opiniio
- tomada em um significado que compreende sob si tanto o entendimento quanto a razio
(ambos em um significado mais estrito), ela ainda designa a faculdade da forca do pensamento
na expressio razdo filosofante, que ¢ distinta do entendimento em um significado mais estrito, e
de fato na medida em que é compreendida em uma funcio especial que nio pertence a razio
comum contida na expressdo: mero sdo entendimento.

Por entendimento, no significado mais estrito desta palavra, eu entendo a faculdade da forca
do pensamento que se ocupa diretamente com as representacdes sensiveis, e que gera a partir
delas novas representacdes que sdo conexdes das representacdes sensiveis, as quais chamam-se
conceitos no significado mais estrito. Por razdo no significado mais estrito, entendo a faculdade
da forca do pensamento, que inicialmente se ocupa com representacdes suprassensiveis, e a
partir delas gera novas representacoes chamadas ideias, as quais se relacionam ou por meio de
conceitos e representacdes sensiveis com objetos da experiéncia externa, ou diretamente no sujeito
representante, e por meio dele com fatos da experiéncia interna.

Na experiéncia, enquanto a razdo se ocupa em parte na externa € em parte na internd,
tanto quanto esta é determinada pela externa, ela é indicada pelo nome de entendimento, porque
na experiéncia externa ela s6 pode ser eficaz por meio do entendimento em significado mais
estrito, o qual esta diretamente ligado a sensibilidade. Ela também ¢ chamada, portanto, de
entendimento comum, em parte porque nessas funcdes ela ¢ comum (communis) ao filésofo e ao
nio-filésofo, em parte porque o nio-filésofo, como tal, contenta-se com essas funcoes (vulgaris).

Diferentemente daquela ocupacio em que se chama mero entendimento comum, a
razio ¢ denominada razdo filosofante na medida em que se eleva acima da experiéncia e procura
por si mesma os seus fundamentos, ocupando-se, consequentemente, apenas com aquilo que ¢é
representado por meio de seus resultados na experiéncia, e nio com aquilo que é em si e para si
mesmo; por outro lado, na medida em que é fundamento que se apresenta fora da experiéncia,
depende apenas de sua propria autoatividade e nio estd de forma alguma ligada a sensibilidade
pelo entendimento no sentido mais estrito, ocupando-se como razdo no sentido mais apropriado
desta palavra.

Os fundamentos que ocorrem como tais na propria experiéncia chamame-se empiricos. Eles
proprios pressupdoem repetidamente fundamentos fora da experiéncia, em relacio aos quais sio
meros resultados. Em si e por si mesmos, todos os fundamentos empiricos sdo, portanto, apenas
relativos, ndo absolutos, nio finais e, como tais, fundamentos suficientes e satisfatorios para a
razao filosofante.

J4 os fundamentos absolutos ou ultimos dos resultados que ocorrem na experiéncia sio
ou dados ao sujeito representante e deixam-se, portanto, também por ele descobrirem-se mais
cedo ou mais tarde, ou nio lhe sio dados, permanecendo-lhe efusivos para sempre.

No primeiro caso, os resultados reais, isto é, os mais proximos e imediatos destes tltimos
fundamentos ocorrem na experiéncia, eles mesmos se encontram apenas como fundamentos
no sujeito, fora da experiéncia, ao passo que seus resultados nos fatos da experiéncia estdo

129 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024



Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

contidos, consequentemente, dentro da experiéncia. Estes fundamentos sao chamadas agora de
transcendentais.

Num segundo caso, apenas os resultados indiretos dos fundamentos ultimos ocorrem sempre
na experiéncia, isto é, aqueles resultados que s podem ser deduzidos de outros fundamentos na
experiéncia e que, portanto, nunca sao os resultados reais e os mais proximos dos fundamentos
ultimos. Esses fundamentos sio, portanto, incompreensiveis mesmo na qualidade de 4ltimos e
sdo chamados de transcendentes.

Tais fundamentos transcendentes sio os fundamentos tltimos dos fatos da experiéncia
externa na medida em que esta é meramente externa. O fundamento dado mais proximo de
um tal fato é sempre a impressdo dada de fora e, consequentemente, fundada fora do sujeito, cujo
fundamento externo estd no objeto localizado fora de nos, reconhecivel apenas por essa impressio;
este fundamento nio pode ser reconhecido de forma alguma, ou apenas por outra impressao
externa, isto ¢, mediante outro fundamento empirico que ocorre na experiéncia externa. Como
toda impressdo externa pressupde um fundamento que, ou nio se deixa descobrir de modo
algum, ou se deixa apenas em outra impressio externa, entio a razio nunca pode chegar a
um fundamento externo que, por um lado seria o ultimo, mas por outro teria seu efeito mais
préximo e real na experiéncia. O fundamento ultimo de uma impressao externa niao ¢ dado
nem no sujeito, nem pode ser tomado como absolutamente tltimo em outra impressio, a qual
repetidamente pressupde um fundamento apenas reconhecivel por meio de uma impressao. O
fundamento ultimo, portanto, nunca pode ocorrer em seu efeito imediato na experiéncia e ¢,
no mais préprio entendimento, transcendente.

O mesmo nio se aplica aos fundamentos absolutos e ultimos da experiéncia, na medida
em que esta depende do sujeito representante. Para que a experiéncia se torne efetiva, tudo o
que é pressuposto no sujeito para a possibilidade da experiéncia deve estar realmente presente
nele. Nesta medida, portanto, os fundamentos completamente suficientes e, por conseguinte,
ultimos da experiéncia, enquanto esta depende do sujeito, tém que ser dados no préprio sujeito e
existir antes de toda experiéncia efetiva. Por outro lado, seus resultados imediatos tém de ocorrer
nos fatos da experiéncia, visto que estes dependem diretamente do sujeito e, particularmente,
ocorrem nos fatos da experiéncia interna como tal, enquanto resultados mais proximos dos
fundamentos ultimos, os quais nio estio contidos na experiéncia como fundamentos nem
tampouco fora do sujeito da experiéncia, mas, antes, tém de ser dados a este sujeito e, assim,
podem ser descobertos e compreendidos por meio de seus resultados mais proximos. Os
fundamentos da experiéncia dados e contidos no sujeito representante, posto que esta niao
depende de objetos externos, mas diretamente do sujeito sio, no proprio entendimento,
transcendentais, ou seja, como fundamentos estio, de fato, externos a experiencia, mas em seus
resultados estao contidos nela.

Portanto, a experiéncia tem fundamentos compreensiveis e incompreensiveis. Estes
sdo os fundamentos tltimos da experiéncia externa que, por nio poderem ser dados nem no
sujeito como fundamentos, nem na experiéncia externa em seus resultados imediatos, sdo
transcendentes por exceléncia, excedendo qualquer conceito. Aqueles, por outro lado, ou
sdo fundamentos ultimos e absolutos, ou subordinados e relativos. Os primeiros, enquanto
fundamentos ultimos fora da experiéncia (mas no sujeito dela) e contidos em seus resultados
na experiéncia, sio transcendentais, e na medida em que tém de ser pressupostos no sujeito
antes da experiéncia para a possibilidade desta, sio fundamentos a priori. Os outros estio
presentes na prépria experiéncia e, portanto, eles mesmos sio novamente resultados ou dos
fundamentos transcendentais a priori determinados no sujeito, ou dos fundamentos empiricos
dados de fora na experiéncia externa ao sujeito, os quais, na medida em que sio reconheciveis,
nio sio ultimos, e cujos fundamentos tltimos s6 podem ser transcendentes. Os fundamentos
empiricos sio, portanto, sempre reconheciveis como fundamentos a posteriori; podem, alids, ser
reconhecidos a priori como resultados dos fundamentos transcendentais, ou a posteriori como
resultados dos empiricos. O fundamento transcendente, por outro lado, nio é reconhecivel

Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024 130



Sobre a diferenca entre o sdo entendimento e a razio filosofante
em relacio aos fundamentos do saber possivel através de ambos

nem a priori nem a posteriori.

Os fundamentos empiricos da experiéncia interna, na medida em que esta é independente
da externa, podem ser deduzidos dos transcendentais como resultados, e consequentemente,
deduzidos dos fundamentos ltimos; ao passo que os fundamentos empiricos da experiéncia
externa, na medida em que esta é independente do sujeito, sé podem ser deduzidos continuamente
dos fundamentos empiricos e, portanto, nunca dos ultimos, se nio quiser perderse no reino
do transcendente.

O entendimento comum contenta-se com os préximos fundamentos e, portanto, detém-se
nos fatos da experiéncia; a razio filosofante se ocupa dos fundamentos iltimos e, portanto, vai
além dos fatos da experiéncia em direcio aos préprios fundamentos. Até entio, ela ganhou o
seu nome apenas por causa disso, ja que buscava os fundamentos tltimos.

Para ndo procurar esses fundamentos ao acaso e, consequentemente, através de muitas
tentativas malsucedidas, a razio deveria ter tido um conceito completamente determinado do
carater peculiar deles, o que ela nio poderia ter antes de descobrir final e efetivamente esses
mesmos fundamentos (conduzida por representacdes obscuras dos mesmos [meras suposicoes]
e instruida por comparacio de suas tentativas fracassadas). Nessa época, ela confundia os
fundamentos transcendentais ora com os empiricos, ora com os transcendentes, e acreditava
ter encontrado os fundamentos #iltimos ora nestes, ora naqueles.

Ela os procurou por meio dos empiristas na experiéncia efetiva, onde confundiu os resultados
dos fundamentos ultimos, que s6 podem ocorrer na experiéncia, com os fundamentos ultimos,
que tém de ser pensados como tais fora de toda experiéncia; assumiu os fatos, para os quais
tinha de buscar as causas, como sendo as préprias causas e, em vez de investigar as competéncias
da experiéncia, submeteu suas proprias competéncias aos ditos da mera experiéncia.

Por meio dos racionalistas, a razio buscou os fundamentos tltimos da experiéncia fora de
toda experiéncia possivel; e como nio encontrou os resultados dos fundamentos supostamente
descobertos na experiéncia efetiva, ou seja, na experiéncia externa, declarou a experiéncia externa
efetiva como uma aparéncia enganosa, ja que depende de percepcoes sensiveis, isto ¢, na medida
em que é experiéncia externa, declarou também a sensibilidade como mera impoténcia da mente,
a partir da qual nada além de engano poderia resultar, o entendimento como a faculdade de
representar as coisas como elas sdo em si mesmas, e a razio como a faculdade de representar a relacio
determinada nessas coisas em si, e assim acreditou ter encontrado os fundamentos tltimos fora
do sujeito representante, no ambito do transcendente, no qual concedeu ao entendimento e a
razdo a faculdade de representar o transcendente, e presumiu ter reconhecido os fundamentos
ultimos objetivos das representacdes dessas duas faculdades nas coisas em si fora do sujeito.

Através dos céticos, a razio descobriu que os fundamentos ultimos da experiéncia nio
poderiam ser descobertos nem na experiéncia efetiva nem fora de toda experiéncia possivel, e concluiu
precipitadamente que simplesmente nio poderiam ser descobertos. Sem considerar que, por sua
propria natureza, a busca e pressuposicio de tais fundamentos tornavam-se-lhe absolutamente
necessarias, ela declarou todos os fundamentos ultimos em geral como transcendentes.

Como razio filosofante, sempre buscou os fundamentos tltimos. Em seus representantes
dogmadticos, tomou os fundamentos tltimos transcendentes pelos compreensiveis, os quais acreditava
possuir nos empiristas pela experiéncia e nos racionalistas pela razdo. Em seus representantes céticos,
tomou todos os fundamentos propriamente tltimos como transcendentes e incompreensiveis,
acreditando que teria de se contentar com fundamentos relativos. Ela, consistentemente,
interpretou mal os fundamentos transcendentais, ou considerando-os como transcendentes e
incompreensiveis, ou, em vez disso, assumindo os transcendentes e incompreensiveis como
compreensiveis.

A descoberta dos fundamentos transcendentais estava reservada a ela na pessoa de seu

131 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024



Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

primeiro representante critico®, quem primeiro distinguiu os fundamentos tltimos compreensiveis
dos transcendentes, e nio os procurou nem encontrou quer na experiéncia efetiva, quer fora
de toda a experiéncia possivel, mas no sujeito representante e, na verdade, na possibilidade da
experiéncia determinada nele, na medida em que ela depende do sujeito’.

Kant admite para os empiristas que a razdo filosofante tem de provir apenas dos fatos da
experiéncia e coloci-los como fundamento a sua busca pelos fundamentos ultimos; mas ele lhes
mostra que a propria experiéncia nio pode conter absolutamente nenhum fundamento ultimo,
e que somente os resultados dos fundamentos ultimos, a saber, os imediatos, reais, os tnicos
compreensiveis desses fundamentos ultimos, que sio dados a priori no préprio sujeito, podem
ocorrer na experiéncia.

Ele admire para os racionalistas que a razio filosofante nio pode de modo algum
descobrir os fundamentos ultimos na experiéncia, e especialmente na experiéncia externa, na
medida em que ela depende da sensibilidade; mas ele lhes mostra que sé sio compreensiveis
aqueles fundamentos ultimos cujos resultados imediatos ocorrem na experiéncia, e que esses
fundamentos nio podem ser outros sendo as condicoes da experiéncia dadas no mero sujeito,
posto que a experiéncia depende do sujeito e nio dos objetos externos, e que, portanto, os
fundamentos ultimos, enquanto representiveis e compreensiveis, nio podem ser objetos
localizados fora de nos.

Ele admite para os céticos que os fundamentos ultimos buscados fora de nés sio
transcendentes e nunca podem ser encontrados; mas lhes mostra que a experiéncia efetiva que
por eles ¢ admitida ndo pode ser pensada claramente sem distinguir seus fundamentos externos,
dentre os quais nenhum fundamento ultimo pode ser descoberto, dos internos, que tém de
ser dados plenamente no sujeito, na medida em que este ¢ necessario para a possibilidade da
experiéncia, e devem se anunciar por meio de seus resultados imediatos na experiéncia.

As formas da representacio dos sentidos externos e internos (espaco e tempo), das
representacdes do entendimento (as categorias) e da razdo (a unidade incondicional)®, primeiramente
descobertas e estabelecidas na Critica da Razdo Pura, sio aquelas na experiéncia na medida
em que ela depende do sujeito representante. Devem ser resultados imediatos que realmente
ocorrem dos fundamentos iltimos, dados no sujeito antes de toda experiéncia, a saber, das
faculdades da sensibilidade, do entendimento e da razdo determinadas no sujeito e vinculadas a leis
imutaveis, que devem ser pressupostas para a possibilidade da experiéncia.

Enquanto os fundamentos tltimos compreensiveis foram mal-entendidos pela raziao
filosofante que os buscava no empirismo, racionalismo e ceticismo de acordo com as multiplas
modificacoes desses trés tipos de representacio, eles foram desde sempre dados no sujeito
representante e incessantemente eficazes, no comum e sio entendimento nio procurados e
desconhecidos (mas justamente por isso, ndo mal compreendidos). Seus resultados estiveram
sempre presentes na experiéncia; e assim como os raios de luz foram desde sempre as causas
da cor e da visibilidade, sem e antes que fossem reconhecidos nessa qualidade’, também os
fundamentos transcendentais da experiéncia foram desde sempre a causa do imutdvel e puramente
verdadeiro, a qual esta contida na cogni¢io humana em todas as suas mudancas, imperfeicoes e
erros. O sio e comum entendimento, que em relacdo a verdade de seus conhecimentos sempre
se apega apenas aos fatos da experiéncia, e nesta medida faz um uso inevitavel dos resultados

4 Reinhold refere-se a Immanuel Kant.

5 Ver os prefacios e a introducio da Critica da razdo pura, onde Kant delineia os contornos e limites da razio para
circunscrevé-la nos ambitos tedrico e pratico da filosofia.

6 Referéncia a estética transcendental (B 33-73 / A 19-49), a Analitica transcendental (B 89-349 / A 65-292) e a
Dialética transcendental (B 349-732 / A 293-704) da Critica da razdo pura.

7 Reinhold ja mencionou este exemplo no livro 111 de Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermégens,
texto de 1798. Alias, metaforas com luz e cores sdo recorrentes em seus textos. Nas Cartas sobre a filosofia kantiana, de
1792 (Briefe II), p. 127 ele diz: “A luz daquela alvorada vermelha era um reflexo da razio pura que estava chegando
mais perto do horizonte do espirito humano”.

Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024 132



Sobre a diferenca entre o sdo entendimento e a razio filosofante
em relacio aos fundamentos do saber possivel através de ambos

dos fundamentos transcendentais neles contidos torna-se, portanto, conduzido por esses
fundamentos, embora apenas instintivamente, mas por isso mesmo, muito mais seguro. Como
ele nio tem necessidade de investigar os fundamentos ultimos absolutos, permanece, entio,
em uma completa ignorincia em relacio a eles, pelo que esta protegido contra todos os erros
artificiais, aos quais a razdo filosofante esta exposta ao buscar esses fundamentos, e que, por sua
vez, pertencem as condicoes da sua descoberta.

Portanto, também o entendimento comum, conquanto seja saudavel, possui muito mais
verdade do que a razio filosofante, antes mesmo desta ter encontrado os fundamentos ultimos
compreensiveis de que absolutamente necessita para purificar e enriquecer o conhecimento
comum através de principios estritamente cientificos.

Na busca dos fundamentos ultimos, a razio filosofante tem de partir primeiro das
convicedes do entendimento comum, pelas quais sé pode ser guiada com certeza na medida
em que sio saudaveis. Essa saide sempre limitada em si mesma, ainda que fosse impecivel
para si, teria de ser reduzida no fildsofo pelas aberracdes da razio filosofante. As investigacoes
dessa razio devem, portanto, encontrar intimeros obstiaculos ao seu sucesso, em parte pelos
erros naturais do entendimento comum, contidos nos materiais a serem investigados, em parte
pelos erros artificiais, que ela mesma traz nesses materiais, em relacio aos quais esse sucesso s6
pode ser alcancado gradual e tardiamente. Contudo, do mesmo modo em que o entendimento
comum e a razio filosofante se limitam mutuamente por suas imperfeicdes no caminho
de sua progressiva cultura, também ndo se apoiam menos um no outro por suas perfeicoes
gradualmente alcancadas, e os erros do entendimento comum sio tio frequentemente abolidos
por discernimentos mais profundos da razio filosofante quanto os erros desta por conviccoes
saudaveis daquele®.

Uma vez que o entendimento (pelo qual entendo aqui tanto a razio quanto o
entendimento em sentido mais estrito) ¢ uma faculdade especial da mente que tem seu modo de
acdo peculiar e imutavel, contém apenas condicoes puras de verdade, é dependente apenas de
suas proprias leis e incapaz de doenca, bem como de qualquer grau de saude. O entendimento
como tal jamais pode errar.

Somente a faculdade de usar o entendimento esta além das leis pelas quais o puro ou
mero entendimento ¢ invariavelmente determinado, ela também esta ligada a condicdes outras
e, de fato, muito varidveis, e visto que ele depende delas, esta sujeito a doencas e capaz de
inimeros graus de satde.

A faculdade de usar o entendimento depende em parte das condicoes fisicas da
organizacdo, da configuracio e constituicio das ferramentas do sentido externo, dos nervos,
do cérebro etc.;

Em parte das condicoes psicoldgicas das faculdades empiricas da mente, das faculdades do
sentimento e do sensivel, da faculdade da imaginacio, da fantasia, da memoria, da faculdade
de designacio etc., e das qualidades dessas faculdades modificadas tanto pelo talento quanto
pela cultura;

Em parte da condicio moral da liberdade da vontade, tanto pela influéncia imediata da
decisdo, quanto mediada pelas inclinacdes involuntarias e indomadas dos nossos juizos;

Em parte das condicoes presentes totalmente externas ao homem, ou das circunstincias
externas, que sio pressupostas tanto para as expressoes voluntérias e involuntarias de todas as
faculdades da mente, quanto para a cultura dessas faculdades na experiéncia externa.

8 Reinhold ja tratou essa relacio de dependéncia entre os dois conceitos nas Cartas sobre a filosofia kantiana, de 1792
(Briefe II), principalmente na nona carta, p. 207, quando o autor mostra a justificacio do conceito de liberdade da
vontade pela conviccio do comum e sdo entendimento, e que nela ndo hi contradicio que possa desabona-la perante o
julgamento da razio filosofante.

133 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024



Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

Em relacio a essa condicio, asaude e adoenca do entendimento sdo ou morais ou psicoldgicas
ou ambas a0 mesmo tempo. Pois toda doenca do entendimento consiste na restricio de seu uso;
e esta esta fundada ou apenas no préprio sujeito, e de fato nio nas faculdades transcendentais e
infaliveis vinculadas a leis imutaveis, mas na liberdade da pessoa’, - ou fundada fora do sujeito
nas faculdades empiricas, e assim, mutaveis e externamente determinaveis. No primeiro caso,
seus enunciados sdo mau uso, porque toda acio da vontade pressupde o uso do entendimento;
no segundo caso, sio mais ou menos um ndo-uso do entendimento, porque a aplicacio das leis
imutaveis pressupde a satde das faculdades empiricas da mente.

A doenca moral do entendimento nido pode, certamente, existir com uma satide completa
da faculdade empirica da mente, que, mesmo que nido fosse impossivel em si mesma, ji seria
impossibilitada apenas pelo mau uso da liberdade: - mas com um grau consideravel dessa
saude, do qual depende o brilho do entendimento, que nio deve de modo algum ser confundido
com sua satide.

O uso da faculdade de produzir conceitos diretamente a partir de intuicdes sensiveis,
ou do entendimento no sentido mais estrito, ¢ um efeito inevitavel do poder do pensamento
na medida em que ele estd, por um lado, relacionado as formas de representacio sensivel
(espaco e tempo) e, por outro, as formas dos conceitos (as categorias); e como ambos os tipos
de formas sio imutaveis, a expressio do entendimento determinada por elas é uniforme,
infalivel, universal, e o proprio entendimento ¢ incapaz de qualquer doenca em relacio a elas.
As representacdes concretas claras, mas indistintas'®, dos objetos individuais da experiéncia
externa, na medida em que nio sio desenvolvidas por qualquer raciocinio, contém na mente
do mais néscio dos ignorantes e do pensador auténomo de primeira classe exatamente o mesmo
conteudo que se compde, além das representacdes empiricas tiradas das impressoes externas,
também das transcendentais determinadas a priori na sensibilidade e no entendimento, das
marcas caracteristicas de grandeza extensiva (em relacio ao intuivel), de grandeza intensiva (em
relacdo ao perceptivel), de substdncia (em relacdo ao pensdvel no intuitivo)" etc., na representacio
total do objeto. O néscio e o pensador autdbnomo imaginam sob essas marcas caracteristicas o
mesmo da mesma maneira, desde que nio facam outro uso delas sendo o concreto, involuntdrio
e inevitdvel, que é um resultado necessario e imediato das leis transcendentais da sensibilidade
e do entendimento, as quais o sujeito representante esta vinculado, e por meio das quais a
experiéncia externa, em toda a mutabilidade de seu contetido, que depende de meras impressoes,
recebe atitude, determinabilidade e validade universal.

Contudo, assim como essas marcas caracteristicas transcendentais sio usadas no
raciocinio, consequentemente nio mais pela mera sensibilidade e pelo mero entendimento
no significado mais estrito, mas pela razdo, surge assim, imediatamente, o caso em que elas
tém de ser representadas de uma maneira essencialmente diferente pelo entendimento comum e
pela razio filosofante. O entendimento, que nunca ultrapassa os fatos da experiéncia mesmo
em suas representacdes mais abstratas, pensa essas marcas caracteristicas em seu raciocinio
sempre ainda como componentes desconhecidos das representacdes empiricas, descritos por
marcas caracteristicas intuitivas e sensibilizaveis, e sempre, por exemplo, pode torna-las claras
e distintas apenas por marcas caracteristicas estranhas, nunca por suas proprias. A razdo, ao
contririo, por sua propria natureza, tem sempre de avancar até o compreensivel ultimo, buscar
os fundamentos tltimos dos fatos nos quais as marcas caracteristicas transcendentais ocorrem
e, consequentemente, lutar por representacdes puras dessas marcas caracteristicas, separadas
de todas as empiricas. Nessas tentativas, porém, ela tem de pensar o transcendental impura e,
consequentemente, também incorretamente, enquanto ela ainda nio tiver conseguido separar

9 Reinhold desenvolve bastante o conceito de pessoa nas Briefe II, onde revela que a pessoa tem a liberdade de
escolher entre acdes favoraveis ou contrarias as leis morais.

10 Cf. sobre consciéncia obscura, clara e distinta em Versuch, § XXXI.

11 Em “Axiomas da intuicio”: B 202-207 / A 148-151; nas “Antecipacdes da percepcao”: B 207-218 / A 151-176 e na
“Primeira analogia”: B 224-232 / A 182-189 da Critica da razdo pura, Kant discorre sobre os conceitos de grandeza
extensiva e intensiva, como também de substincia.

Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024 134



Sobre a diferenca entre o sdo entendimento e a razio filosofante
em relacio aos fundamentos do saber possivel através de ambos

em suas representacdes do transcendental o acidental do essencial, discriminar o que é extraido
das impressoes daquilo que ¢ fundado a priori no mero sujeito e, consequentemente, separar
o transcendental do meramente empirico. O entendimento comum nunca estd em desacordo
consigo mesmo sobre as marcas caracteristicas transcendentais e, nessa medida, apenas marcas
caracteristicas metafisicas do mundo fisico, pelo simples motivo de que s6 pode concebé-las
em concreto, como componentes desconhecidos do fisico, consequentemente, nunca como
predicados metafisicos; enquanto a razdo filosofante muitas vezes esta em desacordo consigo
mesma inclusive sobre as marcas caracteristicas fisicas, na medida em que tenta subordina-las ao
metafisico, como aos principios mais elevados, que ela desconhece de varias maneiras, enquanto
nio for capaz de concebé-las puramente sob o carater do transcendental (isto é, como elas sdo
determinadas no sujeito representante por leis gerais e imutaveis).

O entendimento, no significado mais estrito, permite apenas um Unico uso possivel, a saber,
realizar a experiéncia em conexio com a sensibilidade fundada a priori no mero sujeito, posto que
esta depende do sujeito. Esse uso, que se chama transcendental na medida em que é determinado
antes de toda experiéncia no sujeito ¢, exercicio efetivo, sempre determinante, empirico e concreto.
O entendimento s6 pode conectar o individual, as representacdes sensiveis, sem poder dissolver
novamente sua conexio; imprimir sua marca nos fendémenos (objetos sensiveis representados)
sem conscientizar-se dela separadamente, submeter o que ¢é sentido e intuido as suas leis sem
elevar essas proprias leis a objetos de representacdes especiais. Somente o que é impossivel para
o entendimento pode a razio investigar e reconhecer, pois tem a prerrogativa de fazé-lo consigo
mesma e com todas as outras faculdades da mente.

A razdo enquanto comum, comum a filésofos e nio filésofos também tem, como o
entendimento no significado mais estrito, um papel na experiéncia que lhe é peculiar. Assim
como este, em conexido com a sensibilidade (ligada ao espaco e ao tempo como suas formas
transcendentais), torna possivel primeiro a experiéncia externa, uma vez que esta depende do mero
sujeito: também a razio, pela qual s o mero sujeito de toda experiéncia pode ser representado
imediatamente (nem no espaco nem no tempo, portanto, nem como algo representavel fora de
nés, nem como uma mudanca em nés) torna a experiéncia interna enquanto tal possivel, na medida
em que por ela se entende nio meramente o estado de sentimentos dos irrefletidos, mas o
epitome dos fatos da autoconsciéncia.

Os modos imutaveis da acio da razio determinados no mero sujeito, ou as leis que
vinculam esta faculdade aqueles enunciados pelos quais a experiéncia interna se torna efetiva,
conquanto dependam unicamente do sujeito, chamo de leis transcendentais da razdo. Elas sao
incognita e inevitavelmente aplicadas aos fatos da autoconsciéncia pela razio, assim como as leis
transcendentais do entendimento, sem representacio prévia, sio aplicadas a experiéncia externa.

Tanto o filésofo quanto o nao-filosofo, quando ambos se detém na mera reflexio sobre
os fatos de sua autoconsciéncia sem raciocinar sobre os fundamentos desses fatos, sio forcados
pelas leis transcendentais da razio, que so se aplicam a experiéncia interna, a diferenciar o sujeito da
experiéncia interna de todos os objetos da externa, e nessa medida também do corpo, e negar-lhe
todas as marcas caracteristicas que sio peculiares aos objetos da experiéncia externa como tais,
extensdo, impenetrabilidade, figura etc., consequentemente, opor a alma ao corpo, e pensi-los por
meio de negacdes das constituicdes corpdreas'?.

Todavia, nas tentativas de esclarecer a representacio da alma pelo desenvolvimento das
suas marcas caracteristicas, o entendimento comum e a razio filosofante divergem muito um
do outro. O entendimento comum, que nunca vai além dos fatos da autoconsciéncia e, desde

12 Reinhold j4 investigou a relacdo entre corpo e alma na primeira edicio das Cartas sobre a filosofia kantiana (1786-
7) para tratar da unidade entre religiio e moralidade. Para tanto, baseou-se também na discussio de Kant contida
nos paralogismos da razio pura, especialmente no primeiro, o da substancialidade. Sobre isso, cf. Fracalossi, I. “O
espirito da época e a necessidade da razao nas Cartas sobre a filosofia kantiana”, publicado na Revista Estudos Kantianos

(EK), V. 10, N° 2, 2023.

135 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024



Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

que seja sauddvel, pensa a alma como algo que sente, que intui, que deseja, que pensa e que quer
e, como tal, um eu incorporeo, e acredita assim té-la compreendido suficientemente. Ao passo
que a razio filosofante, que busca os fundamentos dos fatos da autoconsciéncia, e acredita té-los
encontrado ora no transcendente, ora no empirico, pensa a alma incorretamente até que, depois
de multiplas buscas infrutiferas, alcancou finalmente o reconhecimento das leis transcendentais
que originalmente fundamentam a ideia de alma.

Através do uso transcendental da razio, que se limita somente a experiéncia interna como
tal, - assim como através do uso do entendimento no significado mais estrito, que se limita
somente A experiéncia externa como tal, — apenas representacées claras e ao mesmo tempo indistintas
sdo possiveis: através do entendimento - a partir de objetos individuais da experiéncia externa, na
medida em que esta depende do mero sujeito; através da razdo - a partir do sujeito individual de
toda experiéncia, e pelos fatos da experiéncia interna, tanto quanto esta também depende do
mero sujeito. Pois através deste uso sdo geradas as representacoes que o sujeito de toda experiéncia
e os objetos (Objekte) da experiéncia exterior tém por objetos (Gegenstdnde), e esses objetos sao
representados original e individualmente por essas representacdes, portanto, apenas claramente.
O desenvolvimento do conteudo dessas representacoes, a dissolucio da representacdo total
em representacdes parciais, em uma palavra, a geracio da representacio distinta a partir da
clara pressupde operacdes da mente completamente diferentes, que se designam pelo nome de
raciocinio e também sdo exclusivamente atribuidas a razdo, a qual pertencem comunitariamente
tanto no filosofar quanto em seu uso comum, e a qual constituem o uso légico, que até agora foi
confundido com o transcendental.

As operacdes transcendentais da razdo, assim como as do entendimento, sio sempre
apenas sintéticas, porque por elas apenas representacdes totais sio geradas. As operacoes logicas
da razdo, por outro lado, sio sempre analiticas, porque por elas apenas sio desenvolvidas as
representacdes totais; dissolvendo-as no raciocinio, que ja as pressupde, a razio conecta ao seu
conteudo o que pode ser conectado, e por meio dessa acio na consciéncia separa 0 que nio pode
ser conectado, aquilo que se contradiz.

Nas operacoes transcendentais, a razio e o entendimento sio determinantes, enquanto
obtém, estabelecem e configuram o contetdo das representacdoes na medida em que ele
depende do sujeito (através das formas de representacao fundadas diretamente no sujeito). Nas
operacoes ldgicas, por outro lado, a razio é meramente reflexionante, pressupondo o contetido
das representacoes (tanto transcendentais quanto empiricas) como ja presentes, e trazendo-o a
consciéncia distinta apenas ao direcionar a atencio as suas partes constituintes.

Por meio das operacdes transcendentais da razio e do entendimento apenas representacoes
concretas — de objetos individuais — sio possiveis; por meio das operacdes légicas da razio apenas
representacoes abstratas das marcas caracteristicas desses objetos sio possiveis, e qualquer
representacio abstrata, qualquer representacio de uma coisa nio individual é produzida apenas
por uma operacio légica e, nessa medida, ¢ uma ideia logica.

O raciocinio (ou o uso légico da razdo) surge, cresce e prospera apenas com a linguagem
através de palavras, que ele pressupde e pela qual ele mesmo ¢ de novo pressuposto. Apenas
por meio dos pensamentos, as palavras sio signos dos pensamentos, consequentemente dos
sentimentos, sensacdes e intuicdes, bem como de objetos reais diferentes deles mesmos e de
todos os pensamentos. Elas designam qualquer objeto que seja apenas por meio do pensamento
dele, mais precisamente, apenas por meio de um pensamento logico, ou seja, de um pensamento
abstrato produzido apenas pela razio reflexionante a partir de uma representacdo concreta ja existente,
e que s6 pode tornarse concreto novamente através da relacio imediata a representacio
concreta. Todo individuo representado sé pode ser designado por uma palavra, através de uma
marca caracteristica representada, consequentemente, cada representacio concreta s6 pode ser
nomeada por uma abstrata. Toda palavra, portanto, refere-se sempre primeira e imediatamente
a um pensamento logico, e assim como s6 esse pensamento é o significado mais proximo e real

Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024 136



Sobre a diferenca entre o sdo entendimento e a razio filosofante
em relacio aos fundamentos do saber possivel através de ambos

da palavra, ele também sé pode sé-lo na medida em que ¢ significado de uma palavra e, assim
sendo, fixado apenas pela palavra na consciéncia e enviado para o prosseguimento do raciocinio,
para posterior desmembramento.

O significado da palavra ou o pensamento légico é claro na medida em que a representaciao
abstrata se relaciona diretamente com a concreta, da qual ela surgiu e, consequentemente, a
marca caracteristica é representada como contida no objeto; - é distinto na medida em que
a representacio abstrata se relaciona com outras representacdes abstratas que dela surgiram, na
medida em que as marcas caracteristicas das marcas caracteristicas sdo representadas e, por
conseguinte, o significado da palavra ¢ desenvolvido através do conterido abstrato do pensamento.
O pensamento claro ¢ gerado diretamente de um concreto, o distinto de uma representacio abstrata;
o significado claro da palavra depende da representacio imediata do objeto; o distinto depende do
pensamento abstrato das marcas caracteristicas.

As primeiras palavras no surgimento da linguagem podiam designar somente pensamentos
logicos claros, diretamente abstraidos de representacdes individuais dos objetos da experiéncia
externa. O significado dessas palavras foi determinado pelas representacoes concretas dos objetos
individuais, e a escolha delas pela semelhanca do som com a marca caracteristica do objeto
individual tirada da experiéncia. As primeiras palavras podiam ser somente signos naturais, em
cujo estabelecimento a razio se ateve a experiéncia imediata, por meio da qual o sentido das
palavras (designando apenas objetos individuais através de marcas caracteristicas mais proximas)
foi mantido e protegido contra a indeterminacio®. Mas a linguagem e o raciocinio nao puderam
permanecer muito tempo nesse comeco cru. Através da reflexio continuada, o pensamento
claro teve de ser elevado ao distinto e, nesse aspecto, ele nio pode mais ser determinado pela
representacio concreta da qual ele surgiu, mas apenas pelas abstratas que foram produzidas
a partir dele mesmo. Com essa mais alta abstracio', conforme foi continuada, entrou na
relacio a necessidade cada vez mais urgente de novos signos de pensamento para as marcas
caracteristicas descobertas das marcas caracteristicas, de modo que a razio ndo mais pode ater-se
diretamente & experiéncia no que concerne a escolha desses signos, mas quanto mais se elevava
em suas abstracdes acima do concreto da experiéncia individual, mais tinha de ser apoiada
na relacio pela fantasia. Quanto mais seus significados se elevavam do mais concreto para o
mais abstrato, mais as palavras tiveram que se tornar signos meramente arbitrdrios a partir dos
naturais'; quanto mais tinha que ser apoiada pela fantasia e quanto mais o raciocinio se afastava
das meras percepcdes na experiéncia, menos a razio tinha que se apoiar na experiéncia para o
seu invento.

Assim como o significado de uma palavra sé se torna claro quando se pensa nela
concretamente, também so se torna distinto depois de se ter pensado nele abstratamente e, assim,
a abstracdo continua. O significado abstrato da palavra tem, portanto, de estar ja definitivamente
presente como tal antes que possaser elevado a um pensamento distinto por meio de um subsequente
desmembramento de seu contetudo. Se antes desse desmembramento do pensamento abstrato
a ser desmembrado, a fantasia assumiu, na designacdo deste, determinacoes que nio sdo tiradas
nem da experiéncia efetiva nem de suas condicdes transcendentais, nem sio fundadas no que é
dado a posteriori, nem no que é dado a priori, entdo o conteudo do pensamento ¢ incorreto e nao
pode de modo algum tornar-se correto através do mero desmembramento. A proposicio que

13 De acordo com Faustino Fabbianelli (nota 7 da edicio de 2004 deste livro - Felix Meiner Verlag), ¢ em Crdtico, de
Platdo, onde se encontra o primeiro exemplo de uma semelhante tese anticonvencionalista para a relacio “linguagem-
Reinhold j4 inicia aqui objeto”.

14 Reinhold leu muito os pensadores ingleses, por isso, ¢ plausivel que tenha recebido influéncia sobre o papel da
abstracdo para a linguagem na obra de John Locke: An Essay concerning Human Undestanding.

15 Reinhold j& d4 sinais aqui o que mais tarde se tornard a sua filosofia da linguagem, onde tentara superar a
aparéncia criada pela confusio das categorias metafisicas fundamentais por meio de uma analise sinonimica, que
aspira afastar as verdadeiras das falsas semelhancas familiares dos conceitos e palavras. Cf. Grundlagung einer Synonymik
fiir den Allgemeinen Sprachgebrauch in Den philosophischen Wissenschaften (Fundamento de uma sinonimica para o uso geral da
linguagem nas ciéncias filoséficas). Oxford, United Kingdom: Hardpress Publishing, 2020.

137 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024



Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

expressa esse contetido desmembrado e incorpora ao objeto uma marca caracteristica incorreta
¢ considerada uma proposicao verdadeira precisamente porque seu predicado ja estava contido
no conceito do objeto e, portanto, incorporado ao juizo de acordo com o principio de contradicdo.
Assim, por exemplo, algum filésofo, ao desmembrar a substincia do pensamento, encontra
em seu contedo a marca caracteristica da extensdo e estabelece a proposicio: toda substancia
¢ extensa; que ele considera como um juizo absolutamente necessdrio e usa como principio
para fundamentar um materialismo geral. O predicado de extensdo ja estava presente em seu
conceito de substdncia antes do desmembramento. Este teve, portanto, de encontri-lo por meio
do desmembramento e, no juizo, anexi-lo a substincia. Somente por uma lei transcendental a
marca caracteristica da extensdo chega apenas aquela substincia que ¢é intuivel no espaco, e s
na medida em que ¢é intuivel no espaco; e o motivo pelo qual esta marca caracteristica foi de
alguma forma acolhida no significado da palavra substdncia reside apenas na fantasia, que associa
e apresenta como conectadas aquelas marcas encontradas mais frequentemente uma ao lado da
outra't,

Todo erro ¢, indubitavelmente, légico, i.e., um juizo provocado por meio de reflexio e
abstracdo e, portanto, impossivel sem o uso logico da razio. Mas seria um pecado grave contra
a razdo se alguém quisesse vé-la apenas em seu uso logico como fonte de erros. A fonte mais
préxima de todo erro é a fantasia que, justamente nas circunstancias em que os pensamentos da
razio se tornam mais abstratos, impde a ela - que reflete, abstrai, analisa - materiais falsos no
conteudo dos pensamentos abstratos que nio sio fundados nem na experiéncia nem a priori no
sujeito, e neste sentido a fantasia ¢ a causa imediata pela qual marcas caracteristicas incorretas
sdo encontradas por meio do desmembramento mais correto dos pensamentos falsificados,
e consideradas tanto mais corretas quanto mais o pensador estiver ciente das regras logicas
cuidadosamente observadas'.

A razio filosofante, ocupada com a busca dos fundamentos tltimos, s6 pode alcancar seu
objetivo e estar de acordo consigo mesma quando descobre os fundamentos transcendentais
como tais, e os distingue tanto dos empiricos quanto dos transcendentes, isto ¢, daqueles que
nio podem ser ultimos nem compreensiveis. Esta descoberta s lhe foi possivel por um longo
uso continuado da razio légica através do raciocinio reiterado de muitos de seus representantes
ao longo de milénios. Ela s6 pode abstrair as marcas caracteristicas transcendentais dos fatos
da experiéncia e, consequentemente, apenas das representacdes empiricas. As representacoes
empiricas abstratas, por cujo desmembramento continuado a razio filosofante deve gradualmente
se aproximar das marcas caracteristicas transcendentais, estio contidas, portanto, apenas em
significados de palavras nas representacdes ja existentes sem conhecimento do transcendental, em
cuja determinacdo na propor¢io, quanto mais elas se afastam das representacdes concretas da
experiéncia individual, também a fantasia tem mais participacio; uma faculdade da mente que
nio esta de forma alguma ligada a leis transcendentais por si mesma, mas s6 pode ser submetida
a elas gradualmente e por meio de muitas tentativas malsucedidas.

Quanto mais a fantasia, ao estabelecer o significado de uma palavra que deve preceder
o desmembramento logico e por ele é pressuposta, desvia-se do sentido proprio das leis
transcendentais, e nisso trabalha apenas de acordo com suas proprias leis (da chamada
associacdo), mais incorreto se torna o significado da palavra e o pensamento contido nela; e
quanto mais continuado ¢ o desmembramento de tais pensamentos, mais se multiplicam os
erros artificiais que resultam do erro fundamental, e as proposicoes ultimas encontradas por
meio de tais desmembramentos, que sio usadas como principios das ciéncias, estio marcadas
por todo raciocinio com uma incuravel e imprecisa definicio, cujas consequéncias desvantajosas

16 Ver o que Reinhold ji afirmara sobre isso nos livros II e III do Versuch einer neuen Theorie des menschlichen
Vorstellungsvermdgens, precisamente nos §§ 25; 70 e 84.

17 Em relacdo a isso, cf. também os Beitrige zur Berichtigung bisheriger Mifverstdndnisse der Philosophen, erster Band.
(Felix Meiner Verlag, 2003), X, p. 14; 76 e 82. A teoria da fantasia como a fonte basica de todo erro parece ter sido
incorporada por Reinhold de Hume e Locke: ver abaixo, p. 185-187 e 189 (Apud Faustino Fabbianelli, nota 12 da
edicio de 2004 deste livro - Felix Meiner Verlag).

Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024 138



Sobre a diferenca entre o sdo entendimento e a razio filosofante
em relacio aos fundamentos do saber possivel através de ambos

s6 podem ser evitadas pelas disputas dos filosofos sobre o sentido de tais principios. Assim, por
exemplo, se a fantasia incorporou no significado da palavra fundamento (da coisa em geral, pela
qual outra coisa é determinada) a marca caracteristica do outro determinado em uma coisa
antes do desmembramento e, consequentemente, do tinico outro possivel através do um: entio,
por meio do desmembramento obtém-se uma proposicio que suspende toda a real liberdade
da vontade e, usada como principio, torna-se perniciosa a moral, ao direito natural, e a todas as
ciéncias a ela relacionadas. Ao passo que, se pensarmos o fundamento como nada mais do que
aquilo através do qual um outro ¢ determinado, ¢ perfeitamente concebivel um fundamento
ao qual nio ¢ dado sequer um inico modo de acio possivel que possa, portanto, determina-lo
por si mesmo, e que é, consequentemente, uma coisa pela qual este ou aquele outro pode ser
determinado.

Quanto mais um pensamento abstrato se aproxima do concreto da experiéncia externa,
ou ainda quanto mais diretamente se relaciona com uma intuicio externa determinada, mais a
fantasia esta vinculada a sua designacdo e menos submetida a si mesma, e o significado da palavra
se eleva pela clareza do concreto, bem como a determinabilidade do objeto intuido se eleva
acima de toda ambiguidade e indeterminabilidade. H4 tio pouca m4 interpretacio do sentido
das palavras: madeira, ouro, marfim, quanto do conteudo do conceito de tridngulo, circulo etc., e
nido obstante nos conceitos: madeira, ouro, marfim etc., além de marcas caracteristicas empiricas
geradas pelas impressdes, também estio contidas as transcendentais de quantidade, qualidade,
extensdo, substdncia etc. Estas ocorrem, assim, apenas obscuramente, sem consciéncia e de modo
algum como marcas caracteristicas, portanto, ndo como componentes légicos nas representacoes
concretas, mas apenas como efeitos necessarios das faculdades transcendentais da mente, através
das quais, tomadas em conjunto com a matéria empirica, surgem as representacdes concretas.
As marcas caracteristicas transcendentais nio sio apresentadas aqui de forma abstrata e logica,
consequentemente, neste sentido, nem correta nem incorretamente; ao passo que elas, tio logo
forem usadas abstratamente, sdo apresentadas incorretamente enquanto a razio filosofante nio
separar nelas o transcendental do empirico.

Quanto mais um pensamento abstrato se distancia do concreto da experiéncia externa,
ou da relacio direta com uma intuicio determinada externa, menos a fantasia estd vinculada
4 sua designacio (antes da descoberta das leis transcendentais), e mais ela esta submetida a si
mesma e a influéncia de circunstincias acidentais, que geram por ela a aparéncia patoldgica,
fisica, psicoldgica que falsifica os materiais de abstracio superior e os significados das palavras.
Torna-se assim, ainda mais dificil para a razio filosofante, na determinacdo mais precisa do uso
da linguagem, fazer valer as leis logicas e transcendentais contra os enganos da fantasia. Nesta
questio, as disputas de pensadores autdnomos entre si sio tio indispensdiveis quanto inevitaveis.
Nio sujeita as leis transcendentais desconhecidas, a fantasia, que determina os significados das
palavras tanto mais arbitrariamente quanto mais abstratos eles sdo, deve, exatamente por isso,
modifica-los de diversas maneiras em diferentes pensadores, e as palavras: substdncia, causa, acdo,
necessidade, liberdade devem, por esse motivo, assumir todos os tipos de significados e causar
controvérsia até que seja descoberto o real significado transcendental delas.

A razio filosofante, na sua busca pelos fundamentos ultimos compreensiveis, nio pode
absolutamente prescindir dos conceitos das operacdes da mente, e o sucesso de sua busca depende
da determinabilidade desses conceitos. Nessa medida, ela tem de partir dos fatos da experiéncia
interna, aos quais pertencem as operacdes da mente como tais, e somente destes, precisamente
por isso, podem ser extraidos os conceitos daquelas.

As palavras pelas quais os conceitos dos fatos da experiéncia interna sio designados e
para estes transferidos sdo originalmente emprestadas dos conceitos da experiéncia externa. A
similaridade percebida entre os fatos externos e internos é a Unica regra segundo a qual o signo
do pensamento pdde ser levado a razio pela fantasia, que no estabelecimento originirio do
uso da linguagem para os conceitos de experiéncia interna, o conceito de experiéncia externa

139 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024



Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

teve de ser resgatado'®. As palavras: representacdo, intuicdo, conceito ainda carregam a marca de
sua origem metaférica de forma suficientemente marcante. Era absolutamente inevitavel que
a fantasia tomasse os conceitos mais concretos e crus das operacoes da mente (dos quais o
raciocinio teve de extrair os mais abstratos e mais sutis) pela designacio das mesmas imagens
da experiéncia externa que, 2 medida que continham muito do que era apropriado e peculiar
apenas A experiéncia externa, tinham que falsificar os materiais do raciocinio sobre os fatos da
experiéncia interna ja nos conceitos mais concretos.

Separar a matéria que pertence apenas a experiéncia externa daquela que é peculiar a
interna, afastd-la dos conceitos dos fatos da mera autoconsciéncia e, assim, purifici-la segundo
os conceitos das operacoes da mente (tanto logicos quanto transcendentais), é a tarefa mais
trabalhosa, porém mais indispensavel da razio filosofante. Quio lentamente este trabalho, que
certamente ainda ¢ considerado impossivel pela maioria dos fildsofos, deva ainda prosseguir,
ja esclareceria o fato de que ai um uso da linguagem sempre precisa ser estabelecido como
fundamento, que parte de conceitos mais ou menos falsificados e impuros, e que a razio
filosofante s6 tem um principio orientador seguro nesta purificacio depois de ter conseguido
estabelecer pelo menos um conceito completamente purificado e, na verdade, o mais elevado
possivel de todos”.

O significado de uma palavra é metaférico enquanto a palavra nio designa o pensamento
diretamente, mas por meio de um outro pensamento semelhante a ele. O pensamento, que s
pode ser pensado por meio de um significado metaférico de sua palavra, nio apresenta, nesta
medida, de modo algum a marca caracteristica peculiar de seu objeto, e nio contém nenhum
conhecimento real, mas apenas simbdlico que, enquanto tomado por real, é falso e gera erros.
Enquanto a palavra usada para designar o pensamento de um fato da experiéncia interna,
enquanto designi-lo efetivamente apenas por meio do pensamento de um fato da experiéncia
externd, e enquanto o pensamento de uma operacio da mente puder ser pensado apenas por
meio de um significado metaforico da palavra, nio obtém nenhuma marca caracteristica de seu
objeto, ndo estabelece dele nenhum conhecimento real, mas apenas um simbdlico e, 3 medida que
o significado metaférico da palavra ¢ considerado peculiar no desmembramento do pensamento,
as marcas caracteristicas mais abstratas obtidas pelo desmembramento tém de ser incorretas.
Enquanto as marcas caracteristicas resgatadas da experiéncia externa ainda ocorrerem mais ou
menos nos significados das palavras: representacdo, intuicdo, conceito etc., enquanto essas palavras
ndo designarem apenas o que € peculiar as meras operacdes da mente, enquanto nio deixarem
completamente de ser metdforas, nio havera conceitos puros, completamente determinados e
corretos de representacdo, intuicdo e conceito; e nio devemos nos admirar com os pensamentos
crus e a variedade de explicacdes que ainda hoje em dia sio estabelecidas pelos mais famosos

18 Cf. Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermégens (livro III) sobre a teoria de sensibilidade, a
qual deriva da distincio entre o sentido interno (matéria subjetiva) e o externo (matéria objetiva). Ambas mostram
multiplicidades de naturezas diferentes. “Todos os objetos da mera faculdade de representacio que sio distintos
da mente podem ser conhecidos apenas empiricamente, pois nada pode estar presente de modo determinado na
mera faculdade de representacio sendo a sua mera forma. Os objetos do sentido interno distintos da mera faculdade
de representacio sio mudancas dentro de nos, ou representacdes deles mesmos & medida que sdo sensacoes, e
como sensacdes internas sio determinadas por um ser afetado apenas pela espontaneidade, como externas sio
determinadas simultaneamente por meio do ser afetado de fora. Os objetos do sentido externo distintos da mera
faculdade de representacio, ao contrario, sio os objetos fora de nés, para os quais uma matéria dada deve corresponder
através do ser afetado de fora. Dos dois tipos de objetos distintos de nossa faculdade de representacio, apenas as
representacoes empiricas sdo possiveis e, consequentemente, também apenas conhecimentos empiricos sdo possiveis; e
nosso conhecimento a priori é restrito unicamente a mera faculdade - e a propria faculdade de conhecimento, na qual
as formas da receptividade (Receptivitdit) e espontaneidade, as formas da sensibilidade e, como sera mostrado mais
claramente na sequéncia, também do entendimento e razio, devem ser determinados como objetos da representacio
a priori antes de qualquer ser afetado (§ LXIV, p. 417-8).

19 No Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermdgens, Reinhold j4 fez essa purificacio e afirma que
a autoconsciéncia é o ponto mais alto para o qual todo o conhecimento deve convergir. Com a autoconsciéncia, o
sujeito representante ¢ representado como representante, e a representacio do eu (autoconsciéncia ou consciéncia
distinta) apenas € possivel através de representacdes a priori das formas da receptividade e espontaneidade. O sujeito
nio pode representarse a si mesmo senido somente como objeto (Objekt), e nio ha outro predicado senio o do

representante (Cf. § XXI, p. 273-4).

Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024 140



Sobre a diferenca entre o sdo entendimento e a razio filosofante
em relacio aos fundamentos do saber possivel através de ambos

filosofos de profissdo sobre o sentido das palavras representacdo, intuicdo, conceito e sobre os
objetos da experiéncia interna em geral.

Chamo de empiricas aquelas faculdades da mente que s6 podem ser pensadas como
disponiveis no sujeito da autoconsciéncia através da conexdo (conhecida da experiéncia efetiva)
desse sujeito com a organizacdo. As operacdes dessas faculdades nunca podem ser compreendidas
sem as operacdes da organizacio, que como tais pertencem a experiéncia externa. Nos conceitos
dessas faculdades, portanto, sempre estio contidas marcas caracteristicas que se relacionam
diretamente com mudancas na organizacdo e, portanto, sio extraidas dos fatos da experiéncia
externa. Faculdades deste tipo sio, por exemplo, a fantasia, a meméria, a faculdade de designacdo:
(todos os signos dos pensamentos sio em si mesmos imagens da intuicdo externa, empirica,
modificada pelos érgdos, e qualquer que seja o uso deles, nio podem ser apresentados ao sujeito
sem mudancas na organizacio, e todas as operacoes da fantasia estdo vinculadas a essa matéria
figurativa). Os conceitos das expressoes de todas essas faculdades empiricas da mente necessitam,
portanto, ndo apenas de nomeacdes metafdricas resgatadas de conceitos da experiéncia externa
para sua designacio, e nio contém imagens da experiéncia externa apenas em seu estado bruto
como significados metaféricos de palavras, mas também em seu desenvolvimento posterior mais
fino ndo podem prescindir das marcas caracteristicas pertencentes a experiéncia externa, uma
vez que tais marcas caracteristicas também devem sempre estar contidas entre as determinacoes
peculiares dos conceitos das faculdades empiricas da mente.

A relacio é bem diferente com as faculdades transcendentais da mente. Estas s6 podem ser
pensadas no sujeito por meio de conceitos completamente determinados e corretos na medida
em que se pode e se deve abstrair completamente da conexio deste sujeito com a organizacio®,
porque elas sio as faculdades que devem ser pressupostas no mero sujeito representante para
a possibilidade da experiéncia em geral, tanto interna quanto externa. Nos conceitos desta
faculdade niao pode ocorrer absolutamente nenhuma marca caracteristica de uma experiéncia
externa, porque essas faculdades estio a priori no fundamento de toda experiéncia em geral.
A sensibilidade transcendental, por exemplo, deve ser pensada como: “a faculdade do sujeito
(qualquer que este seja em si mesmo), sendo afetado, chegar a representacdes”; o sentido externo
transcendental como: “a faculdade do sujeito, sendo afetado, chegar a representacdes a partir de

fora”?!, - onde se abstrai completamente se de fato e por quais érgdos o sujeito deva ser afetado.

De acordo com um fato da autoconsciéncia, o sujeito representante se distingue da
organizacio na medida em que esta pode ser representavel; como de um objeto externo, que,
embora em constante conexio com o sujeito conhecido pela experiéncia, mas na medida em
que pode ser percebido no espaco, tem de ser contado entre os objetos da experiéncia externa?.
Uma faculdade que s6 pode ser atribuida ao sujeito em relacio & organizacgio representada e s
chega a ele através da experiéncia efetiva, ¢ faculdade empirica do sujeito; enquanto aquela que
deve ser propria ao sujeito com a mera mas definida possibilidade de representar a si mesmo
e coisas fora dele ¢ pensada a priori nele, independentemente da organizacio efetivamente
representada, e é faculdade transcendental do sujeito. Como essa faculdade somente pode se
anunciar diretamente em fatos da autoconsciéncia em operacdes do sujeito, consequentemente
apenas na mera experiéncia interna, de modo que os seus conceitos nio possam ser puros, ou o que
aqui d4a no mesmo, corretos, e apropriados para seus objetos, enquanto a razio filosofante ainda
nao tiver conseguido retirar do sentido das palavras, pelas quais esses conceitos sio designados,
todas as imagens resgatadas das intuicdes externas e transformar o significado originalmente
metaférico dessas palavras em um [significado] peculiar. Talvez ela ji tenha conseguido isso
agora, pelo menos na medida em que, por representacdo em geral nio pensa nada além daquilo

20 Cf. Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermogens, §VI, p. 198-199: “Toda disputa seria aqui
impossivel se ndo fosse pelas partes, mesmo que fosse apenas por meio de um acordo ticito, mesmo sem saber ao
certo elas proprias sobre algo que nido estivessem de acordo, que chamam de representacio, e que distinguem de
outro algo sobre a qual discordam, que é a organizacio”.

21 Cf. Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermdogens, §§ L e LIII.
22 Cf, idem, § LXXXIV.

141 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024



Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

que na consciéncia é diferenciado do objeto e do sujeito e a ambos relacionado?’.

Acredita-se ter dado determinacio suficiente ao conceito de conhecimento filosdfico ao
chami-lo de conhecimento a partir de principios, e distinguindo-o nesta propriedade do histérico,
como conhecimento a partir de fatos’*. Mas como o significado das palavras que ocorrem nesta
declaracio ¢ nada menos que completamente determinado, uma vez que cada palavra nela é
usada para designar mais de um conceito, entdo o acordo dos filosofos sobre essa explicacio era
apenas aparente, dizia respeito apenas a férmula, e irrompeu em disputas ao prestar contas mais
detalhadas sobre o seu sentido. Toda explicaciao geral aceita serviu mais para esconder a falta de
um conceito completamente definido até entdo do que para ajuda-lo.

Se por conhecimento a partir de principios se entende o conhecimento na medida em que
ele ocorre a partir de fundamentos absolutamente imutaveis e, consequentemente, segundo
leis inevitavelmente exercidas, ainda que nio reconhecidas, entio esse conhecimento também
condiz com o entendimento comum. Sim! Apenas neste o conhecimento esta livre daqueles
erros que resultam de uma aplicacdo errada provocada por um conhecimento presuncoso e
incorreto dessas leis.

Se por conhecimento a partir de principios se entende o conhecimento na medida em que
este ocorre a partir de fundamentos reconhecidos, absolutamente imutdveis; e por principios se
entende as leis do conhecimento - nio meramente em si e para si, mas na medida em que sao
reconhecidas como tais, representadas por conceitos determinados, designadas por palavras e
expressas em proposicoes: entdo, de fato, o conhecimento a partir de tais principios sempre é
buscado, mas nunca esta disponivel, enquanto nio se houver estabelecido, além de regras logicas
do pensamento, que sé dizem respeito a forma logica do conhecimento, ao mero raciocinio, e
além dos axiomas e postulados matemdticos, que se limitam & determinacio da grandeza expressiva,
quaisquer principios que nio sejam contestados tao logo seu sentido seja discutido.

As regras logicas, que dizem respeito apenas ao desenvolvimento mas de modo algum
4 determinacio do contetudo real do pensamento, ora foram consideradas como as unicas
leis fundamentais possiveis e incontestaveis do conhecimento, ora confundidas com as leis
contestadas (metafisicas); e mesmo os metafisicos, que acreditavam possuir em sua ontologia a
ciéncia dos primeiros e, de fato, os reais fundamentos do conhecimento, s6 foram capazes de
proporcionar alguma solidez aos teoremas dessa ciéncia ao impingir sem perceber regras légicas
aos fundamentos reais de suas provas.

A expressdo conhecimento a partir de principios torna-se ainda mais indeterminada se
entendermos por principio todo juizo conectado a consciéncia de necessidade que é posto como
fundamento a outros juizos. Tais principios sdo as premissas maiores em todo silogismo da razio®,
pertencem a forma logica de todo conhecimento raciocinante compartilhado pelo entendimento
comum e a razdo filosofante; e podem, portanto, constituir o carater real do conhecimento
filosofico ainda menos do que as regras logicas. Quanto ao seu sentido, mesmo essas premissas
maiores nio sdo nada de fixamente constituido enquanto se disputar a respeito da aplicacio das
regras logicas constituidas sobre o real contetido dos pensamentos. Até agora, foi possivel ser um
conhecedor de logica bem grande, sim; e através dela também um artifice da razio muito fino,
mas ao mesmo tempo, um filésofo bem pequeno. O genuino conhecimento filosofico a partir
de principios sempre se comporta como o conhecimento dos proprios principios filoséficos.

Se por um principio se entende qualquer proposicio geral e necessiria que contém o
fundamento para outras proposicdes’®, entio aqui hd de se responder primeiro a pergunta:

23 Esta ¢ a definicio da filosofia elementar de Reinhold. Cf. Beitrige zur Berichtigung bisheriger Miffverstdndnisse der

Philosophen, erster Band, ,Fundamentale Lehre”, I1I, § 1.
24 Cf. Beitrdge zur Berichtigung bisheriger Mifverstindnisse der Philosophen, erster Band, p. 11.
25 Cf. teoria da razio em Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermagens, livro I11.

26 Em Beitrige zur Berichtigung bisheriger Mifverstdndnisse der Philosophen, erster Band, p. 115 Reinhold afirmou:

Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024 142



Sobre a diferenca entre o sdo entendimento e a razio filosofante
em relacio aos fundamentos do saber possivel através de ambos

quais dessas proposicoes sio as realmente filosoficas! ou: em que consistem a necessidade e a
universalidade peculiares a um principio filoséfico?

Acima de tudo, deve-se saber em que elas ndo consistem. Todo principio filoséfico ¢,
naturalmente, uma proposicio necessdria e geral; mas nem toda tal proposicio é um principio
filosofico. Toda proposicio filosdfica tem de ter necessidade logica e universalidade. Mas nem
toda proposicio que as tem ¢, portanto, filosofica. Todo filosofar ¢ raciocinar, i.e., tarefa logica
da razdo de suscitar a consciéncia do contetido dos pensamentos por meio do desmembramento
destes. Mas nem todo raciocinar é um filosofar. As proposicoes, cuja necessidade e universalidade
sdo um mero resultado do uso analitico da razio, do raciocinio, sio, por toda a sua verdade
légica, se ndo tiverem além disso uma necessidade e universalidade fundadas noutro lugar,
tdo pouco filosodficas quanto realmente verdadeiras, a menos que um fundamento real diferente
de sua regularidade logica garanta essa verdade. Entio, por exemplo, a proposicio: todas as
substdncias sdo extensas, ¢ produzida pelo desmembramento de um conceito de substdncia em
que a marca caracteristica da extensdo ja estava presente antes do juizo logico; e essa proposicio
tem, nessa medida, uma necessidade e uma universalidade fundadas apenas no desmembramento
desse conceito. Nao posso pensar nenhuma substincia como ndo extensa se eu descobrir, pelo
desmembramento de meu conceito de substdncia em geral, que ja penso a propria extensio na e
com a substincia. Mas essa necessidade e universalidade nio se realizam de modo algum aqueles
fildsofos que nio admitiram a marca caracteristica da extensdo em seu conceito de substdncia em
geral j& antes de seu desmembramento. Se a proposicio: todas as substdncias sdo extensas devesse
ter mais do que necessidade e universalidade logicas, entio um fundamento haveria de ser
dado por que teriamos de assumir a marca caracteristica de extensio no conceito de substdncia
em geral antes de desmembra-lo. Apenas pela consciéncia deste fundamento e pela circunstincia
de que ele seria efetivamente um fundamento necessério e universal, essa proposicio poderia,
portanto, tornar-se uma proposicio genuinamente filosofica®’.

Em segundo lugar, a necessidade e a universalidade puramente filoséficas nunca podem ser
meramente hipotéticas?®. Pois, como a busca e o estabelecimento dos fundamentos absolutos e
ultimos compreensiveis constituem o carater peculiar da razio filosofante, entdo, a necessidade
e a universalidade das proposicdes pelas quais esses fundamentos sio expressos tém de ser
absolutas por exceléncia. Os principios puramente filosoficos sio proposicoes que expressam
fundamentos absolutos, consequentemente, absolutamente necessirios e universais, e tém,
portanto, de ser chamados de principios [Grundsdtze] absolutos. Essa necessidade e universalidade
absolutas do fundamento que uma tal proposicio estabelece, naturalmente pressupdem raciocinio
para serem encontradas; mas nio podem de modo algum ser produzidas por ele [raciocinio] como
[a necessidade e a universalidade] logicas. Assim a necessidade e universalidade da proposicao:
todos os animais sdo seres orgdnicos e representantes, nio sio nada menos que puramente filosoficas.
O fundamento pelo qual o representar e o ser organizado sio combinados no conceito de animal
nio ¢ senio absolutamente necessario e universal, mas um fato (Faktum) da experiéncia externa.
A necessidade e a universalidade da proposicio sdo em si mesmas meramente logicas, apenas
produzidas pelo raciocinio, nio encontradas; e sdo mais do que légicas apenas na medida em que
se referem a um fato (Faktum) histérico. Mas justamente por isso nio sdo puramente filosoficas.
A definicio do animal ¢, no que diz respeito ao seu contetido, apenas uma verdade histérica.

Por outro lado, a proposicio: todo objeto cognoscivel (a0 mesmo tempo representavel pelo
entendimento e pela sensibilidade) ¢, em relacdo aquilo que nele surge, efeito de outro, um principio

“Um principio chama-se toda proposicio pela qual virias outras proposicies sio determinadas. Digo: as proposicdes sdo
determinadas, e assim me distancio das explicacdes anteriores do principio, no qual ele é chamado ora ‘uma cogniciao
a partir da qual é reconhecida a possibilidade de muitas cognicdes’, ora ‘uma proposicio que contém o verdadeiro
fundamento de outras proposicdes’, ora ‘uma proposicio da qual outras seguem’ etc., e em cada uma delas ha mais
ou menos motivos para entender mal a verdadeira determinacio e os limites da utilizacgio um principio” (Apud

Faustino Fabbianelli, nota 20 da edicio de 2004 deste livro - Felix Meiner Verlag).
27 Sobre definicio cf. Uber das Fundament den philosophischen Wissens (Fundamentschrift), p. 94.
28 Cf. Beitrcige zur Berichtigung bisheriger Mifverstdndnisse der Philosophen, erster Band, p. 36s.

143 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024



Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

puramente filosofico, contendo necessidade e universalidade absolutas e nio meramente
logicas. O conteudo desta proposicio ndo expressa nenhum fato (Faktum) historico, mas sim
uma lei da faculdade cognitiva determinada a priori no estabelecimento da mera sensibilidade
e do mero entendimento. Sua necessidade e universalidade peculiares nio sao produzidas pelo
raciocinio, mas apenas descobertas, e sio um resultado da faculdade cognitiva determinada no
sujeito antes de toda experiéncia efetiva e independentemente dela.

A necessidade e a universalidade puramente filosoficas sio, portanto, apenas aquelas
que, em distin¢do tanto das légicas quanto das meramente hipotéticas, tém de ser chamadas de
transcendentais, e que sé podem ocorrer em tais proposicoes cujo contetido nio estabelece nem
uma regra logica do raciocinio nem um fato (Faktum) histérico, mas uma lei original da faculdade
de representacdo concebida através de conceitos completamente determinados, i.e. aquela
faculdade que deve ser pressuposta a priori no mero sujeito para a possibilidade da experiéncia
tanto externa quanto interna.

A tentativa da razio filosofante de estabelecer o conhecimento a partir de principios, ou o que
d4 no mesmo, de conhecer algo pelos fundamentos tiltimos absolutos, s6 pdde ter sucesso até agora
na medida em que essa razio aproximava a consciéncia indistinta das leis transcendentais da
consciéncia distinta.

Saber (Wissen) é conhecimento com consciéncia dos fundamentos suficientes?®. Para o
saber comum, suficientes sio os fundamentos mais préximos, para o filoséfico, apenas os wltimos.

Os fundamentos ultimos, entre os quais entendo aqui apenas os compreensiveis, ou
sdo relativos, i.e., os tltimos que foram descobertos até agora, e que pressupdem fundamentos
ainda mais elevados, ou absolutos, os tltimos que podem ser descobertos e nio tém acima de si
nenhum fundamento compreensivel mais elevado.

Os fundamentos compreensiveis absolutamente ultimos tém de ser dados na mente,
mas podem estar disponiveis e ser efetivos sem qualquer consciéncia clara. A razio filosofante
também pressupde esses fundamentos como efetivamente dados; e luta de acordo com a
consciéncia deles, para elevar, por meio deles, o conhecimento comum para o conhecimento
cientifico.

Enquanto a razio filosofante ainda nio tiver descoberto, por meio de seus avancos
graduais, os fundamentos tltimos absolutos dados, ela toma fundamentos ultimos relativos por
absolutos meramente assumidos como dados; um mal-entendido que se anuncia suficientemente
por seu desacordo consigo mesma nas rixas entre seus representantes e na diferenca dos
fundamentos ultimos assumidos postos por eles.

Os fundamentos ultimos absolutos nio podem ser dados e descobertos nem na
experiéncia externa, na medida em que esta depende das impressées externas, nem na experiéncia
interna, na medida em que esta depende da externa. Por este lado, os materiais do conhecimento
humano sio capazes de um crescimento incessante; por outro, os fundamentos da experiéncia
descobertos até agora sdo sempre resultados de outros, que mais cedo ou mais tarde podem
ser descobertos, e o conhecimento empirico nunca pode levar a fundamentos empiricos
absolutamente ultimos.

[sto se aplica tanto ao conhecimento da nossa mente no que diz respeito as faculdades
empiricas modificadas por sua organizacio, quanto ao conhecimento dos objetos fora de nos. A
psicologia empirica é tio capaz de um avanco ao infinito quanto a ciéncia natural.

29 Sobre esta definicio, ver também um artigo de uma revista que Reinhold conhecia muito bem: “Sobre os
limites do conhecimento humano”, em: Philosophisches Magazin, ed. por J. A. Eberhard, L. vol., 1 St., 1788, p. 9-29,
especialmente p. 21: “Esta é toda a matéria a partir da qual, de acordo com as leis da forma que se baseiam no
principio da contradicio ou razio suficiente, o sistema do conhecimento humano deve ser composto”. Em relacio
a isso, ver também os Beitrige zur Berichtigung bisheriger Mifverstindnisse der Philosophen, erster Band, p. 28 (Apud
Faustino Fabbianelli, nota 23 da edicio de 2004 deste livro - Felix Meiner Verlag).

Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024 144



Sobre a diferenca entre o sdo entendimento e a razio filosofante
em relacio aos fundamentos do saber possivel através de ambos

Os fundamentos absolutamente tltimos dados podem se anunciar por seus resultados
mais préximos (reais) apenas na experiéncia interna, - na medida em que esta depende do mero
sujeito representante, e na experiéncia externa - na medida em que depende da interna - e, como
fundamentos, s6 podem ser dados e descobertos no sujeito.

A experiéncia interna depende da externa na medida em que contém fatos em cujos
conceitos determinados ndo se pode abstrair das impressdes externas e das condicoes da organizagdo.
A experiéncia interna ¢é independente da externa na medida em que contém fatos em cujos
conceitos determinados tem de se abstrair das impresses externas e das condicoes de organizacdo.

A experiéncia externa é independente da interna na medida em que depende somente de
impressoes externas, consequentemente em relacio a tudo o que € individual em seu conteudo.
Ela é dependente da experiéncia interna na medida em que marcas caracteristicas sdo atribuidas
a seus objetos, que nio sio de modo algum extraidas de impressdes externas e levam consigo a
consciéncia da absoluta necessidade e universalidade que s6 se anunciam na experiéncia interna.

Aos fatos da experiéncia interna, como tal, também a autoconsciéncia pertence como um
fato sem o qual todos os outros seriam impensaveis.

Ha uma autoconsciéncia pura como um fato da experiéncia interna e por meio dela o
sujeito, como representante, distingue-se da organizacdo como um objeto externo representado, e toda
mudanca na organizacdo é pensada como algo localizado fora do sujeito.

Ha uma autoconsciéncia empirica como um fato da experiéncia interna e externa e, por
meio dela, o sujeito representante é representado como conectado com a organizacdo como pessoa’’, e as
mudancas que ocorrem na organizacdo sdo pensadas como localizadas na pessoa.

Se e em que medida o sujeito, como coisa em si, também ¢é independente da organizacdo
como coisa em si; se 0 que estd na base da representacio que temos do sujeito, fora dela e fora da
faculdade do sujeito, ¢ diferente ou ndo daquilo que estd na base da representacio que temos da
organizacdo, fora dela e das faculdades da mente que lhe pertencem? Nao se pode perguntar sem
contradicio; porque esta pergunta pressuporia que o sujeito e a organizacio, que conhecemos
apenas pela representacio e, consequentemente, apenas como coisas representadas, podem ser
conhecidos sem representacio e como coisas em si. Mas é fato que, num tipo de autoconsciéncia
(a saber, na pura) existe um conceito de sujeito pelo qual distinguimos o sujeito representado da
organizacdo representada.

O:s fatos da autoconsciéncia empirica sé podem ser pensados por meio de conceitos em cujas
marcas caracteristicas ocorrem impressdes externas. Os fatos dessa autoconsciéncia pertencem,
portanto, 4 experiéncia interna na medida em que esta depende da externa.

Os fatos da autoconsciéncia pura s6 podem ser pensados por meio de conceitos em cujas
marcas caracteristicas devemos abstrair das impressoes externas. Os fatos dessa autoconsciéncia
pertencem, portanto, aos fatos da experiéncia interna, na medida em que esta é independente da
externa e depende apenas do mero sujeito.

A consciéncia da mera representacdo como tal ¢ um fato da experiéncia interna; e por meio
dela se distingue a representacdo do objeto e do sujeito, e se relaciona apenas com o sujeito.

A consciéncia pura ou transcendental da representacdo como tal é um fato da experiéncia
interna, e por meio dela a representacdo se distingue do sujeito e de todos os meros objetos, consequentemente,
também das mudancas na organizacdo, relacionando-se somente com o sujeito da pura autoconsciéncia. O

30 Reinhold opera bastante com o conceito de pessoa em Briefe iiber die kantische Philosophie. Band II, pp. 136s, onde
tenta provar a nio-impossibilidade da liberdade como uma faculdade fundamental da pessoa. Em outras palavras, a
pessoa tem a faculdade para determinar-se para a satisfacio ou insatisfacio do impulso interessado, tanto de acordo
quanto em desacordo coma demanda do impulso desinteressado, isto é, pode obedecer ou violar a lei. Nesse caso,
trata-se da liberdade natural da vontade, que ¢ diferente da autoatividade da razdo kantiana.

145 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024



Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

oposto ocorre na consciéncia empirica da mera representacdo.

O:s fatos da consciéncia transcendental da representacdo, apresentados por meio de conceitos
puros, contém as marcas caracteristicas daquilo que nas meras representacées pertence ao sujeito da
autoconsciéncia, ou seja, o que tem de ser pressuposto no mero sujeito para a possibilidade de
toda experiéncia - da interna e da externa - na medida em que esta contém representacdes, e o
que deve ser chamado de faculdade transcendental de representacdo.

Assim, por exemplo, a consciéncia transcendental da representacdo sensivel do sentido externo ¢ a
consciéncia da representacio que surge através de impressdes externas na medida em que se relaciona
com o sujeito da autoconsciéncia pura, que é distinto da organizacdo representada. No conceito puro
da representacdo do sentido externo extraida desse fato, deve-se, portanto, abstrair completamente
das modificacdes organicas desse tipo de representacio; a representacio deve ser pensada como
aquela que surge no sujeito por meio de impressées externas (como e de onde quer que sejam obtidas),
e a sensibilidade transcendental — como a faculdade do sujeito de chegar a representacdes por meio de
impressées.

Tanto a consciéncia das representacdes, como tal, quanto a autoconsciéncia so sio possiveis
através da consciéncia daquilo que é préprio ao sujeito representante como tal nas representacdes e sd
se anuncia na experiéncia interna. A experiéncia externa depende da interna apenas na medida
em que pressupde uma consciéncia daquilo que também nela é peculiar ao mero sujeito.

Se, entio, a experiéncia interna como tal pode conduzir a fundamentos tiltimos, isso s6 é
possivel na medida em que a faculdade da representacdo pode, em seus efeitos, tornar-se objeto da
experiéncia interna; e esses efeitos nada mais sio do que as representacées na medida em que pertencem
ao mero sujeito, isto &, as representacdes em relacio aquilo pelo que sdo meras representacées.

De acordo com seu contetido, o conceito universal, légico da representacdo como tal s6 pode
ser extraido do conceito de consciéncia em geral, sob o qual se entende o fato mais universal da
experiéncia interna que, precisamente por nio poder ser derivado de nenhum outro, nio
permite nenhuma explicacdo, mas mera discussdo de seu conceito que, puramente pensado, claro
por si s6°'.

Toda consciéncia so pode ser pensada através de trés componentes. Algo que é consciente,
sujeito — algo do que se é consciente, objeto — e algo no qual se é consciente, que se chama
representacdo.

A representacio ¢, portanto, aquilo que, na consciéncia, é diferente do sujeito e do objeto, mas
se relaciona a ambos.

Este ¢ o cariter comum da representacdo sensivel, do conceito (ou representacio do
entendimento) e da Ideia (ou representacio da razio). Sem ter pensado determinadamente
sobre esse carater da representacio, nio se podera pensar determinadamente sobre nenhum
fato da autoconsciéncia e da consciéncia da representacdo.

A proposicdo da consciéncia em geral é, portanto, o primeiro principio para a ciéncia das leis
transcendentais do conhecimento.

Se por filosofia se entende o epitome dos conhecimentos criados a partir dos fundamentos

31 Cf. Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermégens, § XIII e também Uber das Fundament den
philosophischen Wissens (Fundamentschrift), p. 94, onde Reinhold explica que uma analise e uma determinacio
consistentes do cardter ultimo e mais alto da filosofia ¢ a condicdo suprema para a precisio das definicdes filosoficas,
as quais dependem da determinacio completa de seu sentido (Sinn), pois a verdade dessas definicoes, ou de todas as
definicoes filosoficas possiveis, pressupde a verdade de uma tinica definicdo, que ¢ suprema, tltima, “cujos caracteres
nio podem mais ser definidos, mas devem ser determinados por um principio que se autodetermina”. Esses
caracteres nio podem estar contidos em outros mais altos e mais gerais, e é por essa exclusiva auto-determinabilidade
que Reinhold acreditou que seu principio ainda poderia atender a demanda de nucleo para uma fundacio publica

da filosofia.

Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024 146



Sobre a diferenca entre o sdo entendimento e a razio filosofante
em relacio aos fundamentos do saber possivel através de ambos

ultimos, e o proprio conhecimento dos fundamentos tltimos ¢ conferido a filosofia, entio esse
conhecimento pode ser chamado de filosofia elementar; e o principio da consciéncia é o primeiro
principio da filosofia elementar®.

A fonte dessa filosofia elementar é a experiéncia interna na medida em que ¢ independente da
externa, isto é, na medida em que consiste em fatos da pura autoconsciéncia.

As proposicoes pelas quais os conceitos desses fatos, extraidos diretamente desses fatos, sio
resolvidos e representados em juizos diretos, chamo de proposicées da consciéncia. Elas sdo apenas
proposicdes da experiéncia e, porquanto, ndo sio principios filosoficos. Mas na medida em que
os fatos estabelecidos por elas estao diretamente fundados no sujeito da pura autoconsciéncia, essas
proposicdes contém os materiais puros para os principios filoséficos ultimos que delas sdo derivados
por meio de juizos indiretos ou raciocinios’, através dos quais seus fundamentos transcendentais
chegam a consciéncia.

Suplemento***

“Falta uma metodologia para a filosofia pura. As batalhas filosdficas sio entregues sem
nenhuma tdtica. Sio mais os conflitos de turbas brutas do que as evolucdes de exércitos
ordenados que encontramos em nossos jornais e panfletos criticos e polémicos. Busca-se a pedra
do saber filoséfico sem se ter chegado a um acordo consigo mesmo sobre as regides nas quais
nio pode ser encontrada, e muito menos sobre aquelas onde deve ser encontrada. Corre-se de
um campo para outro, do légico ao metafisico, e deste ao matemdtico; dai (por um Salto mortale)®
ao empirico-psicolégico, sem saber ou se preocupar onde se encontra e como se chegou l4. Se alguém
quiser ganhar uma posicio firme em um determinado campo: entio, nio se o enfrenta, atrai e
arrasta-se-0 a outro, ou até mesmo grita-se vitoria e triunfo sobre ele, se ele absolutamente nio
quiser lutar fora do chio e terra escolhidos”.

“Acreditdvamos que, para o rigor cientifico, o que importava era somente que tudo fosse
comprovado. Uma pretensio va e autocontraditorial O que vocé, querido amigo, escreve sobre o
principio de sua filosofia elementar, provavelmente se aplica aos principios reais de todas as ciéncias.
O fundamento que por eles se declara nio é nada mais nada menos que um fato, se ele for um
fundamento real e efetivo, um fato, e nesta medida algo dado e indemonstrdvel. S6 o que resulta
disso é capaz de uma prova, tem um fundamento alegado que, na medida em que deve ser um
fundamento suficientemente verdadeiro, nio deve e nem pode ter um fundamento proprio”.

“Mas os fatos podem e devem ser subordinados uns aos outros; um é pressuposto pelo outro,
e ¢ tarefa do génio filosofico descobrir, pela observacio agucada, diferenciacio e conexdo, a

32 Cf. Beitrige zur Berichtigung bisheriger Mifverstindnisse der Philosophen, erster Band, p. 80 e p. 167 (Fundamentallehre).

33 Em Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermégens, p. 506, Reinhold explica por meio de silogismo
(Vernunftschluss), ou juizo indireto (mittelbare Urteil), como ele o chama, o fato de que é pela acio que a razio liga
os conceitos de acordo com as quatro categorias, ou momentos, de totalidade (ou universalidade) incondicionada
(unbedingten Allheit), limitacdo (Limitation), concorréncia (Konkurrenz) e necessidade (Notwendigkeit). A forma geral do
silogismo compde-se na ligacio com o incondicionado das duas primeiras formas do juizo, totalidade e limitacio.
Reinhold designa a ligacio ja realizada, representada na consciéncia por silogismo analitico, e por sintético a conexdo
empreendida previamente na consciéncia pela acio da espontaneidade. O silogismo infere, o juizo julga. Inferir
costuma significar uma relacio entre sujeito e predicado que nio ¢ direta, em que o predicado da premissa maior
se relaciona com o sujeito pelo termo médio, que ¢ outro predicado. E a mesma descricio que aparece na Critica da
razdo pura (A 321, 330 / B 378 e 386). Ja na Critica da razdo prdtica (A 162-30), como nio pdde fazer a mesma divisio
da Analitica entre estética e logica transcendentais, isto &, entre analitica dos conceitos e analitica dos principios,
Kant faz uma divisdo que se assemelha a um silogismo: o principio moral fica na premissa maior, as acdes possiveis
(boas ou m4s) ficam na menor, e a conclusio é a determinacio subjetiva da vontade. Reinhold diz que o filosofo de
Konigsberg foi o primeiro a descobrir a natureza do silogismo (Versuch, p. 514).

34" A partir de uma carta nao impressa de um de meus amigos filésofos.

35 Importante conceito imagético adotado por F. H. Jacobi para descrever a passagem ao suprassensivel através da
crenca e nio da racionalidade. Cf. Sobre a Doutrina de Espinosa em Cartas ao Senhor Moses Mendelssohn, p. 53, 93, 98,
109 e 212. Traducio de Juliana F. Martone. Campinas, SP: Editora UNICAMP, 2021.

147 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024



Karl Leonhard Reinhold. Trad. Ivanilde Fracalossi

verdadeira subordinacio desses fatos, nio permitir nenhuma lacuna em sua série, mas também
nenhum membro estrangeiro, e principalmente localizar o mais elevado entre eles, o qual deve
ser colocado como fundamento de todos os outros e do qual nenhum outro, que tenha o
menor contetido e a maior dimensio, possa estar no fundamento. Por fim, cabe a diligéncia
filosofica apresentar o fato descoberto de forma pura e determinada. - Provd-lo? Nada disso! Fatos
s6 podem ser apresentados. Eles tém de proporcionar a propria entrada”?®.

“Toda verdade real, na medida em que ¢é real, baseia-se meramente em fatos”.

“As leis légicas do pensamento dio apenas verdade necessdria, mas nenhuma real. Os fatos
dao apenas verdade real, mas nenhuma necessdria”.

“Casa-se ambas. Fertiliza-se as formas ldgicas, estéreis em si mesmas, pelos germes dos fatos;
e assim a ciéncia e os principios reais sio gerados”.

“Se os fatos fossem tdo simples que nenhuma marca caracteristica, nenhum componente,
nenhuma condicio interna ou externa pudessem deles ser distinguidos, qualquer tentativa para
conseguir conhecimento ampliado por meio de tais fatos seria em vio. Em todo raciocinio, uma
comparacio do diferente é essencial. Mas onde h4 partes, af a andlise é possivel e indispensavel
para uma consciéncia clara da sintese, do todo”.

“Certamente, na ascensio aos elementos mais simples do conhecimento, muitos
filosofos ja chegaram aos conceitos do representar e da representacdo, e neles se detiveram como
o tltimo elo na sua série de pensamentos. Mas neste ultimo elo, nio puderam distinguir mais
nada: consideravam a representacio como um fato penséavel por meio de um conceito simples
e indissoltivel, e por isso mesmo nio sabiam o que fazer desse fato e do seu conceito claro, mas
nio distinto”.

“O autor da teoria da faculdade de representacdo finalmente viu também a multiplicidade
onde se costumava ver apenas a mera unidade”. Na representacio “ele descobriu” que hd relacio
com o sujeito e o objeto, e distincio entre objeto e sujeito da consciéncia. “Isso ¢ fato, fato da
consciéncia em geral, em que objeto, sujeito e representacio aparecem como seus componentes
essenciais; ¢ realmente assim, e ¢ de surpreender que ainda nio se tenha visto e reconhecido
universalmente algo que agora se impde a reflexdo de forma tio natural e cotidiana”.

“Ter encontrado o fato mais elevado subjacente a toda verdade real sem a descoberta
dos componentes de seu conceito determinado teria permanecido uma observacio estéril. A
apresentacio determinada da descoberta exige ainda o estabelecimento e classificacio dos fatos
mais concretos e subordinados ao mais elevado, além de uma analise exaustiva de todos eles”.

“Analisar aqui significa derivar varios juizos de um juizo composto; e se hd trés leis
primordiais do pensamento légico: os principios de contradicdo, da razdo suficiente e do terceiro
excluido®; entio, uma analise se esgota quando se retira da proposicio que exprime o fato de
todos os juizos categéricos, hipotéticos e disjuntivos possiveis que nela possam estar contidos, tanto
0s negativos como 0s positivos”.

“Os juizos que resultam da conexio do fato com as leis primarias do pensamento légico
sdo os primeiros descendentes. Estes podem se conectar novamente entre si, e assim surgem
verdades de segunda poténcia: filhos e netos. Eles tém parte na heranca tanto da realidade quanto

36 Cf. Beitrcge zur Berichtigung bisheriger Mifverstdndnisse der Philosophen, zweiter Band, p. 46.

37 Para a primeira e terceira proposicoes ver Aristoteles, Anal. pr. 1, 32, 47a; Met. 1V, 7, 1011b, 22-24; X, 7, 10574;
sobre o principio da razio, ver G. W. Leibniz, por exemplo, Monadologia, §31 (Os escritos filoséficos de Gottfried Wilhelm
Leibniz, ed. por C. I. Gerhardt, 7 vols., Berlim 1875-90, especialmente v. 6, p. 612): “Nossos raciocinios se baseiam em
dois grandes principios, o da contradicio... [e] o da razdo suficiente, em virtude do qual consideramos que nenhum
fato pode ser encontrado como verdadeiro ou existente, nenhuma afirmacio verdadeira, sem que haja uma razio
pela qual ¢ assim e nio de outra forma, embora essas razdes na maioria das vezes nao possam ser conhecidas por nos”

(Apud Faustino Fabbianelli, nota 31 da edicio de 2004 deste livro - Felix Meiner Verlag).

Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024 148



Sobre a diferenca entre o sdo entendimento e a razio filosofante
em relacio aos fundamentos do saber possivel através de ambos

da necessidade; uma do pai, outra da mae”.

“Mas ai ainda ha um negécio muito dificil e, no entanto, indispensavel para empreender.
Toda a descendéncia tem de ser batizada - tem de ser designada. Pois todos esses produtos
da razio reflexionante sdo coisinhas tio finas e fugazes que se esvaem imediatamente se nio
estiverem atrelados a sinais e presos com firmeza, para que possam ser guardados e usados conforme
a necessidade”.

“Descobrimos, por exemplo, que a representacio se relaciona com o sujeito representante
como a proposicio consequente de um juizo hipotético com sua proposicio antecedente. Da
mesma forma, a representacio se relaciona com o objeto. Agora, como queremos chamar essa
relacio? De fundamento? Mas como impedimos entio que essa nomeacdo se misture com as
muiltiplas facetas de uma causa, de modo que o conceito da tltima nio seja subordinado ao da
primeira?”

“As palavras ter, de, em, pertencer, relacionar etc. carregam todas consigo inconvenientes
semelhantes. Assim como sdo usadas na filosofia elementar, devem expressar as mais finas fun¢des
da razio por meio de sua forma [Gestalt] comum com pronomes, preposicoes e verbos auxiliares
cotidianos!”

Recebido 07/2024 | Aprovado 12/2024

149 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024



