
Resumo

A Refutação do idealismo não consiste apenas de um novo método para apresentar os 
argumentos do “Quarto paralogismo” da Crítica da razão pura de 1781 e, assim, refutar o 
idealismo cético ou problemático de uma maneira mais clara ou convincente, mas de uma 
nova Refutação do idealismo (KrV, B XXXIXn). Nesse sentido, é possível dizer que essa nova 
refutação introduz alguns elementos que alteram a compreensão do que se constituía 
por experiência interna na primeira edição da Crítica. Isso posto, o presente trabalho 
tem por objetivo discutir a alteração que o conceito de experiência interna sofreu entre a 
primeira (1781) e a segunda (1787) edição da Crítica, tendo como parâmetro o arcabouço 
argumentativo defendido na “Refutação do idealismo”. Assim sendo, defende-se que 
Kant altera o conceito de experiência interna para ajustá-lo à nova Refutação do idealismo 
e, assim, responder às acusações de idealista solipsista.
Palavras-chave: experiência interna; auto-afecção; refutação do idealismo; experiência 
externa; solipsismo.

Abstract

The Refutation of idealism does not consist merely of a new method for presenting the 
arguments of the “Fourth paralogism” of the Critique of pure reason of 1781 and, thus, 
refuting skeptical or problematic idealism in a clearer or more convincing manner, but 
of a new refutation of idealism (KrV, B XXXIXn). In this sense, it is possible to say 
that this new refutation introduces some elements that alter the understanding of what 
was constituted by inner experience in the first edition of the Critique. That said, the 
present paper aims to discuss the change that the concept of inner experience underwent 
between the first (1781) and the second (1787) edition of the Critique, using as a parameter 
the argumentative framework defended in the “Refutation of idealism”. Therefore, it is 
argued that Kant alters the concept of inner experience to adjust it to the new refutation 
of idealism and, thus, respond to the accusations of solipsistic idealism.
Keywords: internal experience; self-affection; refutation of idealism; external experience; 
solipsism.

1 Professor do Instituto Federal do Piauí - IFPI e doutorando em Filosofia pela Universidade Federal da Bahia - UFBA. E-mail: 
david.barroso@ifpi.edu.br. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8879-8947

Conceito de experiência interna entre a 
primeira e a segunda edição da Crítica da razão 
pura

[The concept of internal experience between the first and second edition 
of the Critique of pure reason]

David Barroso Braga1

Universidade Federal da Bahia (Salvador, Brasil)

DOI: 10.5380/sk.v23i1.95734

Studia Kantiana, vol. 23, n. 1 (Abr. 2025): 93-102
ISSN eletrônico: 2317-7462



94Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

David Barroso Braga

Introdução

A Refutação do idealismo não consiste apenas de um novo método para apresentar os 
argumentos do “Quarto paralogismo” da Crítica de 1781 e, assim, refutar o idealismo problemático 
de uma maneira mais clara ou convincente, mas de uma nova Refutação do idealismo psicológico 
<eine neue Widerlegung des psychologischen Idealisms> (KrV, B XXXIXn). Nesse sentido, é possível 
dizer que essa nova refutação introduz alguns elementos que alteram a compreensão do que se 
constituía por experiência interna na primeira edição da Crítica (1781), visto que “a refutação 
do idealismo possui a forma de um argumento que estabelece as condições de possibilidade 
de um determinado tipo de experiência, a saber, da experiência ‘interna’” (Klotz, 2012, p. 415, 
tradução nossa).

Antes de qualquer coisa, é mister salientar que a experiência interna diz respeito ao 
conhecimento obtido por intermédio do sentido interno, isto é, diz respeito à maneira como 
podemos obter uma intuição interna determinada que seja factível de se tornar um conhecimento 
experiencial (mediante a intervenção do entendimento). Nesse contexto, Kant concebe dois 
modos antagônicos de alcançar uma experiência interna: o primeiro modo dá-se mediante auto-
afecção e se caracteriza por ser autossuficiente, quer dizer, por não depender de nenhum objeto 
exterior; já o segundo modo estabelece a experiência externa como condição de possibilidade 
da experiência interna.

Assim, enquanto o primeiro modo é apresentado na “Estética transcendental” da edição 
de 1781, sendo aludido no “Quarto paralogismo” (1781) e especificado em algumas passagens 
inseridas na “Observação geral II” da “Estética transcendental” e no parágrafo 24 da “Dedução 
transcendental”, ambos da Crítica de 1787, o segundo é abordado explicitamente na “Refutação 
do idealismo”, embora haja uma passagem na “Observação geral II” da “Estética transcendental” 
de 1787 que reforça essa mesma tese. Comecemos, pois, com a exposição do primeiro.

1. A auto-afecção como o único modo de alcançar uma experiência 
interna

O “Quarto paralogismo” de 1781 concede a Descartes2 a possibilidade de alcançar um 
conhecimento do “eu” independentemente de qualquer objeto exterior ao sujeito, contanto 
que o “eu pensante” cartesiano seja interpretado como um objeto empírico (KrV, A 367). Nesse 
contexto, o “objeto do sentido interno <Gegenstand des inneren Sinnes> (eu mesmo e minhas 
representações) é imediatamente percepcionado e a sua existência não sofre dúvida alguma” 
(KrV, A 368). Por conseguinte, o “eu pensante” cartesiano não é um objeto conhecido a partir 
de conceitos puros, mas “é dado como substância no fenômeno, perante o sentido interno 
<als Substanz in der Erscheinung, vor dem inneren Sinne gegeben>” (KrV, A 379). Assim, apesar da 
concessão, fica nítido que Kant concebe o conhecimento do “eu” diferentemente de Descartes.

Ora, essa diferença mostra-se essencial na medida em que permite a Kant rejeitar 
o conhecimento do “eu” a partir do mero pensamento, quer dizer, sem a apresentação de 
uma intuição determinada (KrV, B 157). Isso significa que o projeto cartesiano e racionalista3 
de estabelecer os fundamentos de uma psicologia racional como “ciência racional da alma” 
(KrV, A 342/B 400), na qual se pretendia conhecer o “eu pensante” como ele é em si mesmo 

2 “Para Descartes, o conhecimento do “eu” “não supõe o conhecimento da existência do mundo nem o de Deus nem 
o de outras mentes. De fato, a proposição eu sou pensante foi demonstrada num contexto cético e solipsista. Segue-
se daí que o conhecimento de si, que é imediato, não depende do conhecimento das realidades externas” (Landim 
Filho, 2009, p. 129).

3 Descartes é o filósofo a ser combatido nos paralogismos, posto que é dele o projeto de uma psicologia racional 
(Caranti, 2007, p. 82), embora nestes Kant também dialogue com outros filósofos racionalistas.



95 Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Conceito de experiência interna entre a primeira e a segunda edição da Crítica da razão pura

e independentemente da experiência — através de um ato de introspecção (Wolff, 1963, p. 
192) –, é derivado de uma ilusão transcendental, pois pressupõe equivocadamente um acesso 
intelectual, portanto, privilegiado (imediato) ao conhecimento do “eu”: “pode dizer-se que toda 
a aparência <Schein> consiste em tomar a condição subjetiva do pensamento pelo conhecimento 
do objeto <Erkenntnis des Objekts>” (KrV, A 396)4.

Contudo, Kant defende que o “eu” pensante, tomado como um ente exclusivo do 
entendimento, pode ser caracterizado como “a mera consciência que acompanha todos os 
conceitos” (KrV, A 346/B 404), o que possibilita representá-lo como “um sujeito transcendental 
dos pensamentos = X, que apenas se conhece pelos seus pensamentos, que são seus predicados 
e do qual não podemos ter, isoladamente, o menor conceito” (KrV, A 346/B 404). Destarte, os 
conceitos contidos no “eu” da psicologia racional podem ser atribuídos ao “eu” pensante como 
“unidade do sujeito <Einheit des Subjekts>” (KrV, A 365) na medida em que são transcendentais, 
mas nunca como um conhecimento real desse “eu”, pois esses conceitos não contém a síntese 
do múltiplo da intuição, quer dizer, são meros conceitos vazios de conteúdo.

Assim, a expressão eu, enquanto ser pensante <denkend Wesen>, indica já o objeto 
da psicologia <Gegenstand der Psychologie>, a que se pode chamar ciência racional da 
alma, se eu nada mais aspirar a saber acerca desta a não ser o que se pode concluir 
deste conceito eu, enquanto presente em todo o pensamento e independentemente 
de toda a experiência (que me determina mais particularmente e in concreto) (KrV, 
A 342/B 400).

Todavia, embora o “eu” pensante não possa ser conhecido, diz Kant que há um outro 
eu, isto é, um eu noumenal, que apesar de ser idêntico ao eu pensante, pode ser representado 
como um objeto do sentido interno (KrV, B 157), ou melhor, como um objeto da experiência 
interna na medida em que ele aparece na intuição5. Nesse sentido, o eu noumenal não pode 
ser confundido com uma coisa em si mesma exterior, mas deve ser considerado como algo em 
si mesmo que é inerente ao próprio sujeito <das Subjekt>, donde a experiência interna ser o 
resultado da relação do sujeito consigo mesmo, quer dizer, a relação da parte ativa do sujeito 
com a sua parte passiva (Vaihinger, 1992, p. 480).

Mas como poderá o eu, o eu penso, distinguir-se do eu que se intui a si próprio 
<von dem Ich, das sich selbst anschauet> (posso ainda imaginar um outro modo de 
intuição, ao menos como possível) e todavia ser idêntico a este último, como o 
mesmo sujeito <dasselbe Subjekt>? Como, portanto, poderei dizer que eu, enquanto 
inteligência e sujeito pensante, me conheço a mim próprio como objeto pensado 
<als gedachtes Objekt>, na medida em que me sou, além disso, dado na intuição 
<Anschauung gegeben>, apenas à semelhança de outros fenômenos, não como sou 
perante o entendimento, mas tal como me apareço <sondern wie ich mir erscheine>? 
Eis uma questão que não é mais nem menos difícil do que a de averiguar como 
posso ser em geral para mim mesmo objeto, e precisamente objeto da intuição e das 
percepções internas (KrV, B 155-156).

Em face desse eu noumenal, Kant identifica o modo como aparecemos à nós mesmos 
com um ato de auto-afecção, uma vez que o “eu” fenomenal se apresenta como o produto da 
afecção do “ânimo <Gemüt> em si mesmo” (expressão de Vaihinger, 1992, p. 483) sobre o 
sentido interno. Destarte, essa auto-afecção constitui a única maneira pela qual

 
É possível a intuição do seu estado interno <allein es ist doch eine bestimmte Form, unter 
der die Anschauung ihres innern Zustandes allein möglick ist>, de tal modo que tudo o 

4 Nesse contexto, enquanto o eu é epistemologicamente privilegiado, os objetos exteriores são apenas inferidos a 
partir de nossas representações internas, por isso “esse caráter especial do autoconhecimento coloca o mundo natural 
em desvantagem epistemológica e torna necessária uma prova especial da possibilidade de conhecimento de objetos 
materiais” (Wolff, 1963, p. 192, tradução nossa).

5 Segundo Kant, é mediante o sentido interno que podemos intuir a nós mesmos e nossos estados interiores (KrV, 
A22), sendo o tempo a sua forma a priori. Assim sendo, o sujeito é o (único) objeto do sentido interno (KrV, B 68). 
Em KrV, B 153, Kant confirma essa mesma tese, embora reconhece o paradoxo que há em nos comportar como 
passivos perante nós mesmos.



96Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

David Barroso Braga

que pertence às determinações internas é representado segundo relações do tempo” 
(KrV, A 23).

Assim sendo, o “eu” fenomenal não é “a intuição da própria alma como objeto <keine 
Anschauung von der Seele selbst, als einem objekt>” (KrV, A 22), isto é, como sendo uma coisa em si 
mesma, mas apenas a maneira como ela aparece no tempo (na intuição interna) como objeto.

Porque se os meus estados de consciência são fenômenos do meu eu enquanto me 
afeto a mim mesmo na introspecção (enquanto a atividade do meu entendimento 
afeta a passividade do meu sentido interno), então impõe-se que estes fenômenos 
sejam fenômenos de um eu noumenal que não pode ser conhecido em si mesmo, 
mas apenas através dos seus fenômenos internos (Bonaccini, 2003, p. 304).

Nessa perspectiva, Kant esclarece na “Observação geral II” da Estética, texto também 
inserido na Crítica de 1787, que o tempo, forma a priori do sentido interno, não possui nada 
que possa representar exceto que algo seja posto na intuição, pois não pode dá a si mesmo seu 
próprio objeto. Destarte, o sentido interno somente adquire algo (o múltiplo) para representar 
quando o “ânimo <Gemüt>”6 é “afetado pela sua própria atividade <durch sich selbst affiziert 
wird>”, por conseguinte, “tudo o que é representado por um sentido é sempre, nesta medida, 
um fenômeno <Erscheinung>” (KrV, B 68). Consequentemente, “o sujeito <das Subjekt>, que é 
o seu objeto <Gegenstand>, só poderia ser representado por seu intermédio como fenômeno e 
não como ele se julgaria a si mesmo se a sua intuição fosse simples espontaneidade, quer dizer, 
intuição intelectual” <seine Anschauung bloße Selbsttätigkeit, d.i. intellektuell, wäre> (KrV, B 68).

Se a faculdade de ter consciência de si mesmo deve descobrir (apreender) o que 
está no ânimo <Gemüte>, é preciso que este seja afetado <affizieren> por ela e só 
assim podemos ter uma intuição de nós próprios <eine Anschauung seiner selbst 
hervorbringen>; a forma desta intuição, porém, previamente subjacente ao ânimo, 
determina na representação do tempo a maneira como o múltiplo está reunido no 
ânimo <Gemüte>. Este, com efeito, intui-se a si próprio <sich selbst anschauet>, não 
como se representaria imediatamente e em virtude da sua espontaneidade, mas 
segundo a maneira pela qual é afetado interiormente <innen affiziert wird>; por 
conseguinte, tal como aparece a si mesmo e não tal como é <wie es sich erscheint, 
nicht wie es ist> (KrV, B 68, grifo nosso).

Desse modo, é possível dizer que “eu sou um objeto do sentido interno” (KrV, A 362), 
ou melhor, um objeto que difere dos objetos do sentido externo por não possuir extensão, 
impenetrabilidade, figura, permanência, enfim, as propriedades que constituem um objeto 
externo. Por conseguinte,

Os seres pensantes nunca podem, como tais, apresentar-se a nós entre os fenômenos 
exteriores ou que não podemos intuir exteriormente os seus pensamentos, a sua 
consciência, os seus desejos, etc., pois tudo isto é do foro do sentido interno <denn 
dieses gehört alles vor den innern Sinn> (KrV, A 357)7.

Isso posto, é mister salientar que Kant contrapõe os sentidos externos e sua forma 
espacial ao sentido interno e sua forma temporal como dois modos distintos e análogos de intuir 
objetos. Assim, enquanto por intermédio dos sentidos externos obtemos intuições espaciais dos 
corpos (incluindo o nosso), por intermédio do sentido interno obtemos intuições temporais da 
alma ou do eu. Por conseguinte, os sentidos externos possibilitam intuir os objetos do mundo 
exterior, ao passo que o sentido interno possibilita intuir o “eu” como único objeto interno.

Contudo, uma vez que os objetos dos sentidos externos são intuídos mediante afecção da 
sensibilidade, o recurso à auto-afecção para explicar a maneira pela qual aparecemos enquanto 
objeto do sentido interno tem o desígnio de estabelecer também uma analogia entre esses dois 

6 Para evitar qualquer interpretação de cunho metafísico do termo alemão “Gemüt”, decidimos seguir a orientação 
de Rohden (1993, p. 64) e traduzir esse termo por “ânimo” ao invés de “espírito”.

7 Contudo, se o sentido interno é representativo, assim como o sentido externo, então ele deve nos fornecer uma 
representação do eu empírico. O problema é que Kant não nos concede meios para expressar essa representação 
(Wolff, 1963, p. 197).



97 Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Conceito de experiência interna entre a primeira e a segunda edição da Crítica da razão pura

modos de afecção (Vaihinger, 1992, p. 480; Allison, 1983, p. 258) e, dessa maneira, elucidar 
como a nossa sensibilidade passiva intui os materiais (o múltiplo) dos sentidos externo e interno 
para poder transformá-los (com o auxílio do entendimento) em objetos de experiência8. No que 
concerne a esse analogia, Kant declara na “Dedução transcendental” de 1787 que

Se aceitarmos, quanto a estas últimas [as determinações do sentido externo], que por 
seu intermédio só intuímos objetos na medida em que somos afetados exteriormente 
<aüßerlich affiziert werden>, também temos de admitir, quanto ao sentido interno, 
que por ele nos intuímos apenas tal como interiormente somos afetados por nós 
mesmos <wie wir innerlich von uns selbst affiziert werden>, isto é, que no tocante à 
intuição interna conhecemos o nosso próprio sujeito apenas como fenômeno <nur 
als Erscheinung> e não tal como é em si <an sich selbst ist> (KrV, B 156).

Diante disso, podemos dizer que o recurso à auto-afecção através do “eu noumenal” tem 
por objetivo elucidar como podemos alcançar uma intuição determinada de nós mesmos, e isso, 
claro, tendo como analogia a obtenção de intuição externa (determinada) por intermédio da 
afecção da sensibilidade por coisas exteriores em si mesmas. Segue-se disso que temos um duplo 
modo de afecção por coisas em si mesmas, isto é, uma afecção interna (auto-afecção) e uma 
afecção externa, as quais esclarecem independentemente uma da outra como obtemos intuição 
determinada tanto de nós mesmos quanto de objetos externos.

Para finalizarmos a exposição desse primeiro modo de obtermos uma experiência interna, 
é relevante frisar que, segundo Vaihinger (1992, p. 482-3), a analogia entre a intuição externa 
e a intuição interna não foi bem sucedida, visto que, enquanto o objeto do sentido externo 
se submete aos cinco sentidos, tornando-se objeto subjetivo, portanto, objeto que não possui 
nenhuma propriedade que possa corresponder ao objeto afectante, o objeto do sentido interno 
é apenas adicionado à forma temporal, uma vez que não passa por nenhum “filtro” (no caso do 
sentido externo, os cinco sentidos) que o torne subjetivo e que lhe conceda alguma propriedade 
que o torne identificável como fenômeno, mantendo-se, assim, com algo da coisa em si afectante9. 

Essa disparidade entre o sentido externo e o sentido interno, apontada por Vaihinger, 
não é o resultado que Kant pretendia chegar, embora ela tenha sido fomentada pelo caráter 
obscuro e inconcluso da própria doutrina do sentido interno. Por esse motivo, essa doutrina 
é considerada por quase todos os comentadores de Kant um dos textos mais difíceis da Crítica 
(Allison, 1983, p. 255), o que justifica a indicação de Vaihinger (1992, p. 485) de que Kant 
era constantemente chamado na vida privada a esclarecer algum ponto dessa doutrina, daí ele 
sentir-se compelido a explicar e, segundo a nossa interpretação, a alterar publicamente essa 
doutrina na segunda edição da Crítica. É o que veremos agora.

2. A experiência interna depende da experiência externa

Não obstante esse modo de obter o conhecimento do eu, Kant assevera na “Refutação 
do idealismo”, portanto, no texto inserido na segunda edição da Crítica, que a determinação 
empírica da minha existência, isto é, a experiência interna, pressupõe objetos reais exteriores. 
Isso implica dizer que sou consciente que a determinação empírica da minha própria existência 

8 Nesse mesmo sentido de estabelecer um paralelismo, diz Kant no “Quarto paralogismo” de 1781 que tanto o 
objeto transcendental que está na base dos fenômenos externos quanto o objeto transcendental que está na base da 
intuição interna, “não é, em si, nem matéria nem um ser pensante, mas um fundamento, que nos é desconhecido, 
dos fenômenos que nos fornecem o conceito empírico” (KrV, A 379-380) tanto do “eu representado no tempo pelo 
sentido interno” quanto dos “objetos representados no espaço fora de mim” (KrV, A 379).

9 Por mais que Kant afirme na primeira e mesmo na segunda edição da Crítica que nós aparecemos para nós mesmos, 
ele não indica o que é que aparece, quer dizer, ele não aponta nenhuma propriedade que esse objeto do sentido 
interno tem de possuir. Por esse motivo, pode-se dizer que a expressão minhas representações designa que tenho 
representações, mas não que sejam representações de mim mesmo enquanto apareço no sentido interno (Caranti, 
2007, p. 133-4).



98Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

David Barroso Braga

não ocorre por um ato interno de auto-afecção, mas pela ação de algo real permanente e exterior 
a mim. Desse modo, “a determinação da minha existência no tempo só é possível pela existência 
de coisas reais, que percebo fora de mim <ist die Bestimmung meines Daseins in der Zeit nur durch die 
Existenz wirklicher Dinge die ich außer mir wahrnehme, möglich>” (KrV, B 275-276).

Além disso, diz Kant que a própria consciência da determinação temporal da minha 
existência é, simultaneamente, a consciência da existência de coisas reais fora de mim, posto 
que “precisamente a minha existência no tempo só pode ser determinada, antes de mais, por 
esse permanente” (KrV, B 275). Em outras palavras, a experiência interna, a qual tem como 
forma o tempo, somente pode ocorrer se algo que está fora do tempo a determinar, pois o que se 
encontra em mim, portanto, no tempo, não é outra coisa senão representação.

Ora, o recurso ao permanente traz para o contexto da “Refutação do idealismo” os 
argumentos defendidos nas “Analogias da experiência”, em especial, na “Primeira analogia”, visto 
que é nesta parte da Crítica que Kant introduz a tese de que é necessário haver algo permanente e 
duradouro como fundamento para que seja determinada a mudança e a simultaneidade. Nesse 
sentido, “o permanente é o substrato <Substratum> da representação empírica do próprio tempo 
<Zeit selbst> e só nesse substrato é possível toda a determinação do tempo <alle Zeitbestimmung 
allein möglich ist>” (KrV, A 183/B 226). Em síntese, “o ponto básico é que, dada a natureza 
sucessiva da nossa apreensão, se não identificássemos algo como permanente, não teríamos um 
termo de comparação com o qual pudéssemos contrastar a própria sucessão e tomar consciência 
dela” (Caranti, 2007, p. 139, tradução nossa).

Assim sendo, o permanente pode ser designado como o substrato imprescindível para 
que o tempo, forma imperceptível e imutável da intuição interna, manifeste suas relações 
(a mudança e a simultaneidade) nos fenômenos. Consequentemente, mesmo a duração da 
existência somente é possível em virtude do permanente, uma vez que

Na simples sucessão, a existência está sempre desaparecendo e recomeçando 
<verschwindend und anhebend> e não possui nunca a mínima quantidade. Sem esta 
permanência não há, portanto, qualquer relação de tempo <Ohne dieses Beharrliche 
ist also kein Zeitverhältnis> (KrV, A 183/B 226).

Por conseguinte, o permanente é “o substrato de todo o real” <das Substrat alles Realen> 
(KrV, B 225), o qual possibilita pensar tudo quanto pertence a existência como determinação 
interna.

De uma forma sucinta e um tanto surpreendente, no texto em que Kant acrescentou na 
“Observação Geral II” da “Estética transcendental”, portanto, entre os comentários acerca do 
sentido interno e da auto-afecção, pode-se vê-lo claramente afirmar que todo o conteúdo do 
sentido interno advém do sentido externo: “as representações dos sentidos externos constituem 
a verdadeira matéria de que enriquecemos o nosso ânimo <die Vorstellungen aüßerer Sinne den 
eigentlichen Stoff ausmachen, womit wir unser Gemüt besetzen>” (KrV, B 67). Isso indica que Kant 
efetivamente modifica a maneira como concebe a aquisição do material para o sentido interno, 
já que agora declara abertamente que o sentido interno não possui múltiplo próprio (Allison, 
1983, p. 261; Caranti, 2007, p. 133), portanto, não é independente de objetos externos: “de 
acordo com a doutrina da segunda edição, a determinação do sentido interno deve ser também 
uma determinação do sentido externo” (Paton, 1936, p. 394, tradução nossa).

Nessa perspectiva, Kant, na “Dedução transcendental” de 1787, declara que “é o 
entendimento e a sua capacidade originária de ligar o múltiplo da intuição <der Verstand und 
dessen ursprüngliches Vermögen das Manniffaltige der Anschauung zu verbinden>, isto é, de o submeter 
a uma apercepção (como àquilo sobre o qual assenta a sua própria possibilidade)” que determina 
o sentido interno (KrV, B 153). Com isso, Kant parece indicar que a auto-afecção não produz 
qualquer múltiplo, mas apenas sintetiza o múltiplo já dado. É nesse sentido que ele deslinda 
que é no ato da síntese transcendental da imaginação (síntese figurada) que o entendimento 



99 Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Conceito de experiência interna entre a primeira e a segunda edição da Crítica da razão pura

determina o sentido interno, isto é, que ele liga o múltiplo da intuição interna e o interpreta 
como um conhecimento experiencial (KrV, B 154).

Ora, essa declaração é uma tentativa de Kant de ressignificar o conceito de auto-afecção 
e buscar moldá-lo ao contexto argumentativo defendido na “Refutação do idealismo” — as 
passagens que fundamentam essa ressignificação são todas da Crítica de 1787. Assim sendo, 
ele rompe com a concepção original de que é mediante um ato de auto-afecção que obtemos 
uma intuição determinada de nós mesmos e coloca no seu lugar a tese de que o múltiplo do 
sentido interno advém do sentido externo. Por conseguinte, “há uma diferença entre os dois 
casos, uma vez que a afecção pelos objetos externos nos dá a matéria da intuição, ao passo que 
a auto-afecção não nos dá uma nova matéria, mas apenas combina a matéria dada sob a forma 
do tempo” (Paton, 1936, p. 400, tradução nossa).

Entretanto, essa tentativa de ressignificar o conceito de auto-afecção, alinhando-o aos 
argumentos defendidos na “Refutação do idealismo” defronta-se com a insistência do próprio 
Kant em incluir na segunda edição da Crítica teses que resguardam o significado original de 
auto-afecção, isto é, a concepção de que a auto-afecção é o único modo pelo qual obtemos 
intuição interna, tal como na “Observação geral II” da “Estética transcendental” e no parágrafo 
24 da “Dedução transcendental” de 1787. Além disso, a ressignificação desse conceito mostra-se 
vulnerável na medida em que não esclarece como podemos obter uma experiência interna: no 
máximo, ela elucida o modo como a auto-afecção — agora tomada como síntese transcendental 
— contribui para a elaboração da experiência.

Para responder a essa questão, Michael Washburn (apud Allison, 1983, p. 267), retomando 
uma passagem da “Estética transcendental” (KrV, B 68), a qual declara que “se a faculdade de ter 
consciência de si mesmo deve descobrir (apreender) o que está no ânimo <Gemüte>, é preciso 
que este seja afetado <affizieren> por ela e só assim podemos ter uma intuição de nós próprios”, 
assevera que há um outro sentido para o conceito já ressignificado de auto-afecção, o qual está 
associado à síntese empírica da apreensão10. Nesse contexto, é possível dizer que há dois modos 
distintos de conceber a auto-afecção: um em que o “ânimo” afeta o sentido interno e, assim, 
sintetiza o múltiplo que se encontra neste, possibilitando a experiência em geral; outro em que 
o “ânimo” afeta o sentido interno, propiciando a síntese empírica da apreensão, a qual toma as 
representações externas por representações do sentido interno, contribuindo especificamente 
para a elaboração da experiência interna.

Diante disso, pode-se inferir que a intuição obtida pelo sentido interno não é uma intuição 
de nós mesmos (a auto-afecção no sentido original), a qual nos eximia de “‘olhar para fora’ para 
encontrar o permanente necessária para a experiência da sucessão das minhas representações 
no tempo” (Caranti, 2007, p. 128, tradução nossa), mas um ato de apreensão (a auto-afecção 
ressignificada) pelo qual o “ânimo” <Gemüt> toma as intuições externas como suas próprias 
intuições, quer dizer, como determinações do sentido interno. Por conseguinte, as representações 
do sentido interno não são representações do eu, ou melhor, não são representações de como 
apareço a mim mesmo na intuição, mas um fluxo contínuo de representações que me pertencem 
(Allison, 1983, p. 262).

Note-se que esta explicação parece deixar-nos com um objeto de sentido interior 
e de experiência interior bastante diferente daquele indicado por vezes por Kant, 
especialmente na Primeira Edição. Na verdade, a sua teoria afirma que o objeto 
do sentido interior é a alma (ou a mente). Isto sugere que devemos encontrar no 
sentido interior um objeto permanente e reidentificável, ao passo que a presente 
explicação permite muito menos. Para começar, o objeto do sentido interno parece 
ser um fluxo de representações. Além disso, o conteúdo destas representações vem 
do sentido exterior (Caranti, 2007, p. 133, tradução nossa).

Nessa conjuntura, a analogia que Kant pretendia estabelecer entre a auto-afecção (em 

10 Segundo Allison (1983), a síntese transcendental da imaginação é a primeira aplicação do entendimento ao 
sentido interno, enquanto a síntese empírica da apreensão é a segunda.



100Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

David Barroso Braga

seu sentido original) e a afecção externa perde o sentido, posto que não se pode mais traçar um 
paralelo entre a origem das representações do sentido externo e a origem das representações do 
sentido interno: a afecção externa justificaria como obtemos o material para o sentido externo, 
enquanto a auto-afecção (ressignificada) justificaria como nos apropriamos internamente das 
representações externas. Disso decorre que as representações dos sentidos externos seriam 
representações de objetos, enquanto que as representações do sentido interno não seriam minhas 
representações, isto é, representações da alma ou do “ânimo” <Gemüt>, mas representações que 
pertencem a mim na medida em que são “objetos subjetivos” (Allison, 1983, p. 262).

Ora, tendo em vista o que foi apresentado acerca dos dois modos pelos quais Kant 
concebeu a experiência interna, podemos depreender que a alteração entre o primeiro e o 
segundo modo ocorreu para tentar adequar a experiência interna à nova tentativa de refutar 
o idealismo, pois explicar a experiência interna mediante auto-afecção tomada no sentido 
original parece aproximar o “eu penso” kantiano ao “eu sou” cartesiano, uma vez que é possível 
interpretar o permanente como se fosse o “eu” cartesiano. Nesse caso, eu permaneço idêntico a 
mim mesmo enquanto minhas representações estão num fluxo incessante, o que admite concluir 
que eu possa ser quem determina temporalmente a minha própria existência. Assim sendo, o 
eu pensante tomado independentemente dos sentidos e da experiência não seria uma mera 
consciência, mas uma substância <res cogitans>, portanto, uma coisa em si mesma que originaria 
(mediante afecção) todas as intuições internas (incluindo a de mim mesmo) (Bonaccini, 2003, 
p. 294).

Em face disso, diz Allison (1983, p. 298), Kant parece ter percebido essa possibilidade 
de interpretação, por isso alterou o trecho da “Refutação do idealismo” que oportunizava 
equiparar o eu pensante ao permanente. Esse trecho dizia: “este permanente, porém, não pode 
ser algo em mim, porque precisamente a minha existência no tempo só pode ser determinada, 
antes de mais, por esse permanente” (KrV, A 275). Assim, o “equívoco” desse trecho consiste em 
não fazer menção à intuição (interna), deixando

Em aberto um movimento óbvio para o cartesiano: afirmar que o sujeito pensante 
<res cogitans> é ele próprio a entidade permanente necessária e que a existência dos 
seus estados pode ser determinada no tempo, referindo-se a ele (Allison, 1983, p. 
298, tradução nossa).

A alteração supramencionada encontra-se no prefácio à segunda edição da Crítica (1787) 
e diz o seguinte:

Ora o que permanece não pode ser uma intuição em mim <eine Anschauung in mir>, 
pois os fundamentos de determinação da minha existência, que se podem encontrar 
em mim <in mir>, são representações <sind Vorstellungen> e, como tais, necessitam de 
algo permanente distinto delas <selbst ein von ihnen unterschiedenes Beharrliches> e em 
relação ao qual possa ser determinada a sua alteração e, consequentemente, a minha 
existência no tempo em que elas se alteram (KrV, B XXXIXn, grifo nosso).

Uma vez que o enunciado dessa alteração rejeita que o permanente possa ser uma intuição 
interna, ele invalida qualquer possibilidade de equiparar o eu pensante ao permanente, posto 
que o eu pensante é “apenas consciência que sou <nur daß ich bin>” (KrV, B 157), isto é, que 
existo, enquanto o permanente pressuposto deve ser uma intuição que não está em mim, quer 
dizer, uma intuição que não seja um fluxo constante. Por conseguinte, o eu pensante não pode 
ser o permanente, pois ele “não se refere a nada determinado que possa servir para determinar 
a existência do eu e seus estados no tempo” (Allison, 1983, p. 299, tradução nossa).

Em decorrência disso, Kant rejeita que o entendimento <Verstand> ou o ânimo <Gemüt> 
possa determinar (afetar) o sentido interno e fazer com que nós apareçamos para nós mesmos 
como um objeto (a auto-afecção no sentido original), pois a intuição empírica (o múltiplo) 
necessária para a experiência interna tem que ser oriunda de alhures. É o que ele parece dizer no 
final do parágrafo 25 da “Dedução transcendental”: “essa inteligência só pode conhecer-se tal 
como aparece a si mesma com respeito a uma intuição <in Absicht auf eine Anschauung> (que não 



101 Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Conceito de experiência interna entre a primeira e a segunda edição da Crítica da razão pura

pode ser intelectual nem ser dada pelo próprio entendimento <die nicht intellektuell und durch den 
Verstand selbst gegeben sein kann>)” e não como se conheceria se a sua intuição fosse intelectual 
<wenn ihre Anschauung intelektuell wäre> (KrV, B 159).

Conclusão

Diante de tudo o que foi exposto, fica nítido que se Kant pretende refutar o idealismo, 
ele não pode manter em seu pensamento a concepção de que a experiência interna ocorre 
mediante auto-afecção (em seu sentido original), pois, nesse caso, o eu pensante poderia ser 
tomado como o elemento permanente e teria um significado semelhante ao eu cartesiano <res 
cogitans>, isto é, seria uma substância pensante (uma coisa em si mesma), o que impediria o 
idealismo kantiano de ir além da assertiva cartesiana de que é indubitável que eu, que tenho 
representações, existo. Apesar disso, Kant parece não saber o que fazer com a tese da auto-
afecção (tomada em sentido original) e sua analogia com a tese da afecção externa, pois mantém 
os dois modos antagônicos de conceber a experiência interna.

Desse modo, pode-se dizer que a determinação empírica da existência deve ser feita por 
algo real externo que seja permanente, pois só assim é possível a Kant 1) afastar seu idealismo 
transcendental do idealismo problemático de Descartes, bem como 2) buscar virar o jogo desse 
idealismo (problemático) contra ele mesmo. Assim, apenas mediante a existência real desse 
algo permanente e exterior é que Kant pensa poder demonstrar a relação necessária entre a 
experiência interna e os objetos exteriores. Por esse motivo, os parágrafos 24 e 25 da “Dedução 
transcendental”, a “Observação geral II” da “Estética transcendental” (B 68-9) e a “Refutação do 
idealismo” devem ser lidos conjuntamente como “a resposta de Kant às acusações de idealismo 
que foram dirigidas contra a primeira edição da Crítica” (Wolff, 1963, p. 191, tradução nossa).

Referências

ALLISON, H. Kant’s Transcendental Idealism: An Interpretation and Defense. New Haven/
London, Yale University Press, 1983.

BONACCINI, J. Kant e o Problema da Coisa em si no Idealismo Alemão. Sua Atualidade e Relevância 
para a Compreensão do Problema da Filosofia. Rio de Janeiro; Relume Dumará, 2003.

CARANTI, L. Kant and the scandal of philosophy: the Kantian critique of Cartesian skepticism. 
Toronto/Bufalo/London: Toronto University Press, 2007.

KANT, I. Crítica da Razão Pura. Traduzido por Manuela Pinto dos Santos e Alexandre Fradique 
Morujão. 5ª edição. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2001.

KANT, I. Kritik der reinen Vernunft. (Durchgesehener Nachdruck von 1976). Hamburg: F. Meiner. 
1956.

KLOTZ, H. C. A Refutação do idealismo: Problema, Objetivo e Resultado do Argumento Kantiano. 
In: KLEIN, J. T. (Org.). Comentários às Obras de Kant: Crítica da Razão Pura. Florianópolis: 
Nefipo, p. 779-814, 2012.

LANDIM FILHO, R. Questões Disputadas de Metafísica e de Crítica do Conhecimento. São Paulo, 



102Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

David Barroso Braga

Discurso Editorial, 2009.

PATON, H. J. Kant’s Metaphysic of Experience. vol. I. London: George Allen & Unwin Ltd, 1936.

ROHDEN, V. O sentido do termo Gemüt em Kant. Analytica, Rio de Janeiro, v. 1, n. 1, p. 61-76, 
1993.

VAIHINGER, H. Commentar zu Kants Kritik der reinen Vernunft. 2. Auflage, Union Deutsche 
Verlagsgesellsachaft, Stuttgart/Berlin/ Leipzig, 2 Bd, 1922.

WOLFF, R. P. Kant’s Theory of Mental Activity: A Commentary on the Transcendental Analytic of the 
Critique of Pure Reason. Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1963.

Recebido 09/2024 | Aprovado 12/2024


