Conceito de experiéncia interna entre a
primeira e a segunda edicao da Critica da razdo
pura

[The concept of internal experience between the first and second edition
of the Critique of pure reason]

David Barroso Braga!
Universidade Federal da Bahia (Salvador, Brasil)
DOI: 10.5380/5k.v23i1.95734

Resumo

A Refutagdo do idealismo ndo consiste apenas de um novo método para apresentar os
argumentos do “Quarto paralogismo” da Critica da razdo pura de 1781 e, assim, refutar o
idealismo cético ou problematico de uma maneira mais clara ou convincente, mas de uma
nova Refutacdo do idealismo (KrV, B XXXIXn). Nesse sentido, é possivel dizer que essa nova
refutacio introduz alguns elementos que alteram a compreensio do que se constituia
por experiéncia interna na primeira edicio da Critica. Isso posto, o presente trabalho
tem por objetivo discutir a alteracido que o conceito de experiéncia interna sofreu entre a
primeira (1781) e a segunda (1787) edicio da Critica, tendo como pardmetro o arcabouco
argumentativo defendido na “Refutacio do idealismo”. Assim sendo, defende-se que
Kant altera o conceito de experiéncia interna para ajusta-lo & nova Refutacdo do idealismo
e, assim, responder as acusacoes de idealista solipsista.

Palavras-chave: experiéncia interna; auto-afeccio; refutacio do idealismo; experiéncia
externa; solipsismo.

Abstract

The Refutation of idealism does not consist merely of a new method for presenting the
arguments of the “Fourth paralogism” of the Critique of pure reason of 1781 and, thus,
refuting skeptical or problematic idealism in a clearer or more convincing manner, but
of a new refutation of idealism (KrV, B XXXIXn). In this sense, it is possible to say
that this new refutation introduces some elements that alter the understanding of what
was constituted by inner experience in the first edition of the Critique. That said, the
present paper aims to discuss the change that the concept of inner experience underwent
between the first (1781) and the second (1787) edition of the Critique, using as a parameter
the argumentative framework defended in the “Refutation of idealism”. Therefore, it is
argued that Kant alters the concept of inner experience to adjust it to the new refutation
of idealism and, thus, respond to the accusations of solipsistic idealism.

Keywords: internal experience; self-affection; refutation of idealism; external experience;
solipsism.

1 Professor do Instituto Federal do Piaui - IFPI e doutorando em Filosofia pela Universidade Federal da Bahia - UFBA. E-mail:
david.barroso@ifpi.edu.br. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8879-8947

Studia Kantiana, vol. 23, n. 1 (Abr. 2025): 93-102
ISSN eletronico: 2317-7462



David Barroso Braga

Introduciao

A Refutacdo do idealismo nio consiste apenas de um novo método para apresentar os
argumentos do “Quarto paralogismo” da Critica de 1781 e, assim, refutar o idealismo problemético
de uma maneira mais clara ou convincente, mas de uma nova Refutacdo do idealismo psicoldgico
<eine neue Widerlegung des psychologischen Idealisms> (KrV, B XXXIXn). Nesse sentido, é possivel
dizer que essa nova refutacio introduz alguns elementos que alteram a compreensio do que se
constitufa por experiéncia interna na primeira edicio da Critica (1781), visto que “a refutacio
do idealismo possui a forma de um argumento que estabelece as condicdes de possibilidade
de um determinado tipo de experiéncia, a saber, da experiéncia ‘interna’” (Klotz, 2012, p. 415,
traducdo nossa).

Antes de qualquer coisa, ¢ mister salientar que a experiéncia interna diz respeito ao
conhecimento obtido por intermédio do sentido interno, isto &, diz respeito 2 maneira como
podemos obter uma intuicdo interna determinada que seja factivel de se tornar um conhecimento
experiencial (mediante a intervencio do entendimento). Nesse contexto, Kant concebe dois
modos antagdnicos de alcancar uma experiéncia interna: o primeiro modo d4-se mediante auto-
afecciio e se caracteriza por ser autossuficiente, quer dizer, por nao depender de nenhum objeto
exterior; ja o segundo modo estabelece a experiéncia externa como condicdo de possibilidade
da experiéncia interna.

Assim, enquanto o primeiro modo é apresentado na “Estética transcendental” da edicio
de 1781, sendo aludido no “Quarto paralogismo” (1781) e especificado em algumas passagens
inseridas na “Observacio geral I[I” da “Estética transcendental” e no paragrafo 24 da “Deducio
transcendental”, ambos da Critica de 1787, o segundo ¢ abordado explicitamente na “Refutacio
do idealismo”, embora haja uma passagem na “Observacio geral I1” da “Estética transcendental”
de 1787 que reforca essa mesma tese. Comecemos, pois, com a exposicio do primeiro.

1. A auto-afeccdo como o tnico modo de alcancar uma experiéncia
interna

O “Quarto paralogismo” de 1781 concede a Descartes’ a possibilidade de alcancar um
conhecimento do “eu” independentemente de qualquer objeto exterior ao sujeito, contanto
que o “eu pensante” cartesiano seja interpretado como um objeto empirico (KrV, A 367). Nesse
contexto, o “objeto do sentido interno <Gegenstand des inneren Sinnes> (eu mesmo e minhas
representacoes) ¢ imediatamente percepcionado e a sua existéncia niao sofre duvida alguma”
(KrV, A 368). Por conseguinte, o “eu pensante” cartesiano nio ¢ um objeto conhecido a partir
de conceitos puros, mas “¢ dado como substincia no fendmeno, perante o sentido interno
<als Substanz in der Erscheinung, vor dem inneren Sinne gegeben>” (KrV, A 379). Assim, apesar da
concessdo, fica nitido que Kant concebe o conhecimento do “eu” diferentemente de Descartes.

Ora, essa diferenca mostra-se essencial na medida em que permite a Kant rejeitar
o conhecimento do “eu” a partir do mero pensamento, quer dizer, sem a apresentacio de
uma intuicio determinada (KrV, B 157). Isso significa que o projeto cartesiano e racionalista’
de estabelecer os fundamentos de uma psicologia racional como “ciéncia racional da alma”
(KrV, A 342/B 400), na qual se pretendia conhecer o “eu pensante” como ele é em si mesmo

2 “Para Descartes, o conhecimento do “eu” “nio supde o conhecimento da existéncia do mundo nem o de Deus nem
o de outras mentes. De fato, a proposicio eu sou pensante foi demonstrada num contexto cético e solipsista. Segue-
se dai que o conhecimento de si, que ¢ imediato, nio depende do conhecimento das realidades externas” (Landim

Filho, 2009, p. 129).

3 Descartes ¢ o filosofo a ser combatido nos paralogismos, posto que ¢ dele o projeto de uma psicologia racional
(Caranti, 2007, p. 82), embora nestes Kant também dialogue com outros filésofos racionalistas.

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



Conceito de experiéncia interna entre a primeira e a segunda edicio da Critica da razdo pura

e independentemente da experiéncia — através de um ato de introspeccio (Wolff, 1963, p.
192) -, ¢ derivado de uma ilusio transcendental, pois pressupde equivocadamente um acesso
intelectual, portanto, privilegiado (imediato) ao conhecimento do “eu”: “pode dizer-se que toda
a aparéncia <Schein> consiste em tomar a condicdo subjetiva do pensamento pelo conhecimento

do objeto <Erkenntnis des Objekts>” (KrV, A 396)*.

Contudo, Kant defende que o “eu” pensante, tomado como um ente exclusivo do
entendimento, pode ser caracterizado como “a mera consciéncia que acompanha todos os
conceitos” (KrV, A 346/B 404), o que possibilita representi-lo como “um sujeito transcendental
dos pensamentos = X, que apenas se conhece pelos seus pensamentos, que siao seus predicados
e do qual nio podemos ter, isoladamente, o menor conceito” (KrV, A 346/B 404). Destarte, os
conceitos contidos no “eu” da psicologia racional podem ser atribuidos ao “eu” pensante como
“unidade do sujeito <Einheit des Subjekts>” (KrV, A 365) na medida em que sio transcendentais,
mas nunca como um conhecimento real desse “eu”, pois esses conceitos nio contém a sintese
do multiplo da intuicio, quer dizer, sio meros conceitos vazios de conteudo.

Assim, a expressdo eu, enquanto ser pensante <denkend Wesen>, indica ji o objeto
da psicologia <Gegenstand der Psychologie>, a que se pode chamar ciéncia racional da
alma, se eu nada mais aspirar a saber acerca desta a nio ser o que se pode concluir
deste conceito eu, enquanto presente em todo o pensamento e independentemente
de toda a experiéncia (que me determina mais particularmente e in concreto) (KrV,

A 342/B 400).

Todavia, embora o “eu” pensante nio possa ser conhecido, diz Kant que ha um outro
eu, isto é, um eu noumenal, que apesar de ser idéntico ao eu pensante, pode ser representado
como um objeto do sentido interno (KrV, B 157), ou melhor, como um objeto da experiéncia
interna na medida em que ele aparece na intuicio’. Nesse sentido, o eu noumenal ndo pode
ser confundido com uma coisa em si mesma exterior, mas deve ser considerado como algo em
si mesmo que ¢ inerente ao proprio sujeito <das Subjekt>, donde a experiéncia interna ser o
resultado da relacio do sujeito consigo mesmo, quer dizer, a relacio da parte ativa do sujeito
com a sua parte passiva (Vaihinger, 1992, p. 480).

Mas como podera o eu, o eu penso, distinguirse do eu que se intui a si préprio
<von dem Ich, das sich selbst anschauet> (posso ainda imaginar um outro modo de
intuicio, a0 menos como possivel) e todavia ser idéntico a este ultimo, como o
mesmo sujeito <dasselbe Subjekt>! Como, portanto, poderei dizer que eu, enquanto
inteligéncia e sujeito pensante, me conheco a mim préprio como objeto pensado
<als gedachtes Objekt>, na medida em que me sou, além disso, dado na intuicio
<Anschauung gegeben>, apenas a semelhanca de outros fendmenos, nio como sou
perante o entendimento, mas tal como me apareco <sondern wie ich mir erscheine>?
Eis uma questio que nido é mais nem menos dificil do que a de averiguar como
posso ser em geral para mim mesmo objeto, e precisamente objeto da intuicio e das
percepcdes internas (KrV, B 155-156).

Em face desse eu noumenal, Kant identifica o modo como aparecemos a nds mesmos
com um ato de auto-afeccdo, uma vez que o “eu” fenomenal se apresenta como o produto da
afeccio do “a4nimo <Gemiit> em si mesmo” (expressio de Vaihinger, 1992, p. 483) sobre o
sentido interno. Destarte, essa auto-afeccio constitui a inica maneira pela qual

E possivel a intuicio do seu estado interno <allein es ist doch eine bestimmte Form, unter
der die Anschauung ihres innern Zustandes allein méglick ist>, de tal modo que tudo o

4 Nesse contexto, enquanto o eu ¢ epistemologicamente privilegiado, os objetos exteriores sdo apenas inferidos a
partir de nossas representacdes internas, por isso “esse caréter especial do autoconhecimento coloca o mundo natural
em desvantagem epistemoldgica e torna necessaria uma prova especial da possibilidade de conhecimento de objetos
materiais” (Wolff, 1963, p. 192, traduc¢io nossa).

5 Segundo Kant, ¢ mediante o sentido interno que podemos intuir a nds mesmos e nossos estados interiores (KrV,
A22), sendo o tempo a sua forma a priori. Assim sendo, o sujeito ¢ o (inico) objeto do sentido interno (KrV, B 68).
Em KrV, B 153, Kant confirma essa mesma tese, embora reconhece o paradoxo que hd em nos comportar como
passivos perante nds mesmos.

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



David Barroso Braga

que pertence as determinacdes internas ¢ representado segundo relacdes do tempo”

(KrV, A 23).

Assim sendo, o “eu” fenomenal ndo ¢ “a intuicio da propria alma como objeto <keine
Anschauung von der Seele selbst, als einem objekt>” (KrV, A 22), isto é, como sendo uma coisa em si
g ]
mesma, mas apenas a maneira como ela aparece no tempo (na intuicdo interna) como objeto.

Porque se os meus estados de consciéncia sdo fendmenos do meu eu enquanto me
afeto a mim mesmo na introspeccio (enquanto a atividade do meu entendimento
afeta a passividade do meu sentido interno), entio impde-se que estes fendmenos
sejam fendmenos de um eu noumenal que nio pode ser conhecido em si mesmo,
mas apenas através dos seus fendmenos internos (Bonaccini, 2003, p. 304).

Nessa perspectiva, Kant esclarece na “Observacio geral II” da Estética, texto também
inserido na Critica de 1787, que o tempo, forma a priori do sentido interno, nio possui nada
que possa representar exceto que algo seja posto na intuicio, pois nio pode da a si mesmo seu
proprio objeto. Destarte, o sentido interno somente adquire algo (o multiplo) para representar
quando o “4nimo <Gemiit>”® ¢ “afetado pela sua propria atividade <durch sich selbst affiziert
wird>”, por conseguinte, “tudo o que é representado por um sentido ¢ sempre, nesta medida,
um fendmeno <Erscheinung>” (KrV, B 68). Consequentemente, “o sujeito <das Subjekt>, que ¢é
o seu objeto <Gegenstand>, s6 poderia ser representado por seu intermédio como fendémeno e
nio como ele se julgaria a si mesmo se a sua intuicio fosse simples espontaneidade, quer dizer,
intuicdo intelectual” <seine Anschauung blofe Selbsttdtigkeit, d.i. intellektuell, wére> (KrV, B 68).

Se a faculdade de ter consciéncia de si mesmo deve descobrir (apreender) o que
estd no animo <Gemiite>, é preciso que este seja afetado <affizieren> por ela e so
assim podemos ter uma intuicio de nds proprios <eine Anschauung seiner selbst
hervorbringen>; a forma desta intuicio, porém, previamente subjacente ao dnimo,
determina na representacio do tempo a maneira como o multiplo esta reunido no
animo <Gemuite>. Este, com efeito, intui-se a si proprio <sich selbst anschauet>, nio
como se representaria imediatamente e em virtude da sua espontaneidade, mas
segundo a maneira pela qual é afetado interiormente <innen affiziert wird>; por
conseguinte, tal como aparece a si mesmo e nio tal como ¢ <wie es sich erscheint,
nicht wie es ist> (KrV, B 68, grifo nosso).

Desse modo, é possivel dizer que “eu sou um objeto do sentido interno” (KrV, A 362),
ou melhor, um objeto que difere dos objetos do sentido externo por nio possuir extensio,
impenetrabilidade, figura, permanéncia, enfim, as propriedades que constituem um objeto
externo. Por conseguinte,

Os seres pensantes nunca podem, como tais, apresentar-se a nds entre os fendmenos
exteriores ou que nio podemos intuir exteriormente os seus pensamentos, a sua
consciéncia, os seus desejos, etc., pois tudo isto ¢ do foro do sentido interno <denn
dieses gehort alles vor den innern Sinn> (KrV, A 357)7.

[sso posto, ¢ mister salientar que Kant contrapde os sentidos externos e sua forma
espacial ao sentido interno e sua forma temporal como dois modos distintos e andlogos de intuir
objetos. Assim, enquanto por intermédio dos sentidos externos obtemos intuicdes espaciais dos
corpos (incluindo o nosso), por intermédio do sentido interno obtemos intuicdes temporais da
alma ou do eu. Por conseguinte, os sentidos externos possibilitam intuir os objetos do mundo
exterior, ao passo que o sentido interno possibilita intuir o “eu” como unico objeto interno.

Contudo, uma vez que os objetos dos sentidos externos sao intuidos mediante afeccdo da
sensibilidade, o recurso a auto-afeccio para explicar a maneira pela qual aparecemos enquanto
objeto do sentido interno tem o designio de estabelecer também uma analogia entre esses dois

6 Para evitar qualquer interpretacio de cunho metafisico do termo alemao “Gemiit”, decidimos seguir a orientacio
de Rohden (1993, p. 64) e traduzir esse termo por “animo” ao invés de “espirito”.

7 Contudo, se o sentido interno é representativo, assim como o sentido externo, entio ele deve nos fornecer uma
representacio do eu empirico. O problema ¢ que Kant niao nos concede meios para expressar essa representacio

(Wolff, 1963, p. 197).

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



Conceito de experiéncia interna entre a primeira e a segunda edicio da Critica da razdo pura

modos de afeccio (Vaihinger, 1992, p. 480; Allison, 1983, p. 258) e, dessa maneira, elucidar
como a nossa sensibilidade passiva intui os materiais (0 multiplo) dos sentidos externo e interno
para poder transforméa-los (com o auxilio do entendimento) em objetos de experiéncia®. No que
concerne a esse analogia, Kant declara na “Deducio transcendental” de 1787 que

Se aceitarmos, quanto a estas tltimas [as determinacdes do sentido externol, que por
seu intermédio so intuimos objetos na medida em que somos afetados exteriormente
<aiiferlich affiziert werden>, também temos de admitir, quanto ao sentido interno,
que por ele nos intuimos apenas tal como interiormente somos afetados por nos
mesmos <wie wir innerlich von uns selbst affiziert werden>, isto é, que no tocante a
intuicdo interna conhecemos o nosso proprio sujeito apenas como fendmeno <nur
als Erscheinung> e ndo tal como é em si <an sich selbst ist> (KyV, B 156).

Diante disso, podemos dizer que o recurso a auto-afeccio através do “eu noumenal” tem
por objetivo elucidar como podemos alcancar uma intuicio determinada de nés mesmos, e isso,
claro, tendo como analogia a obtencio de intuicio externa (determinada) por intermédio da
afeccio da sensibilidade por coisas exteriores em si mesmas. Segue-se disso que temos um duplo
modo de afeccdo por coisas em si mesmas, isto €, uma afeccio interna (auto-afeccio) e uma
afeccio externa, as quais esclarecem independentemente uma da outra como obtemos intuicio
determinada tanto de nés mesmos quanto de objetos externos.

Para finalizarmos a exposi¢io desse primeiro modo de obtermos uma experiéncia interna,
¢ relevante frisar que, segundo Vaihinger (1992, p. 482-3), a analogia entre a intuicio externa
e a intuicdo interna ndo foi bem sucedida, visto que, enquanto o objeto do sentido externo
se submete aos cinco sentidos, tornando-se objeto subjetivo, portanto, objeto que nio possui
nenhuma propriedade que possa corresponder ao objeto afectante, o objeto do sentido interno
¢ apenas adicionado a forma temporal, uma vez que nio passa por nenhum “filtro” (no caso do
sentido externo, os cinco sentidos) que o torne subjetivo e que lhe conceda alguma propriedade
que o torne identificdvel como fendmeno, mantendo-se, assim, com algo da coisa em si afectante’.

Essa disparidade entre o sentido externo e o sentido interno, apontada por Vaihinger,
nio ¢ o resultado que Kant pretendia chegar, embora ela tenha sido fomentada pelo cariter
obscuro e inconcluso da propria doutrina do sentido interno. Por esse motivo, essa doutrina
¢ considerada por quase todos os comentadores de Kant um dos textos mais dificeis da Critica
(Allison, 1983, p. 255), o que justifica a indicacio de Vaihinger (1992, p. 485) de que Kant
era constantemente chamado na vida privada a esclarecer algum ponto dessa doutrina, dai ele
sentirse compelido a explicar e, segundo a nossa interpretacio, a alterar publicamente essa
doutrina na segunda edicio da Critica. E o que veremos agora.

2. A experiéncia interna depende da experiéncia externa

Nio obstante esse modo de obter o conhecimento do eu, Kant assevera na “Refutacio
do idealismo”, portanto, no texto inserido na segunda edicio da Critica, que a determinacio
empirica da minha existéncia, isto é, a experiéncia interna, pressupde objetos reais exteriores.
Isso implica dizer que sou consciente que a determinacgio empirica da minha prépria existéncia

8 Nesse mesmo sentido de estabelecer um paralelismo, diz Kant no “Quarto paralogismo” de 1781 que tanto o
objeto transcendental que estd na base dos fendmenos externos quanto o objeto transcendental que esta na base da
intuicio interna, “ndo ¢, em si, nem matéria nem um ser pensante, mas um fundamento, que nos ¢ desconhecido,
dos fendmenos que nos fornecem o conceito empirico” (KrV, A 379-380) tanto do “eu representado no tempo pelo
sentido interno” quanto dos “objetos representados no espaco fora de mim” (KrV, A 379).

9 Por mais que Kant afirme na primeira e mesmo na segunda edicio da Critica que nds aparecemos para nds mesmos,
ele nio indica o que ¢ que aparece, quer dizer, ele nio aponta nenhuma propriedade que esse objeto do sentido
interno tem de possuir. Por esse motivo, podese dizer que a expressio minhas representacdes designa que tenho
representacdes, mas nio que sejam representacdes de mim mesmo enquanto apareco no sentido interno (Caranti,

2007, p. 1334).

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



David Barroso Braga

ndo ocorre por um ato interno de auto-afeccio, mas pela acio de algo real permanente e exterior
a mim. Desse modo, “a determinacdo da minha existéncia no tempo s6 ¢ possivel pela existéncia
de coisas reais, que percebo fora de mim <ist die Bestimmung meines Daseins in der Zeit nur durch die

Existenz wirklicher Dinge die ich aufler mir wahrnehme, moglich>” (KrV, B 275-276).

Além disso, diz Kant que a propria consciéncia da determinacio temporal da minha
existéncia €, simultaneamente, a consciéncia da existéncia de coisas reais fora de mim, posto
que “precisamente a minha existéncia no tempo sé pode ser determinada, antes de mais, por
esse permanente” (KrV, B 275). Em outras palavras, a experiéncia interna, a qual tem como
forma o tempo, somente pode ocorrer se algo que estd fora do tempo a determinar, pois o que se
encontra em mim, portanto, o tempo, o ¢ outra coisa sendo representacio.

Ora, o recurso ao permanente traz para o contexto da “Refutacio do idealismo” os
. “ .  a ) . « . . c oy .

argumentos defendidos nas “Analogias da experiéncia”, em especial, na “Primeira analogia”, visto
que ¢ nesta parte da Critica que Kant introduz a tese de que é necessario haver algo permanente e
duradouro como fundamento para que seja determinada a mudanca e a simultaneidade. Nesse
sentido, “o permanente ¢é o substrato <Substratum> da representacio empirica do proprio tempo
<Zeit selbst> e s6 nesse substrato ¢ possivel toda a determinacio do tempo <alle Zeitbestimmung
allein méglich ist>” (KrV, A 183/B 226). Em sintese, “o ponto bésico ¢ que, dada a natureza
sucessiva da nossa apreensio, se nio identificissemos algo como permanente, nio teriamos um
termo de comparacio com o qual pudéssemos contrastar a propria sucessio e tomar consciéncia

dela” (Caranti, 2007, p. 139, traduciio nossa).

Assim sendo, o permanente pode ser designado como o substrato imprescindivel para
que o tempo, forma imperceptivel e imutivel da intuicio interna, manifeste suas relacdes
(a2 mudanca e a simultaneidade) nos fendmenos. Consequentemente, mesmo a duracio da
existéncia somente ¢ possivel em virtude do permanente, uma vez que

Na simples sucessio, a existéncia estd sempre desaparecendo e recomecando
<verschwindend und anhebend> e nio possui nunca a minima quantidade. Sem esta
permanéncia nido ha, portanto, qualquer relacio de tempo <Ohne dieses Beharrliche

ist also kein Zeitverhdltnis> (KrV, A 183/B 226).

Por conseguinte, o permanente ¢ “o substrato de todo o real” <das Substrat alles Realen>
(KrV, B 225), o qual possibilita pensar tudo quanto pertence a existéncia como determinacio
interna.

De uma forma sucinta e um tanto surpreendente, no texto em que Kant acrescentou na
“Observacio Geral 117 da “Estética transcendental”, portanto, entre os comentarios acerca do
sentido interno e da auto-afeccio, pode-se vé-lo claramente afirmar que todo o contetudo do
sentido interno advém do sentido externo: “as representacdes dos sentidos externos constituem
a verdadeira matéria de que enriquecemos o nosso animo <die Vorstellungen aiifferer Sinne den
eigentlichen Stoff ausmachen, womit wir unser Gemiit besetzen>” (KrV, B 67). Isso indica que Kant
efetivamente modifica a maneira como concebe a aquisicio do material para o sentido interno,
j& que agora declara abertamente que o sentido interno ndo possui multiplo proprio (Allison,
1983, p. 261; Caranti, 2007, p. 133), portanto, nio é independente de objetos externos: “de
acordo com a doutrina da segunda edicio, a determinacio do sentido interno deve ser também
uma determinacio do sentido externo” (Paton, 1936, p. 394, traducio nossa).

Nessa perspectiva, Kant, na “Deducio transcendental” de 1787, declara que “¢ o
entendimento e a sua capacidade origindria de ligar o multiplo da intuicio <der Verstand und
dessen urspriingliches Vermogen das Manniffaltige der Anschauung zu verbinden>, isto é, de o submeter
a uma apercepcio (como aquilo sobre o qual assenta a sua propria possibilidade)” que determina
o sentido interno (KrV, B 153). Com isso, Kant parece indicar que a auto-afeccio nio produz
qualquer multiplo, mas apenas sintetiza o multiplo j4 dado. E nesse sentido que ele deslinda
que é no ato da sintese transcendental da imaginacio (sintese figurada) que o entendimento

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



Conceito de experiéncia interna entre a primeira e a segunda edicio da Critica da razdo pura

determina o sentido interno, isto &, que ele liga 0 multiplo da intuicio interna e o interpreta
como um conhecimento experiencial (KrV, B 154).

Ora, essa declaracdo ¢ uma tentativa de Kant de ressignificar o conceito de auto-afeccio
e buscar mold4-lo ao contexto argumentativo defendido na “Refutacio do idealismo” — as
passagens que fundamentam essa ressignificacdo sio todas da Critica de 1787. Assim sendo,
ele rompe com a concep¢io original de que é mediante um ato de auto-afeccio que obtemos
uma intuicio determinada de nés mesmos e coloca no seu lugar a tese de que o multiplo do
sentido interno advém do sentido externo. Por conseguinte, “ha uma diferenca entre os dois
casos, uma vez que a afeccio pelos objetos externos nos da a matéria da intuicio, ao passo que
a auto-afeccio ndo nos d4 uma nova matéria, mas apenas combina a matéria dada sob a forma
do tempo” (Paton, 1936, p. 400, traducdo nossa).

Entretanto, essa tentativa de ressignificar o conceito de auto-afeccio, alinhando-o aos
argumentos defendidos na “Refutacio do idealismo” defronta-se com a insisténcia do préprio
Kant em incluir na segunda edicio da Critica teses que resguardam o significado original de
auto-afeccio, isto €, a concepcio de que a auto-afeccio é o tnico modo pelo qual obtemos
intuicdo interna, tal como na “Observacio geral I1” da “Estética transcendental” e no paragrafo
24 da “Deducio transcendental” de 1787. Além disso, a ressignificacio desse conceito mostra-se
vulneravel na medida em que nio esclarece como podemos obter uma experiéncia interna: no
maximo, ela elucida 0 modo como a auto-afeccio — agora tomada como sintese transcendental
— contribui para a elaboracio da experiéncia.

Para responder a essa questao, Michael Washburn (apud Allison, 1983, p. 267), retomando
uma passagem da “Estética transcendental” (KrV, B 68), a qual declara que “se a faculdade de ter
consciéncia de si mesmo deve descobrir (apreender) o que estd no animo <Gemiite>, é preciso
que este seja afetado <affizieren> por ela e s6 assim podemos ter uma intuicdo de nos proprios”,
assevera que ha um outro sentido para o conceito ja ressignificado de auto-afeccio, o qual esta
associado a sintese empirica da apreensao'’. Nesse contexto, ¢ possivel dizer que ha dois modos
distintos de conceber a auto-afeccio: um em que o “4nimo” afeta o sentido interno e, assim,
sintetiza o multiplo que se encontra neste, possibilitando a experiéncia em geral; outro em que
o “4nimo” afeta o sentido interno, propiciando a sintese empirica da apreensio, a qual toma as
representacOes externas por representacdes do sentido interno, contribuindo especificamente
para a elaboracio da experiéncia interna.

Diante disso, pode-se inferir que a intuicio obtida pelo sentido interno nio é uma intuicio
de nés mesmos (a auto-afeccio no sentido original), a qual nos eximia de “‘olhar para fora’ para
encontrar o permanente necessdria para a experiéncia da sucessio das minhas representacoes
no tempo” (Caranti, 2007, p. 128, traducio nossa), mas um ato de apreensio (a auto-afeccio
ressignificada) pelo qual o “4nimo” <Gemiit> toma as intuicdes externas como suas proprias
intuicdes, quer dizer, como determinacdes do sentido interno. Por conseguinte, as representacoes
do sentido interno nio sio representacdes do eu, ou melhor, nio sdo representacdes de como

apareco a mim mesmo na intuicdo, mas um fluxo continuo de representacdes que me pertencem

(Allison, 1983, p. 262).

Notese que esta explicacio parece deixar-nos com um objeto de sentido interior
e de experiéncia interior bastante diferente daquele indicado por vezes por Kant,
especialmente na Primeira Edicdo. Na verdade, a sua teoria afirma que o objeto
do sentido interior ¢ a alma (ou a mente). Isto sugere que devemos encontrar no
sentido interior um objeto permanente e reidentificavel, ao passo que a presente
explicacio permite muito menos. Para comecar, o objeto do sentido interno parece
ser um fluxo de representacdes. Além disso, o contetido destas representacoes vem
do sentido exterior (Caranti, 2007, p. 133, traducdo nossa).

Nessa conjuntura, a analogia que Kant pretendia estabelecer entre a auto-afeccio (em

10 Segundo Allison (1983), a sintese transcendental da imaginacio é a primeira aplicacio do entendimento ao
sentido interno, enquanto a sintese empirica da apreensio ¢ a segunda.

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



David Barroso Braga

seu sentido original) e a afeccio externa perde o sentido, posto que nio se pode mais tracar um
paralelo entre a origem das representacoes do sentido externo e a origem das representacdes do
sentido interno: a afeccio externa justificaria como obtemos o material para o sentido externo,
enquanto a auto-afeccio (ressignificada) justificaria como nos apropriamos internamente das
representacdes externas. Disso decorre que as representacdes dos sentidos externos seriam
representacoes de objetos, enquanto que as representacoes do sentido interno ndo seriam minhas
representacdes, isto &, representacdes da alma ou do “animo” <Gemiit>, mas representacdes que
pertencem a mim na medida em que sdo “objetos subjetivos” (Allison, 1983, p. 262).

Ora, tendo em vista o que foi apresentado acerca dos dois modos pelos quais Kant
concebeu a experiéncia interna, podemos depreender que a alteracido entre o primeiro e o
segundo modo ocorreu para tentar adequar a experiéncia interna a nova tentativa de refutar
o idealismo, pois explicar a experiéncia interna mediante auto-afeccio tomada no sentido
original parece aproximar o “eu penso” kantiano ao “eu sou” cartesiano, uma vez que é possivel
interpretar o permanente como se fosse o “eu” cartesiano. Nesse caso, eu permaneco idéntico a
mim mesmo enquanto minhas representacdes estio num fluxo incessante, o que admite concluir
que eu possa ser quem determina temporalmente a minha propria existéncia. Assim sendo, o
eu pensante tomado independentemente dos sentidos e da experiéncia nio seria uma mera
consciéncia, mas uma substincia <res cogitans>, portanto, uma coisa em si mesma que originaria
(mediante afeccio) todas as intui¢des internas (incluindo a de mim mesmo) (Bonaccini, 2003,

p. 294).

Em face disso, diz Allison (1983, p. 298), Kant parece ter percebido essa possibilidade
de interpretacio, por isso alterou o trecho da “Refutacio do idealismo” que oportunizava
equiparar o eu pensante ao permanente. Esse trecho dizia: “este permanente, porém, nio pode
ser algo em mim, porque precisamente a minha existéncia no tempo s6 pode ser determinada,
antes de mais, por esse permanente” (KrV, A 275). Assim, o “equivoco” desse trecho consiste em
nio fazer mencio a intuicdo (interna), deixando

Em aberto um movimento ébvio para o cartesiano: afirmar que o sujeito pensante
<res cogitans> ¢ ele proprio a entidade permanente necessdria e que a existéncia dos
seus estados pode ser determinada no tempo, referindo-se a ele (Allison, 1983, p.
298, traducio nossa).

A alteracio supramencionada encontra-se no preficio a segunda edicio da Critica (1787)
e diz o seguinte:

Ora o que permanece ndo pode ser uma intuicdo em mim <eine Anschauung in mir>,
pois os fundamentos de determinacio da minha existéncia, que se podem encontrar
em mim <in mir>, sdo representacdes <sind Vorstellungen> e, como tais, necessitam de
algo permanente distinto delas <selbst ein von ihnen unterschiedenes Beharrliches> e em
relacdo ao qual possa ser determinada a sua alteracio e, consequentemente, a minha
existéncia no tempo em que elas se alteram (KrV, B XXXIXn, grifo nosso).

Uma vez que o enunciado dessa alteracio rejeita que o permanente possa ser uma intuicio
interna, ele invalida qualquer possibilidade de equiparar o eu pensante ao permanente, posto
que o eu pensante ¢ “apenas consciéncia que sou <nur daf ich bin>” (KrV, B 157), isto ¢, que
existo, enquanto o permanente pressuposto deve ser uma intuicio que nio estd em mim, quer
dizer, uma intuicio que nio seja um fluxo constante. Por conseguinte, o eu pensante nio pode
ser o permanente, pois ele “nio se refere a nada determinado que possa servir para determinar
a existéncia do eu e seus estados no tempo” (Allison, 1983, p. 299, traducio nossa).

Em decorréncia disso, Kant rejeita que o entendimento <Verstand> ou o animo <Gemiit>
possa determinar (afetar) o sentido interno e fazer com que nos aparecamos para nos mesmos
como um objeto (a auto-afeccio no sentido original), pois a intuicio empirica (o multiplo)
necessdria para a experiéncia interna tem que ser oriunda de alhures. E o que ele parece dizer no
final do paragrafo 25 da “Deducio transcendental”: “essa inteligéncia s6 pode conhecer-se tal
COmMO aparece a si mesma com respeito a uma intuicio <in Absicht auf eine Anschauung> (que nio

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025 100



Conceito de experiéncia interna entre a primeira e a segunda edicio da Critica da razdo pura

pode ser intelectual nem ser dada pelo proprio entendimento <die nicht intellektuell und durch den
Verstand selbst gegeben sein kann>)” e ndo como se conheceria se a sua intuicio fosse intelectual
<wenn ihre Anschauung intelektuell weare> (KrV, B 159).

Conclusao

Diante de tudo o que foi exposto, fica nitido que se Kant pretende refutar o idealismo,
ele nio pode manter em seu pensamento a concepcio de que a experiéncia interna ocorre
mediante auto-afeccio (em seu sentido original), pois, nesse caso, o eu pensante poderia ser
tomado como o elemento permanente e teria um significado semelhante ao eu cartesiano <res
cogitans>, isto ¢, seria uma substincia pensante (uma coisa em si mesma), o que impediria o
idealismo kantiano de ir além da assertiva cartesiana de que é indubitivel que eu, que tenho
representacdes, existo. Apesar disso, Kant parece nio saber o que fazer com a tese da auto-
afeccio (tomada em sentido original) e sua analogia com a tese da afeccio externa, pois mantém
os dois modos antagdnicos de conceber a experiéncia interna.

Desse modo, pode-se dizer que a determinacdo empirica da existéncia deve ser feita por
algo real externo que seja permanente, pois s6 assim é possivel a Kant 1) afastar seu idealismo
transcendental do idealismo problematico de Descartes, bem como 2) buscar virar o jogo desse
idealismo (problematico) contra ele mesmo. Assim, apenas mediante a existéncia real desse
algo permanente e exterior ¢ que Kant pensa poder demonstrar a relacio necessaria entre a
experiéncia interna e os objetos exteriores. Por esse motivo, os paragrafos 24 e 25 da “Deducio
transcendental”, a “Observacio geral I1” da “Estética transcendental” (B 68-9) e a “Refutacio do
idealismo” devem ser lidos conjuntamente como “a resposta de Kant as acusacdes de idealismo
que foram dirigidas contra a primeira edicio da Critica” (Wolff, 1963, p. 191, traducdo nossa).

Referéncias

ALLISON, H. Kant’s Transcendental Idealism: An Interpretation and Defense. New Haven/
London, Yale University Press, 1983.

BONACCINI, J. Kant e o Problema da Coisa em si no Idealismo Alemdo. Sua Atualidade e Relevancia

para a Compreensio do Problema da Filosofia. Rio de Janeiro; Relume Dumara, 2003.

CARANTI, L. Kant and the scandal of philosophy: the Kantian critique of Cartesian skepticism.
Toronto/Bufalo/London: Toronto University Press, 2007.

KANT, I. Critica da Razdo Pura. Traduzido por Manuela Pinto dos Santos e Alexandre Fradique
Morujio. 52 edicdo. Lisboa: Fundacio Calouste Gulbenkian, 2001.

KANT, L. Kritik der reinen Vernunft. (Durchgesehener Nachdruck von 1976). Hamburg: F. Meiner.
1956.

KLOTZ, H. C. A Refutacdo do idealismo: Problema, Objetivo e Resultado do Argumento Kantiano.
In: KLEIN, J. T. (Org.). Comentdrios as Obras de Kant: Critica da Razao Pura. Floriandpolis:
Nefipo, p. 779-814, 2012.

LANDIM FILHO, R. Questées Disputadas de Metafisica e de Critica do Conhecimento. Sao Paulo,

101 Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025



David Barroso Braga

Discurso Editorial, 2009.
PATON, H. J. Kant’s Metaphysic of Experience. vol. I. London: George Allen & Unwin Ltd, 1936.

ROHDEN, V. O sentido do termo Gemiit em Kant. Analytica, Rio de Janeiro, v. 1, n. 1, p. 61-76,
1993.

VAIHINGER, H. Commentar zu Kants Kritik der reinen Vernunft. 2. Auflage, Union Deutsche
Verlagsgesellsachaft, Stuttgart/Berlin/ Leipzig, 2 Bd, 1922.

WOLFEF, R. P. Kant’s Theory of Mental Activity: A Commentary on the Transcendental Analytic of the
Critique of Pure Reason. Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 1963.

Recebido 09/2024 | Aprovado 12/2024

Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025 102



