
Resumo

O objetivo deste artigo é discutir os principais pontos em que Deleuze encara o pensamento 
de Kant como inimigo e aliado, especialmente no problema da diferença. A abordagem 
estará concentrada na obra Diferença e repetição, que abriga as discussões principais 
discussões para desenvolver a questão de como Deleuze toma a filosofia kantiana como 
inimiga, mas que deve ser explorada até o momento no qual ela se vê estranha a si 
mesma. Trata-se de um procedimento próprio do método deleuziano de “subverter” os 
pensamentos de filósofos que são tomados, em primeiro lugar, como filosofias a serem 
exploradas ao limite máximo. Nesse caso, a subversão do kantismo consiste em assumi-lo 
como o inaugurador do pensamento da representação na modernidade com a criação do 
fundamento no transcendental; expor a insuficiência desse pensamento ao tematizar a 
diferença; e explorar a reversão do tempo promovida por Kant, como uma das maiores 
contribuições para o problema da diferença no pensamento.
Palavras-chave: Deleuze; Kant; fundamento; diferença; tempo.

Abstract

The aims of this paper is to discuss the main points in which Deleuze sees Kant’s thought 
as an enemy and an ally, especially in the problem of difference. The purpose of this 
article is to discuss the main points in which Deleuze sees Kant’s thought as an enemy 
and an ally, especially in the problem of difference. The approach will be concentrated 
in the work Difference and Repetition, which houses the main discussions to develop the 
question of how Deleuze takes Kantian philosophy as an enemy, but which must be 
explored until the moment in which it finds itself strange. This is a procedure typical 
of the Deleuzian method of “subverting” the thoughts of philosophers that are taken, 
in the first place, as philosophies to be explored to the maximum extent. In this case, 
the subversion of Kantianism consists in assuming it as the inaugurator of the thought 
of representation in modernity with the creation of the ground in the transcendental; 
to expose the insufficiency of this thought when thematizing difference; and explore the 
reversal of time promoted by Kant, as one of the greatest contributions to the problem 
of difference in thought.
Keywords: Deleuze; Kant; ground; difference; time.

1 Doutor em Filosofia pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). Membro do GT Deleuze/Guattari da Anpof. E-mail: 
leandrolelism@gmail.com ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7661-6683

Fundamento Transcendental, Diferença e 
Revolução do Tempo: Kant, Inimigo e Aliado 
de Deleuze

[Transcendental Ground, Difference and Time Revolution: Kant, 
Deleuze’s Enemy and Ally]

Leandro Lelis Matos1

Universidade Federal de Minas Gerais (Belo Horizonte, Brasil)

DOI: 10.5380/sk.v22i1.95488

Studia Kantiana, vol. 22, n. 1 (Abr. 2024): 107-121
ISSN eletrônico: 2317-7462



108Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Leandro Lelis Matos

Introdução

Uma das mais notórias características da filosofia deleuziana é a criação de conceitos 
elencando uma gama de intercessores, sejam eles filósofos, literatos, artistas ou cientistas das 
mais variadas procedências e épocas. Kant ocupa um lugar único no pensamento de Deleuze, 
ora como inimigo, ora como aliado. Mais do que “conhecer bem um inimigo”, a investida no 
pensamento kantiano faz Deleuze se valer de operações elaboradas pelo filósofo alemão para 
realizar apropriações singulares, chegando mesmo a fazer uma espécie de “retrato de Kant” 
como se utilizasse um método de colagem (Machado, 2009, p. 105).

A nossa posição em relação à apropriação da filosofia kantiana por parte de Deleuze é a 
de que esse pensamento é um ponto de partida a ser enfrentado, mas que fornece elementos 
decisivos para cumprir o objetivo de pensar a diferença em si mesma e a relação do diferente 
com o diferente, como anuncia Diferença e repetição. Objetivo esse que se realiza a contento 
quando da elaboração do conceito de empirismo transcendental, que reúne pensamento e sensação 
em uma relação paradoxal e conflituosa, assim como são as relações entre as faculdades. No 
entanto, a presente proposta pretende discutir os principais pontos que fazem de Kant inimigo 
e em seguida aliado de Deleuze para instituir o que ele compreende por uma restauração da 
diferença na ideia, abordando as questões da instauração do fundamento no transcendental, da 
diferença como diferencial no pensamento e da subversão do tempo, que também carrega uma 
nova perspectiva para o conceito de sujeito.

Diferença e representação: o problema do fundamento

Constatando a falência do primado da identidade, que definiu “o mundo da 
representação”, um dos combates mais importantes de Diferença e repetição (DR) é contra 
um modo de pensamento, que condicionou a diferença à identidade na forma do conceito 
de indeterminado (Deleuze, 2018, p. 349). Sobre essa base o pensamento se desenvolveu ao 
longo da História da filosofia não passando de uma “ilusão” que trai a diferença, e assim ela 
se vê representada pela identidade do conceito e do sujeito pensante. A representação nunca 
negou a existência da diferença, contudo, estipulou as condições para que a diferença existisse e 
fosse captada. Deleuze contesta essa situação suspeitando se realmente a diferença “sempre” foi 
submetida às exigências da representação. Diante de tal hipótese, ele indaga: quais as razões da 
submissão da diferença à representação? A questão remete Deleuze ao problema do fundamento 
em Filosofia.

O fundamento inaugura a representação e torna possíveis as suas condições, nesse sentido, 
“fundar é sempre fundar a representação” (Deleuze, 2018, p. 363). O fundamento atua em três 
momentos progressivos. No primeiro momento, inaugura e torna possível a representação, no 
âmbito metafísico, com Platão, e no âmbito transcendental, com Kant; no segundo momento, 
na modernidade com Leibniz e Hegel, faz a representação alcançar o infinito; no terceiro 
momento, como uma síntese dos outros dois, na figura de uma Memória imemorial, ou de um 
Passado puro, “faz o presente advir e passar à representação (finita e infinita)” (Deleuze, 2018, 
p. 363). Nas três etapas, a diferença foi fundada (representada), movimentou-se em círculos.

O fundamento é responsável por atribuir uma “imagem dogmática do pensamento”, 
que corresponde ao pensamento da representação ao qual estão vinculados Platão e Kant. Esse 
pensamento recebe um solo do fundamento e concederá as determinações pelas quais esse solo 
será distribuído e organizado. A distribuição e a partilha ocorrem de acordo com o fundamento 
e seus princípios, ou seja, de acordo com a imagem dogmática do pensamento, cuja função 
corresponde aos princípios empírico e transcendental. O princípio empírico é a lei que rege 
um domínio, enquanto o princípio transcendental dá o domínio a ser regido, ele é responsável 



109 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Fundamento Transcendental, Diferença e Revolução do Tempo: Kant, Inimigo e Aliado de Deleuze

pela “submissão do domínio ao princípio” (Deleuze, 2018, p. 320). É sobre o fundamento que 
tudo se constitui.

Ao longo de sua trajetória, Deleuze irá contrapor-se radicalmente à imagem que as 
filosofias da representação fizeram do pensamento. Embora nos deparemos algumas vezes com 
a utilização do termo “imagem do pensamento”, como no próprio capítulo III de Diferença e 
repetição, e em obras anteriores como Nietzsche e a filosofia e em Proust e os signos, o que Deleuze 
aborda nesses momentos é a defesa de uma “liberação do pensamento relativamente às imagens 
que o aprisionam” (Deleuze, 2016, p. 323). Aqui é importante nos voltarmos para uma das 
funções importantes da imagem do pensamento, embora essa noção tenha sido formulada 
criticamente em DR para caracterizar os pressupostos do pensamento partidário da recognição, 
contraposta ao pensamento sem imagem, que é repartir o fato e o direito do pensamento, isto é, 
separar o quid facti e o quid iuris. Deleuze retira a distinção entre quid facti? e quid iuris? de Kant, 
que diz respeito à distinção entre empírico e transcendental, no capítulo Da dedução dos conceitos 
puros do entendimento, da Crítica da razão pura:

Quando falam de competências e demandas, os iuristas distinguem, em um processo 
judicial, a questão sobre aquilo que é o direito (quid iuris) da questão relativa ao fato 
(quid facti) e, na medida em que exigem prova de ambos, denominam dedução à 
primeira, que deve estabelecer a competência ou a pretensão jurídica” (KrV, B 117)2.

Tomando a leitura de Lapoujade, a questão de fato (quid facti?) corresponde à determinação 
do problema, o que significa precisar o fato dos movimentos forçados (Lapoujade, 2015, p. 
19). A natureza do fato é a pretensão, todo fato pretende algo, e a pretensão dos movimentos 
aberrantes é ir além das experiências e das vivências ordinárias, arrastando-nos para “o que há 
de impensável no pensamento, de invivível na vida, de imemorial na memória” (Lapoujade, 
2015, p. 19). Aberrante é o gesto de uma faculdade ultrapassar o seu exercício empírico rumo 
a um objeto transcendental, o qual é alcançado quando uma faculdade se vê diante de uma 
experiência limite que é, por natureza, paradoxal. Um desses casos é a experimentação dos 
devires no corpo sem órgãos, enquanto “um conjunto de práticas”. Irrestrito ao conceito 
ou à teoria, o corpo sem órgãos é um limite ao qual jamais se chega. Ele assume uma lógica 
paradoxal, que o concebe como uma “experimentação inevitável” e, ao mesmo tempo, um 
limite inacessível (Deleuze; Guattari, 2012, p. 11). Como isso é possível? Para compreender esse 
paradoxo é necessária uma segunda questão, a questão de direito, que o fato não pode oferecer 
a si mesmo, mas o legitima filosoficamente.

Lapoujade considera a questão de direito (quid iuris?) como uma das maiores questões da 
filosofia deleuziana. Ao perguntar “com que direito?”, Deleuze indaga a legitimidade de um fato. 
Todo fato exprime uma pretensão, todo fato exige algo, e a questão do direito (quid iuris?) julga 
se a exigência é bem fundada ou não (Lapoujade, 2015, p. 25). E o fundamento é o critério do 
julgamento, portanto a investigação acerca do fundamento diz respeito à questão de direito. Toda 
questão de direito é crítica, e ela assim se torna quando não abre mão de julgar a legitimidade 

2 Deleuze faz referência a essa passagem de maneira bastante próxima à letra Kantiana: “Não basta verificar que, 
de fato, temos representações a priori. É ainda indispensável que se nos torne claro por que motivo e de que modo 
tais representações se aplicam necessariamente à experiência, conquanto dela não derivem. Por que motivo e de 
que modo está o dado que se apresenta na experiência necessariamente submetido aos mesmos princípios que os 
que regulam a priori as nossas representações (portanto, submetido às nossas próprias representações a priori)? Tal 
é a questão de direito. A priori designa representações que não derivam da experiência. Transcendental designa o 
princípio em virtude do qual a experiência é necessariamente submetida às nossas representações a priori. Assim 
se explica que à exposição metafísica do espaço e do tempo suceda uma exposição transcendental. E à dedução 
metafísica das categorias, uma dedução transcendental. ‘Transcendental’ qualifica o princípio de uma submissão 
necessária dos dados da experiência às representações a priori e, correlativamente, de uma aplicação necessária das 
representações a priori à experiência (Deleuze, 2004, p. 22). Porém, no final dos seus inscritos, se servirá dela em O 
que é a filosofia?, para definir a imagem do pensamento como o plano de imanência, cuja função é repartir o fato e o 
direito do pensamento, a sua quid iuris: “A imagem do pensamento só retém o que o pensamento pode reivindicar 
de direito. O pensamento reivindica ‘somente’ o movimento que pode ser levado ao infinito. O que o pensamento 
reivindica de direito, o que ele seleciona, e o movimento infinito ou o movimento do infinito. É ele que constitui a 
imagem do pensamento” (Deleuze; Guattari, 1997, p. 53).



110Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Leandro Lelis Matos

das pretensões e de dispor ou não um campo a um ou a outro ser. Ressalta Lapoujade: a filosofia 
nunca é neutra ou meramente descritiva, ela é sempre crítica porque não cessa de julgar e avaliar 
(Lapoujade, 2015, p. 29). Lapoujade chama a atenção para as posições ocupadas pelos princípios 
na filosofia deleuziana. Eles sucedem o fundamento, que se apresenta tal como é, definido 
como terra ou solo. Do fundamento, decorre o princípio transcendental, que pode se confundir 
com o fundamento em vários momentos, porém se distingue dele quando distribui “o solo ou 
a terra segundo as exigências do fundamento” (Lapoujade, 2015, p. 30), além de cumprir o 
papel da razão suficiente. O princípio transcendental é quem distribui, seleciona as pretensões 
e partilha o direito conferindo “legitimidade em função de que terras ou campos são atribuídos” 
(Lapoujade, 2015, p. 30). Ele é a “função legisladora do fundamento”, podendo assim registrar 
e cadastrar. O princípio empírico, por sua vez, governa o campo distribuído, fazendo às vezes de 
gestor (como, por exemplo, as leis da natureza que governam o mundo). A partir da distinção 
entre fundamento ontológico, princípio transcendental e princípio empírico, modificados 
para outros termos como: solo ou terra (mais frequente em Mil platôs), distribuição do solo e 
administração do território. Lapoujade assegura que frequentemente, Deleuze estabelece essas 
distinções a fim de desenvolver a sua própria filosofia.

Portanto, Deleuze não distingue o fundamento e seus princípios visando apenas 
uma substituição de conceitos. O ponto de distância entre a sua filosofia e o pensamento 
da representação reside nos critérios através dos quais se julga e avalia as pretensões. Estas 
palavras de Deleuze justificam a importância da investigação do fundamento: “a procura de 
um fundamento forma o essencial de uma ‘crítica’, que deveria inspirar-nos novas maneiras de 
pensar” (Deleuze, 2018, p. 208). O fundamento não pode ser superior ao fundado, sob o risco 
de produzir uma crítica que apenas endossa “as maneiras de pensar tradicionais” (Deleuze, 
2018, p. 208). Fundar nada mais é do que fundar a representação, esta que se assegura estar 
no direito de representar a diferença. Porém, ao forçar o fundamento até o limite perguntando 
“o que funda?”, Deleuze se depara com uma ambiguidade inerente à constituição do próprio 
fundamento. Por isso, explora especialmente dois momentos, nos quais a representação é 
fundada pela identidade: na Ideia do platonismo e no sujeito do kantismo, pois em ambos os 
casos encontram-se os escapes da diferença, que poderiam ter atingido o estado de verdadeiro 
excesso. Essas filosofias procederam para não alcançar esse estado, em vez disso elaboraram 
mecanismos para reprimir a diferença em seu estado puro.

Platão se vê no caminho incontornável de estabelecer a distinção entre a cópia e o 
simulacro, criando, assim, uma teoria da Ideia, que funda o mundo da representação ao pensar 
a diferença sob “o princípio do Mesmo e sob a condição da semelhança” (Deleuze, 2018, p. 
361). Ao enfrentar a questão do fundamento e trazer à tona a pretensão do platonismo de 
dar um fim aos simulacros, Deleuze escancara a motivação moral sobre a qual o platonismo 
se desenvolveu: “O que é condenado no simulacro é o estado das diferenças livres oceânicas, 
das distribuições nômades, das anarquias coroadas, toda esta malignidade que contesta tanto a 
noção de modelo quanto a de cópia” (Deleuze, 2018, p. 361). Essa motivação moral foi mantida 
pela modernidade, porém conservada e exercida à distância. Sem ser exposta no processo da 
representação, ela caiu em um perigoso esquecimento. As ações se realizaram na “distinção do 
original e do derivado, do original e do subsequente, do fundamento e do fundado, da distinção 
que anima as hierarquias de uma teologia representativa ao prolongar a complementariedade 
do modelo e da cópia” (Deleuze, 2018, p. 361). Nesse sentido, a questão de direito passou 
da determinação do fundamento do conhecimento no âmbito da metafísica ao domínio do 
transcendental.

O segundo grande ato de fundar a representação se dá com o transcendental. Juntamente 
com Platão, Kant ocupa um lugar de protagonismo na filosofia da representação, que edificou 
numa imagem pré-filosófica e natural, garantindo uma afinidade do pensamento com o 
verdadeiro. O kantismo erigiu o fundamento no domínio do transcendental, objetivando 
determinar o conhecimento a partir da quid iuris?. A leitura de Lapoujade orienta a nossa 



111 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Fundamento Transcendental, Diferença e Revolução do Tempo: Kant, Inimigo e Aliado de Deleuze

abordagem ao ressaltar que Deleuze apresenta o retrato de um “Kant platônico”. Deleuze 
aproxima os dois filósofos ao considerar que ambos instituíram o pensamento como judicativo 
a partir do tribunal seletivo, além de ter distribuído e hierarquizado o solo tomando conta 
de tudo o que existia nele. A questão de direito é posta a fim de determinar um fundamento 
transcendental do conhecimento, sem romper com a estrutura circular do tribunal metafísico 
platônico. Como isso ocorre?

Na modernidade, a representação abriga a “ilusão transcendental”, denunciada como 
uma “imagem” assumida pelo pensamento. Nessa imagem, o pensamento está recoberto por 
postulados que o separam da sua atividade e da sua origem, cabendo ao “sujeito pensante 
idêntico” assumir o posto de “princípio de identidade para o conceito em geral” (Deleuze, 2018, 
p. 353)3. Deleuze constata uma passagem direta do mundo da representação inaugurado por 
Platão à modernidade. A estrutura é a de um tribunal, mas com a substituição de seus atores. 
“O ‘mesmo’ da Ideia platônica como modelo, garantido pelo Bem, deu lugar à Identidade 
do conceito originário, fundado no sujeito pensante” (Deleuze, 2018, p. 353). Isso porque, 
o sujeito pensante atribui ao conceito “seus concomitantes subjetivos, memória, recognição, 
consciência de si” (Deleuze, 2018, p. 353). Contudo, Deleuze chama a atenção para o que ele 
considera fundamental nessa reprodução estrutural: “Mas é a visão moral do mundo que assim 
se prolonga e se representa nesta identidade subjetiva afirmada como senso comum (cogitatio natura 
universalis)” (Deleuze, 2018, p. 353). O pensamento atribui a si uma imagem moral, responsável 
pelo convencimento acerca da sua naturalidade e universalidade. A moral exorta a todos a 
aceitarem que “o pensamento tem uma boa natureza, o pensador, uma boa vontade, e só o Bem 
pode fundar a suposta afinidade do pensamento com o Verdadeiro” (Deleuze, 2018, p. 182).

Instituída essa relação, o pensamento foi assumido como recognição e assegurado por 
um acordo entre as faculdades. Esse acordo oferece ao pensamento as suas questões de fato e de 
direito. Dessa maneira, Deleuze assume a tarefa de discutir a questão da imagem do pensamento 
no domínio do direito para investigar em que medida essa imagem não é a própria traição da 
“essência do pensamento como pensamento puro” (Deleuze, 2018, p. 184). Valer de direito 
corresponde à fidelidade da imagem ao pensamento puro, o que pressupõe “uma determinada 
repartição do empírico e do transcendental” (Deleuze, 2018, p. 184). Portanto, a importância do 
julgamento não é julgar o pensamento em si, mas “essa repartição, esse modelo transcendental 
implicado na imagem” (Deleuze, 2018, p. 184).

Ao aceitar a retidão do pensamento, a Filosofia se viu submetida ao senso comum 
natural de direito, à recognição como condição de possibilidade (modelo transcendental), 
e à consequência disso, a um “ideal ortodoxo”. A operação de substituição dos termos do 
platonismo procede no kantismo da seguinte forma: o sujeito transcendental ocupa o papel 
da identidade da ideia, e os juízos sintéticos a priori, os novos pretendentes, cujo objeto de 
pretensão é a objetividade4.

Visando a analítica dos princípios, Deleuze questiona a legitimidade dos juízos pondo em 

3 São muitos, pelo menos, oito, arrolados por Deleuze, os postulados sobre os quais se assenta a filosofia transcendental 
de Kant: “1°: postulado do princípio ou da Cogitatio natura universalis (boa vontade do pensador e boa natureza do 
pensamento); 2°: postulado do ideal ou do senso comum (o senso comum como concordia facultatum e o bom senso 
como repartição que garante essa concórdia); 3°: postulado do modelo ou da recognição (a recognição instigando 
todas as faculdades a se exercerem sobre um objeto supostamente o mesmo e a possibilidade de erro que daí decorre 
na repartição, quando uma faculdade confunde um de seus objetos com outro objeto de uma outra faculdade); 4°: 
postulado do elemento ou da representação (quando a diferença é subordinada às dimensões complementares do 
Mesmo e do Semelhante, do Análogo e do Oposto); 5°: postulado do negativo ou do erro (onde o erro exprime ao 
mesmo tempo tudo o que pode acontecer de mal no pensamento, mas como produto de mecanismos externos); 
6°: postulado da função lógica ou da proposição (a designação é tomada como o lugar da verdade, sendo o sentido 
tão-somente o duplo neutralizado da proposição ou sua reduplicação indefinida); 7°: postulado da modalidade ou 
das soluções (sendo os problemas materialmente decalcados sobre as proposições ou formalmente definidos pela 
possibilidade de serem resolvidos); 8°: postulado do fim ou do resultado, postulado do saber (a subordinação do 
aprender ao saber e da cultura ao método)” (Deleuze, 2018, p. 224).

4 Sobre os papeis da identidade, do pretendente e do objeto de pretensão no platonismo, cf. Deleuze, 2007, p. 261



112Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Leandro Lelis Matos

xeque as condições das condições de possibilidade. Se a legitimidade dos juízos é proporcionada 
pelas suas condições de possibilidade, o que legitima tais condições? As condições de possibilidade 
são garantidas pela objetividade, responderia Kant. Ora, mas como a objetividade, objeto de 
pretensão dos juízos, pode legitimar os próprios juízos? Como um pretendente pode atribuir 
um direito a si mesmo pela sua própria pretensão? Por meio de um círculo vicioso da prova do 
fundamento no qual a Filosofia da representação se mantém e “a possibilidade da experiência 
serve de prova para a sua própria prova” (Deleuze, 2018, p. 363). Kant promoveu um decalque 
do empírico sobre estruturas as transcendentais, pois a síntese transcendental da apreensão tem 
como causa uma percepção captação empírica, reproduzindo, portanto, modelos empíricos no 
transcendental. Desta feita, Kant trai a crítica no momento da sua própria concepção5.

Deleuze defende essa posição afirmando que a filosofia da representação frequentemente 
elevou a doxa à universalidade, produzindo um pensamento justificado nas formas do senso 
comum e do bom senso. Para ele, a Filosofia recusa a doxa particular, mas conserva a forma 
da doxa, a sua essencialidade. Além disso, resguarda o elemento do senso comum e o modelo 
da recognição, isto é, a disposição concordante das faculdades fundada no sujeito pensante e 
universal, este que desempenha a sua função quando se debruça sobre um objeto qualquer 
(Deleuze, 2018, p. 185). Dito isso, a imagem do pensamento é a descrição da universalização 
da doxa à racionalidade, não rompendo o laço do pensamento com a doxa, como se acreditava 
ter sido feito desde a antiguidade. Nessa imagem, o pensamento somente abstrai o conteúdo 
empírico da doxa, resguardando “o uso das faculdades que lhe correspondem e que retêm 
implicitamente o essencial do conteúdo” (Deleuze, 2018, p. 186).

A crítica de Deleuze sobre a imagem do pensamento formulada por Kant incide sobre 
a questão do conhecimento. Ao formular o conhecimento como uma síntese do diverso na 
representação, Kant o define como a coexistência no sujeito de duas formas distintas por 
natureza: a sensibilidade e o entendimento6. O conhecimento é uma síntese de representações, 
porque uma representação por si só não é capaz de produzir um conhecimento, necessitando, 
assim, da associação entre uma representação e algo que a ela está ligado exteriormente. A 
síntese que reúne o objeto de uma representação e algo que está fora dela – como um conceito 
x possui um predicado y que está a ele relacionado – pode se apresentar de modo a posteriori, 
quando necessita da experiência, e de modo a priori, quando independe da experiência, pois 
sua característica é ser universal e necessária. Portanto, é o fato de ter um princípio a priori que 
estabelece a superioridade de uma faculdade (de conhecer, de desejar ou dos sentimentos de 
prazer e desprazer), o que significa, para Kant, como já vimos, ser autônoma ou ter o seu próprio 
princípio; no caso do conhecimento, sua lei não ser definida pelos objetos.

Da relação com as faculdades deriva, de direito, o elemento puro do senso comum, é aí 
que surge, segundo Deleuze, o modelo da recognição, do qual provém a forma da representação, 
que é mantenedora, por sua vez, do fundamento circular. Pensar continua a ser considerado 
julgar, assim como fundar ainda é fundar a pretensão, pois o kantismo conserva o pensamento 
na posição de juiz, repartindo os quinhões que pertencem por direito a uma ou a outra 

5 De acordo com Lapoujade, o fundamento mostra-se mais uma vez insuficiente vendo-se fundado por aquilo que 
ele mesmo funda. O movimento circular do fundamento, tanto em Kant quanto em Platão, nada mais é, senão o 
decalque que Deleuze não cessa de denunciar (Lapoujade, 2015, p. 53-54). A interpretação de Lebrun reforça essa 
mesma posição, ao afirmar que a Crítica não foi capaz de “cumprir sua tarefa de legitimação”, pois o conhecimento a 
priori foi fundado com o objetivo de “administrar a prova de que o emprego das categorias – e somente ele – justifica 
a pretensão à ‘objetividade’ inclusa em nossos ‘juízos de experiência’” (Lebrun, 2000, p. 210). Lebrun mostra como 
ocorre esse procedimento em Kant: “A prova não mostra que o conceito dado (aquele, por exemplo, do que acontece) 
conduz diretamente a um outro conceito (o de uma causa), pois tal passagem seria um salto que não se poderia de 
maneira nenhuma justificar; mas ela mostra que a própria experiência, por conseguinte o objeto da experiência, seria 
impossível sem tal ligação” (Kant apud Lebrun, p. 210). A Crítica propõe fundar o conhecimento transcendental, mas 
a sua legitimação é frágil, o que justifica uma “vacância” do conceito de transcendental após Kant (Lebrun, 2000, 
p. 210).

6 “O que constitui o conhecimento não é simplesmente o ato por meio do qual se faz a síntese do diverso, mas o ato 
por meio do qual se relaciona a um objeto o diverso representado” (Deleuze, 2004, p. 25).



113 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Fundamento Transcendental, Diferença e Revolução do Tempo: Kant, Inimigo e Aliado de Deleuze

pretensão: “Há de tudo na Crítica, um tribunal de juiz de paz, um cartório de registros, um 
cadastro – salvo a potência de uma nova política que subverteria a imagem do pensamento” 
(Deleuze, 2008, p. 189).

Deleuze assume uma postura contrária à recognição, mas não à recognição em si mesma. 
Isso seria impossível, haja vista a nossa lida com seus corriqueiros casos na vida cotidiana. A 
sua discordância é a de que o destino do pensamento seja dado por esse ato, de que pensamos 
quando reconhecemos. A questão de direito julga a Imagem do pensamento, mas Deleuze exige 
que essa imagem seja submetida à outra crítica, a de ela ter

fundado seu suposto direito na extrapolação de certos fatos, e fatos particularmente 
insignificantes, a banalidade da vida cotidiana em pessoa, a Recognição, como se 
o pensamento não devesse procurar seus modelos em aventuras mais estranhas e 
comprometedoras (Deleuze, 2008, p. 186).

Este é o típico caso de Kant, que fundou o Cogito na recognição própria ao senso comum. 
O pensamento da representação impediu que a diferença fosse pensada em si mesma. O Cogito é 
o princípio geral da representação que proporciona o surgimento da quádrupla ramificação do 
Eu penso (“eu concebo, eu julgo, eu imagino e me recordo, eu percebo”). Enquanto relacionada 
às quatro figuras instauradoras de uma razão suficiente – a identidade concebida, a similitude 
percebida, a analogia julgada e a oposição imaginada –, a diferença é objeto da representação em 
um mundo caracterizado pela impotência para pensá-la em si mesma. A diferença é “apreendida 
por meio da recognição, da repartição, da reprodução, da semelhança, na medida em que elas 
alienam o prefixo RE nas simples generalidades da representação” (Deleuze, 2008, p. 190). 
Insuficiência da diferença em si que permanece desde o platonismo.

Kant poderia ter livrado o pensamento dessa situação com a sua descoberta do “prodigioso 
domínio do transcendental”. Por esse feito, Deleuze o admira como uma espécie de “grande 
explorador”, cuja grande epopeia foi essa descoberta. Não obstante, a prodigiosa aventura não 
vai tão longe quanto poderia, pois a Crítica da razão pura relata minuciosamente três sínteses que 
“medem a contribuição respectiva das faculdades pensantes, culminando todas na terceira, a da 
recognição, que se exprime na forma do objeto qualquer como correlato ao Eu penso” (Deleuze 
2008, p. 190). Nessa operação, as estruturas transcendentais são reproduzidas sobre “os atos 
empíricos de uma consciência psicológica” e assim a “síntese transcendental da apreensão é 
diretamente induzida de uma apreensão empírica etc.” (Deleuze 2008, p. 186). Para Deleuze, 
Kant suprime esse texto na segunda edição a fim de “ocultar um procedimento tão visível”, mas 
o decalque se mantém mesmo com “todo o seu ‘psicologismo’” (Deleuze 2008, p. 186). Assim, 
Deleuze encaminha os passos para aprofundar sua crítica à questão da criação do fundamento 
para acomodar o transcendental e explorar o que o próprio kantismo oferece para revertê-lo 
em um movimento que vai do fundamento ao “sem-fundo”, ou “a-fundamento” <effondement>.

Subverter o kantismo

Kant funda a representação como abrigo do transcendental, tendo na forma da identidade 
do conceito a lei que torna a representação possível, diante disso Deleuze propõe uma espécie 
de radicalização do kantismo no sentido de levar às últimas consequências a questão do 
transcendental a tal ponto que as condições de possibilidade para a experiência real não sejam 
mais dadas previamente, podendo enfim alcançar o que ele assume como a “verdadeira crítica”, 
isto é, uma nova maneira de avaliar. Deleuze não abandonou a investigação do fundamento e 
iniciou a sua filosofia a partir dessa recusa, porque, insistimos, defende a necessidade de julgar 
as pretensões de direito do pensamento.

Em Platão, o fundamento se valeu da Ideia imprimindo-lhe uma identidade, mas a Ideia 
possui uma identidade por si mesma? A identidade da Ideia vem das “exigências daquilo que 



114Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Leandro Lelis Matos

ela pretende provar” (Deleuze, 2008, p. 363). Trata-se de um movimento circular da “‘prova’ em 
Filosofia”, o que constitui o aspecto mais abrangente do fundamento, qual seja: “a representação 
deve provar aquilo que a prova (...)” (Deleuze, 2008, p. 363), o que também ocorre em Kant 
quando a experiência serve de prova àquilo mesmo que deveria ser sua prova, a possibilidade. 
Essa ambiguidade revela que o fundamento não tem a representação como o seu único polo 
de atração, pois, contraditoriamente, há um além que o atrai. É justamente esse além que 
faz Deleuze insistir na questão do fundamento até o seu ultrapassamento, pois o fundamento 
é algo “estranhamente dobrado”, guiando-se em direção “às formas da representação”, ou seja, 
àquilo que ele funda, e ao mesmo tempo ao sem-fundo que luta contra as formas e mantém-se 
irrepresentável. Em outras palavras, o fundamento oscila entre “sua queda no fundado e seu 
abismar-se num sem-fundo” (Deleuze, 2008, p. 363).

O sem-fundo é a diferença a qual a representação pretende domesticar autorizada pelo 
fundamento. Ao ser forçado ao seu limite próprio, o fundamento presencia o seu solo sofrer 
um grande abalo, um “desmoronamento, um deslizamento de terreno, uma perda de horizonte 
(...)” (Deleuze, 2008, p. 144), que faz abismar tanto o fundamento quanto aquilo que ele funda. 
Abalar o fundamento é passar pela prova de catástrofes, sendo essa, portanto, a condição de 
possibilidade para o pensamento da diferença. O sem-fundo é a crise que ameaça o fundamento, 
e Deleuze o acompanha até fazer emergir o sem-fundo que sob ele pulsa. O fundamento não goza 
de calmaria, ele está sempre ameaçado pelo “simulacro que o aspira e o esmigalha” (Deleuze, 
2018, p. 363). Isso demonstra a luta da representação para refrear a sua ameaça, a diferença 
que ela pretende excluir. Ora, a razão suficiente não se distancia ou exclui a desrazão, portanto 
Deleuze se apropria das questões capazes de fazer emergir o sem-fundo.

A crítica do fundamento significa explorá-lo até o ponto no qual ele não funde. 
Para Lapoujade, o princípio da razão suficiente foi concebido por Deleuze “como um grito 
filosófico”, ao qual pertence também o “grito da desrazão” e, portanto, o seu pensamento só 
pode ser compreendido se imergimos nas questões que são capazes de fazer aflorar o sem-fundo. 
À vista disso, o elemento aberrante da questão “o que funda” é o fato de ela nos conduzir “para 
além de todo fundamento, rumo a um ‘desfundado’, uma dissipação de todo fundamento, que 
inevitavelmente acarreta uma crítica do valor de verdade e da verdade como valor” (Lapoujade, 
2015, p. 33). Dentre os principais representantes dessa crítica que virou pelo avesso a metafísica, 
tomemos como exemplo, o caso de Nietzsche por ser ele uma espécie de “pós-kantiano guiado 
pelas exigências do princípio de razão suficiente a explorar o sem-fundo diferencial da vontade 
de potência”7, segundo Lapoujade. No mesmo caminho, é importante retomar o problema do 
simulacro aliado à noção de eterno retorno, responsável por abolir as identidades e promover um 
movimento de repetição que contrasta com a circularidade do mito.

A intenção de Deleuze em ir além do fundamento não é permanecer na profundidade, 
mas produzir novas superfícies nas quais os seres e o pensamento serão dispostos de acordo com 
novos critérios de medida. Enquanto um princípio que determina a recognição e a identificação 
dos juízos das individualidades, o Eu torna a individuação sua dependente irrestrita. A diferença 
precisa diferenciar, e não permanecer indiferenciada segundo as postulações normativas da 
representação na identidade do Ser e do sujeito. Afirmar a diferença em si mesma e fazer com 
que ela difira, ou seja, não identifique, é a tentativa de subverter o kantismo, que instaurou a 
identidade no sujeito.

7 Os outros dois são Heidegger e Bergson: para o primeiro, o ser se revela pela insistência do questionamento, sem 
fundamento, isto é, Ab-grund. “ele se furta ao princípio de razão suficiente por sua própria ausência de fundo. Toda 
meditação heideggeriana sobre o princípio de razão só tem um objetivo: remontar para além de todo fundamento 
racional, rumo ao sem-fundo, em nome do próprio princípio de razão”; quanto ao segundo filósofo, Bergson, é 
possível dizer, junto com Lapoujade, que ele “opõe à atividade de fundar a de ‘fundir’, isto é, de renunciar a qualquer 
solo, a qualquer terra firme, para mergulhar o pensamento nas profundezas moventes da duração, em nome de 
uma exigência de ‘precisão’ na qual Deleuze vê a expressão de um princípio de razão suficiente” (Ibidem, p. 33-
34). É importante ressaltar que Schopenhauer também empregou o termo Abgrund como uma forma de se referir à 
vontade e irá marcar a leitura de Nietzsche. Deleuze irá se referir ao a-fundamento como abismo indiferenciado (Cf 
.Welchman, 2015, p. 248).



115 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Fundamento Transcendental, Diferença e Revolução do Tempo: Kant, Inimigo e Aliado de Deleuze

No kantismo, a ação do fundamento consiste em determinar, logo a determinação é a 
ação da razão suficiente na determinabilidade, na determinação recíproca e na determinação 
completa da ideia. No entanto, a subversão do kantismo é apontada por Maïmon ao 
questionar as exigências da legitimidade do fundamento em Kant. Para Deleuze, as filosofias 
que determinaram o transcendental como consciência o conceberam “à imagem e semelhança 
daquilo que está incumbido de fundar” (Deleuze, 2007, p. 108). Dessa maneira, permanece o 
círculo vicioso da condição que se reporta ao condicionado do qual ele reproduz a imagem, isto 
é, a prova do fundamento que seleciona os pretendentes. Nesse caso, Deleuze precisa lacerar a 
unidade do sujeito kantiano para restituir a diferença na ideia.

Maïmon rompe com a identidade e a circularidade da ideia no transcendental, ao remeter 
o fundamento até o sem-fundo, onde o entendimento elabora sub-repticiamente os objetos 
sensíveis por meio de uma “convocação de diferenciais” (Lapoujade, 2015, p. 55). O interesse de 
Deleuze por Maïmon reside na sua crítica do fundamento kantiano, que ultrapassa a dualidade 
entre intuição e conceito ao exigir um método genético subjetivo. Deleuze pretende opor a 
diferença (simbolizada por dx) à negatividade e à contradição partindo de uma abordagem do 
cálculo diferencial (Santaya, 2017). Para tanto, a Ideia precisa deixar de ser buscada na ponta 
da maior diferença, como faz a contradição, assim como a diferencial não pode sucumbir ao 
infinitamente pequeno. No entanto, as duas questões são mal colocadas, pois “é um erro ligar 
o valor do símbolo dx à existência dos infinitesimais, mas também um erro lhe negar valor 
ontológico ou gnosiológico em nome de uma recusa desses valores” (Deleuze, 2018, p. 232). 
Dessa maneira, Deleuze recupera a reinterpretação de Maïmon do cálculo leibniziano, pois 
é assim que ele inaugura o pós-kantismo questionando a gênese. Qual a mediação entre o 
universal e o particular? É esta a pergunta de onde parte Maïmon, para discutir as relações 
diferenciais, ou seja, a gênese de produção dos objetos. Maïmon questiona a regra pela qual o 
dado sensível se produz, e ao forçar essa indagação, ele compreende que a intuição kantiana é 
insuficiente para impor-se como a regra de produção de um objeto (Lopes, 2013, p. 200). Para 
Kant, o que reúne a diversidade dos dados sensíveis é a forma da subjetividade transcendental, 
portanto o Eu precisa manter sua unidade.

Enquanto o determinável (espaço como puro dado) e a determinação (conceito 
enquanto pensado) são exteriores, essa dualidade reduzia o transcendental ao condicionamento 
condicionado e renunciava a uma “exigência genética” (Deleuze, 2008, p. 235)8. De acordo com 
essa formulação kantiana, a diferença mantém-se exterior, se expressa como entre a intuição 
determinável e o conceito determinante, carregando conotações empíricas, pois a diferença 
se apresentará desdobrada no extenso. A sugestão de Maïmon para a Filosofia transcendental 
ultrapassar o ponto de vista do condicionamento cumpre-se quando os termos são igualmente 
pensados: “a determinabilidade deve ela própria ser pensada como ultrapassando-se na 
direção de um princípio de determinação recíproca” (Deleuze, 2018, p. 235). Os conceitos do 
entendimento compreendem a determinação recíproca apenas formal e reflexivamente, não 
alcançando a síntese das relações diferenciais. Essa síntese é a origem da “produção dos objetos 
reais, tal é a matéria da Ideia no elemento pensado da qualitabilidade em que ela se insere” 
(Deleuze, 2018, p. 235-236). Donde Deleuze assegura suscitar uma “tripla gênese”: uma gênese 
“das qualidades produzidas como diferenças de objetos reais do conhecimento”; outra gênese 
“do espaço e do tempo como condições do conhecimento das diferenças”; e uma terceira gênese 
“dos conceitos como condições para a diferença ou distinção dos próprios conhecimentos” 
(Deleuze, 2018, p. 236). Deleuze concebe a Ideia como um “sistema das ligações ideais”. A 
Ideia deixa de ser uma instância superior e eterna, para aparecer como um sistema que relaciona 
diferencialmente “elementos reciprocamente determináveis” (Deleuze, 2018, p. 236). Com isso, 
é restituído ao Cogito a potência de um pensamento puro, pensamento este que introduz a 

8 Lopes aborda a relação entre Deleuze e Maïmon a partir do problema da gênese, mostrando a importância do 
filósofo pós-kantiano para Deleuze e como a sua apropriação dessa questão o levará à definição de filosofia como 
criação conceitual e como plano de imanência. (Cf. Lopes, 2013). Sobre o problema do transcendental e a imagem 
do pensamento, cf. Lebrun, 2000.



116Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Leandro Lelis Matos

diferença entre o Eu determinável e o Eu determinante. Assim, é posta a ideia como diferencial 
no pensamento. Como isso é possível?

Kant dividiu a dialética examinando de modo sucessivo as ideias do Ego, de Mundo 
e de Deus. Essas ideias atribuem uma unidade sistemática às partes da experiência, pois as 
ideias se definem como um todo dessas partes (Lapoujade, 2015, p. 107). Deleuze ressalta as 
três definições kantianas de Ideia: em primeiro lugar, como “indeterminada em seu objeto” 
(ideia de Ego); em segundo lugar, “determinável em relação aos objetos da experiência” (ideia 
de Mundo) e finalmente, como o “ideal de determinação infinita em relação aos conceitos 
do entendimento” (ideia de Deus) (Deleuze, 2018, p. 231). Dessa maneira, a Ideia recupera as 
três características do Cogito: “o Eu sou, como existência indeterminada; o tempo, como forma 
sob a qual essa existência é determinável; o Eu penso, como determinação” (Deleuze, 2018, p. 
231). De acordo com Deleuze, a reunião do indeterminado, do determinável e da determinação 
compõem a diferença no âmbito da Ideia. Apesar de o Cogito kantiano corresponder a um Eu 
fissurado pela forma do tempo, Deleuze conclui que as Ideias funcionam como uma espécie de 
sutura e que nada mais são, senão “pensamentos do Cogito”.

Deleuze toma distância de Kant, ao defender que as Ideias fervilham exatamente naquela 
fissura, e que é, pelas bordas da rachadura do Eu, que elas surgem. Kant substituiu o conceito 
de erro pelo de ilusão, desconsiderando erros vindos de fora da razão, e inseriu o eu que sofre 
a rachadura da linha do tempo no lugar do Eu substancial. Nessa nova concepção na qual eu 
e Deus encontraram a “morte especulativa”, Kant não renunciou aos pressupostos implícitos e 
manteve a direção reta da Filosofia orientada para o senso comum. Por isso Deleuze considera 
a Crítica kantiana como uma multiplicadora dos sensos comuns, e o filósofo de Köningsberg 
produziu “tantos sensos comuns quantos são os interesses naturais do pensamento racional” 
(Deleuze, 2018, p. 188). Assim procedendo, não há oposição entre o conhecimento, a moral, a 
reflexão e a fé, pois todos correspondem aos “interesses naturais da razão”. Nas três Críticas, as 
faculdades colaboram para o senso comum em geral sob a forma do Mesmo ou de um modelo 
de recognição, com uma faculdade sempre fornecendo o modelo que é seguido pelas outras. 
Deleuze justifica o fracasso da morte de Deus em Kant destacando que o sujeito sustentou a 
disposição conciliadora pela qual as faculdades apreenderam a forma de identidade do objeto. 
No entanto, sustenta Deleuze, é a ideia de Deus que legitima a convergência das faculdades em 
direção ao sujeito, tornando-o protagonista. O erro de Kant foi não ter mantido a morte de 
Deus e do Eu, pois a rachadura provocada no domínio do especulativo foi logo preenchida por 
uma “identidade sintética ativa”. O eu passivo kantiano é definido pela receptividade e incapaz 
de realizar síntese, sendo a receptividade traduzida na capacidade de sofrer afecções. O sujeito 
pensante é, portanto, a fonte da identidade do conceito originário, e é ele mesmo que cede ao 
conceito “seus concomitantes subjetivos, memória, recognição, consciência de si” (Deleuze, 
2018, p. 188).

Ao invés de suturá-la ou preenchê-la, como o fez o filósofo de Köningsberg, é preciso 
manter a rachadura do Eu aberta. A posição de Deleuze é contundente ao afirmar que é 
impossível preencher essa rachadura. Ao contrário de pretender ocupar a rachadura, a Ideia 
mantém o dilaceramento sem tentar resolvê-lo. Insistir no Cogito é a maneira pela qual o 
fundamento pode ser ultrapassado a fim de resgatar uma diferença interiorizada, que está entre 
o Eu determinável (Moi) e o Eu determinante (Je) e introduzir o impensável no pensamento 
(Deleuze, 2018, p. 236).

A revolução kantiana no tempo

Deleuze é um entusiasta da concepção kantiana de tempo, considerando-a revolucionária 
na filosofia. Se antes o tempo era dependente do movimento e circular, com Kant o movimento 



117 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Fundamento Transcendental, Diferença e Revolução do Tempo: Kant, Inimigo e Aliado de Deleuze

subordina-se ao tempo e passa a ser linear. Daí a invocação da fórmula poética de Shakespeare: 
The times is out of joint (“o tempo está fora dos gonzos”) (Deleuze, 2008, p. 36). A filosofia antiga 
concebia o movimento como circular, tal como uma porta giratória se movendo em torno de 
eixos, os gonzos ou Cardos (Deleuze, 2008, p. 37)9. As concepções de tempo baseadas nessa visão 
eram a do tempo cosmológico, a do tempo do movimento celeste, e a do tempo meteorológico, 
o da agricultura. A distinção entre as duas noções de tempo era a característica de derivado, do 
tempo cosmológico, e de originário, do tempo meteorológico. O tempo obedecia aos pontos 
cardinais e neles se desenrolavam os movimentos periódicos que propiciavam a sua medida. 
Com a inversão kantiana, o movimento se reporta ao tempo e tem nele a sua condição. Não 
mais o tempo cósmico do movimento dos astros, não mais o tempo rural, do movimento 
meteorológico, e sim o “tempo da cidade e nada mais, a pura ordem do tempo” (Deleuze, 2008, 
p. 36)10. Consequentemente, o movimento deixou de ser determinado pelo objeto e passou 
descrever um espaço “do qual devemos fazer abstração a fim de descobrir o tempo como condição 
do ato” (Deleuze, 2008, p. 37). Segundo essa razão, ao invés de intervalado e circular, o tempo 
tornou-se unilinear e retilíneo, impondo ao movimento a sucessão de suas determinações. Kant 
retira o tempo dos eixos que o mantinha na normalidade, enlouquecendo-o.

A liberação do tempo do movimento fez dele uma forma pura e vazia. Forma pura 
porque o tempo não depende mais da experiência, porque passou a constituir uma das suas 
condições; e forma vazia, porque é anterior à experiência, logo não possui conteúdos empíricos. 
A consequência dessa formulação é a concepção de tempo como forma pura da interioridade, 
enquanto o espaço é forma pura da exterioridade (Silva, 2013, p. 118). A forma pura e vazia 
do tempo é introduzida no pensamento confrontando, assim, o tempo curvado e submetido 
à determinação do movimento. Deleuze assume que a iniciativa mais significativa da filosofia 
transcendental foi ter introduzido a forma pura e vazia do tempo no pensamento, que significa 
“o Deus morto, o Eu rachado e o eu passivo” (Deleuze, 2018, p. 126). Mas essa iniciativa de 
Kant foi abandonada no interesse prático. O tempo circular, que abarcava o pensamento, ou 
o mundo em sua completude, passa a atravessar o pensamento e o faz escapar, arrastando o 
sujeito nessa travessia. Logo, a retirada do tempo dos seus eixos impacta diretamente no sujeito, 
pois a pura forma do tempo estabelece a relação paradoxal entre o Eu transcendental (Je) e o Eu 
empírico (moi).

Tradicionalmente, o sujeito assumiu uma função universalizante de conhecimento (Je), à 
medida que o universal é representado por atos em vez de essências, e uma função psicológica, 
quando o indivíduo passa a ser definido como pessoa, em vez de uma coisa ou uma alma (moi) 
(Sauvagnargues, 2009, p. 22). A partir da forma do tempo, que é a condição de existência de 
um fenômeno, Deleuze explora o conflito entre o Eu universal, determinação do tempo, e o eu 
individual, como determinável no tempo, reportando-se à crítica de Kant ao Cogito cartesiano. 
Deleuze retoma o raciocínio kantiano que diz ser a forma do tempo “a forma sob a qual a 
existência indeterminada é determinável pelo Eu”11. Em outras palavras, a minha existência 

9 Em seu curso de 14/03/1978, Deleuze diz: “‘O tempo fora dos gonzos’, o tempo não está enrolado de tal maneira 
que esteja subordinado à medida de algo que não ele mesmo, que seria, por exemplo, o movimento astronômico. O 
tempo deixou de ser o número da natureza, o tempo deixou de ser o número do movimento periódico. Tudo se passa 
como se ele estivesse enrolado de maneira a medir a passagem dos corpos celestes, ele se desenrolasse como uma 
espécie de serpente, ele se sacodisse de toda subordinação a um movimento ou a uma natureza, ele devém tempo 
em si mesmo e por si mesmo, ele devém tempo vazio puro. Ele não mede mais nada. O tempo tomou sua própria 
desmedida. Ele sai dos gonzos, quer dizer, da subordinação à natureza; é a natureza que vai lhe ser subordinada”.

10 Sobre essa passagem, escreve Pelbart: “Um tempo que já não é o tempo do Céu nem o da Terra, mas o da Cidade, 
da cotidianidade. No cotidiano assim desenrolado não se media mais aquilo que pairava acima dele (o Eterno), mas 
a produção do Novo a partir do dia qualquer, do instante qualquer” (Pelbart, 1998, p. 153).

11 Deleuze está se referindo à seguinte nota da Crítica da razão pura: “O ‘eu penso’ expressa o ato de determinar 
minha existência. A existência já está dada aí, mas o modo pelo qual eu deveria determiná-la, i. e., colocar em mim o 
diverso a ela pertencente, ainda não está dado aí. Para isso se exige a autointuição, em cujo fundamento tem de haver 
uma forma dada a priori, i. e., o tempo, que é sensível e pertence à receptividade do determinável. Como não tenho 
uma outra autointuição, contudo, que antes do ato de determinar desse em mim o determinante – do qual só tenho 
consciência no que diz respeito à sua espontaneidade – do mesmo modo como o tempo dá o determinável, então 
não posso determinar minha existência como um ser espontâneo; mas apenas me represento a espontaneidade de 



118Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Leandro Lelis Matos

indeterminada não se vê determinada como um Eu na existência fenomenal e temporal, pois 
o Eu é a condição universal do sujeito empírico. O Cogito cartesiano é questionado, porque 
configura um gesto da determinação imediata, que origina uma existência indeterminada (eu 
sou). Essa existência indeterminada passa a ser determinada como uma substância pensante (eu 
sou uma coisa que pensa) (Deleuze, 2008, p. 38), portanto surge a questão de como o Eu penso 
foi capaz de alcançar o eu sou sem expor como ele é “determinável”.

Deleuze vê a saída de Kant da seguinte forma: é no Eu que o Eu percebe a si no espaço 
e no tempo, sendo ele um fenômeno passivo e variável, dessa forma o “‘eu penso’ afeta o 
tempo e só determina a existência de um eu que muda no tempo e apresenta a cada instante 
um grau de consciência” (Deleuze, 2008, p. 38). Ora, se a existência do Eu é determinada 
como um ato de pensamento no tempo, a existência de um eu passivo dinâmico se modifica e 
“representa para si tão somente a atividade de seu próprio pensamento” (Deleuze, 2008, p. 39). 
Então, a consciência espontânea do Eu penso se explica pela afecção do pensamento sobre o eu, 
constatando o caráter passivo do eu, ou seja, a afirmação “Eu penso” ocorre no Eu e não pelo Eu. 
Assim, o pensamento é uma atividade exercida sobre um Eu, que vive essa atividade ao modo 
de um Outro nele mesmo. Nesse sentido, o tempo assume a posição de auto-afecção, pois é por 
meio dele que o Eu (transcendental) e o eu (empírico) se diferenciam.

Kant introduziu o tempo entre a síntese a priori do Eu penso, e o Eu empírico, rompendo 
a conexão entre as duas funções do sujeito. Deleuze explora essa atitude kantiana evocando uma 
segunda fórmula poética, tomada de empréstimo de Rimbaud: Je est un autre (“Eu é um outro”). 
Ao retirar o tempo dos seus eixos, Kant enlouquece o sujeito, pois “a forma do determinável 
faz com que o Eu determinado represente para si a determinação como um Outro. A loucura 
do sujeito corresponde ao tempo fora dos seus gonzos” (Deleuze, 2008, p. 39). Essa operação 
provoca uma passagem do Eu penso para o Eu empírico enquanto sua condição transcendental, 
mesmo o Eu penso se opondo ao Eu que ele determina12. O Eu e o Eu estão afastados no tempo, 
mas é o tempo que faz com que eles se reportem reciprocamente como um Outro.

De acordo com Pelbart, o interesse de Deleuze pela fórmula paradoxal rimbaudiana se 
deve também ao fato de nela convergir a “falência da identidade do eu e a emergência independente 
do tempo” (Pelbart, 1998, p. 158). Mesmo a cisão no sujeito atestando uma operação genial, 
Deleuze não aceita a repartição kantiana entre atividade e passividade, encarando-a como um 
empenho em prol da manutenção do mundo da representação. Para Deleuze, a síntese kantiana 
é compreendida como ativa e clama por “uma nova forma de identidade do Eu”, enquanto a 
passividade é uma receptividade que não opera síntese. Ao inverter a relação, o tempo, forma da 
determinabilidade, deixa de depender do movimento intensivo da alma, com isso é “a produção 
intensiva de um grau de consciência no instante” (Deleuze, 2008, p. 38) que vai depender do 
tempo.

Existe uma fissura entre o transcendental e o empírico, que expõe a natureza distinta de 
cada um e, ao mesmo tempo, os mantêm reunidos. Daí, a questão: qual a condição para que 
o Je se reporte ao moi sem reconciliação amigável? Uma reconciliação retornaria às posições 
cartesianas, das quais Kant se afasta e Deleuze o acompanha. Em vez de uma identificação, 
o Eu e o Eu se reportam um ao outro por meio de uma diferença fundamental. Trata-se da 
Diferença transcendental, que Kant promoveu ao ter interiorizado o tempo e a situado entre 
a “determinação e o que ela determina”. Assim, a relação a priori entre um e outro, “o ser e 
o pensamento” (Deleuze, 2018, p. 125), não pode ser resolvida por uma diferença exterior, 
somente uma diferença interna possui a capacidade de solução. A definição do tempo como 
forma pura e a correlação do Eu com o Eu corresponde à “descoberta do transcendental ou 
o elemento da revolução copernicana” (Deleuze, 2018, p. 126). Na verdade, a descoberta da 

m-e minha existência permanece determinável apenas sensivelmente i. e., como a existência de um fenômeno. Esta 
espontaneidade, porém, faz com que eu me chame inteligência (KrV, B 159, nota).

12 Segundo Sauvagnargues, o transcendental se distancia do empírico, mas em um “divórcio esquizofrênico que cliva 
o sujeito, impedindo de agora em diante toda unidade subjetiva do Eu” (Sauvagnargues, 2009, p. 23).



119 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Fundamento Transcendental, Diferença e Revolução do Tempo: Kant, Inimigo e Aliado de Deleuze

Diferença transcendental é, pois, o grandioso gesto da filosofia crítica de Kant.

Considerações finais

Com Sauvagnargues, cumpre observar que, ao fazer de Kant um pensador rimbaudiano, 
Deleuze atribui a ele a elaboração da Diferença (grafada em maiúsculo para designar a 
Diferença transcendental) e a incorpora, ao lado de outras alianças tornando-a a questão teórica 
de Diferença e repetição. A Diferença transcendental se torna a “condição de determinação de 
toda diferenciação no seio da própria subjetividade” (Sauvagnargues, 2009, p. 24). Segundo a 
autora, a intenção de pensar a diferença como condição é a proposta que a livra da exigência 
de cumprir um papel unificador e substancial para o sujeito. Levando em conta que a diferença 
transcendental se refere ao modo pelo qual o sujeito é cindido pelo tempo, e se Sauvagnargues 
tiver razão, de que é pela diferença transcendental que a Filosofia deleuziana da Diferença se 
norteia, então, é possível definir esta última como uma relação entre devir e subjetividade. 
Como a filosofia da Diferença é construída sobre a concepção do sujeito rachado pelo tempo, 
“a subjetividade e sua interioridade não revelam o modo substancial da identidade, mas se 
exprimem como multiplicidade em devir” (Sauvagnargues, 2009, p. 25). Diferença e repetição 
aprofunda a “aventura kantiana”, subvertendo-a ao explorar o campo transcendental “sem 
avatares substanciais”.

Para Deleuze, o sujeito do Cogito cartesiano não exercia a verdadeira atividade do 
pensamento, pois ele apenas possuía as condições para pensar. Ele se mantinha “estúpido no 
seio dessa possibilidade”. Faltava-lhe ainda a forma determinável, qual seja, a “forma pura e 
vazia do tempo” (Deleuze, 2016, p. 365). A forma pura e vazia do tempo é decisiva para a 
questão do pensamento a partir da diferença, e não da identidade do sujeito, pois é por ela que 
Deleuze ultrapassa a representação rumo ao sem-fundo, ou seja, à diferença em si mesma. Em 
uma travessia pelo problema do fundamento no transcendental kantiano, explorando-o até o 
momento no qual ele se vê diante do sem-fundo, Deleuze restitui a Diferença no pensamento, 
esta constituída pela forma vazia do tempo. Assim, a Diferença 

(...) reparte, de uma parte a outra de si mesma, um Eu rachado pela linha abstrata, 
um eu passivo saído de um sem-fundo que ele contempla. É ela que engendra pensar 
no pensamento, pois o pensamento só pensa com a diferença, em torno desse 
ponto de a-fundamento. É a diferença, ou a forma do determinável, que faz com 
que o pensamento funcione, isto é, que faz com que funcione a máquina inteira 
do indeterminado e da determinação. A teoria do pensamento é como a pintura: 
tem necessidade dessa revolução que faz com que ela passe da representação à arte 
abstrata; é este o objeto de uma teoria do pensamento sem imagem (Deleuze, 2016, 
p. 365).

Por fim, cumpre destacar que a elaboração do conceito de Diferença teve como principais 
obstáculos a serem vencidos, a submissão da diferença ao fundamento no transcendental 
kantiano. A discussão com a filosofia kantiana precisou ser ultrapassada em favor do 
argumento da diferença em si mesma, recôndita nas malhas do sem-fundo, mas que ao ir além 
do fundamento mostrando a sua insuficiência, ela pôde subir à superfície ao confrontar o 
transcendental kantiano, para restituir o diferencial na Ideia, mostrando como a diferença em 
si mesma permaneceu representada na modernidade. Kant ofereceu a Deleuze uma prodigiosa 
reversão do tempo, ao introduzi-lo no sujeito, rachando o Eu e o eu. Um tempo puro que fez do eu 
“um outro”, mas foi preciso se afastar da letra kantiana para liberar a diferença da representação 
na superfície. Mantivemos o foco nos passos necessários para apresentar o problema do 
fundamento em Kant e como Deleuze elabora a saída da representação nessa filosofia para 
elaborar a Diferença, porém seria preciso explorar como a diferença de intensidade foi posta 
como o limite da sensibilidade, tornando-se não só condição para a experiência possível, mas 
para toda experiência real. Criando uma versão própria para a intensidade, Deleuze elabora 



120Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Leandro Lelis Matos

novas alianças ultrapassando Kant a fim de redefinir as questões do ser e do sujeito no interior 
do pensamento da diferença. Contudo, a introdução do tempo no pensamento, que provoca 
uma fissura entre o sujeito empírico e o sujeito transcendental pode ser considerada como uma 
das maiores contribuições de Kant para a filosofia deleuziana, permitindo evidenciar os pontos 
de afastamento e de proximidades do pensador alemão para a elaboração de uma filosofia da 
diferença exclusiva de Deleuze.

Referências

DELEUZE, G. Crítica e clínica. Tradução de Peter Pál Pelbart. São Paulo: Editora 34, 1ª edição, 
1997; 3ª reimpressão, 2008.

DELEUZE, G. Diferença e repetição. Tradução de Roberto Machado. Rio de janeiro / São Paulo: 
Paz e Terra / Graal, 2018.

DELEUZE, G. Dois regimes de loucos. Textos e entrevistas. David Lapoujade (Org.). Tradução de 
Guilherme Ivo. São Paulo: Editora 34, 2016.

DELEUZE, G. La philosophie critique de Kant. Paris: Quadrige / PUF, 1963, 2ª ed., 2004.

DELEUZE, G. Lógica do sentido. Tradução de Luiz Roberto Salinas Fortes. São Paulo: Perspectiva, 
2007.

DELEUZE, G. Nietzsche e a filosofia. Tradução de Mariana de Toledo Barbosa e Ovídio de Abreu 
Filho. São Paulo: n-1 Edições, 2018.

DELEUZE, G. Proust e os signos. Tradução de Antônio Carlos Piquet e Roberto Machado. Rio 
de Janeiro: Editora Forense Universitária, 2ª edição, 2010.

DELEUZE, G. Synthèse et temps. Cours sur Kant (14/03/1978). Disponível em: https://www.
webdeleuze.com/textes/58. Acessado em 10/04/2022.

DELEUZE, G.; GUATTARI, F. O que é a filosofia? 2. ed. Tradução de Bento Prado Jr. e Alberto 
A. Muñoz. Rio de Janeiro: Editora. 34, 1997.

DELEUZE, G.; GUATTARI, F. Mil Platôs – capitalismo e esquizofrenia (v. 3). Tradução de Aurélio 
Guerra Neto, Ana Lúcia de Oliveira, Lúcia Cláudia Leão e Suely Rolnik. São Paulo: Editora 34, 
2ª edição, 2012.

KANT, I. Crítica da Faculdade do Juízo. Tradução de Valério Rohden e Antônio Marques. Rio de 
Janeiro: Forense Universitária, 2008.

KANT, I. Crítica da razão pura. Tradução de Fernando Costa Mattos. Petrópolis: Vozes, 2012.

LAPOUJADE. D. Deleuze, os movimentos aberrantes. Tradução de Laymert Garcia dos Santos. São 
Paulo: n-1 edições, 2015.

LEBRUN, G. “O transcendental e sua imagem”. Tradução de Paulo Nunes. In: ALLIEZ, E. 



121 Studia Kantiana | vol. 22 n. 1 | Abr. 2024

Fundamento Transcendental, Diferença e Revolução do Tempo: Kant, Inimigo e Aliado de Deleuze

(org.) Gilles Deleuze: uma vida filosófica. Ana Lúcia de Oliveira (coord.). São Paulo: Ed. 34, 2000.

LOPES, L. M. “Deleuze e a obsessão pela gênese” In: Kalagatos – revista de filosofia. Fortaleza: 
v.10, n. 20, p. 200, 2013.

MACHADO, R. Deleuze, a arte e a filosofia. Rio de Janeiro: Zahar, 2009.

PELBART. P. O tempo não-reconciliado: imagens de tempo. São Paulo: Editora Perspectiva, 1998.

SANTAYA, G. El cálculo trascendental: Gilles Deleuze y el cálculo diferencial: ontología e historia. 
1a ed. Col. “Deleuze y las fuentes de su filosofia”, n. 4. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: 
RAGIF Ediciones, 2017.

SAUVAGNARGUES, A. Deleuze – L’empirisme transcendantal. Paris: PUF, 2009.

SILVA, C V d. Corpo e pensamento – alianças conceituais entre Deleuze e Espinosa. Campinas: 
UNICAMP, 2013.

WELCHMAN, A. “Schopenhauer and Deleuze”. In: LUNDY, C; VOSS, D. At the Edges of 
Thought: Deleuze and Post-Kantian Philosophy. Edinburgh: Edinburgh University Press, 2015.

Recebido 03/2023 | Aprovado 12/2023


