
Resumo

O trabalho de Henry E. Allison se insere no que podemos chamar de kantismo analítico, 
uma recuperação de elementos centrais do pensamento kantiano num contexto filosófico 
analítico que se iniciou em 1966 com a obra de Strawson, The Bounds of Sense. No cerne da 
investigação filosófica de Allison no livro Kant´s Transcendental Idealism está a intenção de 
reabilitar o idealismo sob uma forma aceitável para a filosofia analítica contemporânea. 
Para entender melhor o alcance e a importância desse projeto, neste artigo proponho 
uma recapitulação da relação, muitas vezes complexa e problemática, da tradição analítica 
com a filosofia teórica de Kant.
Palavras-chave: filosofia analítica; idealismo; positivismo lógico; lógica; psicologismo.

Abstract

Henry E. Allison’s work is part of what we can call analytical Kantism, a recovery of 
central elements of Kantian thought in an analytical philosophical context that began 
in 1966 with Strawson’s The Bounds of Sense. At the heart of Allison’s philosophical 
inquiry in Kant’s Transcendental Idealism is the intention to rehabilitate idealism in a form 
acceptable to contemporary analytic philosophy. To better understand the scope and 
importance of this project, in this article, I propose a recapitulation of the often complex 
and problematic relationship between the analytic tradition and Kant’s theoretical 
philosophy.
Keywords: analytic philosophy; idealism; logical positivism; logic; psychologism.

1 Doutor em história econômica pela Universidade de São Paulo, doutorando em filosofia pela Universidade Federal do Rio 
Grande do Sul. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0810-650X. E-mail: alexandrealves@ufrgs.br

Henry E. Allison e o kantismo analítico

[Henry E. Allison and analytical Kantianism]

Alexandre Alves1

Universidade Federal do Rio Grande do Sul (Porto Alegre, Brasil)

DOI: 10.5380/sk.v23i2.95351

Studia Kantiana, vol. 23, n. 2 (Ago. 2025): 73-83 
ISSN eletrônico: 2317-7462



74Studia Kantiana | vol. 23 n. 2 | Ago. 2025

Alexandre Alves

No curso das últimas décadas, os livros de Henry E. Allison acabaram por se tornar 
referências incontornáveis em qualquer pesquisa sobre o pensamento de Kant, ou seja, é 
impossível discutir seriamente qualquer aspecto da filosofia teórica e prática de Kant sem 
mencionar livros seminais como Kant´s Transcendental Idealism, Kant´s Concept of Freedom e 
Kant´s Transcendental Deduction. Não é por acaso que Allison é amplamente considerado 
um dos mais importantes intérpretes de Kant no século XX. Os livros e estudos de Allison 
foram escritos com a clareza cristalina, a elegância e atenção quase obsessiva aos detalhes que 
caracterizam a melhor historiografia analítica da filosofia. Mas, sua relevância não se restringe 
ao seu aporte historiográfico para o esclarecimento dos principais textos e argumentos de Kant, 
pois Allison se volta para esses textos e argumentos com um olho no que estava acontecendo 
na filosofia analítica contemporânea. No cerne de sua investigação está a intenção de reabilitar 
o idealismo sob uma forma aceitável para a tradição analítica. Neste texto, proponho um breve 
sobrevoo histórico por essa tradição da perspectiva de sua relação, muitas vezes complexa e 
problemática, com o pensamento de Kant. Esse sobrevoo será útil para que possamos entender 
melhor o alcance e o significado da proposta de reabilitação do idealismo transcendental no 
livro mais importante de Allison: Kant´s Transcendental Idealism.

Mas quando se fala em “reabilitar” o idealismo transcendental, logo nos ocorre a questão: 
mas quando e por que razões ele foi “desabilitado”? É importante ressaltar que aqui se trata 
apenas do contexto específico da filosofia analítica anglo-americana; não entrarei no destino 
do kantismo na filosofia dita “continental” no decorrer do século XX, um processo também 
complexo e problemático que se entrelaça com a história das principais correntes filosóficas 
continentais, como a fenomenologia, a teoria crítica e o pós-estruturalismo.

Para a análise que se segue, me vali bastante do livro de Robert Hanna, Kant e os 
fundamentos da filosofia analítica. Segundo ele, a própria tradição como um todo provém de 
um complexo e prolongado esforço de refutação da filosofia teórica de Kant. Nas palavras de 
Hanna:

[...] a tradição analítica emergiu da filosofia de Kant no sentido em que seus 
membros conseguiram definir e legitimar suas opiniões por intermédio unicamente 
de um engajamento intensivo e extensivo com a primeira Crítica e uma rejeição 
parcial ou total dela. [...] O Kant que estudamos hoje é evidentemente um Kant que 
foi reelaborado e que nos é apresentado por aqueles que participaram diretamente 
da longa e tortuosa luta da tradição analítica com a primeira Crítica. Ou seja, lemos 
necessariamente a filosofia teórica de Kant a partir de dentro do arcabouço histórico 
e conceitual da filosofia analítica (Hanna, 2004, p. 21, 22).

Para introduzir a questão, temos que nos remeter aos primórdios da filosofia analítica, 
ao modo como “pais fundadores” da tradição analítica, Frege, Moore e Russell, entenderam 
Kant. Passarei rapidamente por Frege para me concentrar mais na crítica da concepção kantiana 
de juízo por Moore e Russell, que foi determinante para o modo como a tradição analítica 
posterior encarou o idealismo transcendental kantiano.

Frege foi um crítico do “psicologismo lógico”, entendido como a tese de que a lógica 
e a matemática possam ser totalmente explicadas pela psicologia empírica. Essa tese tem três 
consequências que, para Frege são inaceitáveis: 1) as leis necessárias da lógica seriam redutíveis 
às generalizações contingentes de uma ciência empírica (no caso, a psicologia), ou seja, um 
conhecimento a priori seria redutível a um conhecimento factual a posteriori; 2) o conteúdo 
proposicional público seria semanticamente redutível às idiossincrasias incomensuráveis dos 
indivíduos; 3) a verdade lógica deixaria de ser objetiva e passaria a ser relativa a indivíduos, 
comunidades ou espécies.

Nas palavras de Frege (do livro Fundações da aritmética): “a doutrina de que os conceitos 
brotam na mente do indivíduo como folhas nas árvores [...] torna tudo subjetivo e, se a seguirmos 
até suas últimas consequências, essa doutrina destrói a verdade” (citado em McFarlane, 2002, 
p. 55). Para o projeto logicista de Frege era essencial preservar a objetividade da verdade 



75 Studia Kantiana | vol. 23 n. 2 | Ago. 2025

Henry E. Allison e o kantismo analítico

lógica, que deveria estar a salvo de qualquer forma de subjetivismo ou relativismo. Para Frege, 
há dois tipos de questões que não podem de forma alguma ser confundidas, uma sendo de 
ordem subjetiva e outra objetiva: uma proposição pode ser pensada e, por outro lado, ela pode 
ser verdadeira, ou seja, uma coisa são os processos e operações mentais (sejam de natureza 
psicológica ou neurobiológica) por meio dos quais pensamos um conceito ou proposição e 
outra, completamente diferente, é o seu valor de verdade.

Se Frege atribuía essa forma de psicologismo lógico a Kant é algo que ainda não foi 
totalmente esclarecido na literatura. Frege não aceitava a teoria intuicionista da matemática em 
Kant, mas adotou e refinou a dicotomia kantiana entre verdades analíticas e verdades sintéticas. 
Segundo o logicismo fregeano, todas as verdades da aritmética são verdades analíticas e todos os 
conceitos aritméticos podem ser expressos em termos puramente lógicos, enquanto para Kant as 
verdades da aritmética e da geometria são sintéticas a priori e não analíticas. Então, Frege rejeita 
a concepção kantiana de número, mas aceita sua concepção da geometria como sintética a 
priori, ou seja, como dependente da intuição. Frege, na verdade, não acusa Kant diretamente de 
psicologismo, ponderando que algumas ambiguidades na linguagem kantiana (como o conceito 
de “representação”, que pode assumir sentido tanto objetivo como subjetivo) conferiam às suas 
doutrinas uma “coloração subjetiva, idealista”, mas que essa não seria a “verdadeira opinião” 
de Kant.

O fato é que, para grande parte dos filósofos analíticos, a lógica de Kant, que é monádica, 
mentalista e intensional, era vista como pré-fregeana e irremediavelmente maculada pelo 
psicologismo. De acordo com Robert Hanna, Kant acabou sendo escolhido como um bode 
expiatório conveniente quando o que se queria atacar era o psicologismo generalizado na 
filosofia do final do século XIX. Essa opinião se consolidou após as críticas dos pais fundadores 
da filosofia analítica em língua inglesa, George Edward Moore e Bertrand Russell, à concepção 
kantiana de juízo.

Após terem passado por um breve período idealista, no final do século XIX, Moore e 
Russell passaram a rejeitar qualquer forma de idealismo em nome de um firme compromisso 
com um realismo de fundo platônico. Na época em que escreveram suas primeiras obras, o 
neokantismo era a corrente filosófica dominante no mundo de língua alemã, enquanto no 
Reino Unido idealistas britânicos como Francis Herbert Bradley e John McTaggart2 procuravam 
efetuar uma síntese sistemática entre as ideias de Kant e de Hegel.

Após ter rompido com seu hegelianismo de juventude, Russell tentou compatibilizar 
sua postura radicalmente anti-idealista com o realismo platônico. Criticando o psicologismo 
dos idealistas britânicos, ele sustentava que todo objeto de sensação ou percepção é totalmente 
independente da consciência e, ao mesmo tempo, que os conceitos da lógica e da matemática 
são componentes objetivos do mundo. Ao relembrar o que essa ruptura com o idealismo 
significou para si e para Moore, seu companheiro de jornada, Russell afirmaria:

Bradley argumentou que tudo aquilo em que crê o senso comum é mera aparência; 
nós resvalamos para o extremo oposto e pensamos que é real tudo o que o senso 
comum, sem influência da filosofia ou da teologia, supõe ser real. Com uma 
sensação de termos escapulido de uma prisão, permitimo-nos pensar que a grama é 
verde, que o sol e as estrelas existiriam mesmo se ninguém tivesse consciência deles 
e que existe um mundo pluralista e atemporal de ideias platônicas. O mundo, que 
fora delgado e lógico, subitamente tornava-se rico, variado e sólido (Russell, 1944, 
citado em Schwartz, 2012, p. 28).

2 Como Trendelenburg na Alemanha, Bradley e McTaggart elaboraram sínteses idealistas que combinavam elementos 
das filosofias de Hegel e de Kant. As duas obras principais de Bradley são The Principles of Logic (1883) e Appearance 
and Reality (1893), nas quais elabora um monismo metafísico que rejeita a concepção de que a realidade consista em 
uma pluralidade de objetos dotados de existência independente, defendendo que a realidade é unitária e constituída 
somente por ideia ou experiência. Sobre a metafísica de Bradley, cf. Allard, 2005. McTaggart publicou diversos 
estudos sobre Hegel e sua obra principal, em dois volumes, é The Nature of Existence (vol. I, 1921; vol. II, 1927), onde 
elabora um sistema metafísico que defende a irrealidade da matéria e do tempo. Para uma avaliação de sua filosofia, 
cf. Geach, 1979.



76Studia Kantiana | vol. 23 n. 2 | Ago. 2025

Alexandre Alves

Já Moore, em sua conferência A natureza do juízo, proferida na Aristotelian Society em 1898 
e publicada no ano seguinte na revista Mind, ataca a concepção idealista do juízo, que considera 
ser o cerne de todo idealismo filosófico. Para ele, os elementos centrais desta concepção são a 
tese de que toda experiência é de caráter judicativo ou proposicional e a noção de que o juízo é 
resultado do exercício de capacidades ativas da mente. Na leitura de Moore, o idealista sustenta 
que a condição para que uma coisa seja objeto de experiência é que ela seja discriminada em 
nossa consciência mediante conceitos. Assim, nessa concepção de juízo, não poderia haver uma 
experiência puramente intuitiva no sentido kantiano, pois ao descrevermos nossa experiência, 
já a estamos subsumindo sob conceitos. Moore, porém, identificava uma confusão lógica nessa 
concepção, que é o amálgama, que seria típico de todo idealismo, entre as condições de verdade 
de uma proposição e suas condições de assentimento. Como notou Frege, esses dois tipos de 
condições pertencem a domínios distintos: as condições de verdade de um juízo são de natureza 
lógica e objetiva, enquanto suas condições de assentimento de natureza epistemológica e 
subjetiva. Moore criticava os idealistas por não distinguirem entre esses dois tipos de condições, 
o que tem como consequência que um juízo possa se tornar verdadeiro pelo mero fato de 
acreditarmos que seja verdadeiro.

Moore denuncia, assim, na tradição idealista uma usurpação da metafísica pela teoria 
do conhecimento, com o que toda investigação filosófica acaba por se converter em um 
exame das condições de possibilidade do juízo. Contra esses pressupostos idealistas, Russell e 
Moore defenderam sua própria concepção de juízo que, baseando-se na lógica moderna, busca 
distinguir claramente as duas ordens de condições e, ao fazê-lo, em certo sentido, reabilitar 
o realismo platônico. Segundo essa concepção, para formular um juízo, temos de apreender 
intuitiva e não conceitualmente os termos que o juízo relaciona, pois se o conhecimento que o 
juízo pressupõe fosse de natureza judicativa cairíamos numa regressão ao infinito: nesse caso, 
um juízo teria como pressuposição um outro juízo, que pressuporia um outro juízo, e assim por 
diante, sem que nunca se chegasse ao dado efetivo. Essa forma não judicativa e não proposicional 
de conhecimento é denominada por Russell de conhecimento acusativo ou conhecimento por 
contato <knowledge by acquaintance>: o contato direto com os dados dos sentidos é visto como a 
própria condição para que tenhamos conhecimento judicativo ou proposicional de objetos. Um 
conceito é visto, assim, como um componente abstrato que não depende da mente e que tem o 
poder de determinar indivíduos concretos agrupando-os em conjuntos e classes, enquanto um 
juízo é visto como uma conexão específica entre conceitos.

Como rejeitaram a teoria do juízo que está no próprio âmago da filosofia de Kant, 
junto com ela Moore e Russell condenaram também o idealismo transcendental como uma 
doutrina indefensável. É, em grande parte, por oposição a Kant que os pais fundadores da 
tradição analítica redefiniram a tarefa da filosofia como a de decompor proposições e conceitos 
complexos em seus constituintes mais simples até que se chegue aos componentes elementares 
que apreendemos por contato direto, mediante intuição e não descrição conceitual. Faz parte 
dessa nova imagem da filosofia também a tarefa da dissolução de pseudoproblemas pela análise 
lógica da linguagem, algo que teria enorme influência sobre toda a tradição analítica posterior, 
particularmente na filosofia da Wittgenstein e no positivismo lógico.

Passando da etapa dos pais fundadores, Russell e Moore, para a segunda fase da tradição 
analítica, temos agora uma atitude radicalmente antimetafísica que rejeita a metafísica da 
experiência de Kant, mas, ao mesmo tempo, reformula a filosofia transcendental em termos de 
um “a priori relativizado”.

Nos anos 1920, partindo de sua leitura do Tractatus de Wittgenstein, Rudolf Carnap 
conceberia o projeto de reunir todas as ciências em um sistema unitário de conhecimento. 
Para isso, ele propunha a refundação da filosofia com base na lógica matemática moderna. 
Em seu livro Der logische Aufbau der Welt (A construção lógica do mundo), publicado em 1928, 
Carnap pretendia mostrar que é possível derivar logicamente todas as proposições científicas 
de proposições básicas relativas à experiência (que ele chamou de “relatos de observação”); os 



77 Studia Kantiana | vol. 23 n. 2 | Ago. 2025

Henry E. Allison e o kantismo analítico

conceitos assim derivados seriam unificados dedutivamente em um “sistema de constituição”, 
que abarcaria todas as ciências. No centro do Aufbau estava a ideia de que conceitos e teorias 
complexos podiam ser reconstruídos a partir de dados sensoriais elementares, utilizando-se para 
isso apenas relações lógicas e nada mais.

No texto A velha e a nova lógica, de 1930, Carnap falava em um “novo método científico 
da filosofia” que consistiria unicamente na “análise lógica das proposições” e deveria se 
desenvolver em estreita vinculação com as ciências empíricas (Carnap, 2023). Carnap estava 
tentando mostrar é que os problemas clássicos da filosofia ocidental — como o problema da 
realidade do mundo exterior ou o problema da existência de outras mentes — não passam 
de pseudoproblemas que podem ser eliminados pela análise lógica da linguagem. Segundo 
ele, esses problemas metafísicos emergem em virtude do instrumental inadequado de que os 
filósofos se servem para falar do mundo. Segundo ele, o que a filosofia necessitava era de 
novas ferramentas metodológicas e Carnap as encontrava na lógica matemática desenvolvida 
por Frege, Russell e Whitehead na virada do século XIX para o século XX. Carnap, portanto, se 
opõe radicalmente a toda a tradição metafísica ocidental. Ele considerava a filosofia tradicional 
nada além de uma “poesia conceitual <Begriffsdichtung> metafísica” saturada de linguagem 
desprovida de significado e pseudoproblemas puramente linguísticos. O método da análise 
teria justamente a função terapêutica e negativa de desfazer esses equívocos, dissolver os falsos 
problemas, clarear as brumas metafísicas em que o pensamento ocidental se envolveu. Sua 
função positiva e construtiva seria contribuir para o esclarecimento conceitual e o progresso das 
ciências e para a construção de um arcabouço unificado de todas as ciências.

Segundo Carnap, a lógica possui caráter tautológico, isto é, numa inferência a conclusão 
nunca diz mais do que já se encontra nas premissas. Dessa perspectiva, eu posso inferir as 
consequências lógicas de um conjunto de premissas ou axiomas, o que não posso é inferir um 
estado de coisas de um outro estado de coisas. Disso derivaria a impossibilidade de qualquer 
metafísica que pretenda deduzir da experiência algo transcendente, como a “coisa em si” 
kantiana, que seria o fundamento não experienciável dos objetos de toda experiência possível. 
Deste modo, pelo fato de uma inferência rigorosa jamais poder nos conduzir ao transcendente, 
os sistemas metafísicos acabam por introduzir conceitos que não podem ser reduzidos nem 
ao dado sensorial nem a algo que seja de caráter ultimamente físico e, por isso, se tornam 
uma espécie de poética conceitual dissociada do mundo empírico. Assim, Carnap considerava 
os conceitos do idealismo alemão como pseudoconceitos <Scheinbegriffe> que, do ponto de 
vista epistemológico, tinham de ser rejeitados como meras palavras desprovidas de qualquer 
significado. Nesse sentido, Carnap desqualifica completamente o idealismo transcendental 
kantiano.

Todavia, também podemos encontrar nos positivistas lógicos a noção, inspirada no 
pensamento neokantiano, de um “a priori relativizado”. Essa noção se manifesta sobretudo em suas 
concepções sobre a epistemologia da ciência desenvolvidas em resposta à revolução einsteiniana 
na física. Enquanto para Kant, as condições de possibilidade do conhecimento são fixas e não 
revisáveis, para os neokantianos e positivistas lógicos como Hans Reichenbach, as condições de 
possibilidade do conhecimento científico são dinâmicas, em contínua transformação e sempre 
revisáveis. O a priori é dito relativizado porque não se funda em um arcabouço de conhecimento 
considerado fixo e universal (como as leis newtonianas do movimento e a geometria euclidiana), 
mas em arcabouços ou modelos sempre provisórios e sujeitos a revisões. A ideia é que o a priori 
deveria se modificar na mesma medida em que a matemática e as ciências naturais evoluem e 
se transformam.

Contudo, ainda que aceitem a noção de um a priori dinâmico e relativizado, a tese 
kantiana sobre o conhecimento sintético a priori é por eles descartada justamente em virtude 
dos desenvolvimentos da física moderna. Em seu livro The Rise of Scientific Philosophy, publicado 
em 1951, Reichenbach afirmava:



78Studia Kantiana | vol. 23 n. 2 | Ago. 2025

Alexandre Alves

Nós vimos a física ingressar num estágio em que cai por terra o arcabouço kantiano 
do conhecimento. Os axiomas da geometria euclidiana, bem como os princípios 
de causalidade e substância, já não são reconhecidos pela física de nossos dias. 
Sabemos que a matemática é analítica e que todas as suas aplicações à realidade 
física, incluindo a geometria física, possuem validade empírica e estão sujeitas a 
correção através de novas experiências: em outras palavras, que o sintético a priori 
não existe (Reichenbach, 1951, p. 48-9).

Os positivistas lógicos adotaram a distinção kantiana entre analítico e sintético, mas, 
para eles, todo conhecimento é ou analítico a priori ou sintético a posteriori e, portanto, não 
poderia existir nenhum conhecimento sintético a priori. As verdades analíticas a priori são 
aquelas trivialmente necessárias ou verdadeiras por definição, ou seja, são tautologias ou 
consequências dedutivas de axiomas lógicos. Já os conhecimentos sintéticos a posteriori são 
derivados de observação e, assim, não podem ser obtidos por mero raciocínio e, por isso, são 
objeto das ciências empíricas.

Em sua conferência Kant e a ciência natural, publicada em 1933, Reichenbach reconhecia 
a importância história da filosofia de Kant, mas ponderava que seus princípios centrais 
estavam em contradição com os desenvolvimentos da física contemporânea, em particular com 
a teoria da relatividade e a mecânica quântica. Sua validade, portanto, não seria universal, 
mas se estenderia tão somente à ciência natural de sua própria época, ou seja, ao paradigma 
newtoniano que Kant teria equivocadamente identificado com as categorias da própria razão. 
O fato de Kant ter identificado o espaço euclidiano e a física newtoniana como princípios 
universais da razão, a despeito dos esforços dos neokantianos no sentido de atualizar o sistema 
de Kant, tornariam sua filosofia nada mais que um racionalismo dogmático que pertence ao 
passado. Assim, segundo Reichenbach:

[...] a realização peculiar de Kant foi a de ter desvelado o conceito de conhecimento 
científico-natural de sua época na forma de uma análise da razão humana. A esse 
respeito, ele ainda é um representante do classicismo filosófico, pois acredita no 
caráter absoluto da razão humana que é imutável e cuja estrutura só se revela na 
forma de um sistema filosófico. Todavia, a aplicação prática, assim como o resultado 
real de seu método filosófico estão em notável contradição com tal racionalismo 
dogmático: o que Kant queria era uma análise da razão, mas o que conseguiu foi 
uma análise da ciência natural de sua época (Reichenbach, 2024, p. 108).

Assim, por um lado, temos a rejeição do idealismo transcendental kantiano por parte dos 
pais fundadores da filosofia analítica, Russell e Moore que, com base nas conquistas da lógica 
moderna, defenderam uma concepção realista e platônica do conhecimento. De outro lado, 
temos sua rejeição por parte dos positivistas lógicos que, em virtude dos avanços na física e na 
matemática modernas, advogaram uma concepção radicalmente antimetafísica de filosofia. De 
fato, o desenvolvimento da lógica matemática moderna parecia desqualificar a lógica kantiana, 
que é mentalista e ainda de molde aristotélico, e o uso da geometria riemanniana na teoria da 
relatividade de Einstein parecia invalidar o compromisso de Kant com a geometria euclidiana 
na Estética Transcendental. Além disso, a estratégia analítica, inspirada nas ciências, de 
repartir, isolar e solucionar ou dissolver problemas filosóficos se opunha à concepção sinótica 
e sistemática da filosofia kantiana.

Apesar dessas críticas, no entanto, a herança kantiana não se perdeu na tradição analítica. 
Ela acabou sendo reivindicada por filósofos analíticos de peso como Wilfrid Sellars e Peter 
Frederick Strawson. No pensamento de Sellars, a ideia kantiana de que a mente desempenha 
um papel ativo na estruturação do nosso conhecimento e de nossa experiência é um tema 
central (Sellars, 1968). Criticando o que chama de o “mito do dado”, Sellars expandiu esta ideia 
e desenvolveu a sua própria forma de conceitualismo, defendendo que as categorias conceituais 
que estruturam nossa mente são essenciais para que esta organize e dê sentido ao mundo. 
Embora não tenha adotado totalmente o idealismo transcendental, Sellars também se inspirou 
em Kant em sua ênfase nas condições transcendentais da experiência e do conhecimento, 
bem como na forma como explorou a relação entre as estruturas conceituais e a realidade 



79 Studia Kantiana | vol. 23 n. 2 | Ago. 2025

Henry E. Allison e o kantismo analítico

empírica, refletindo as preocupações kantianas sobre a natureza da cognição humana. Porém, 
é a publicação do livro de P. F. Strawson, The Bounds of Sense, em 1966, que constitui o divisor 
de águas ou o ponto de virada na reabilitação do pensamento de Kant no contexto da tradição 
analítica.

Porém, mesmo que filósofos analíticos de peso ainda se refiram positivamente a Kant, é 
inegável que, entre os anos 1920 e 1950, houve um relativo declínio no interesse pela filosofia 
de Kant nos círculos filosóficos analíticos. Em razão das críticas a que Kant fora submetido 
por parte dos pais fundadores da tradição analítica, na comunidade filosófica anglo-americana, 
o interesse pela filosofia teórica de Kant e mesmo pela história da filosofia em geral declinou 
consideravelmente nesse período. No pós-segunda guerra, os filósofos analíticos eram 
influenciados pelas várias formas de positivismo ou empirismo lógico e pelas filosofias de base 
linguística, orientadas para a análise da linguagem comum (Ludwig Wittgenstein e J. L. Austin) 
ou para a lógica e as ciências naturais, como é o caso de Quine.

Não que o interesse historiográfico na obra de Kant tivesse desaparecido. Quando 
Strawson publicou sua obra sobre Kant, já havia uma tradição bem estabelecida de interpretação 
e comentário de Kant em língua inglesa. Autores como Herbert James Paton, Norman Kemp 
Smith e Graham Bird, entre outros, já haviam escrito diversas obras cuidadosas e filosoficamente 
bem-fundamentadas sobre a filosofia teórica de Kant. Porém, esses estudos eram encarados 
por grande parte dos filósofos analíticos como tendo valor unicamente historiográfico, sem 
relevância para a filosofia contemporânea. Muitos dos analíticos também defendiam uma 
concepção terapêutica ou minimalista da atividade filosófica, segundo a qual a única competência 
exclusiva da filosofia seria a análise conceitual, todas as outras investigações possíveis sobre o 
mundo cabendo exclusivamente às ciências empíricas.

Com a publicação de seu livro, Strawson redespertou o interesse por Kant e criou o que 
veio a ser chamado de “kantismo analítico” (Glock, 2003; O´Shea, 2006, 2023; Westphal, 
2010). Para evitar ambiguidades, é preciso observar que o termo designa aqui certas discussões 
em torno da filosofia kantiana que surgem de preocupações próprias da tradição analítica. 
Assim, o kantismo analítico procura reabilitar seletivamente certos aspectos da filosofia kantiana 
que foram julgados ainda férteis para as discussões de problemas da filosofia contemporânea, 
deixando outros de lado. Deste modo, Strawson procurou separar o que julgou serem as 
“realizações analíticas” genuínas da Crítica da razão pura do idealismo kantiano, que entendia 
como uma metafísica dogmática inaceitável. Strawson considerava valiosa a descrição kantiana 
da estrutura da experiência, mas rejeitava o idealismo transcendental como a doutrina absurda 
de que “a realidade é suprassensível e de que dela não podemos ter nenhum conhecimento” 
(Strawson, 1966, p. 16).

Em sua leitura, Strawson não recorre à história da filosofia nem mergulha nos textos 
kantianos ou suas interpretações ao longo do tempo. Seu objetivo é distinto. Em suas próprias 
palavras, ele escreve “para aqueles estudiosos da Crítica que, como eu, leram e releram a obra 
com um sentido misto de que nela existe, ao mesmo tempo, grande discernimento e grande 
mistificação” (Strawson, 1966, p. 11). Com esse objetivo em vista, Strawson desvencilhou partes 
da estrutura da Crítica que eram pensadas como inseparáveis no sistema kantiano, reformulou 
argumentos e alterou conclusões de modo a tornar a filosofia teórica kantiana aceitável para a 
comunidade analítica anglo-americana.

Ao rever sua trajetória, décadas mais tarde, Strawson afirmaria: “meu livro foi, pode-
se dizer, uma tentativa um tanto a-histórica de recrutar Kant para as fileiras dos metafísicos 
analíticos, descartando aqueles elementos metafísicos que não fossem passíveis de absorção” 
(Strawson, 2003, p. 9). A postura de Strawson, que se tornou padrão no kantismo analítico desde 
então, era de apropriar-se do que é julgado valioso no pensamento de Kant e descartar o resto 
como incoerente, equivocado ou obsoleto. Assim, além do idealismo transcendental, Strawson 
também rejeitou toda a psicologia transcendental no intuito de desvencilhar a argumentação 



80Studia Kantiana | vol. 23 n. 2 | Ago. 2025

Alexandre Alves

da Crítica de pressupostos que Strawson considerava psicologistas para, por assim dizer, separar 
o joio do trigo.

A interpretação strawsoniana das ideias de Kant deu início a uma controvérsia se que 
se prolonga até os dias atuais. O kantismo analítico de Strawson rejeita o idealismo kantiano e 
procura compatibilizar a metafísica da experiência de Kant com os pressupostos empiristas caros 
a grande parte dos filósofos analíticos até os dias de hoje. E é aqui que se insere a contribuição 
de Henry E. Allison para o debate.

O argumento central do que viria a ser sua principal obra sobre a filosofia teórica de 
Kant já se encontra em um artigo de 1969, onde Allison criticava Strawson por ter confundido 
o idealismo transcendental com o que Kant denominava “idealismo empírico” e que estava 
associado sobretudo a Berkeley. Essa leitura do idealismo kantiano, argumenta Allison, é um 
erro antigo e remonta à interpretação subjetivista da Crítica por contemporâneos de Kant como 
Mendelssohn, Hamann e Eberhard.3 Apesar dos esforços de Kant, na edição B da Crítica e nos 
Prolegômenos, para desvincular seu idealismo do idealismo subjetivo berkeleyano, essa leitura 
acabou por arraigar-se ao longo do tempo e deu origem a inúmeros equívocos interpretativos.

É desse diagnóstico que provém o projeto de reabilitar a doutrina kantiana do idealismo 
transcendental. Segundo Allison, fazia-se necessária uma interpretação e defesa positivas e 
textualmente fundamentadas do idealismo kantiano, com o propósito de mostrar que ele é 
inseparável dos argumentos centrais da Crítica e que, por isso, não pode ser eliminado, ao 
contrário do que defendeu Strawson.

Para Allison, o idealismo de Kant se estabelece mediante uma refutação do realismo 
transcendental e é de natureza metodológica e não metafísica, ou seja, envolve uma tese sobre 
as condições epistêmicas que nos permitem conhecer o mundo que nossos sentidos nos 
apresentam, mas não se pronuncia sobre o que seria a “natureza real” deste mundo. Podemos 
associar o ponto de vista de Allison ao que ficou conhecido como a leitura de “dois aspectos” 
do idealismo transcendental, que interpreta este último como uma teoria epistemológica que 
distingue entre dois pontos de vista sobre os objetos da experiência: o ponto de vista humano, a 
partir do qual os objetos são vistos em relação às condições epistêmicas, intrínsecas às faculdades 
cognitivas humanas, e o ponto de vista divino, de um hipotético intelecto “puro” ou intuitivo, a 
partir do qual os mesmos objetos poderiam ser conhecidos em si mesmos e independentemente 
de quaisquer condições epistêmicas.

A leitura de “dois mundos” do idealismo kantiano, em contrapartida, sustenta que as coisas 
em si são o fundamento dos fenômenos e fornecem o material que nos é dado na experiência 
sensorial, mas não fazem parte do mundo espaço-temporal que nos é familiar. Essa leitura mais 
especificamente metafísica do idealismo de Kant é rejeitada por Allison como incoerente. Ele 
argumenta que as coisas em si não são uma espécie peculiar de entidades subjacentes ao mundo 
da experiência e, no entanto, inacessíveis a qualquer cognição. Allison defende que as coisas em 
si são os mesmíssimos objetos que povoam nossa experiência cotidiana, apenas considerados de 
dois pontos de vista distintos: enquanto sujeitos às condições particulares da cognição humana, 
são fenômenos ou aparências, e abstraindo-se dessas condições, são coisas em si mesmas.

Assim, na concepção de Allison, o idealismo transcendental é uma tese epistemológica e 

3 A confusão entre realismo transcendental e realismo empírico já estava presente na primeira resenha da Crítica 
da razão pura, publicada em 1782 por Garve e Feder na Göttinger Gelehrten Anzeigen. Reagindo a essa crítica, que 
distorcia seu pensamento, Kant publicou os Prolegômenos a toda metafísica futura, em 1783. No apêndice, onde discute 
especificamente essa resenha, Kant resume nesta formulação o idealismo de tipo berkeleyano: “todo o conhecimento 
das coisas a partir unicamente do entendimento puro ou da razão pura não é mais do que ilusão, e a verdade existe 
unicamente na experiência”. O idealismo transcendental, por seu turno, poderia ser reduzido a esta formulação: 
“todo o conhecimento das coisas a partir unicamente do entendimento puro ou da razão pura não é mais do que 
ilusão, e a verdade reside apenas na experiência” (Prol, AA 205). Como se pode verificar, a segunda formulação é 
precisamente o oposto da primeira. Para uma discussão sobre a importância da resenha de Garve e Feder, cf. Mensch, 
2006.



81 Studia Kantiana | vol. 23 n. 2 | Ago. 2025

Henry E. Allison e o kantismo analítico

não ontológica, pois incide sobre as condições de possibilidade do conhecimento e não sobre 
o status ontológico das coisas conhecidas. A tese afirma que nosso conhecimento depende 
de certas condições a priori que refletem a estrutura do aparato cognitivo humano. O ponto 
central dessa tese é a noção de “condição epistêmica”. A ideia mais importante aqui é que 
não existe um ponto arquimediano, metacrítico, a partir do qual fosse possível avaliar todo e 
qualquer conhecimento. Esse é justamente o problema com o realismo transcendental que, 
ao negar que o conhecimento esteja sujeito a condições epistêmicas, é levado a dois tipos de 
erros: (1) toma condições epistêmicas por condições ontológicas; (2) não reconhece que a 
cognição humana tem limites determinados por seu modo particular de operar. Assim, Allison 
apresenta a epistemologia de Kant como uma ruptura radical com as epistemologias de seus 
predecessores racionalistas e empiristas. Nessa leitura, por negar a sujeitos finitos como nós 
qualquer participação numa hipotética visão divina, de lugar nenhum, das coisas (pressuposta 
pelo realismo transcendental), o idealismo kantiano pode ser considerado uma doutrina de 
modéstia epistêmica que reconfigura completamente as próprias normas do conhecimento.

A inflexão particular que Allison confere ao kantismo analítico, com sua proposta de 
reabilitação do idealismo transcendental, tem implicações não somente para a história da 
filosofia, mas também para o cenário da filosofia contemporânea como um todo. O que Allison 
tentou mostrar em sua obra sobre Kant é que o idealismo continua a ser uma posição filosófica 
viável e que o idealismo transcendental de Kant é sua forma mais poderosa e sofisticada.

Ao passar em revista grande parte da literatura sobre a filosofia teórica kantiana disponível 
até então, o livro de Allison acabou por desempenhar o papel de ponte entre o kantismo 
analítico e as interpretações de Kant na filosofia continental. São mencionados autores como 
os neokantianos Hans Vaihinger, Erich Adickes e Hermann Cohen até contemporâneos como 
Gerold Prauss e Paul Guyer, entre muitos outros. Sua análise clara e rigorosa dos textos de Kant 
conquistou o reconhecimento e o respeito de acadêmicos de diferentes tradições filosóficas. 
Com isso, Kant´s Transcendental Idealism tornou-se referência obrigatória em todo estudo sério 
do pensamento kantiano. Mesmo que não se aceite sua defesa do idealismo transcendental, 
qualquer tentativa de explicar as teses fundamentais de Kant na Crítica da razão pura hoje passa 
incontornavelmente pelo livro de Allison.

Allison também é um crítico acerbo de certa tendência entre os círculos analíticos de 
compartimentalizar excessivamente os problemas filosóficos, negligenciando seu enraizamento 
na história do pensamento filosófico:

Penso que se a filosofia for completamente compartimentalizada, acaba correndo 
o risco de se converter em um exercício completamente estéril. E penso que várias 
pessoas já chamaram a atenção para a analogia entre alguns dos desenvolvimentos 
da filosofia analítica em meados deste século e algumas das coisas que estavam 
ocorrendo no século XIV, quando um escolasticismo estreito perdera de vista o 
que era realmente importante [...]. Boa parte da filosofia analítica contemporânea 
consiste, a meu ver, numa espécie de reinvenção da roda, no sentido de oferecer 
soluções ou críticas que já foram apresentadas no passado. Portanto, nesse sentido, 
mais uma vez, é perigoso não conhecer a história da disciplina (Allison, 1996, p. 
36-7).

Essa atitude, contra a qual Allison se insurge, provêm de uma concepção “cientificista” 
da filosofia que a vê como conjunto de problemas insulados e bem-definidos para cuja solução o 
passado da filosofia seria irrelevante. Em seus livros, no entanto, Allison demonstra a profunda 
interconexão que existe entre os problemas filosóficos e preocupações do presente, por um 
lado, e o pensamento filosófico do passado, por outro. A boa filosofia, mesmo quando aborda 
problemas específicos, exige familiaridade com as discussões filosóficas do passado pois os 
problemas filosóficos e sua interconexão só se tornam inteligíveis à luz da história da filosofia. 
Parafraseando Kant, poderíamos dizer que a filosofia sem história da filosofia é cega, enquanto 
a história da filosofia sem filosofia é vazia.



82Studia Kantiana | vol. 23 n. 2 | Ago. 2025

Alexandre Alves

Referências

ALLARD, J. W. The Logical Foundations of Bradley’s Metaphysics: Judgment, Inference, and Truth. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2005.

ALLISON, H. Henry Allison: Personal and Professional (interview by Steven A. Gross). 
The Harvard Review of Philosophy, v. 6, n. 1, p. 31-45, 1996. DOI: https://doi.org/10.5840/
harvardreview1996613

ALLISON, H. Kant’s Transcendental Idealism: An Interpretation and Defense. New Haven: Yale 
University Press, 2004. DOI: https://doi.org/10.2307/j.ctt1cc2kjc

BRADLEY, F. H. Appearance and Reality. Oxford: Clarendon Press, 1930.

BRADLEY, F. H. The Principles of Logic. London: Oxford University Press, 1928.

CARNAP, R. A velha e a nova lógica (1930). Tradução de Alexandre Alves. Princípios: 
Revista de Filosofia, v. 30, n. 63, p. 203-229, 2023. DOI: https://doi.org/10.21680/1983-
2109.2023v30n63ID31448

CARNAP, R. The Logical Structure of the World and Pseudoproblems in Philosophy (1928). Tradução 
de Rolf A. George. Chicago: Open Court, 2003.

GEACH, P. Truth, Love and Immortality: An Introduction to McTaggart’s Philosophy. Berkeley: 
University of California Press, 1979.

GLOCK, H.-J. Strawson and Analytic Kantianism. In: GLOCK, H.-J. (Ed.). Kant and Strawson. 
Oxford: Oxford University Press, p. 15-42, 2003.

HANNA, R. Kant e os fundamentos da filosofia analítica. Tradução de Leila Souza Mendes. São 
Leopoldo: Editora Unisinos, 2004.

KANT, I. Prolegômenos a toda a metafísica futura que queira apresentar-se como ciência. Tradução de 
Artur Morão. Lisboa: Edições 70, 2020.

MACFARLANE, J. Frege, Kant, and the Logic in Logicism. Philosophical Review, v. 111, p. 25-65, 
2002. DOI: https://doi.org/10.1215/00318108-111-1-25

MCTAGGART, J. M. E. The Nature of Existence, Vol. 1, II. Cambridge: Cambridge University 
Press, 1921, 1927.

MENSCH, J. Kant and the Problem of Idealism: On the Significance of the Göttingen Review. 
The Southern Journal of Philosophy, v. XLIV, p. 297-317, 2006.

O’SHEA, J. R. Conceptual Connections: Kant and the Twentieth-Century Analytic Tradition. 
In: BIRD, G. (Ed.). The Blackwell Companion to Kant. Oxford: Blackwell, 2006, p. 513-527. DOI: 
https://doi.org/10.1002/9780470996287.ch34

O’SHEA, J. R. R. Kant’s Theoretical Philosophy: The ‘Analytic’ Tradition. In: BAIASU, S.; 
TIMMONS, M. (Eds.). The Kantian Mind. London and New York: Routledge, p. 513-525, 2023.



83 Studia Kantiana | vol. 23 n. 2 | Ago. 2025

Henry E. Allison e o kantismo analítico

REICHENBACH, H. Kant e a ciência natural (1933). Tradução de Alexandre Alves. Cadernos 
de Filosofia Alemã, v. 28, n. 3, p. 95-110, 2024. DOI: https://doi.org/10.11606/issn.2318-9800.
v28i03p95-110

REICHENBACH, H. The Rise of Scientific Philosophy. Los Angeles: University of California 
Press, 1951.

SCHWARTZ, S. P. A Brief History of Analytic Philosophy: From Russell to Rawls. Hoboken: Wiley-
Blackwell, 2012.

SELLARS, W. Science and Metaphysics: Variations on Kantian Themes. London: Routledge; re-
issued by Atascadero, CA: Ridgeview Publishing Company, 1968.

STRAWSON, P. F. A bit of Intellectual Autobiography. In: GLOCK, H. J. (Ed.). Strawson and 
Kant. Oxford: Clarendon Press, p. 7-14, 2003.

STRAWSON, P. F. The Bounds of Sense: An Essay on Kant’s Critique of Pure Reason. London: 
Routledge, 1966.

WESTPHAL, K. R. Kant’s Critique of Pure Reason and Analytic Philosophy. In: GUYER, 
P. (Ed.). The Cambridge Companion to Kant’s Critique of Pure Reason. Cambridge: Cambridge 
University Press, p. 401-430, 2010. DOI: https://doi.org/10.1017/CCOL9780521883863.018.

Recebido 04/2024 | Aprovado 05/2025


