
Resumo

Meu objetivo com este trabalho é apresentar uma chave de leitura para o que Kant cha-
ma de “princípio de razão suficiente”, mostrando que, com esse nome, ele se refere, 
tanto no período pré-crítico quanto no crítico, apenas ao princípio de causalidade, e 
não ao princípio de razão suficiente formulado por Leibniz, oferecendo abertura para 
leituras como a de Longuenesse, que vê em Kant uma redução deste princípio àquele. 
Para defender essa posição, tentarei reconstruir o possível percurso que o princípio de 
razão suficiente percorreu de Leibniz até Kant, passando, principalmente, por Wolff e 
pelos debates decorrentes da tradição por ele fundada no pensamento filosófico alemão, 
argumentando que, no processo de apropriação que a escola wolffiana fez do princípio 
leibniziano, sua vinculação com o incondicionado acabou sendo esquecida ou ignorada, 
de modo que se torna inevitável sua redução ao princípio de causalidade.
Palavras-chave: princípio de razão suficiente; Kant; Longuenesse; Wolff; Leibniz.

Abstract

My objective with this work is to present a reading key for what Kant calls the “principle 
of sufficient reason”, showing that, with this name, he refers, both in pre-critical period 
and in the critical, only to the principle of causality and not to the principle of sufficient 
reason formulated by Leibniz, offering opening for interpretations such as that of 
Longuenesse, who sees in Kant a reduction of this principle to that. In order to defend 
this position, I will try to reconstruct the possible path that the principle of sufficient 
reason took from Leibniz to Kant, passing mainly through Wolff and the debates that 
followed the tradition founded by him in the German philosophical thought, arguing 
that, in the process of appropriation that the Wolffian school made of the Leibnizian 
principle, its link with the unconditioned ended up being forgotten or ignored, so that 
its reduction to the principle of causality becames inevitable.
Keywords: principle of sufficient reason; Kant; Longuenesse; Wolff; Leibniz.

1 Doutorando em Filosofia na Universidade Federal de Santa Catarina. Email: derocio_meotti@hotmail.com ORCID: https://
orcid.org/0000-0002-2070-2291

A interpretação kantiana do princípio de 
razão suficiente

[The Kantian interpretation of the principle of sufficient reason]

Derócio Felipe Perondi Meotti1

Universidade Federal de Santa Catarina (Florianópolis, Brasil)

DOI: 10.5380/sk.v22i3.92433

Studia Kantiana, vol. 22, n. 3 (Dez. 2024): 95-111
ISSN eletrônico: 2317-7462



96Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Derócio Felipe Perondi Meotti

Em trabalhos anteriores me opus veementemente à tese de que o princípio de razão 
suficiente, tal como formulado por Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716), é reduzido, na 
filosofia de Immanuel Kant (1724-1804), ao princípio de causalidade, seja aquele formulado na 
segunda analogia da experiência, seja aquele que aparece em outros textos importantes tanto 
do período crítico quanto do pré-crítico. Ao me posicionar dessa maneira, no entanto, me 
posiciono, em certo sentido, contra a interpretação que Béatrice Longuenesse faz desse princípio 
em Kant. O que pode parecer estranho, no entanto, é que a interpretação de Longuenesse não 
só não está errada, como é endossada pelo próprio texto kantiano. Pareço, portanto, ao apreciar 
a interpretação de Longuenesse dessa maneira, entrar em contradição comigo mesmo: defendo 
a tese de que o princípio de razão suficiente, em Kant, não se reduz ao princípio de causalidade 
e, ao mesmo tempo, concordo com a leitura de Longuenesse quanto a essa redução. Como 
resolver esse impasse?

A solução que proponho para desatar este nó górdio é considerar que o princípio que Kant 
chama de “princípio de razão suficiente” não é idêntico àquele formulado por Leibniz. Esse, no 
entanto, é o aspecto negativo da solução. Seu aspecto positivo, e infinitamente mais interessante, 
consiste na tese de que Kant, ao receber o princípio de razão suficiente, supostamente leibniziano, 
através de Christian Wolff (1679-1754), Alexander Gottlieb Baumgarten (1714-1762) e Christian 
August Crusius (1715-1775), recebeu ele de tal forma que ele não se assemelha mais de modo 
algum à fórmula leibniziana. Mais do que isso, como mostrarei no decorrer do texto, a origem 
da confusão parece se situar na leitura que Wolff faz do princípio leibniziano. As possíveis 
razões para tal equívoco se situam, infelizmente, apenas no plano especulativo, de modo que 
nada mais poderei fazer do que conjecturar possibilidades para explicá-lo.2 No entanto, algo que 
fica bem evidente é que a escola wolffiana, da qual Johann August Eberhard (1739-1809), por 
exemplo, faz parte, reduziu o princípio de razão suficiente ao princípio de causalidade, redução 
a qual o próprio Leibniz sempre foi veementemente contra. Além de reduzir, ou esquecer, o 
princípio de razão suficiente, a tradição de matriz wolffiana tentou subordinar o princípio de 
razão suficiente ao princípio de contradição, coisa que Leibniz também nunca fez e, quando 
muito, aceitou-os como princípios de igual peso. Em geral, no entanto, Leibniz sempre deu uma 
preferência explícita ao princípio de razão suficiente como princípio supremo. Esse princípio de 
razão suficiente enquanto princípio supremo, no pensamento kantiano, aparece com o nome 
de princípio supremo da razão pura. Ele, no entanto, não é o objeto que quero analisar neste artigo. 
O que quero aqui é elucidar um pouco aquilo que Kant chamou, em seus textos, de princípio de 
razão suficiente. Com isso, por mais que não reforce positivamente a tese que defendi em outros 
textos, espero, pelo menos, reforçá-la negativamente.

Desse modo, ao expor a estrutura do que Kant chama de princípio de razão suficiente, 
espero deixar claro que ela é similar, em aspectos determinantes, ao princípio de causalidade. 
Assim, se, como sempre defendi, o próprio Leibniz sempre distinguiu estruturalmente ambos os 
princípios, podemos concluir que, se Kant toma ambos como estruturalmente idênticos, então ele 
não está falando do princípio de razão suficiente quando fala do “princípio de razão suficiente”. 
Longuenesse, em A desconstrução de Kant do princípio de razão suficiente [Kants deconstruction of the 
principle of sufficient reason]3, identifica o princípio de razão suficiente, proveniente da tradição 
racionalista na qual a filosofia kantiana se desenvolve, como sendo equivalente – ou melhor, 
redutível –, em sua filosofia, ao princípio de causalidade.4 Essa interpretação, como mostrarei, 

2 Por exemplo, a própria edição francesa da Monadologia [Monadologie], i.e., a original, só foi publicada em 1840, 
muito depois das mortes de Wolff e Kant. É claro que isso não serve para concluirmos, com certeza absoluta, que 
esses filósofos não tiveram acesso aos textos não publicados de Leibniz antes de 1840. Serve, porém, juntamente com 
outras razões, para termos em mente que nem Wolff, nem Kant, tiveram um acesso privilegiado a eles (Corr, 1975, pp. 
242-8).

3 A título de padronização, decidi mencionar todos os títulos de obras em nosso idioma, o português, seguidos do 
título original entre colchetes (apenas na primeira menção de cada obra).

4 Essa redução do princípio de razão suficiente leibniziano ao princípio de causalidade na filosofia kantiana, apesar 
de ter ganhado fama com o artigo de Longuenesse (2001), não é exatamente nova. Em 1992 Adélio Melo (p. 160) 
já havia defendido tese semelhante: “Kant, enfim, restringe o Princípio equacionado por Leibniz ao princípio de 



97 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

A interpretação kantiana do princípio de razão suficiente

é endossada pelo próprio Kant, uma vez que ele se refere não só a esse princípio por meio da 
expressão “princípio de razão suficiente”, como também o remete a seus proponentes no interior 
do racionalismo alemão. Eu, porém, pretendo mostrar que o princípio a que Kant se refere sob 
o nome de “princípio de razão suficiente” não é – nem pode ser – considerado correspondente 
ao princípio de razão suficiente leibniziano. Para isso, reconstruirei brevemente o argumento 
de Longuenesse, uma vez que ele sintetiza a posição kantiana, para depois desenvolver mais 
pormenorizadamente as nuances da exposição kantiana sobre o princípio em questão.

Longuenesse inicia seu argumento identificando, corretamente, quais são as condições 
necessárias para a dedução da validade objetiva – i.e., a constitutividade – de um princípio do 
entendimento. De acordo com o método transcendental,

[...] provamos a verdade de um princípio sintético a priori (por exemplo, o princípio 
causal) provando duas coisas: (1) que as condições de possibilidade de nossa 
experiência com um objeto são também as condições de possibilidade do próprio objeto 
(esse é o argumento que Kant apresenta na Dedução transcendental das categorias, 
na Crítica da razão pura); (2) que pressupor a verdade do princípio sintético sob 
consideração (por exemplo, o princípio causal, mas também qualquer outro 
princípio do entendimento na Crítica da razão pura) é condição de possibilidade da 
nossa experiência com qualquer objeto que seja e, portanto (em virtude de (1)), do 
próprio objeto (Longuenesse, 2001, p. 67, tradução minha).

Ou seja, segundo o método transcendental, a dedução da validade de qualquer princípio 
do entendimento, caso se pretenda elevá-lo a princípio constitutivo da experiência, deve atender 
a dois requisitos: i) as condições de possibilidade da nossa experiência com os objetos devem 
ser as condições de possibilidade do próprio objeto, e ii) que pressupor a verdade do princípio 
sintético em questão é condição de possibilidade tanto da nossa experiência com os objetos 
quanto dos próprios objetos dessa experiência.

Em seguida, porém, Longuenesse afirma o seguinte: “o que Kant descreve como sua 
prova do princípio de razão suficiente, na Crítica da razão pura [Kritik der reinen Vernunft], não 
é nada menos do que sua prova, de acordo com esse método, do princípio causal da Segunda 
analogia da experiência” (Longuenesse, 2001, p. 67, tradução minha). O trecho da Crítica da 
razão pura ao qual a comentadora se refere é o seguinte:

Esta regra, porém, de determinar algo segundo a sequência temporal, é a regra 
segundo a qual naquilo que antecede pode ser encontrada a condição sob a qual 
o acontecimento se segue sempre (i.e., de maneira necessária). Logo, o princípio de 
razão suficiente é o fundamento da experiência possível ou, mais especificamente, 
do conhecimento objetivo dos fenômenos no que diz respeito à relação dos mesmos 
na série sequencial do tempo (KrV, B 246; Kant, 2015 [1787]5, p. 214).

Longuenesse reconhece que, a princípio, essa redução do princípio de razão suficiente 
ao princípio de causalidade parece um tanto quanto estranha. Segundo ela, “[...] essa alegação 
é um tanto quanto surpreendente. Em Leibniz, assim como em Christian Wolff – o principal 
representante da escola pós-leibniziana da filosofia alemã discutida por Kant –, o princípio 
causal é apenas uma das especificações do princípio de razão suficiente” (Longuenesse, 2001, 
p. 67, tradução minha). Em seguida, a comentadora argumenta que o próprio Kant, em alguns 
textos pré-críticos, distingue entre quatro tipos distintos de razão – a saber, i) razão de ser (ratio 
essendi), ii) razão do vir a ser (ratio fiendi), iii) razão da existência (ratio existendi), e iv) razão do 
conhecer (ratio cognoscendi) – das quais, argumenta Longuenesse, apenas a segunda e a terceira 
poderiam ser consideradas possíveis antecessoras do conceito de causa presente na segunda 
analogia da experiência. Desse modo, Longuenesse se pergunta: “por que, então, Kant descreve 
como sua prova do princípio de razão suficiente uma prova que, estritamente falando, é uma 

causalidade aplicável ao domínio da experiência possível”. No parágrafo seguinte, ainda na mesma página, o autor 
reforça o caráter restritivo da versão kantiana: “sucede entretanto que Kant forneceu uma prova da sua versão restrita 
do Princípio de Razão Suficiente [...]”.

5 Indicarei, após o ano da edição citada, o ano do original de cada obra.



98Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Derócio Felipe Perondi Meotti

prova apenas do princípio causal? E, além disso, o que aconteceu com outros aspectos da noção 
de razão, ou fundamento, que Kant havia discutido no texto pré-crítico?” (Longuenesse, 2001, 
p. 67, tradução minha).

A resposta de Longuenesse, acompanhando o que ela havia exposto no início de seu 
argumento como sendo as condições para a dedução transcendental de um princípio do 
entendimento, consiste em argumentar que, dentre os aspectos da noção de razão elencados 
por Kant, os únicos que podem constituir um princípio constitutivo da experiência são aqueles 
vinculados ao princípio de causalidade. Quanto a isso, inclusive, estou em pleno acordo com 
Longuenesse. O problema, acredito, está no fato de que aquilo que Kant, mesmo em seus textos 
pré-críticos, chama de princípio de razão suficiente, não é o mesmo princípio a que Leibniz 
se refere como sendo o princípio de razão suficiente.6 Quanto, porém, às razões que levaram 
Kant a chamar – e, posteriormente, reduzir – o princípio de razão suficiente ao princípio de 
causalidade, me arriscarei, no máximo, a um esboço de resposta.

As possíveis origens wolffianas do princípio de razão suficiente 
kantiano

Eduardo Ruttke von Saltiél, em sua dissertação de mestrado, intitulada Wolff e o jovem 
Kant: os princípios de contradição e de razão e a prova da existência de Deus, de 2012, comenta que é 
constante, nos textos de Wolff, a crença na possibilidade de subordinação do princípio de razão 
suficiente ao princípio de contradição (Saltiél, 2012, p. 45). Essa subordinação, no entanto, 
não está presente em Leibniz. Em Christian Wolff e Leibniz [Christian Wolff and Leibniz], Charles 
Corr, ao analisar de que maneira a filosofia de Wolff poderia ser considerada como vinculada 
ao sistema leibniziano, comenta o seguinte:

Talvez o aspecto mais marcante do tratamento wolffiano desses dois princípios 
seja a explícita subordinação do princípio de razão suficiente ao de contradição. 
A dedução do primeiro a partir do segundo reverte precisamente as prioridades de 
Leibniz e ilustra o rígido caráter sistemático da filosofia de Wolff (Corr, 1975, p. 254, 
tradução minha).

Ou seja, não só tal subordinação é estranha ao sistema leibniziano, como também, se há, 
na filosofia de Leibniz, uma relação de subordinação entre esses dois princípios, é a do princípio 
de contradição ao princípio de razão suficiente.7

6 Não pretendo desenvolver em detalhes, aqui, minha leitura sobre o princípio de razão suficiente leibniziano. 
No entanto, a interpretação básica que faço é que ele não se refere à uma busca por causas parciais que tendem ao 
infinito, mas sim àquela causa que, devido à sua autossuficiência, pode encerrar a busca por razões ulteriores. É esse 
tipo de coisa que Leibniz indica, por exemplo, na Confissão da natureza contra os ateus [Confessio naturae contra atheistas], 
de 1669: “[...] se eles dizem que esse corpo é movido por outro contíguo a ele e em movimento, e este, novamente, 
por outro, e assim sem fim, eles ainda não deram razão para o primeiro, o segundo, o terceiro, ou qualquer que seja 
o corpo movido, já que sem uma razão para os antecedentes nenhuma razão é dada para os consequentes serem 
movidos | quamdiu non reddidere rationem cur moveator sequens, a quo omnia antecedentia moventur |. Pois a razão da 
conclusão não é inteiramente dada enquanto não for dada a razão da premissa, especialmente se a mesma dúvida 
permanecer, nesse caso, sem fim” (GP 4: 107; Leibniz, 1989 [1669], p. 111, tradução minha). Outra indicação dessa 
estrutura para o princípio de razão suficiente decorre de sua exposição nos Princípios da natureza e da graça fundados 
na razão [Principes de la nature et la grâce fondés en raison], de 1714, em que Leibniz afirma que, posto esse princípio, a 
primeira pergunta que temos o direto de fazer é: por que existe algo e não apenas nada? (Leibniz, 2004b [1714], p. 
158, §7). Essa pergunta, como veremos na sequência deste artigo, não pode ser posta sob o escopo daquilo que Kant 
chama de princípio de razão suficiente, contrariamente ao que ocorre no pensamento leibniziano.

7 Tal relação pode facilmente ser concebida se lembrarmos que a exigência de razão do princípio de razão suficiente 
é absolutamente universal. Isso significa que, dada essa demanda de caráter absoluto, ela pode ser pensada para dois 
casos absolutamente distintos: o daquelas coisas que tem em si a própria razão de seu ser/existência, e o daquelas que 
não tem em si a razão de seu ser ou existência. No primeiro caso, o princípio de contradição, como uma aplicação 
restrita do princípio de razão suficiente, dá conta do recado. No segundo não, e nele o princípio de razão suficiente 
se apresenta de maneira irrestrita e absoluta.



99 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

A interpretação kantiana do princípio de razão suficiente

Porém, acredito que uma outra interpretação dessa relação seja possível. Ao que tudo 
indica, o princípio de razão suficiente de Wolff que, em grande medida, chega até Kant 
por meio da Metafísica [Metaphysica] de Baumgarten, de 1739, é muito mais semelhante ao 
princípio de causalidade leibniziano do que ao seu princípio de razão suficiente. Enquanto 
Leibniz, por um lado, atribui ao princípio de razão suficiente um escopo que transcende a 
cadeia intramundana de causas e efeitos, configurando o princípio como metafísico, por outro, 
ao princípio de causalidade é atribuído apenas o escopo das relações causais intramundanas, 
de modo que este segundo princípio se configura apenas como imanente ou físico.8 Desse 
modo, penso ser possível argumentar o seguinte: o princípio de razão suficiente de Wolff, na 
medida em que deve ser pensado apenas como um princípio de causalidade, não pode, como o 
princípio de razão suficiente leibniziano, ser pensado como fundamento do sistema. Ele, porém, 
e na mesma medida, não pode ser demonstrado por meio do princípio de contradição.9 Assim, 
acredito que o princípio de razão suficiente de Leibniz, nas filosofias de Wolff, Baumgarten, 
Eberhard e Kant, seja, de certa maneira, esquecido, já que, em Leibniz, o princípio de razão 
suficiente serve como fundamento não só para o princípio de contradição, mas também para o 
de causalidade. Dessa forma, Wolff se equivoca ao tentar provar o princípio de causalidade por 
meio do princípio de contradição não por que essa relação deva ser invertida, mas sim porque 
ela é, em Leibniz, inexistente. Leibniz em momento algum tenta provar seja o princípio causal 
por meio do de contradição, seja o de contradição por meio do princípio causal. Ambos devem 
ser fundamentados pelo princípio de razão suficiente, que, na filosofia crítica de Kant, aparece 
sob o nome de princípio supremo da razão pura e tem uma função semelhante, no sistema 
kantiano, àquela que o princípio de razão suficiente tem no de Leibniz.10

Para defender meu argumento, não obstante, devo apresentar, de forma pormenorizada, 
o modo como Wolff constrói seu princípio de razão suficiente. Para começar, podemos delimitar 
de maneira mais precisa o que esse filósofo entende por “razão”. Em Pensamentos razoáveis sobre 
Deus, o mundo, a alma humana e todas as coisas em geral [Vernünfftige Gedancken von Gott, der 
Welt und der Seele des Menschen, auch allen Dingen überhaupt], mais conhecida como Metafísica 
alemã, de 1720, Wolff define o que é razão (Grund) e o que podemos entender como “fundado” 
(gegründed):

Se uma coisa A contém algo em si mesma a partir do qual se pode entender por 
que B é, seja B algo em A ou fora de A, então, o que pode ser encontrado em A é 
chamado de razão | Grund | de B: o próprio A é chamado de causa | Ursache |, e 
diz-se que B está fundado | gegründet | em A. Ou seja, a razão é aquilo através do 
qual se pode compreender por que algo é, e a causa é uma coisa que contém em si a 
razão de outra (Wolff, 1752 [1720], §29, p. 15, tradução minha).

Ou seja, segundo essa definição, a razão parece ser aquilo que permite compreender, em 
sentido mais amplo, por que algo é, enquanto a causa (A), em um sentido mais restrito, é uma 
coisa que contém em si a razão do vir a ser de outra (B). Poderíamos, a princípio, pensar que 
se trata da mesma relação que, em Leibniz, aparece entre os termos “causa” e “razão”. Wolff, 
porém, parece em certa medida não distinguir entre um e outro, contrariamente a Leibniz.11 

8 Quanto à caracterização do princípio de razão suficiente como transcendente e metafísico, cf. o §7 dos Princípios da 
natureza e da graça e o opúsculo de 1697 intitulado Da origem primeira das coisas [De rerum originatione radicalis]. Nele 
Leibniz diz: “com efeito, não se pode encontrar a razão suficiente de existir, nem em cada um dos indivíduos, nem 
tampouco em todo o agregado e série das coisas. [...] Logo, por mais que se retorne aos estados anteriores, nunca neles 
se achará a razão cabal, ou seja, o motivo da existência de um mundo simplesmente e de um tal mundo” (Leibniz, 
1974 [1697], p. 393). Logo na sequência, ele acrescenta que “as razões, portanto, do mundo acham-se em algum ser 
extramundano, diverso da cadeia dos estados ou da série das coisas, cujo agregado constitui o mundo” (Leibniz, 
1974 [1697], p. 394). Quanto ao âmbito do físico como aquele em que vale o princípio de causalidade, as diversas 
indicações leibnizianas quanto ao fato da equipolência entre causa e efeito valer apenas no âmbito intramundano são 
suficientes para não estendermos seu princípio de causalidade para o âmbito metafísico, já subsumido pelo princípio 
de razão suficiente.

9 Esse é o núcleo da resposta de Kant a Eberhard, já no período crítico (cf. Br, AA 11: 36).

10 Sigo aqui, em geral, a posição de Boehm (2016).

11 Nos Elementos da verdadeira piedade, ou do amor a Deus sobre todas as coisas [Elementa verae pietatis, sive de amore 



100Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Derócio Felipe Perondi Meotti

Segundo Saltiél, da definição wolffiana de causa não podemos excluir a possibilidade de que 
algo seja causa de si próprio. Uma das primeiras cláusulas da definição de razão, como vimos 
acima, argumenta que A é razão de B se A explica por que B existe, seja B algo em A, seja 
algo externo a ele.12 Assim, é possível que A, sendo causa de B, e B sendo algo em A, deva ser 
considerado não apenas razão, mas também causa de si mesmo.

A definição de razão de Wolff, equacionada com a definição de causa, se parece muito 
com o tratamento que Baruch (ou Benedictus) de Spinoza (1632-1677) dá para esses dois 
termos.13 Essa semelhança com Spinoza reaparece, inclusive, na definição do princípio de razão 
suficiente (Satz der zureichenden Grundes) no parágrafo seguinte:

Onde há algo a partir do qual se pode compreender por que algo é, há uma razão 
suficiente (§29). Portanto, onde não há nada, não há nada a partir do qual se possa 
compreender por que algo é, nomeadamente, por que pode tornar-se existente | 
würcklich | e, portanto, deve surgir do nada. Assim, o que não pode surgir do nada 
deve ter uma razão suficiente pela qual é, assim como deve ser possível em si mesmo 
e ter uma causa | Ursache | que possa trazê-lo à existência | es zur Würcklichkeit bringen 
|, se estivermos falando de coisas que não são necessárias. Visto ser impossível que 
algo possa surgir do nada (§28), tudo o que é deve ter uma razão suficiente por que 
é, isto é, deve sempre haver algo a partir do qual se possa compreender por que pode 
ser existente | würcklich | (§29). Queremos chamar essa proposição de princípio de 
razão suficiente (Wolff, 1733 [1720], §30, pp. 16-17, tradução minha).

Sobre essa definição wolffiana do princípio de razão suficiente podemos fazer algumas 
observações. Em primeiro lugar, ela parece dizer respeito apenas a coisas que não são necessárias.14 
Tais coisas, segundo a definição acima, se são, não podem nem ter a razão de seu vir a ser em 
si mesmas, já que não são necessárias, nem podem ser consideradas como surgindo a partir 
do nada, o que seria equivalente a dizer que seu vir a ser é sem razão. Desse modo, devemos 
considerá-las como tendo uma razão para vir a ser, e essa razão deve ser pensada como uma 
outra coisa que contém a razão suficiente pela qual elas existem ao invés de não existirem.

Essa definição, porém, apresenta os mesmos problemas do princípio de razão presente 
nas filosofias de Thomas Hobbes (1588-1679) e do já mencionado Spinoza. Isso porque o 
que Wolff chama de princípio de razão suficiente, na medida em que diz respeito apenas às 
coisas que não são necessárias, reduz-se ou restringe-se ao escopo das coisas que são ou razão da 
existência de outras, ou que tem a razão de sua existência em outra. Essa redução, por sua vez, 
produz o seguinte problema: se pensamos A como causa de B, já que B, sendo não-necessário, 
não pode ser considerado como razão de si mesmo, o que nos garante que a mesma pergunta 
não possa ser feita a respeito de A? A, dessa maneira, se apresenta como razão suficiente de B, 
ou apenas como razão parcial? Qual é o sentido do termo “suficiente”, acrescentado por Wolff 
ao “princípio de razão”?

A resposta para essa pergunta, segundo Saltiél, é negativa. Em momento algum, tanto 
na Metafísica alemã, quanto na Filosofia primeira, ou ontologia [Philosophia prima, sive ontologia], 
mais conhecida por Ontologia latina, de 1730, Wolff explica de maneira satisfatória a função da 

Dei super omnia], escrito entre 1677 e 1678, Leibniz diz o seguinte: “certamente, nada é sem razão, mas isto não quer 
dizer que nada seja sem causa. Causa é uma razão que é externa à coisa, ou seja, a razão de sua produção. A razão 
de uma coisa, no entanto, pode ser interna. E esse é o caso de todas as coisas que são necessárias, como as verdades 
matemáticas, que contêm em si mesmas a sua razão, e como Deus, o qual, dentre os seres atuais, é a razão de sua 
própria existência” (Leibniz [1677-8] apud Hirata, 2017 [2012], p. 25, nr. 25). Quanto a esse assunto, cf. também 
Alquié, 1982 [1972-3], p. 188.

12 Cf. Saltiel, 2012, p. 52.

13 Na Ética [Ethica] a primeira demonstração alternativa da proposição 11 do livro I diz o seguinte: “para cada coisa, 
deve-se indicar a causa ou a razão pela qual ela existe ou não existe” (Spinoza, 2017 [1677], p. 19, E1 P11da1).

14 Quanto a coisas que são necessárias, o princípio de contradição parece ser suficiente, já que a determinação do 
valor de verdade de determinado predicado em uma coisa, i.e, de seu ser, poderia, em tese, ser derivada por meio da 
análise do conceito dessa coisa mesma.



101 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

A interpretação kantiana do princípio de razão suficiente

suficiência.15 A despeito disso, Saltiél argumenta que Wolff, na Ontologia latina (§115), tenta 
explicar a suficiência por meio do par de conceitos determinante/determinado, e de uma 
maneira que, mutatis mutandis, poderia ser resumida da seguinte maneira: posto o determinante 
(causa), é também posto o determinado (efeito) (Saltiél, 2012, p. 58). Essa relação, por sua 
vez, fica mais evidente se recorrermos ao parágrafo seguinte da Ontologia latina, que em nota 
marginal Wolff indica como tratando sobre se os determinantes constituem razão suficiente:

Os determinantes são razão suficiente para determinar. Pois através dos determinantes os 
determinados são determinados (§114), e assim, portanto, o determinado é afirmado 
do sujeito porque os determinantes são afirmados do mesmo (§112), de modo que 
se entende por que o determinado é (§205, Log). Eles são, assim, razão suficiente do 
determinado (§56) (Wolff, 1736 [1730], 94-5, §116, tradução minha).

Ou seja, a posição do fundamento implica necessariamente a posição do fundamentado, 
sob pena da posição do fundamento não fazer o menor sentido. Assim, se posto o fundamento, 
segue-se necessariamente o fundamentado, uma vez que seu fundamento está posto, seria absurdo 
considerar que, posto o fundamento, aquilo que ele fundamenta não se segue necessariamente. 
Além disso, Saltiél também indica (2012, p. 59) que essa mesma relação aparece no capítulo da 
Ontologia latina que Wolff dedica à noção de causa, onde a define da seguinte maneira:

Causa é o princípio do qual depende a existência ou atualidade de um ser diferente 
de si, tanto na medida em que ele existe quanto na medida em que existe como tal. 
Causado se diz de um principiado cuja existência ou atualidade depende de um ente 
diverso diferente de si, tanto na medida em que existe quanto na medida em que 
existe como tal (Wolff, 1736 [1730], p. 652, §881, tradução minha).16

Contudo, se esse for o caso, o problema do princípio de razão suficiente wolffiano é o 
mesmo do princípio de razão hobbesiano-spinozista, motivo pelo qual deveríamos considerá-lo 
como sendo, no máximo, um princípio de causalidade.

Assim, se o princípio de razão suficiente de Wolff nada mais é do que uma versão do 
princípio de causalidade que aparece em Hobbes, Spinoza e Leibniz, mas não algo equivalente 
ao princípio de razão suficiente deste último, então podemos entender por qual razão não só 
Kant o chama de princípio de razão suficiente, como também as razões que o levaram a rejeitar 
tanto as teses de Wolff, quanto aquelas de Eberhard nele inspirado.

O princípio de razão suficiente na Nova elucidação

A crítica de Kant dessa caracterização wolffiana do princípio de razão suficiente, bem 
como de sua tentativa de prová-lo por meio do princípio de contradição, não são elementos 
exclusivos ou novos do período crítico, onde se dá a controvérsia com Eberhard. Já no período 
pré-crítico, na Nova elucidação dos primeiros princípios do conhecimento metafísico [Principiorum 
primorum cognitionis metaphisicae nova dilucidatio], de 1755, mais conhecida como Nova elucidação, 
Kant argumenta que não poderíamos, sob hipótese alguma, não só demonstrar o princípio de 
razão suficiente wolffiano por meio do princípio de contradição, como também não poderíamos, 
de forma alguma, considerar este último como princípio supremo do conhecimento metafísico.

Como o próprio título indica, o texto fornece uma nova elucidação sobre os dois 
primeiros princípios do conhecimento metafísico presentes no pensamento wolffiano, a saber, o 
princípio de contradição, de um lado, e o princípio de razão suficiente, do outro. Após analisar, 
na primeira seção, o princípio de contradição, Kant analisa, na segunda, o que poderíamos 
entender por princípio de razão suficiente. O próprio título da seção, Sobre o princípio de razão 

15 Saltiél, 2012, pp. 54 e 56.

16 O par conceitual princípio/principiado exerce, na filosofia de Wolff, a mesma função do par determinante/
determinado (Saltiél, 2012, p. 59).



102Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Derócio Felipe Perondi Meotti

determinante, frequentemente chamado princípio de razão suficiente (PND, AA 01: 391), já indica a 
primeira crítica de Kant a Wolff: dada a obscuridade em torno do termo “suficiente”, Kant 
prefere se utilizar do termo “determinante”.

Para justificar tal substituição, o argumento kantiano se inicia por meio da fixação do 
significado de alguns termos. O primeiro deles é o de razão ou fundamento (Kant usa a expressão 
latina ratio): “aquilo que determina um sujeito a respeito de qualquer um de seus predicados é 
chamado de razão | ratio |” (PND, AA 01: 391; Kant, 1992 [1755], p. 11, tradução minha). Ou 
seja, se um dos meus predicados diz respeito a ter olhos castanhos ao invés tê-los de outra cor, a 
razão é aquilo que me determina com relação à verdade de tal predicado. Poderíamos imaginar 
que, se determinado par de alelos relativos à cor dos meus olhos fosse recessivo, meus olhos 
seriam azuis e não castanhos, de modo que eu, devido a esse fator genético, estaria determinado 
de outra maneira com relação ao predicado em questão. Esse fator genético, assim como causas 
de tipo semelhante, pode ser considerado aquilo que Kant chama de razão determinante 
pelo antecedente17: “uma razão determinante pelo antecedente é aquela cujo conceito precede 
aquele que é determinado. Ou seja, uma razão determinante pelo antecedente é aquela que, na 
ausência daquilo que é [por ela] determinado, seria ininteligível” (PND, AA 01: 392; Kant, 1992 
[1755], p. 11, tradução minha).18 Essa razão determinante pelo antecedente, fundamento do ser 
ou do vir a ser (rationem essendi vel fiendi), pode ser, de acordo com Kant, chamada de razão por 
quê (PND, AA 01: 392).

Apresentadas essas definições, Kant pode, enfim, justificar sua substituição do termo 
“suficiente” pelo termo “determinante”:

De maneira semelhante, penso ser melhor substituir a locução razão suficiente pela 
expressão razão determinante. E, ao fazer essa substituição, tenho o apoio do célebre 
Crusius. Já que, como ele torna abundantemente óbvio, a expressão suficiente é 
ambígua, já que não é imediatamente claro o quanto seria suficiente. Uma vez que, 
entretanto, determinar é posicionar de modo que todo oposto seja excluído, o termo 
determinar designa aquilo que é certamente suficiente para conceber a coisa de tal 
e tal maneira, e não de outra (PND, AA 01: 393; Kant, 1992 [1755], p. 13, tradução 
minha).

Kant, assim como Crusius, um influente opositor da escola wolffiana, critica a falta de 
clareza em torno da suficiência exigida para que uma razão seja considerada suficiente. Por essa 
razão Kant, com a prerrogativa de delimitar melhor o escopo do princípio de razão suficiente 
wolffiano, substitui esse termo por “determinante”, já que, para o filósofo de Königsberg, a 
razão determinante é suficiente para determinar o valor de verdade de um predicado com 
relação a um sujeito numa coisa. Eu, porém, faço aqui a mesma ressalva que fiz com relação ao 
princípio de causalidade: se concebermos a razão da posição de determinado predicado num 
sujeito em outro que o antecede causalmente, de modo que o fundamento em questão seja real, 
e não meramente lógico, resta averiguar a razão da determinação deste último com relação a 
seus predicados, e assim ad infinitum, de modo que ainda não explicamos a razão da posição do 
predicado do primeiro sujeito em questão.

Aqui é importante, nesse sentido, explicar melhor esses dois modos pelos quais podemos 
tomar o princípio de razão suficiente de matriz wolffiana: o lógico, de caráter formal, e o real 
(ou transcendental), de caráter material. No título da proposição V, Kant afirma que nada é 
verdadeiro sem uma razão determinante. Essa, como vimos, pode ser uma razão determinante 

17 Com relação a traduzir antecedenter determinans por “determinante pelo antecedente”, e não por “antecedentemente 
determinante”, sigo Longuenesse (2019 [1993], pp. 496 e 544, nf. 43). O mesmo vale para a tradução de conseqünter 
determinans para “determinante pelo consequente”, e não “consequentemente determinante”.

18 Kant ressalta, porém, em nota de rodapé, que num juízo idêntico o conceito do sujeito determina o conceito do 
predicado por meio da completa identidade com o predicado, de modo que, portanto, poderíamos interpretar 
essa relação do seguinte modo: posto o determinante, o determinado deve seguir-se de maneira necessária, já que 
o consequente não pode permanecer indeterminado quanto ao valor de verdade de um certo predicado se a razão 
antecedentemente determinante for, de antemão, assumida como dada.



103 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

A interpretação kantiana do princípio de razão suficiente

pelo antecedente, de modo que a determinação do valor de verdade de um predicado em uma 
coisa depende de um fundamento real, i.e., outra coisa, conectada a ela, imagino, por meio 
da relação causal. Porém, a razão também pode ser determinante pelo consequente (PND, 
AA 01: 391-2). Nesse caso, porém, ela não diz respeito ao fundamento real do predicado na 
coisa, mas do nosso conhecimento dela. Assim, se pela versão lógica do princípio de razão 
suficiente poderíamos entender o seguinte: “toda proposição verdadeira indica que o sujeito é 
determinado a respeito do predicado” (PND, AA 01: 393; Kant, 1992 [1755], p. 13, tradução 
minha), poderíamos interpretá-la da seguinte maneira: quando constatamos que determinado 
predicado é verdadeiro em uma coisa (por exemplo, ao dizermos que Io descreve uma órbita 
elíptica em torno de Júpiter), a razão da verdade de tal proposição não é determinante pelo 
antecedente, mas sim pelo consequente, já que ainda não temos a razão pela qual Io descreve 
uma órbita elíptica em torno Júpiter; o que temos, apenas, é a razão de nosso conhecimento, 
ou certeza, de que é o caso que Io descreve uma órbita elíptica em torno de Júpiter, ainda que 
não saibamos por quê.

Assim, a versão lógica do princípio de razão suficiente, no que tange aos juízos sintéticos, 
se liga não à razão determinante pelo antecedente, mas sim à razão determinante pelo 
consequente (ainda que de maneira indeterminada), já que o fundamento da verdade de um 
juízo sintético é o dar-se, para nossas faculdades cognitivas, na intuição sensível, de algo real, i.e., 
de um objeto. A discussão da versão lógica desse princípio de razão suficiente, portanto, conduz 
àquela relativa ao princípio de determinação completa, que diz respeito ao que a coisa é, e não 
por que ela é, assunto que não pretendo desenvolver aqui.

A versão do princípio de razão suficiente que aqui me interessa é a transcendental, i.e., 
aquela relacionada à razões determinantes pelo antecedente, já que é sobre ela que incide o foco 
da segunda analogia da experiência na Crítica da razão pura. Para corroborar o argumento que 
aqui defendo, podemos citar o texto da proposição VI da Nova elucidação, onde Kant argumenta 
que é absurdo considerar que algo tenha em si próprio a razão (ou fundamento) de sua própria 
existência. Na demonstração dessa proposição, Kant diz:

O que quer que contenha em si o fundamento da existência de algo é a causa 
dessa coisa. Suponhamos, portanto, que há algo que tenha em si a razão de sua 
própria existência, de modo que tal coisa seria causa de si própria. Uma vez que, 
entretanto, o conceito da causa é, por natureza, anterior ao conceito daquilo que 
é causado, o último sendo posterior ao primeiro, se seguiria que a mesma coisa 
seria, simultaneamente, tanto anterior quanto posterior a si mesma, o que é absurdo 
(PND, AA 01: 394; Kant, 1992 [1755], p. 14, tradução minha).

Nessa demonstração, que claramente confunde fenômeno e coisa em si (distinção que 
só aparece no pensamento kantiano depois de 1770), Kant argumenta de maneira muito 
semelhante a Wolff: se a razão determinante pelo antecedente de algo deve ser considerada 
como a causa dessa coisa, e a causa é, necessariamente, anterior ao causado (ou efeito), então 
seria absurdo considerar algo causa de si próprio, já que isso seria equivalente a dizer que a coisa 
é anterior e posterior a si própria.19 No corolário dessa demonstração, Kant argumenta que a 
única maneira de dizer que algo existe de maneira necessária é se a razão disso consistir em não 
nos ser possível pensar o oposto. A impossibilidade de pensar o oposto, porém, é o fundamento 
do conhecimento da existência de tal ser, i.e., é uma razão determinante pelo consequente, não 
uma determinante pelo antecedente. Reconhecer, por exemplo, que o ser necessário existe e que 
é impossível pensar seu oposto seria, para Kant, suficiente para justificar a certeza que temos 
sobre sua existência, ainda que a pergunta pelo fundamento da existência de tal ser não possa 

19 No período crítico a solução para esse problema me parece bastante simples: basta desvincularmos a relação de 
causa e efeito das limitações impostas pela forma pura do tempo. À parte da relação de anterioridade e posterioridade 
temporais, uma mesma coisa pode ser considerada como causa e efeito de si própria. Não obstante, à parte das 
condições da sensibilidade perdemos toda referência sobre o modo como algo poderia ser considerado existente de 
tal maneira. Em outras palavras, sem ser esquematizada na sensibilidade, a categoria de causalidade se refere a um 
algo absolutamente indeterminado de maneira absolutamente indeterminada, e seu juízo se configura como uma 
função de síntese que não efetua nenhuma síntese por não ter absolutamente nada para sintetizar.



104Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Derócio Felipe Perondi Meotti

ser posta, já que aquilo que é pensado como causa primeira não pode, por definição, ter uma 
razão determinante pelo antecedente (PND, AA 01: 394).20

Além disso, no escólio dessa demonstração, Kant argumenta contra o raciocínio que 
defende que Deus, causa primeira, possua em si a razão de sua própria existência. Segundo Kant, 
quando, em uma cadeia de causas ou razões, chegamos a uma causa primeira, é autoevidente que 
devemos parar a regressão por meio da completude da resposta. Contudo, no período crítico 
essa questão ganha um matiz diferente: se tudo o que encontramos no âmbito fenomênico deve 
ser considerado como condicionado, de que critério dispomos para assinalar algo como causa 
primeira, ponto de repouso para nosso regresso e de completude para nosso conhecimento? 
Diferentemente da resposta kantiana no período crítico, a resposta da Nova elucidação afirma 
que Deus não tem realmente uma causa para si mesmo, mas apenas idealmente (PND, AA 01: 
394).21

Esse argumento, por sua vez, fica mais claro na proposição VIII. Nela Kant afirma que 
nada que exista contingentemente pode ser sem uma razão que o determine pelo antecedente 
(PND, AA 01: 396). A demonstração dessa proposição é interessantíssima, já que é por meio 
dela que Kant prova que é o contingente, e apenas o contingente, que necessita de uma razão 
determinante pelo antecedente:

Suponhamos que algo que exista contingentemente não tenha uma razão 
determinante pelo antecedente. Não haveria nada que a determinasse a existir, 
exceto a própria existência da coisa mesma. Mas a existência é, não obstante, 
determinada. Ou seja, a existência é posicionada de tal modo que o que quer que 
seja oposto à sua determinação completa é totalmente excluído. Disso se segue, 
portanto, que não haverá outra exclusão do oposto a não ser aquela que surge da 
posição da existência. Uma vez que essa exclusão, contudo, é idêntica (já que nada 
impede uma coisa de não existir a não ser o fato de não ser não-existente), segue-se 
que o oposto da existência é excluído por si mesmo; em outras palavras, o oposto 
da existência será absolutamente impossível. Em outras palavras, a coisa existe de 
maneira absolutamente necessária. Isso, porém, contradiz nossa hipótese (PND, AA 
01: 396; Kant, 1992 [1755], p. 17, tradução minha).

Assim, o bicondicional em questão poderia ser resumido da seguinte maneira: se o 
contingente, enquanto algo que existe sem ter em si a razão de sua própria existência, não 
tivesse uma razão determinante pelo antecedente, ele não seria um contingente, mas sim um ser 
absolutamente necessário – já que, nesse caso, não haveria nada, a não ser sua não-existência, 
que, como vimos, não seria o caso, que pudesse excluir sua existência. Por outro lado, se algo 
tem uma razão determinante pelo antecedente, esse algo é, necessariamente, contingente.

Se, portanto, é apenas a existência contingente que depende de uma razão determinante 
pelo antecedente, de modo que o ser absolutamente necessário estaria excluído de tal lei (PND 
1:396), vale o que comentei acima: se pensarmos essa cadeia de razões como temporalizada, é 
óbvio que se torna um problema perguntar qual a razão da existência de Deus. Porém, à parte 
dessa limitação, na Crítica da razão pura, podemos pensar Deus como fora dessa cadeia, sendo, 
portanto, possível pensá-lo como razão de sua própria existência, estando em condições de 
satisfazer a exigência daquilo que considero ser o princípio de razão suficiente leibniziano.

Para finalizar esta exposição do argumento kantiano da Nova elucidação, vale mencionar 
o primeiro corolário que se poderia extrair do princípio de razão determinante: “não há nada 
naquilo que é fundamentado que não esteja no fundamento mesmo, já que nada é sem uma razão 
determinante; consequentemente, não há nada naquilo que é fundamentado que não revele 
sua razão determinante” (PND, AA 01: 406; Kant, 1992 [1755], p. 32, tradução minha). Essa 
fórmula é extremamente semelhante ao princípio causal presente nos sistemas de Hobbes, 

20 Cf. também PND, AA 01: 396-7.

21 Na Crítica da razão pura, porém, o ideal e o real, fora do escopo da subjetividade humana e, problematicamente, no 
conceito que temos de Deus, se confundiriam a tal ponto que nos seria impossível considerar uma diferença efetiva 
entre um e outro.



105 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

A interpretação kantiana do princípio de razão suficiente

de Spinoza e de Leibniz. Além disso, o terceiro corolário indica a mesma semelhança com o 
princípio causal desses filósofos: “não há mais naquilo que é fundamentado do que há no fundamento 
mesmo” (PND, AA 01: 407; Kant, 1992 [1755], p. 32, tradução minha). Essa similaridade é tão 
explícita que, na elucidação desse corolário, Kant recorre à relação de equipolência que ocorre 
na relação causal entre corpos, relação essa que acaba resultando na lei da conservação de energia 
(PND, AA 01: 407). Por fim, como último argumento para reforçar essa conclusão, na terceira 
seção da Nova elucidação – que trata dos dois princípios considerados por Kant legítimos, i.e., 
que podem nos auxiliar no conhecimento metafísico –, Kant trata do princípio de sucessão, que 
afirma que nenhuma modificação numa substância pode ocorrer a não ser que esteja conectada 
a outras por meio de uma relação de dependência.22 Na primeira demonstração alternativa 
desse princípio, Kant argumenta que “[...] é necessário que o que quer que seja posto por uma 
razão determinante seja posto simultaneamente com tal razão determinante, já que, sido posta 
a razão determinante, seria absurdo se aquilo que foi por ela determinado não fosse também 
posto” (PND, AA 01: 411; Kant, 1992 [1755], pp. 37-8, tradução minha). Ou seja, se dado o 
fundamento de determinação não se seguisse, necessariamente, o determinado, ocorreria algo 
ininteligível.

Esse modo de conceber a relação causal se mantém, inclusive, no período crítico. Kant, 
em sua correspondência com Carl Leonhard Reinhold (1757-1823) de 12 de maio de 1789, após 
definir fundamento como aquilo por meio do qual algo é determinado (Br, AA 11: 35), define 
“determinar” da seguinte maneira:

Essa expressão não deve nunca ser deixada de fora da definição de “fundamento” 
| Grundes |, já que um consequente, também, é aquilo que, se eu o ponho, devo, ao 
mesmo tempo, pensar alguma outra coisa como posta, ou seja, um consequente 
pertence sempre a alguma coisa ou outra que seja seu fundamento | Grunde |. Mas 
quando eu penso algo como consequente, eu ponho algum fundamento ou outro; 
qual fundamento permanece indeterminado (assim, o juízo hipotético é baseado 
na regra “a positione consequentis ad positionem antecedentis non valet consequentia” [o 
movimento do consequente para o antecedente não é válido]). Por outro lado, se 
o fundamento é posto, o consequente é determinado (Br, AA 11: 35; Kant, 1999 
[1789], p. 298, na., tradução minha).

Ou seja, à semelhança dos princípios de causalidade de Hobbes, de Spinoza e de Leibniz, 
o determinar diz respeito, de um lado, à posição do efeito por meio da posição da causa e, de 
outro, mas de maneira assimétrica, que a partir da posição de um efeito qualquer devemos 
pressupor algo como seu fundamento de determinação, ainda que não possamos determinar 
qual seja o antecedente em questão. Isso nos conduz à conclusão de que Kant, na transição do 
período pré-crítico para o crítico, não mudou radicalmente o modo como pensa o que chama 
de princípio de razão suficiente, de modo que, para defender meu ponto principal, a saber, o 
de que o princípio que Kant pensa sob esse nome (e que reduz ao princípio de causalidade) não 
corresponde ao que Leibniz chama de princípio de razão suficiente, devo apresentar brevemente 
o modo como meu argumento se insere nesse debate.

Redutibilidade vs irredutibilidade: recolocação do debate

Diante do exposto até aqui, vê-se porque o debate entre a redutibilidade ou irredutibilidade 
do princípio de razão suficiente leibniziano ao princípio de causalidade na filosofia kantiana 
é, em certo sentido, sem sentido. É possível, como argumentei na introdução, concordar com 
Longuenesse: a prova que Kant fornece para o princípio de razão suficiente coincide com a prova 
fornecida para o princípio de causalidade porque ambos são exatamente o mesmo princípio. 
Entre reducionistas e irreducionistas, a polêmica gira em torno de diversas considerações sobre 

22 Na Crítica da razão pura, esse princípio é caracterizado pela função de síntese pensada por meio da categoria de 
causalidade, ou dependência, esquematizada (cf. KrV, B 106).



106Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Derócio Felipe Perondi Meotti

o modo como o princípio de razão suficiente, tal como apresentado por Kant, pode ser pensado 
em seu sistema crítico. Além da posição reducionista de Longuenesse (assim como a de Melo, 
indicada brevemente no início do texto), podemos contar, ainda que de maneira menos crítica, 
a de Celi Hirata. No final da conclusão de seu livro Leibniz e Hobbes: causalidade e princípio de 
razão suficiente (baseado em sua tese doutoral de 2012), a autora comenta o seguinte: 

Em sua filosofia crítica, Kant faz do princípio de razão suficiente um princípio 
que, à diferença daquele de contradição, regula os denominados “juízos sintéticos”, 
convertendo-se, pois, em uma regra de que deve assegurar uma das condições 
principais da constituição de todo conhecimento: a objetividade da causalidade 
(Hirata, 2017 [2012], p. 248).

E, logo em seguida, cita a mesma passagem da segunda analogia da experiência citada por 
Longuenesse (B 245-6). Digo que podemos tomar de maneira menos crítica a leitura de Hirata 
porque seu livro versa sobre o princípio de razão suficiente leibniziano, mencionando apenas de 
passagem a relação que podemos estabelecer entre ele e o que Kant chama de princípio de razão 
suficiente. No entanto, acredito que colocar Hirata na classe dos reducionistas é relativamente 
injusto. Toda a exposição de sua tese tem por objetivo mostrar como Leibniz constitui seu 
princípio de razão suficiente em contraposição às limitações (ou reduções) dos princípios de 
razão de Hobbes e de Spinoza (especialmente o do primeiro). Nesse sentido, é interessante 
notar que, na página seguinte, Hirata reconheça que o princípio de razão suficiente da segunda 
analogia kantiana, remetendo do condicionado para a condição ad infinitum, de modo algum 
poderia ser considerado o princípio de razão suficiente de Leibniz, uma vez que subverte seu 
significado originário:

De fato, na segunda analogia da experiência da Crítica da razão pura, condicionado e 
condição são pensados estritamente em termos de ordem de sucessão e, entre eles, 
não há qualquer diferença de natureza. Reduzido a um princípio de determinação 
de uma ordem temporal nas representações, o princípio de razão suficiente tem 
jurisdição estritamente transcendental e é válido exclusivamente no terreno dos 
fenômenos, sendo que cada nova condição constitui um condicionado, que, por sua 
vez, reclama outra condição, e assim por diante. Desse modo, Kant, apesar de mantê-
lo, destitui o princípio de razão suficiente de seu sentido teleológico e transcendente, 
limitando-o estritamente à aplicação nas representações espaçotemporais e 
modificando profundamente o lugar e a importância que Leibniz dava a esse 
princípio (Hirata, 2017 [2012], p. 249).

Com efeito, a conclusão a que deveríamos chegar é a de que o princípio de razão suficiente 
da segunda analogia, uma vez que não se refere a um incondicionado que poderia figurar como 
causa primeira autossuficiente (i.e., como razão suficiente), mas apenas à condição da condição 
da condição ad infinitum, não pode ser o princípio de razão suficiente de Leibniz, mas no máximo 
um princípio de causalidade. Acredito que, uma vez que Hirata expõe o princípio de razão 
suficiente em sua força máxima, não seria absurdo compará-lo não ao princípio apresentado na 
segunda analogia, mas sim ao princípio supremo da razão pura. É essa forma de irredução que 
considero a única compatível com o princípio de razão suficiente leibniziano.

Com relação às posições irreducionistas, Patrícia Kauark-Leite, em Ciência empírica, 
causalidade e razão suficiente, se contrapõe à Longuenesse, mas de uma maneira que considero 
infrutífera, já que assume, assim como a comentadora francesa, que o que Kant chama de 
princípio de razão suficiente tem alguma relação com o princípio de razão suficiente leibniziano. 
Apesar de deixar explícito que seu objetivo é “[...] defender [...] que o princípio da razão 
suficiente não se reduz ao princípio da causalidade, pelo menos à causalidade empírica da 
segunda analogia da experiência” (Kauark-Leite, 2014, p. 190), sua defesa da irredutibilidade do 
princípio consiste em pensar o princípio de razão suficiente kantiano como também regulativo, 
e não apenas como constitutivo, marca distintiva desse princípio qua princípio de causalidade. 
Segundo Kauark-Leite,

[...] a restrição do princípio de razão suficiente ao princípio de determinação de uma 
ordem temporal objetiva dos objetos da percepção, como estabelecido pela segunda 



107 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

A interpretação kantiana do princípio de razão suficiente

analogia da experiência, é válida no nível do entendimento. No entanto, a razão 
exige mais. Ela exige que a suficiência da explicação científica deva ser buscada na 
ideia de unidade completa dos conceitos do entendimento, mesmo que de forma 
hipotética (Kauark-Leite, 2014, p. 196).

Concordo que de fato podemos estender o princípio de causalidade (e isso em virtude 
de uma exigência da razão) enquanto um princípio que busca por uma condição para todo 
condicionado dado, mas penso que isso só é possível na medida em que a razão impõe a essa 
busca seu parâmetro: o incondicionado como ideal absoluto da razão pura (B 597), modelo 
de um ser singular, ainda que na ideia, que contém em si a totalidade de condições e que, 
portanto, não só é in-condicionado, como também auto-condicionado. Sem esse incondicionado 
conduzindo a marcha do pensamento em direção ao absoluto (i.e., à razão suficiente), o princípio 
da busca pelas condições para todo condicionado ad infinitum não pode, sob hipótese alguma, 
ser considerada estruturalmente similar ao princípio de suficiente leibniziano.

É esse mesmo problema que aparece na interpretação que Luís Eduardo Ramos de Souza 
e José Pereira do Vale Filho fazem em O princípio de razão suficiente na Crítica da razão pura de 
Kant: as analogias, as antinomias e os princípios regulativos. Já de início, em nota de rodapé (2019, 
p. 3, nr. 3), os autores dizem que “a proposta deste artigo é analisar as implicações do PRS no 
contexto da filosofia teórica de Kant e não no seu sistema crítico como um todo, por isso não 
será focalizada aqui a questão de se o PRS fornece ou não a completude da série causal para se 
pensar o incondicionado [...]”. Se considerarmos o que expus à respeito da relação do princípio 
de razão suficiente com o conceito do incondicionado, é fácil perceber que desde o início da 
leitura já cheguei à conclusão de que o texto não podia estar tratando do princípio de razão 
suficiente “leibniziano”.23 Os autores de fato, assim como Kauark-Leite, pensam o princípio 
de razão suficiente kantiano (ou, pelo menos, tal como explicitamente apresentado por Kant 
sob esse nome) como não se restringindo a contextos constitutivos da experiência, coisa que 
implicaria em aceitar a tese de Longuenesse. No entanto, seu caráter regulativo só pode ser 
pensado se pensarmos num princípio que busca não a condição para todo condicionado, mas 
sim o incondicionado para todo e qualquer condicionado. É somente sob essa pressuposição 
que a busca por gêneros cada vez mais elevados e fundamentais, presente no princípio de 
homogeneidade trabalhado por Ramos de Souza e Vale Filho (2019, pp. 10-12), pode fazer 
sentido. Sem o incondicionado como parâmetro para a completude visada, tanto faz para a 
razão decidir parar em um gênero ou outro, ou mesmo numa pluralidade de gêneros, já que 
não há imposição de parte alguma para prosseguir na busca por um gênero mais elevado que 
englobe essa multiplicidade.

Nesse sentido, me ponho ao lado da leitura irreducionista que Omri Boehm apresenta em 
O princípio de razão suficiente, o argumento ontológico e a distinção ser/dever [The principle 

23 Quanto a isso, é curioso que tanto Kauark-Leite (2014, pp. 184-5) quanto Ramos de Souza e Vale Filho (p. 2) 
tomem como paradigmática a formulação que Leibniz faz do princípio de razão suficiente na Monadologia. Essa 
definição, além de colocar o princípio de razão suficiente “ao lado” do de contradição, dando a entender que ambos 
têm o mesmo peso, não deixa explícita a vinculação do princípio com o incondicionado: “e o de razão suficiente, em 
virtude do qual consideramos que nenhum fato pode ser verdadeiro ou existente, nenhum enunciado verdadeiro, 
sem que haja uma razão suficiente para que seja assim e não de outro modo [...]” (Leibniz, 2004 [1714a], p. 137, 
§32). É possível, inclusive, que seja essa a definição que tenha inspirado Wolff e sua escola – e, por consequência, 
Kant – a interpretar o princípio de razão suficiente como um princípio vinculado à verdade de proposições, e não 
da constituição das próprias coisas. Nesse sentido, penso que de longe a formulação mais poderosa de Leibniz do 
princípio de razão suficiente é a que se encontra no §7 dos Princípios da natureza e da graça: “até aqui só falamos como 
simples físicos; agora devemos elevar-nos à metafísica, valendo-nos do grande princípio, pouco empregado usualmente, 
que afirma que nada se faz sem razão suficiente, isto é, que nada ocorre sem que seja possível àquele que conheça 
suficientemente as coisas dar uma razão que baste para determinar por que é assim e não de outro modo” (Leibniz, 
2004b [1714], p. 158, §7). Essa razão suficiente exigida pelo princípio deve ser capaz de responder “por que existe alguma 
coisa e não o nada? Pois o nada é mais simples e mais fácil do que alguma coisa. Ademais, supondo-se que devam 
existir coisas, é preciso que se possa dar a razão de por que devem existir assim e não de outro modo” (Leibniz, 2004c 
[1714], p. 158, §7). Uma vez que para Leibniz apenas Deus, enquanto fundamento autossuficiente e independente, 
pode ser essa razão visada pelo princípio de razão suficiente, é impossível não vincular tal princípio com o conceito 
do incondicionado.



108Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Derócio Felipe Perondi Meotti

of sufficient reason, the ontological argument and the is/ought distinction], a saber, a de que 
o princípio de razão suficiente leibniziano aparece, na filosofia crítica de Kant, sob o nome de 
“princípio supremo da razão pura”:

A crítica de Kant à metafísica consiste, em grande medida, em seu ataque a um 
princípio que ele chama de das oberste Prinzip der reinen Vernunft – o princípio 
supremo da razão pura. Esse princípio estabelece que, se o condicionado é dado, a 
série completa das condições – série que é por si própria incondicionada – é também 
dada (A309/B366). Nem sempre é notado, mas esse princípio nada mais é do que o 
princípio de razão suficiente [PRS] (Boehm, 2016, p. 556, tradução minha).24

Apesar de divergir de Boehm em aspectos menores, como, por exemplo, sobre a maneira 
como nossas faculdades cognitivas são levadas a tomar um princípio meramente regulativo da 
razão por um princípio constitutivo das próprias coisas, endosso a linha geral de seu argumento 
de que a pergunta pela legitimidade do princípio supremo da razão pura, ou melhor, o princípio 
de razão suficiente leibniziano, envolve uma avaliação rigorosa das condições que nos permitem 
atestar a existência efetiva de um incondicionado fora da ideia que dele temos.

Com essa posição em mente, temos que tomar toda e qualquer ocorrência da expressão 
“princípio de razão suficiente” nos textos kantianos como se referindo não ao princípio de 
razão suficiente de Leibniz, mas àquilo que Kant, inspirado na escola wolffiana, incorporou 
como sendo tal princípio, de modo que qualquer debate que queria fazer alguma conexão entre 
o que Kant chama de princípio de razão suficiente (atribuindo-o ou não a Leibniz) deve ter o 
cuidado de lembrar que esse “princípio leibniziano” talvez não exista fora dos textos kantianos, 
nos obrigando a ler de forma mais atenta não só às definições explícitas que Leibniz faz do 
princípio, mas à sua estrutura e seu lugar no sistema que fundamenta.25

Considerações finais

Como vimos, o princípio de causalidade possui a seguinte forma: todo efeito tem 
uma causa e, inversamente, toda causa tem um efeito. Caso o efeito não se seguisse de forma 
necessária da causa, sendo esta posta, ocorreria algo ininteligível. De forma análoga, todo efeito, 
sendo tomado como condicionado, possui uma causa como condição. Essa causa, porém, no 
tempo, é sempre tomada também, por sua vez, como condicionada por uma condição, e assim 
ad infinitum. Não há, desse modo, no princípio de causalidade, nenhuma referência a uma razão 
suficiente, ou a algo incondicionado. Kant chega, inclusive, a afirmar que, “se a lei empiricamente 
válida da causalidade conduzisse ao ser originário, este teria de pertencer à cadeia dos objetos 
da experiência; nesse caso, porém, também ele, como todos os fenômenos, seria por seu turno 
condicionado” (KrV, B 664; Kant, 2015 [1787], p. 487). Isso, por si só, já deveria nos convencer 
de que o princípio de razão suficiente da segunda analogia não pode ser, de forma alguma, o 
princípio de razão suficiente de Leibniz – aceitar isso tornaria absolutamente sem sentido as 
críticas de Leibniz a Hobbes e Spinoza.

Assim, se o que Longuenesse defende como sendo o “princípio de razão suficiente” 
kantiano – i.e., uma redução ao princípio de causalidade resultante da ressignificação dos 
sentidos de razão feita por Kant – pode ser compreendida da maneira como apresentei, ou 
seja, como uma crítica ao modo como a escola wolffiana entendeu o princípio, então podemos 

24 O trecho da Crítica da razão pura citado por Boehm, entretanto, parece referir-se à B 364, não a B 366.

25 Isso, claro, no caso de Leibniz. No caso de Spinoza, por exemplo, o que é chamado de “princípio de razão 
suficiente”, na medida em que é reduzido em seu alcance, ocupa um lugar secundário. Daniel Schneider atenta para 
o fato de que, em ambos os casos em que o princípio de razão suficiente aparece na Ética de Spinoza ele não aparece 
como axioma. Isso, segundo o comentador, nos fornece razões para pensar que o princípio de razão suficiente não só 
não é o principal fio condutor da investigação, como no caso de Leibniz, como exerce papel relativamente pequeno 
no esquema spinozista (Schneider, 2014, p. 110).



109 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

A interpretação kantiana do princípio de razão suficiente

aceitar a interpretação de Longuenesse. Isso, como eu disse no início, se deve ao fato de que, 
se considerarmos que as únicas formas válidas do princípio de razão suficiente são aquelas que 
podem ter sua constitutividade deduzidas de acordo com o método transcendental, é óbvio que, 
dentre todas as aplicações do princípio de razão suficiente, a única legítima será a do princípio 
de causalidade.

Eu, porém, não penso que essa análise da desconstrução kantiana do princípio de razão 
suficiente proveniente da escola wolffiana se dirija, de alguma maneira, ao princípio de razão 
suficiente que considero como “leibniziano”, já que o princípio de razão suficiente, tal qual 
Kant o apresenta, não se refere em momento algum a um incondicionado ou razão suficiente 
(Kant, inclusive, abandona esta última expressão em virtude de sua obscuridade no pensamento 
wolffiano). Se considerarmos os aspectos da noção de razão elencados por Kant como vinculados 
à tradição wolffiana, é inevitável que consideremos que o princípio de causalidade é o único 
que pode ter sua validade objetiva deduzida – e, portanto, ser considerado constitutivo da 
experiência.

A despeito disso, penso que a discussão kantiana em torno do princípio de razão 
suficiente leibniziano não se situa no panorama apresentado por Longuenesse. Como notam 
Kauark-Leite, Ramos de Souza e Vale Filho, cada um a sua maneira, Kant argumenta que 
certos princípios, apesar do fato de não poderem ser considerados constitutivos da experiência, 
podem, não obstante, ter uma validade subjetiva – ou, melhor, ser considerados como 
regulativos dela. Um princípio é regulativo quando, apesar dele não dizer nada a respeito de um 
objeto da experiência – não atendendo, portanto, às condições Longuenesse identifica como 
necessárias para a dedução de sua validade objetiva –, ainda assim diz algo a respeito do sujeito 
que investiga. Nesse caso, o princípio possui o caráter de máxima regulativa, que, tendo certa 
validade subjetiva (que, nesse caso, significa que ele é válido objetivamente para todos os seres 
racionais), serve como fio condutor da investigação. É, portanto, como um princípio da razão, 
não do entendimento, que o princípio de razão suficiente de Leibniz deve ser analisado, mas 
não como aquele que Kant chama de princípio de razão suficiente, e sim aquele que ele chama 
de princípio supremo da razão pura.

Desse modo, a recolocação do debate em torno do princípio de razão suficiente em 
Kant envolve aceitar a interpretação que defendo: a de que o princípio de razão suficiente, 
na filosofia de Kant, aparece sob o nome de princípio supremo da razão pura. Assim, apesar 
de Kant se referir, na segunda analogia, ao princípio de causalidade como “princípio de razão 
suficiente”, penso que a forma do princípio supremo da razão pura indica que é ele, na filosofia 
de Kant, que é o verdadeiro correspondente do princípio de razão suficiente de Leibniz.

Referências

ALQUIÉ, F. A idéia de causalidade de Descartes a Kant. In: CHÂTELET, F (org). História da 
Filosofia, Idéias, Doutrinas: o Iluminismo (século XVIII). Tradução de Guido de Almeida. 2. ed. 
Rio de Janeiro: Zahar, 1982, pp. 187-202.

BOEHM, O. The principle of sufficient reason, the ontological argument and the is/ought 
distinction. European Journal of Philosophy, 24 (3), pp. 556-579, 2016. DOI: http://dx.doi.
org/10.1111/ejop.12130 

CORR, C. A. Christian Wolff and Leibniz. Journal of the History of Ideas, 36 (2), pp. 241-262, 
Apr-Jun., 1975.



110Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

Derócio Felipe Perondi Meotti

HIRATA, C. Leibniz e Hobbes: causalidade e princípio de razão suficiente. São Paulo: Editora da 
Universidade de São Paulo/Fapesp, 2017 (Ensaios de Cultura, 59).

KANT, I. A new elucidation of the first principles of metaphysical cognition. In: The Cambridge 
Edition of the Works of Immanuel Kant: Theoretical Philosophy, 1755-1770. Edited and translated by 
David Walford, in collaboration with Ralf Meerbote. Cambridge: Cambridge University Press, 
1992, pp. 1-45.

KANT, I. Crítica da razão pura. Tradução e notas de Fernando Costa Mattos. 4. ed. Petrópolis: 
Vozes; Bragança Paulista-SP: Editora Universitária São Francisco, 2015 (Coleção Pensamento 
Humano).

KANT, I. Kants gesammelte Schriften: herausgegeben von der Deutschen Akademie der 
Wissenschaften, anteriormente Königlichen Preussischen Akademie der Wissenschaften, 29 
vols. Berlin, Walter de Gruyter, 1902–.

KANT, I. Letter to Carl Leonhard Reinhold of May 12, 1789. In: The Cambridge Edition of the 
Works of Immanuel Kant: Correspondence. Translated and edited by Arnulf Zweig. Cambridge: 
University Press, 1999, pp. 296-303.

KAUARK-LEITE, P. Ciência empírica, causalidade e razão suficiente em Kant. Estudos Kantianos, 
Marília, 2 (2), pp. 183-220, jul./dez., 2014. DOI: https://doi.org/10.36311/2318-0501/2014.
v2n02.4120.

LEIBNIZ, G. W. Da origem primeira das coisas. Tradução de Carlos Lopes de Mattos. In: 
LEIBNIZ, G. W.; NEWTON, I. Newton /Leibniz. Tradução de Marilena Chauí, Carlos Lopes 
de Mattos e Luiz João Baraúna. São Paulo: Abril S.A. Cultural e Industrial, 1974, pp. 391-399 
(Os Pensadores, XIX).

LEIBNIZ, G. W. Die Philosophischen Schriften von Gottfried Wilhelm Leibniz. Herausgegeben von 
Carl Immanuel Gerhardt. Hildesheim: Georg Olms, 1978.

LEIBNIZ, G. W. Os princípios da filosofia ou A monadologia. Tradução de Alexandre da Cruz 
Bonilha. Revisão de Márcia Valéria Martinez de Aguiar. In: Discurso de metafísica e outros textos. 
Apresentação de Tessa Moura Lacerda. Tradução de Marilena Chauí e Alexandre da Cruz 
Bonilha. São Paulo: Martins Fontes, 2004a, pp. 129-149.

LEIBNIZ, G. W. Princípios da natureza e da graça fundados na razão. Tradução de Alexandre 
da Cruz Bonilha. Revisão de Márcia Valéria Martinez de Aguiar. In: Discurso de metafísica e outros 
textos. Apresentação de Tessa Moura Lacerda. Tradução de Marilena Chauí e Alexandre da Cruz 
Bonilha. São Paulo: Martins Fontes, 2004b, pp. 151-163.

LEIBNIZ, G. W. The confession of nature against atheists. In: Philosophical Papers and Letters. 
Translated and edited, with an introduction by Leroy Earl Loemker. 2. ed. Dordrecht: Kluwer 
Academic Publishers, 1989, pp. 109-113.

LONGUENESSE, B. Kant e o poder de julgar. Tradução de João Geraldo Martins da Cunha e 
Luciano Codato. Campinas, SP. Editora da Unicamp, 2019.

LONGUENESSE, B. Kants deconstruction of the principle of sufficient reason. The Harvard 
Review of Philosophy, (IX), pp. 67-87, 2001.



111 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024

A interpretação kantiana do princípio de razão suficiente

MELO, A. O princípio da razão suficiente: limites e conjectura. Revista da Faculdade de Letras 
- Universidade do Porto, Série de Filosofia, Porto, v. 9, pp. 149-75, 1992. DOI: https://doi.
org/10.21747/295.

RAMOS DE SOUZA, L. E.; VALE FILHO, J. P. O princípio de razão suficiente na Crítica da 
Razão Pura de Kant e suas aplicações: as analogias, as antinomias e os princípios regulativos. 
doispontos, Curitiba, São Carlos, 16, (3), pp. 1-15, novembro, 2019. DOI: http://dx.doi.
org/10.5380/dp.v16i3.66683 

SALTIÉL, E. R. von. Wolff e o jovem Kant: os princípios de contradição e de razão e a prova da existência 
de Deus. Porto Alegre. 91 folhas. Dissertação. Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 
Programa de Pós-graduação em Filosofia, UFRGS, 2012.

SCHNEIDER, D. Spinozas PRS as a principle of clear and distinct representation. Pacific 
Philosophical Quarterly, n. 95, pp. 109-29, 2014. DOI: https://doi.org/10.1111/papq.12019.

SPINOZA, B. Ética. Tradução de Tadeu Tomaz. 2. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2017.

WOLFF, C. Philosophia prima, sive ontologia, methodo scientifica pertracta, qua omnis cognitionis 
humanae principia continentur. Frankfurt, Leipzig: Rengerische Buchhandlung, 1736.

WOLFF, C. Vernünfftige Gedancken Von Gott, Der Welt und der Seele des Menschen, Auch allen 
Dingen überhaupt. Halle im Magdeburgischen: Renger, 1752.

Recebido 10/2024 | Aprovado 01/2025


