A interpretacio kantiana do principio de
razao suficiente

[The Kantian interpretation of the principle of sufficient reason]

Derécio Felipe Perondi Meotti!

Universidade Federal de Santa Catarina (Floriandpolis, Brasil)

DOI: 10.5380/sk.v22i3.92433

Resumo

Meu objetivo com este trabalho ¢é apresentar uma chave de leitura para o que Kant cha-
ma de “principio de razio suficiente”, mostrando que, com esse nome, ele se refere,
tanto no periodo pré-critico quanto no critico, apenas ao principio de causalidade, e
nio ao principio de razio suficiente formulado por Leibniz, oferecendo abertura para
leituras como a de Longuenesse, que vé em Kant uma reducio deste principio aquele.
Para defender essa posicio, tentarei reconstruir o possivel percurso que o principio de
razdo suficiente percorreu de Leibniz até Kant, passando, principalmente, por Wolff e
pelos debates decorrentes da tradicio por ele fundada no pensamento filoséfico alemio,
argumentando que, no processo de apropriacio que a escola wolffiana fez do principio
leibniziano, sua vinculacio com o incondicionado acabou sendo esquecida ou ignorada,
de modo que se torna inevitavel sua reducio ao principio de causalidade.
Palavras-chave: principio de razio suficiente; Kant; Longuenesse; Wolff; Leibniz.

Abstract

My objective with this work is to present a reading key for what Kant calls the “principle
of sufficient reason”, showing that, with this name, he refers, both in pre-critical period
and in the critical, only to the principle of causality and not to the principle of sufficient
reason formulated by Leibniz, offering opening for interpretations such as that of
Longuenesse, who sees in Kant a reduction of this principle to that. In order to defend
this position, I will try to reconstruct the possible path that the principle of sufficient
reason took from Leibniz to Kant, passing mainly through Wolff and the debates that
followed the tradition founded by him in the German philosophical thought, arguing
that, in the process of appropriation that the Wolffian school made of the Leibnizian
principle, its link with the unconditioned ended up being forgotten or ignored, so that
its reduction to the principle of causality becames inevitable.

Keywords: principle of sufficient reason; Kant; Longuenesse; Wolff; Leibniz.

1 Doutorando em Filosofia na Universidade Federal de Santa Catarina. Email: derocio_meotti@hotmail.com ORCID: https://
orcid.org/0000-0002-2070-2291

Studia Kantiana, vol. 22, n. 3 (Dez. 2024): 95-111
ISSN eletronico: 2317-7462



Derécio Felipe Perondi Meotti

Em trabalhos anteriores me opus veementemente a tese de que o principio de razio
suficiente, tal como formulado por Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716), é reduzido, na
filosofia de Immanuel Kant (1724-1804), ao principio de causalidade, seja aquele formulado na
segunda analogia da experiéncia, seja aquele que aparece em outros textos importantes tanto
do periodo critico quanto do pré-critico. Ao me posicionar dessa maneira, no entanto, me
posiciono, em certo sentido, contra a interpretacio que Béatrice Longuenesse faz desse principio
em Kant. O que pode parecer estranho, no entanto, é que a interpretacio de Longuenesse nio
s6 ndo esta errada, como ¢ endossada pelo proprio texto kantiano. Pareco, portanto, ao apreciar
a interpretacio de Longuenesse dessa maneira, entrar em contradicio comigo mesmo: defendo
a tese de que o principio de razdo suficiente, em Kant, nio se reduz ao principio de causalidade
e, 20 mesmo tempo, concordo com a leitura de Longuenesse quanto a essa reducio. Como
resolver esse impasse?

A solucido que proponho para desatar este n6 gordio é considerar que o principio que Kant
chama de “principio de razio suficiente” ndo ¢ idéntico aquele formulado por Leibniz. Esse, no
entanto, é o aspecto negativo da solucio. Seu aspecto positivo, e infinitamente mais interessante,
consiste na tese de que Kant, ao receber o principio de razio suficiente, supostamente leibniziano,
através de Christian Wolff (1679-1754), Alexander Gottlieb Baumgarten (1714-1762) e Christian
August Crusius (1715-1775), recebeu ele de tal forma que ele nio se assemelha mais de modo
algum a formula leibniziana. Mais do que isso, como mostrarei no decorrer do texto, a origem
da confusio parece se situar na leitura que Wolff faz do principio leibniziano. As possiveis
razdes para tal equivoco se situam, infelizmente, apenas no plano especulativo, de modo que
nada mais poderei fazer do que conjecturar possibilidades para explicéd-lo.? No entanto, algo que
fica bem evidente ¢ que a escola wolffiana, da qual Johann August Eberhard (1739-1809), por
exemplo, faz parte, reduziu o principio de razio suficiente ao principio de causalidade, reducio
a qual o proprio Leibniz sempre foi veementemente contra. Além de reduzir, ou esquecer, o
principio de razio suficiente, a tradicio de matriz wolffiana tentou subordinar o principio de
razdo suficiente ao principio de contradicio, coisa que Leibniz também nunca fez e, quando
muito, aceitou-os como principios de igual peso. Em geral, no entanto, Leibniz sempre deu uma
preferéncia explicita ao principio de razio suficiente como principio supremo. Esse principio de
razdo suficiente enquanto principio supremo, no pensamento kantiano, aparece com o nome
de principio supremo da razdo pura. Ele, no entanto, nio é o objeto que quero analisar neste artigo.
O que quero aqui é elucidar um pouco aquilo que Kant chamou, em seus textos, de principio de
razdo suficiente. Com isso, por mais que nio reforce positivamente a tese que defendi em outros
textos, espero, pelo menos, reforcé-la negativamente.

Desse modo, ao expor a estrutura do que Kant chama de principio de razio suficiente,
espero deixar claro que ela é similar, em aspectos determinantes, ao principio de causalidade.
Assim, se, como sempre defendi, o préprio Leibniz sempre distinguiu estruturalmente ambos os
principios, podemos concluir que, se Kant toma ambos como estruturalmente idénticos, entio ele
nio esta falando do principio de razio suficiente quando fala do “principio de razio suficiente”.
Longuenesse, em A desconstrucdo de Kant do principio de razdo suficiente [Kants deconstruction of the
principle of sufficient reason)’, identifica o principio de razio suficiente, proveniente da tradicio
racionalista na qual a filosofia kantiana se desenvolve, como sendo equivalente - ou melhor,
redutivel -, em sua filosofia, ao principio de causalidade.* Essa interpretacio, como mostrarei,

2 Por exemplo, a propria edicdo francesa da Monadologia [Monadologie], i.e., a original, s foi publicada em 1840,
muito depois das mortes de Wolff e Kant. E claro que isso ndo serve para concluirmos, com certeza absoluta, que
esses fildsofos ndo tiveram acesso aos textos nio publicados de Leibniz antes de 1840. Serve, porém, juntamente com
outras razdes, para termos em mente que nem Wolff, nem Kant, tiveram um acesso privilegiado a eles (Corr, 1975, pp.

242-8).
3 A titulo de padronizacio, decidi mencionar todos os titulos de obras em nosso idioma, o portugués, seguidos do
titulo original entre colchetes (apenas na primeira mencio de cada obra).

4 Essa reducio do principio de razio suficiente leibniziano ao principio de causalidade na filosofia kantiana, apesar
de ter ganhado fama com o artigo de Longuenesse (2001), nio ¢ exatamente nova. Em 1992 Adé¢lio Melo (p. 160)
j4 havia defendido tese semelhante: “Kant, enfim, restringe o Principio equacionado por Leibniz ao principio de

Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024



A interpretacio kantiana do principio de razdo suficiente

¢ endossada pelo proprio Kant, uma vez que ele se refere nio sé a esse principio por meio da
expressio “principio de razdo suficiente”, como também o remete a seus proponentes no interior
do racionalismo alemao. Eu, porém, pretendo mostrar que o principio a que Kant se refere sob
o nome de “principio de razdo suficiente” nio ¢ - nem pode ser - considerado correspondente
ao principio de razio suficiente leibniziano. Para isso, reconstruirei brevemente o argumento
de Longuenesse, uma vez que ele sintetiza a posicio kantiana, para depois desenvolver mais
pormenorizadamente as nuances da exposicio kantiana sobre o principio em questio.

Longuenesse inicia seu argumento identificando, corretamente, quais sio as condicdes
necessérias para a deducio da validade objetiva - i.e., a constitutividade - de um principio do
entendimento. De acordo com o método transcendental,

[...] provamos a verdade de um principio sintético a priori (por exemplo, o principio
causal) provando duas coisas: (1) que as condicdes de possibilidade de nossa
experiéncia com um objeto sdo também as condicdes de possibilidade do préprio objeto
(esse ¢ o argumento que Kant apresenta na Deducio transcendental das categorias,
na Critica da razdo pura); (2) que pressupor a verdade do principio sintético sob
consideracio (por exemplo, o principio causal, mas também qualquer outro
principio do entendimento na Critica da razdo pura) é condicio de possibilidade da
nossa experiéncia com qualquer objeto que seja e, portanto (em virtude de (1)), do
proprio objeto (Longuenesse, 2001, p. 67, traducio minha).

Ou seja, segundo o método transcendental, a deducao da validade de qualquer principio
do entendimento, caso se pretenda elevi-lo a principio constitutivo da experiéncia, deve atender
a dois requisitos: i) as condicoes de possibilidade da nossa experiéncia com os objetos devem
ser as condicoes de possibilidade do proprio objeto, e ii) que pressupor a verdade do principio
sintético em questdo é condicio de possibilidade tanto da nossa experiéncia com os objetos
quanto dos proprios objetos dessa experiéncia.

Em seguida, porém, Longuenesse afirma o seguinte: “o que Kant descreve como sua
prova do principio de razio suficiente, na Critica da razdo pura [Kritik der reinen Vernunft], nio
¢ nada menos do que sua prova, de acordo com esse método, do principio causal da Segunda
analogia da experiéncia” (Longuenesse, 2001, p. 67, traducio minha). O trecho da Critica da
razdo pura ao qual a comentadora se refere é o seguinte:

Esta regra, porém, de determinar algo segundo a sequéncia temporal, ¢ a regra
segundo a qual naquilo que antecede pode ser encontrada a condicao sob a qual
o acontecimento se segue sempre (i.e., de maneira necessaria). Logo, o principio de
razdo suficiente ¢ o fundamento da experiéncia possivel ou, mais especificamente,
do conhecimento objetivo dos fendmenos no que diz respeito a relacio dos mesmos

na série sequencial do tempo (KrV, B 246; Kant, 2015 [1787)°, p. 214).

Longuenesse reconhece que, a principio, essa reducio do principio de razio suficiente
ao principio de causalidade parece um tanto quanto estranha. Segundo ela, “[...] essa alegacio
¢ um tanto quanto surpreendente. Em Leibniz, assim como em Christian Wolff - o principal
representante da escola pos-eibniziana da filosofia alema discutida por Kant -, o principio
causal ¢ apenas uma das especificacoes do principio de razdo suficiente” (Longuenesse, 2001,
p. 67, traducdo minha). Em seguida, a comentadora argumenta que o préprio Kant, em alguns
textos pré-criticos, distingue entre quatro tipos distintos de razio - a saber, i) razio de ser (ratio
essendi), ii) razio do vir a ser (ratio fiendi), iii) razio da existéncia (ratio existendi), e iv) razio do
conhecer (ratio cognoscendi) - das quais, argumenta Longuenesse, apenas a segunda e a terceira
poderiam ser consideradas possiveis antecessoras do conceito de causa presente na segunda
analogia da experiéncia. Desse modo, Longuenesse se pergunta: “por que, entio, Kant descreve
como sua prova do principio de razio suficiente uma prova que, estritamente falando, ¢ uma

causalidade aplicivel ao dominio da experiéncia possivel”. No pardgrafo seguinte, ainda na mesma pagina, o autor
reforca o carater restritivo da versio kantiana: “sucede entretanto que Kant forneceu uma prova da sua versio restrita
do Principio de Razio Suficiente [...]".

5 Indicarei, apds o ano da edicio citada, o ano do original de cada obra.

Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024



Derécio Felipe Perondi Meotti

prova apenas do principio causal? E, além disso, o que aconteceu com outros aspectos da nocio
de razdo, ou fundamento, que Kant havia discutido no texto pré-critico!” (Longuenesse, 2001,
p. 67, traducdo minha).

A resposta de Longuenesse, acompanhando o que ela havia exposto no inicio de seu
argumento como sendo as condices para a deducdo transcendental de um principio do
entendimento, consiste em argumentar que, dentre os aspectos da nocio de razio elencados
por Kant, os inicos que podem constituir um principio constitutivo da experiéncia sao aqueles
vinculados ao principio de causalidade. Quanto a isso, inclusive, estou em pleno acordo com
Longuenesse. O problema, acredito, esta no fato de que aquilo que Kant, mesmo em seus textos
pré-criticos, chama de principio de razio suficiente, nio ¢ o mesmo principio a que Leibniz
se refere como sendo o principio de razdo suficiente.® Quanto, porém, as razdes que levaram
Kant a chamar - e, posteriormente, reduzir - o principio de razio suficiente ao principio de
causalidade, me arriscarei, no maximo, a um esboco de resposta.

As possiveis origens wolffianas do principio de razdo suficiente
kantiano

Eduardo Ruttke von Saltiél, em sua dissertacio de mestrado, intitulada Wolff e o jovem
Kant: os principios de contradicdo e de razdo e a prova da existéncia de Deus, de 2012, comenta que é
constante, nos textos de Wolff, a crenca na possibilidade de subordinacio do principio de razio
suficiente ao principio de contradicio (Salti¢l, 2012, p. 45). Essa subordinacio, no entanto,
nio estd presente em Leibniz. Em Christian Wolff e Leibniz [Christian Wolff and Leibniz], Charles
Corr, ao analisar de que maneira a filosofia de Wolff poderia ser considerada como vinculada
ao sistema leibniziano, comenta o seguinte:

Talvez o aspecto mais marcante do tratamento wolffiano desses dois principios
seja a explicita subordinacio do principio de razio suficiente ao de contradicio.
A deducio do primeiro a partir do segundo reverte precisamente as prioridades de
Leibniz e ilustra o rigido carater sistematico da filosofia de Wolff (Corr, 1975, p. 254,
traducio minha).

Ou seja, ndo s6 tal subordinacio € estranha ao sistema leibniziano, como também, se h4,
na filosofia de Leibniz, uma relacio de subordinacio entre esses dois principios, ¢ a do principio
de contradicio ao principio de razio suficiente.’

6 Nio pretendo desenvolver em detalhes, aqui, minha leitura sobre o principio de razio suficiente leibniziano.
No entanto, a interpretacio basica que faco é que ele nio se refere & uma busca por causas parciais que tendem ao
infinito, mas sim aquela causa que, devido a sua autossuficiéncia, pode encerrar a busca por razdes ulteriores. E esse
tipo de coisa que Leibniz indica, por exemplo, na Confissdo da natureza contra os ateus [Confessio naturae contra atheistas),
de 1669: “[...] se eles dizem que esse corpo ¢ movido por outro contiguo a ele e em movimento, e este, novamente,
por outro, e assim sem fim, eles ainda nio deram razio para o primeiro, o segundo, o terceiro, ou qualquer que seja
o corpo movido, j4 que sem uma razio para os antecedentes nenhuma razio ¢ dada para os consequentes serem
movidos | quamdiu non reddidere rationem cur moveator sequens, a quo omnia antecedentia moventur |. Pois a razio da
conclusio nio ¢ inteiramente dada enquanto nio for dada a razio da premissa, especialmente se a mesma duvida
permanecer, nesse caso, sem fim” (GP 4: 107; Leibniz, 1989 [1669], p. 111, traducio minha). Outra indicacio dessa
estrutura para o principio de razio suficiente decorre de sua exposicio nos Principios da natureza e da graca fundados
na razdo [Principes de la nature et la grace fondés en raison], de 1714, em que Leibniz afirma que, posto esse principio, a
primeira pergunta que temos o direto de fazer é: por que existe algo e ndo apenas nada? (Leibniz, 2004b [1714], p.
158, §7). Essa pergunta, como veremos na sequéncia deste artigo, ndo pode ser posta sob o escopo daquilo que Kant
chama de principio de razio suficiente, contrariamente ao que ocorre no pensamento leibniziano.

7 Tal relacio pode facilmente ser concebida se lembrarmos que a exigéncia de razio do principio de razio suficiente
¢ absolutamente universal. Isso significa que, dada essa demanda de carater absoluto, ela pode ser pensada para dois
casos absolutamente distintos: o daquelas coisas que tem em si a propria razio de seu ser/existéncia, e o daquelas que
ndo tem em si a razdo de seu ser ou existéncia. No primeiro caso, o principio de contradicio, como uma aplicacio
restrita do principio de razio suficiente, d4 conta do recado. No segundo nio, e nele o principio de razio suficiente
se apresenta de maneira irrestrita e absoluta.

Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024



A interpretacio kantiana do principio de razdo suficiente

Porém, acredito que uma outra interpretacio dessa relacio seja possivel. Ao que tudo
indica, o principio de razio suficiente de Wolff que, em grande medida, chega até¢ Kant
por meio da Metafisica [Metaphysica] de Baumgarten, de 1739, é muito mais semelhante ao
principio de causalidade leibniziano do que ao seu principio de razio suficiente. Enquanto
Leibniz, por um lado, atribui ao principio de razdo suficiente um escopo que transcende a
cadeia intramundana de causas e efeitos, configurando o principio como metafisico, por outro,
ao principio de causalidade ¢ atribuido apenas o escopo das relacdes causais intramundanas,
de modo que este segundo principio se configura apenas como imanente ou fisico.® Desse
modo, penso ser possivel argumentar o seguinte: o principio de razio suficiente de Wolff, na
medida em que deve ser pensado apenas como um principio de causalidade, nio pode, como o
principio de razio suficiente leibniziano, ser pensado como fundamento do sistema. Ele, porém,
e na mesma medida, ndo pode ser demonstrado por meio do principio de contradicio.” Assim,
acredito que o principio de razdo suficiente de Leibniz, nas filosofias de Wolff, Baumgarten,
Eberhard e Kant, seja, de certa maneira, esquecido, ja que, em Leibniz, o principio de razio
suficiente serve como fundamento ndo s6 para o principio de contradicio, mas também para o
de causalidade. Dessa forma, Wolff se equivoca ao tentar provar o principio de causalidade por
meio do principio de contradicio ndo por que essa relacio deva ser invertida, mas sim porque
ela ¢, em Leibniz, inexistente. Leibniz em momento algum tenta provar seja o principio causal
por meio do de contradicio, seja o de contradicio por meio do principio causal. Ambos devem
ser fundamentados pelo principio de razdo suficiente, que, na filosofia critica de Kant, aparece
sob 0 nome de principio supremo da razio pura e tem uma funcio semelhante, no sistema
kantiano, aquela que o principio de razio suficiente tem no de Leibniz."

Para defender meu argumento, nio obstante, devo apresentar, de forma pormenorizada,
o modo como Wolff constréi seu principio de razdo suficiente. Para comecar, podemos delimitar
de maneira mais precisa o que esse filésofo entende por “razio”. Em Pensamentos razoduveis sobre
Deus, o mundo, a alma humana e todas as coisas em geral [Verniinfftige Gedancken von Gott, der
Welt und der Seele des Menschen, auch allen Dingen diberhaupt], mais conhecida como Metafisica
alema, de 1720, Wolff define o que ¢é razio (Grund) e o que podemos entender como “fundado”
(gegriinded):

Se uma coisa A contém algo em si mesma a partir do qual se pode entender por
que B ¢, seja B algo em A ou fora de A, entio, o que pode ser encontrado em A ¢
chamado de razio | Grund | de B: o préprio A ¢ chamado de causa | Ursache |, e
dizse que B estd fundado | gegriindet | em A. Ou seja, a razio ¢ aquilo através do
qual se pode compreender por que algo &, e a causa é uma coisa que contém em si a

razdo de outra (Wolff, 1752 [1720], §29, p. 15, traducio minha).

Ou seja, segundo essa definicdo, a razao parece ser aquilo que permite compreender, em
sentido mais amplo, por que algo ¢, enquanto a causa (A), em um sentido mais restrito, ¢ uma
coisa que contém em si a razio do vir a ser de outra (B). Poderiamos, a principio, pensar que
se trata da mesma relacio que, em Leibniz, aparece entre os termos “causa” e “razao”. Wolff,
porém, parece em certa medida nio distinguir entre um e outro, contrariamente a Leibniz.!!

8 Quanto a caracterizacio do principio de razio suficiente como transcendente e metafisico, cf. o §7 dos Principios da
natureza e da graca e o opusculo de 1697 intitulado Da origem primeira das coisas [De rerum originatione radicalis]. Nele
Leibniz diz: “com efeito, ndo se pode encontrar a razdo suficiente de existir, nem em cada um dos individuos, nem
tampouco em todo o agregado e série das coisas. [...] Logo, por mais que se retorne aos estados anteriores, nunca neles
se achara a razio cabal, ou seja, o motivo da existéncia de um mundo simplesmente e de um tal mundo” (Leibniz,
1974 [1697], p. 393). Logo na sequéncia, ele acrescenta que “as razdes, portanto, do mundo acham-se em algum ser
extramundano, diverso da cadeia dos estados ou da série das coisas, cujo agregado constitui o mundo” (Leibniz,
1974 [1697], p. 394). Quanto ao ambito do fisico como aquele em que vale o principio de causalidade, as diversas
indicacdes leibnizianas quanto ao fato da equipoléncia entre causa e efeito valer apenas no ambito intramundano sio
suficientes para nio estendermos seu principio de causalidade para o Aambito metafisico, j4 subsumido pelo principio
de razdo suficiente.

9 Esse ¢ o ntcleo da resposta de Kant a Eberhard, ja no periodo critico (cf. Br, AA 11: 36).
10 Sigo aqui, em geral, a posicio de Boehm (2016).

11 Nos Elementos da verdadeira piedade, ou do amor a Deus sobre todas as coisas [Elementa verae pietatis, sive de amore

Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024



Derécio Felipe Perondi Meotti

Segundo Salti¢l, da definicio wolffiana de causa nio podemos excluir a possibilidade de que
algo seja causa de si proprio. Uma das primeiras clausulas da definicio de razio, como vimos
acima, argumenta que A ¢é razio de B se A explica por que B existe, seja B algo em A, seja
algo externo a ele.!? Assim, é possivel que A, sendo causa de B, e B sendo algo em A, deva ser
considerado nio apenas razio, mas também causa de si mesmo.

A definicdo de razio de Wolff, equacionada com a definicio de causa, se parece muito
com o tratamento que Baruch (ou Benedictus) de Spinoza (1632-1677) da para esses dois
termos.” Essa semelhanca com Spinoza reaparece, inclusive, na definicio do principio de razio
suficiente (Satz der zureichenden Grundes) no pardgrafo seguinte:

Onde ha algo a partir do qual se pode compreender por que algo ¢, ha uma razao
suficiente (§29). Portanto, onde nio ha nada, nio h4 nada a partir do qual se possa
compreender por que algo ¢, nomeadamente, por que pode tornarse existente |
wiircklich | e, portanto, deve surgir do nada. Assim, o que nio pode surgir do nada
deve ter uma razio suficiente pela qual &, assim como deve ser possivel em si mesmo
e ter uma causa | Ursache | que possa trazé-lo a existéncia | es zur Wiircklichkeit bringen
|, se estivermos falando de coisas que ndo sdo necessdrias. Visto ser impossivel que
algo possa surgir do nada (§28), tudo o que ¢ deve ter uma razio suficiente por que
¢, isto ¢, deve sempre haver algo a partir do qual se possa compreender por que pode
ser existente | wiircklich | (§29). Queremos chamar essa proposicio de principio de

razio suficiente (Wolff, 1733 [1720], §30, pp. 16-17, traducio minha).

Sobre essa definicio wolffiana do principio de razio suficiente podemos fazer algumas
observacoes. Em primeiro lugar, ela parece dizer respeito apenas a coisas que ndo sio necessdrias.!*
Tais coisas, segundo a definicdo acima, se sio, ndo podem nem ter a razio de seu vir a ser em
si mesmas, ja4 que nio sio necessdrias, nem podem ser consideradas como surgindo a partir
do nada, o que seria equivalente a dizer que seu vir a ser ¢ sem razdo. Desse modo, devemos
consideri-las como tendo uma razio para vir a ser, e essa razio deve ser pensada como uma

outra coisa que contém a razio suficiente pela qual elas existem ao invés de nio existirem.

Essa definicdo, porém, apresenta os mesmos problemas do principio de razio presente
nas filosofias de Thomas Hobbes (1588-1679) e do ja mencionado Spinoza. Isso porque o
que Wolff chama de principio de razio suficiente, na medida em que diz respeito apenas as
coisas que nio sio necessarias, reduz-se ou restringe-se ao escopo das coisas que sio ou razio da
existéncia de outras, ou que tem a razio de sua existéncia em outra. Essa reducio, por sua vez,
produz o seguinte problema: se pensamos A como causa de B, j4 que B, sendo nio-necessdrio,
ndo pode ser considerado como razdo de si mesmo, o que nos garante que a mesma pergunta
nio possa ser feita a respeito de A? A, dessa maneira, se apresenta como razio suficiente de B,
ou apenas como razio parcial? Qual ¢ o sentido do termo “suficiente”, acrescentado por Wolff
ao “principio de razio”?

A resposta para essa pergunta, segundo Saltiél, ¢ negativa. Em momento algum, tanto
na Metafisica alemd, quanto na Filosofia primeira, ou ontologia [Philosophia prima, sive ontologial,
mais conhecida por Ontologia latina, de 1730, Wolff explica de maneira satisfatoria a funcio da

Dei super omnial, escrito entre 1677 e 1678, Leibniz diz o seguinte: “certamente, nada é sem razio, mas isto nio quer
dizer que nada seja sem causa. Causa é uma razio que € externa a coisa, ou seja, a razio de sua producio. A razio
de uma coisa, no entanto, pode ser interna. E esse ¢ o caso de todas as coisas que sdo necessarias, como as verdades
matematicas, que contém em si mesmas a sua razio, e como Deus, o qual, dentre os seres atuais, ¢ a razio de sua
propria existéncia” (Leibniz [1677-8] apud Hirata, 2017 [2012], p. 25, nr. 25). Quanto a esse assunto, cf. também
Alquié¢, 1982 [1972-3], p. 188.

12 Cf. Saltiel, 2012, p. 52.

13 Na Etica [Ethica] a primeira demonstracio alternativa da proposicio 11 do livro I diz o seguinte: “para cada coisa,
deve-se indicar a causa ou a razio pela qual ela existe ou nao existe” (Spinoza, 2017 [1677], p. 19, E1 P11dal).
14 Quanto a coisas que sdo necessarias, o principio de contradicio parece ser suficiente, ji que a determinacio do

valor de verdade de determinado predicado em uma coisa, i.e, de seu ser, poderia, em tese, ser derivada por meio da
analise do conceito dessa coisa mesma.

Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024 100



A interpretacio kantiana do principio de razdo suficiente

suficiéncia.® A despeito disso, Saltiél areumenta que Wolff, na Ontologia latina (§115), tenta
explicar a suficiéncia por meio do par de conceitos determinante/determinado, e de uma
maneira que, mutatis mutandis, poderia ser resumida da seguinte maneira: posto o determinante
(causa), é também posto o determinado (efeito) (Salti¢l, 2012, p. 58). Essa relacio, por sua
vez, fica mais evidente se recorrermos ao paragrafo seguinte da Ontologia latina, que em nota
marginal Wolff indica como tratando sobre se os determinantes constituem razdo suficiente:

Os determinantes sdo razdo suficiente para determinar. Pois através dos determinantes os
determinados sio determinados (§114), e assim, portanto, o determinado ¢ afirmado
do sujeito porque os determinantes sao afirmados do mesmo (§112), de modo que
se entende por que o determinado é (§205, Log). Eles sdo, assim, razdo suficiente do

determinado (§56) (Wolff, 1736 [1730], 94-5, §116, traducio minha).

Ou seja, a posicio do fundamento implica necessariamente a posicio do fundamentado,
sob pena da posicio do fundamento nio fazer o menor sentido. Assim, se posto o fundamento,
segue-se necessariamente o fundamentado, uma vez que seu fundamento esta posto, seria absurdo
considerar que, posto o fundamento, aquilo que ele fundamenta nio se segue necessariamente.
Além disso, Saltiél também indica (2012, p. 59) que essa mesma relacio aparece no capitulo da
Ontologia latina que Wolff dedica a nocdo de causa, onde a define da seguinte maneira:

Causa é o principio do qual depende a existéncia ou atualidade de um ser diferente
de si, tanto na medida em que ele existe quanto na medida em que existe como tal.
Causado se diz de um principiado cuja existéncia ou atualidade depende de um ente
diverso diferente de si, tanto na medida em que existe quanto na medida em que

existe como tal (Wolff, 1736 [1730], p. 652, §881, traducio minha).'®

Contudo, se esse for o caso, o problema do principio de razio suficiente wolffiano ¢ o
mesmo do principio de razio hobbesiano-spinozista, motivo pelo qual deveriamos considera-lo
como sendo, no maximo, um principio de causalidade.

Assim, se o principio de razio suficiente de Wolff nada mais ¢ do que uma versio do
principio de causalidade que aparece em Hobbes, Spinoza e Leibniz, mas nio algo equivalente
ao principio de razio suficiente deste tltimo, entdo podemos entender por qual razio nio s
Kant o chama de principio de razio suficiente, como também as razdes que o levaram a rejeitar
tanto as teses de Wolff, quanto aquelas de Eberhard nele inspirado.

O principio de razio suficiente na Nova elucidacdo

A critica de Kant dessa caracterizacio wolffiana do principio de razio suficiente, bem
como de sua tentativa de prova-lo por meio do principio de contradicio, nio sio elementos
exclusivos ou novos do periodo critico, onde se d4 a controvérsia com Eberhard. Ja no periodo
pré-critico, na Nova elucidacdo dos primeiros principios do conhecimento metafisico [Principiorum
primorum cognitionis metaphisicae nova dilucidatio], de 1755, mais conhecida como Nowa elucidacdo,
Kant argumenta que nio poderiamos, sob hipdtese alguma, nio s6 demonstrar o principio de
razio suficiente wolffiano por meio do principio de contradicio, como também nio poderiamos,
de forma alguma, considerar este tltimo como principio supremo do conhecimento metafisico.

Como o proprio titulo indica, o texto fornece uma nova elucidacio sobre os dois
primeiros principios do conhecimento metafisico presentes no pensamento wolffiano, a saber, o
principio de contradicio, de um lado, e o principio de razio suficiente, do outro. Apos analisar,
na primeira secdo, o principio de contradicio, Kant analisa, na segunda, o que poderiamos
entender por principio de razio suficiente. O préprio titulo da secdo, Sobre o principio de razdo

15 Salti¢l, 2012, pp. 54 e 56.

16 O par conceitual principio/principiado exerce, na filosofia de Wolff, a mesma funcio do par determinante/

determinado (Salti¢l, 2012, p. 59).

101 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024



Derécio Felipe Perondi Meotti

determinante, frequentemente chamado principio de razdo suficiente (PND, AA 01: 391), ja indica a
primeira critica de Kant a Wolff: dada a obscuridade em torno do termo “suficiente”, Kant
prefere se utilizar do termo “determinante”.

Para justificar tal substituicio, o argumento kantiano se inicia por meio da fixacio do
significado de alguns termos. O primeiro deles é o de razio ou fundamento (Kant usa a expressao
latina ratio): “aquilo que determina um sujeito a respeito de qualquer um de seus predicados é
chamado de razdo | ratio |” (PND, AA 01: 391; Kant, 1992 [1755], p. 11, traducdo minha). Ou
seja, se um dos meus predicados diz respeito a ter olhos castanhos ao invés té-los de outra cor, a
razio é aquilo que me determina com relacio a verdade de tal predicado. Poderiamos imaginar
que, se determinado par de alelos relativos a cor dos meus olhos fosse recessivo, meus olhos
seriam azuis e nio castanhos, de modo que eu, devido a esse fator genético, estaria determinado
de outra maneira com relacio ao predicado em questdo. Esse fator genético, assim como causas
de tipo semelhante, pode ser considerado aquilo que Kant chama de razio determinante
pelo antecedente'”: “uma razio determinante pelo antecedente ¢ aquela cujo conceito precede
aquele que ¢ determinado. Ou seja, uma razio determinante pelo antecedente ¢ aquela que, na
auséncia daquilo que é [por ela] determinado, seria ininteligivel” (PND, AA 01: 392; Kant, 1992
[1755], p. 11, traducdo minha).'® Essa razio determinante pelo antecedente, fundamento do ser
ou do vir a ser (rationem essendi vel fiendi), pode ser, de acordo com Kant, chamada de razio por

qué (PND, AA 01: 392).

Apresentadas essas definicoes, Kant pode, enfim, justificar sua substituicio do termo
3 . e ”» “ . ”»
suficiente” pelo termo “determinante”:

De maneira semelhante, penso ser melhor substituir a locucdo razdo suficiente pela
expressao razdo determinante. E, ao fazer essa substituicio, tenho o apoio do célebre
Crusius. Ja que, como ele torna abundantemente dbvio, a expressio suficiente é
ambigua, j4 que nido ¢ imediatamente claro o quanto seria suficiente. Uma vez que,
entretanto, determinar é posicionar de modo que todo oposto seja excluido, o termo
determinar designa aquilo que é certamente suficiente para conceber a coisa de tal
e tal maneira, e ndo de outra (PND, AA 01: 393; Kant, 1992 [1755], p. 13, traducio

minha).

Kant, assim como Crusius, um influente opositor da escola wolffiana, critica a falta de
clareza em torno da suficiéncia exigida para que uma razio seja considerada suficiente. Por essa
razio Kant, com a prerrogativa de delimitar melhor o escopo do principio de razio suficiente
wolffiano, substitui esse termo por “determinante”, ji que, para o fildsofo de Konigsberg, a
razio determinante é suficiente para determinar o valor de verdade de um predicado com
relacdo a um sujeito numa coisa. Eu, porém, faco aqui a mesma ressalva que fiz com relacio ao
principio de causalidade: se concebermos a razio da posicio de determinado predicado num
sujeito em outro que o antecede causalmente, de modo que o fundamento em questio seja real,
e ndo meramente logico, resta averiguar a razio da determinacio deste ultimo com relacio a
seus predicados, e assim ad infinitum, de modo que ainda nio explicamos a razio da posicio do
predicado do primeiro sujeito em questio.

Aqui é importante, nesse sentido, explicar melhor esses dois modos pelos quais podemos
tomar o principio de razdo suficiente de matriz wolffiana: o logico, de carater formal, e o real
(ou transcendental), de carater material. No titulo da proposicio V, Kant afirma que nada ¢é
verdadeiro sem uma raziao determinante. Essa, como vimos, pode ser uma razio determinante

17 Com relacio a traduzir antecedenter determinans por “determinante pelo antecedente”, e ndo por “antecedentemente
G p p p

determinante”, sigo Longuenesse (2019 [1993], pp. 496 e 544, nf. 43). O mesmo vale para a traducio de conseqiinter

determinans para “determinante pelo consequente”, e ndo “consequentemente determinante”.

18 Kant ressalta, porém, em nota de rodapé, que num juizo idéntico o conceito do sujeito determina o conceito do
predicado por meio da completa identidade com o predicado, de modo que, portanto, poderiamos interpretar
essa relacio do seguinte modo: posto o determinante, o determinado deve seguirse de maneira necessdria, ja que
o consequente nio pode permanecer indeterminado quanto ao valor de verdade de um certo predicado se a razio
antecedentemente determinante for, de antemao, assumida como dada.

Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024 102



A interpretacio kantiana do principio de razdo suficiente

pelo antecedente, de modo que a determinacio do valor de verdade de um predicado em uma
coisa depende de um fundamento real, i.e., outra coisa, conectada a ela, imagino, por meio
da relacio causal. Porém, a razio também pode ser determinante pelo consequente (PND,
AA 01: 391-2). Nesse caso, porém, ela nio diz respeito ao fundamento real do predicado na
coisa, mas do nosso conhecimento dela. Assim, se pela versio légica do principio de razio
suficiente poderiamos entender o seguinte: “toda proposicio verdadeira indica que o sujeito ¢
determinado a respeito do predicado” (PND, AA 01: 393; Kant, 1992 [1755], p. 13, traducio
minha), poderiamos interpreti-la da seguinte maneira: quando constatamos que determinado
predicado ¢é verdadeiro em uma coisa (por exemplo, ao dizermos que lo descreve uma 6rbita
eliptica em torno de Jupiter), a razio da verdade de tal proposicio ndo ¢ determinante pelo
antecedente, mas sim pelo consequente, ji que ainda nido temos a razdo pela qual Io descreve
uma 6rbita eliptica em torno Jupiter; o que temos, apenas, é a razio de nosso conhecimento,
ou certeza, de que é o caso que lo descreve uma orbita eliptica em torno de Jupiter, ainda que
nio saibamos por qué.

Assim, a versio logica do principio de razio suficiente, no que tange aos juizos sintéticos,
se liga nio A razio determinante pelo antecedente, mas sim a razio determinante pelo
consequente (ainda que de maneira indeterminada), j4 que o fundamento da verdade de um
juizo sintético é o dar-se, para nossas faculdades cognitivas, na intuicio sensivel, de algo real, i.e.,
de um objeto. A discussdo da versio légica desse principio de razio suficiente, portanto, conduz
aquela relativa ao principio de determinacio completa, que diz respeito ao que a coisa ¢, e nio
por que ela ¢, assunto que nio pretendo desenvolver aqui.

A versdo do principio de razio suficiente que aqui me interessa é a transcendental, i.e.,
aquela relacionada a razoes determinantes pelo antecedente, ja que é sobre ela que incide o foco
da segunda analogia da experiéncia na Critica da razdo pura. Para corroborar o argumento que
aqui defendo, podemos citar o texto da proposicio VI da Nova elucidacdo, onde Kant argumenta
que ¢é absurdo considerar que algo tenha em si proprio a razio (ou fundamento) de sua propria
existéncia. Na demonstracio dessa proposicio, Kant diz:

O que quer que contenha em si o fundamento da existéncia de algo é a causa
dessa coisa. Suponhamos, portanto, que ha algo que tenha em si a razio de sua
propria existéncia, de modo que tal coisa seria causa de si propria. Uma vez que,
entretanto, o conceito da causa é, por natureza, anterior ao conceito daquilo que
¢ causado, o ultimo sendo posterior ao primeiro, se seguiria que a mesma coisa
seria, simultaneamente, tanto anterior quanto posterior a si mesma, o que é absurdo

(PND, AA 01: 394; Kant, 1992 [1755], p. 14, traducio minha).

Nessa demonstracio, que claramente confunde fendmeno e coisa em si (distincio que
s6 aparece no pensamento kantiano depois de 1770), Kant argumenta de maneira muito
semelhante a Wolff: se a razio determinante pelo antecedente de algo deve ser considerada
como a causa dessa coisa, e a causa ¢, necessariamente, anterior ao causado (ou efeito), entio
seria absurdo considerar algo causa de si proprio, ja que isso seria equivalente a dizer que a coisa
¢ anterior e posterior a si prépria.”” No coroldrio dessa demonstracio, Kant argumenta que a
Unica maneira de dizer que algo existe de maneira necessdria é se a razio disso consistir em nio
nos ser possivel pensar o oposto. A impossibilidade de pensar o oposto, porém, é o fundamento
do conhecimento da existéncia de tal ser, i.e., ¢ uma razio determinante pelo consequente, nio
uma determinante pelo antecedente. Reconhecer, por exemplo, que o ser necessario existe e que
¢ impossivel pensar seu oposto seria, para Kant, suficiente para justificar a certeza que temos
sobre sua existéncia, ainda que a pergunta pelo fundamento da existéncia de tal ser nio possa

19 No periodo critico a solucio para esse problema me parece bastante simples: basta desvincularmos a relacao de
causa e efeito das limitacdes impostas pela forma pura do tempo. A parte da relacio de anterioridade e posterioridade
temporais, uma mesma coisa pode ser considerada como causa e efeito de si propria. Nio obstante, a parte das
condicoes da sensibilidade perdemos toda referéncia sobre 0 modo como algo poderia ser considerado existente de
tal maneira. Em outras palavras, sem ser esquematizada na sensibilidade, a categoria de causalidade se refere a um
algo absolutamente indeterminado de maneira absolutamente indeterminada, e seu juizo se configura como uma
funcio de sintese que ndo efetua nenhuma sintese por nio ter absolutamente nada para sintetizar.

103 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024



Derécio Felipe Perondi Meotti

ser posta, ji que aquilo que é pensado como causa primeira ndo pode, por definicio, ter uma
razao determinante pelo antecedente (PND, AA 01: 394).%

Além disso, no escolio dessa demonstracio, Kant argumenta contra o raciocinio que
defende que Deus, causa primeira, possua em si a razio de sua propria existéncia. Segundo Kant,
quando, em uma cadeia de causas ou razdes, chegamos a uma causa primeira, ¢ autoevidente que
devemos parar a regressio por meio da completude da resposta. Contudo, no periodo critico
essa questdo ganha um matiz diferente: se tudo o que encontramos no ambito fenoménico deve
ser considerado como condicionado, de que critério dispomos para assinalar algo como causa
primeira, ponto de repouso para nosso regresso e de completude para nosso conhecimento!
Diferentemente da resposta kantiana no periodo critico, a resposta da Nova elucidacdo afirma
que Deus nio tem realmente uma causa para si mesmo, mas apenas idealmente (PND, AA 01:

394).1

Esse argumento, por sua vez, fica mais claro na proposicio VIII. Nela Kant afirma que
nada que exista contingentemente pode ser sem uma razio que o determine pelo antecedente
(PND, AA 01: 396). A demonstracio dessa proposicio ¢ interessantissima, ja que é por meio
dela que Kant prova que é o contingente, e apenas o contingente, que necessita de uma razio
determinante pelo antecedente:

Suponhamos que algo que exista contingentemente nio tenha uma razio
determinante pelo antecedente. Nio haveria nada que a determinasse a existir,
exceto a propria existéncia da coisa mesma. Mas a existéncia ¢, ndo obstante,
determinada. Ou seja, a existéncia é posicionada de tal modo que o que quer que
seja oposto A sua determinacio completa ¢ totalmente excluido. Disso se segue,
portanto, que nio havera outra exclusio do oposto a nio ser aquela que surge da
posicio da existéncia. Uma vez que essa exclusio, contudo, ¢ idéntica (j4 que nada
impede uma coisa de nio existir a nio ser o fato de nio ser nio-existente), segue-se
que o oposto da existéncia ¢ excluido por si mesmo; em outras palavras, o oposto
da existéncia serd absolutamente impossivel. Em outras palavras, a coisa existe de
maneira absolutamente necessaria. Isso, porém, contradiz nossa hipotese (PND, AA

01: 396; Kant, 1992 [1755], p. 17, traducio minha).

Assim, o bicondicional em questio poderia ser resumido da seguinte maneira: se o
contingente, enquanto algo que existe sem ter em si a razio de sua prdpria existéncia, nio
tivesse uma razio determinante pelo antecedente, ele nio seria um contingente, mas sim um ser
absolutamente necessario - ja que, nesse caso, nio haveria nada, a nio ser sua nio-existéncia,
que, como vimos, ndo seria o caso, que pudesse excluir sua existéncia. Por outro lado, se algo
tem uma razio determinante pelo antecedente, esse algo é, necessariamente, contingente.

Se, portanto, ¢ apenas a existéncia contingente que depende de uma razio determinante
pelo antecedente, de modo que o ser absolutamente necessario estaria excluido de tal lei (PND
1:396), vale o que comentei acima: se pensarmos essa cadeia de razdées como temporalizada, é
6bvio que se torna um problema perguntar qual a razio da existéncia de Deus. Porém, a parte
dessa limitacdo, na Critica da razdo pura, podemos pensar Deus como fora dessa cadeia, sendo,
portanto, possivel pensid-lo como razio de sua propria existéncia, estando em condicoes de
satisfazer a exigéncia daquilo que considero ser o principio de razdo suficiente leibniziano.

Para finalizar esta exposicio do argumento kantiano da Nowa elucidacdo, vale mencionar
o primeiro coroldrio que se poderia extrair do principio de razio determinante: “ndo hd nada
naquilo que ¢ fundamentado que ndo esteja no fundamento mesmo, ja que nada é sem uma razio
determinante; consequentemente, nio hi nada naquilo que é fundamentado que nio revele
sua razio determinante” (PND, AA 01: 406; Kant, 1992 [1755], p. 32, traducio minha). Essa
formula ¢ extremamente semelhante ao principio causal presente nos sistemas de Hobbes,

20 Cf. também PND, AA 01: 396-7.

21 Na Critica da razdo pura, porém, o ideal e o real, fora do escopo da subjetividade humana e, problematicamente, no
conceito que temos de Deus, se confundiriam a tal ponto que nos seria impossivel considerar uma diferenca efetiva
entre um e outro.

Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024 104



A interpretacio kantiana do principio de razdo suficiente

de Spinoza e de Leibniz. Além disso, o terceiro coroldrio indica a mesma semelhanca com o
principio causal desses fildsofos: “ndo hd mais naquilo que é fundamentado do que hd no fundamento
mesmo” (PND, AA 01: 407; Kant, 1992 [1755], p. 32, traducdo minha). Essa similaridade ¢ tio
explicita que, na elucidacio desse corolario, Kant recorre a relacio de equipoléncia que ocorre
na relacdo causal entre corpos, relacio essa que acaba resultando na lei da conservacio de energia
(PND, AA 01: 407). Por fim, como ultimo argumento para reforcar essa conclusio, na terceira
secio da Nowa elucidacdo - que trata dos dois principios considerados por Kant legitimos, i.e.,
que podem nos auxiliar no conhecimento metafisico -, Kant trata do principio de sucessio, que
afirma que nenhuma modificacio numa substincia pode ocorrer a ndo ser que esteja conectada
a outras por meio de uma relacio de dependéncia.”? Na primeira demonstracio alternativa
desse principio, Kant argumenta que “[...] é necessario que o que quer que seja posto por uma
razao determinante seja posto simultaneamente com tal razio determinante, ja que, sido posta
a razdo determinante, seria absurdo se aquilo que foi por ela determinado nao fosse também
posto” (PND, AA 01: 411; Kant, 1992 [1755], pp. 37-8, traducio minha). Ou seja, se dado o
fundamento de determinacio nio se seguisse, necessariamente, o determinado, ocorreria algo
ininteligivel.

Esse modo de conceber a relacdo causal se mantém, inclusive, no periodo critico. Kant,
em sua correspondéncia com Carl Leonhard Reinhold (1757-1823) de 12 de maio de 1789, apos
definir fundamento como aquilo por meio do qual algo ¢ determinado (Br, AA 11: 35), define
“determinar” da seguinte maneira:

Essa expressio ndo deve nunca ser deixada de fora da definicio de “fundamento”
| Grundes |, j& que um consequente, também, é aquilo que, se eu o ponho, devo, ao
mesmo tempo, pensar alguma outra coisa como posta, ou seja, um consequente
pertence sempre a alguma coisa ou outra que seja seu fundamento | Grunde |. Mas
quando eu penso algo como consequente, eu ponho algum fundamento ou outro;
qual fundamento permanece indeterminado (assim, o juizo hipotético é baseado
na regra “a positione consequentis ad positionem antecedentis non valet consequentia” [o
movimento do consequente para o antecedente nio ¢ vélido]). Por outro lado, se
o fundamento ¢ posto, o consequente é determinado (Br, AA 11: 35; Kant, 1999
[1789], p. 298, na., traducio minha).

Ou seja, a semelhanca dos principios de causalidade de Hobbes, de Spinoza e de Leibniz,
o determinar diz respeito, de um lado, a posicio do efeito por meio da posicio da causa e, de
outro, mas de maneira assimétrica, que a partir da posicio de um efeito qualquer devemos
pressupor algo como seu fundamento de determinacio, ainda que nio possamos determinar
qual seja o antecedente em questdo. Isso nos conduz a conclusio de que Kant, na transicio do
periodo pré-critico para o critico, nio mudou radicalmente o0 modo como pensa o que chama
de principio de razio suficiente, de modo que, para defender meu ponto principal, a saber, o
de que o principio que Kant pensa sob esse nome (e que reduz ao principio de causalidade) nio
corresponde ao que Leibniz chama de principio de razio suficiente, devo apresentar brevemente
o modo como meu argumento se insere nesse debate.

Redutibilidade vs irredutibilidade: recolocacio do debate

Diante do exposto até aqui, vé-se porque o debate entre a redutibilidade ou irredutibilidade
do principio de razio suficiente leibniziano ao principio de causalidade na filosofia kantiana
é, em certo sentido, sem sentido. E possivel, como argumentei na introducio, concordar com
Longuenesse: a prova que Kant fornece para o principio de razio suficiente coincide com a prova
fornecida para o principio de causalidade porque ambos sio exatamente o mesmo principio.
Entre reducionistas e irreducionistas, a polémica gira em torno de diversas consideracdes sobre

22 Na Critica da razdo pura, esse principio é caracterizado pela funcio de sintese pensada por meio da categoria de
causalidade, ou dependéncia, esquematizada (cf. KrV, B 106).

105 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024



Derécio Felipe Perondi Meotti

o modo como o principio de razio suficiente, tal como apresentado por Kant, pode ser pensado
em seu sistema critico. Além da posicio reducionista de Longuenesse (assim como a de Melo,
indicada brevemente no inicio do texto), podemos contar, ainda que de maneira menos critica,
a de Celi Hirata. No final da conclusiao de seu livro Leibniz e Hobbes: causalidade e principio de
razdo suficiente (baseado em sua tese doutoral de 2012), a autora comenta o seguinte:

Em sua filosofia critica, Kant faz do principio de razio suficiente um principio
que, a diferenca daquele de contradicio, regula os denominados “juizos sintéticos”,
convertendo-se, pois, em uma regra de que deve assegurar uma das condicdes
principais da constituicio de todo conhecimento: a objetividade da causalidade

(Hirata, 2017 [2012], p. 248).

E, logo em seguida, cita a mesma passagem da segunda analogia da experiéncia citada por
Longuenesse (B 245-6). Digo que podemos tomar de maneira menos critica a leitura de Hirata
porque seu livro versa sobre o principio de razio suficiente leibniziano, mencionando apenas de
passagem a relacio que podemos estabelecer entre ele e 0 que Kant chama de principio de razio
suficiente. No entanto, acredito que colocar Hirata na classe dos reducionistas ¢ relativamente
injusto. Toda a exposicio de sua tese tem por objetivo mostrar como Leibniz constitui seu
principio de razdo suficiente em contraposicio as limitacdes (ou reducoes) dos principios de
razio de Hobbes e de Spinoza (especialmente o do primeiro). Nesse sentido, ¢ interessante
notar que, na pigina seguinte, Hirata reconheca que o principio de razio suficiente da segunda
analogia kantiana, remetendo do condicionado para a condicdo ad infinitum, de modo algum
poderia ser considerado o principio de razio suficiente de Leibniz, uma vez que subverte seu
significado originario:

De fato, na segunda analogia da experiéncia da Critica da razdo pura, condicionado e
condicio sdo pensados estritamente em termos de ordem de sucessio e, entre eles,
nio ha qualquer diferenca de natureza. Reduzido a um principio de determinacio
de uma ordem temporal nas representacdes, o principio de razio suficiente tem
jurisdicdo estritamente transcendental e é valido exclusivamente no terreno dos
fendmenos, sendo que cada nova condicio constitui um condicionado, que, por sua
vez, reclama outra condicio, e assim por diante. Desse modo, Kant, apesar de manté-
lo, destitui o principio de razio suficiente de seu sentido teleoldgico e transcendente,
limitando-o estritamente a aplicacio nas representacdes espacotemporais e

modificando profundamente o lugar e a importincia que Leibniz dava a esse

principio (Hirata, 2017 [2012], p. 249).

Com efeito, a conclusio a que deveriamos chegar é a de que o principio de razio suficiente
da segunda analogia, uma vez que nio se refere a um incondicionado que poderia figurar como
causa primeira autossuficiente (i.e., como razio suficiente), mas apenas a condicio da condicio
da condicio ad infinitum, nio pode ser o principio de razio suficiente de Leibniz, mas no maximo
um principio de causalidade. Acredito que, uma vez que Hirata expde o principio de razio
suficiente em sua forca maxima, nio seria absurdo compara-lo nio ao principio apresentado na
segunda analogia, mas sim ao principio supremo da razio pura. E essa forma de irreducio que
considero a tinica compativel com o principio de razio suficiente leibniziano.

Com relacio as posicoes irreducionistas, Patricia Kauark-Leite, em Ciéncia empirica,
causalidade e razdo suficiente, se contrapde a Longuenesse, mas de uma maneira que considero
infrutifera, ja que assume, assim como a comentadora francesa, que o que Kant chama de
principio de razdo suficiente tem alguma relacio com o principio de razio suficiente leibniziano.
Apesar de deixar explicito que seu objetivo ¢ “[...] defender [...] que o principio da razio
suficiente nio se reduz ao principio da causalidade, pelo menos a causalidade empirica da
segunda analogia da experiéncia” (Kauark-Leite, 2014, p. 190), sua defesa da irredutibilidade do
principio consiste em pensar o principio de razao suficiente kantiano como também regulativo,
e ndo apenas como constitutivo, marca distintiva desse principio qua principio de causalidade.
Segundo Kauark-Leite,

[...] a restricdo do principio de razio suficiente ao principio de determinacio de uma
ordem temporal objetiva dos objetos da percepcio, como estabelecido pela segunda

Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024 106



A interpretacio kantiana do principio de razdo suficiente

analogia da experiéncia, ¢ vilida no nivel do entendimento. No entanto, a razio
exige mais. Ela exige que a suficiéncia da explicacio cientifica deva ser buscada na
ideia de unidade completa dos conceitos do entendimento, mesmo que de forma
hipotética (Kauark-Leite, 2014, p. 196).

Concordo que de fato podemos estender o principio de causalidade (e isso em virtude
de uma exigéncia da razio) enquanto um principio que busca por uma condicio para todo
condicionado dado, mas penso que isso s ¢ possivel na medida em que a razio impde a essa
busca seu pardmetro: o incondicionado como ideal absoluto da razio pura (B 597), modelo
de um ser singular, ainda que na ideia, que contém em si a totalidade de condicoes e que,
portanto, nio sé é in-condicionado, como também auto-condicionado. Sem esse incondicionado
conduzindo a marcha do pensamento em direcio ao absoluto (i.e., a razdo suficiente), o principio
da busca pelas condicoes para todo condicionado ad infinitum nao pode, sob hipotese alguma,
ser considerada estruturalmente similar ao principio de suficiente leibniziano.

E esse mesmo problema que aparece na interpretacio que Luis Eduardo Ramos de Souza
e José Pereira do Vale Filho fazem em O principio de razdo suficiente na Critica da razdo pura de
Kant: as analogias, as antinomias e os principios regulativos. Ja de inicio, em nota de rodapé (2019,
p. 3, nr. 3), os autores dizem que “a proposta deste artigo é analisar as implicacdes do PRS no
contexto da filosofia teérica de Kant e nio no seu sistema critico como um todo, por isso nio
sera focalizada aqui a questio de se o PRS fornece ou nio a completude da série causal para se
pensar o incondicionado [...]”. Se considerarmos o que expus a respeito da relacio do principio
de razio suficiente com o conceito do incondicionado, é facil perceber que desde o inicio da
leitura ja cheguei a conclusio de que o texto nio podia estar tratando do principio de razio
suficiente “leibniziano”.?> Os autores de fato, assim como Kauark-Leite, pensam o principio
de razio suficiente kantiano (ou, pelo menos, tal como explicitamente apresentado por Kant
sob esse nome) como nio se restringindo a contextos constitutivos da experiéncia, coisa que
implicaria em aceitar a tese de Longuenesse. No entanto, seu carater regulativo s6 pode ser
pensado se pensarmos num principio que busca nio a condi¢io para todo condicionado, mas
sim o incondicionado para todo e qualquer condicionado. E somente sob essa pressuposicio
que a busca por géneros cada vez mais elevados e fundamentais, presente no principio de
homogeneidade trabalhado por Ramos de Souza e Vale Filho (2019, pp. 10-12), pode fazer
sentido. Sem o incondicionado como parimetro para a completude visada, tanto faz para a
razdo decidir parar em um género ou outro, ou mesmo numa pluralidade de géneros, ja que
nio h4 imposicio de parte alguma para prosseguir na busca por um género mais elevado que
englobe essa multiplicidade.

Nesse sentido, me ponho ao lado da leitura irreducionista que Omri Boehm apresenta em
O principio de razio suficiente, o argumento ontoldgico e a distin¢do ser/dever [The principle

23 Quanto a isso, é curioso que tanto Kauark-Leite (2014, pp. 184-5) quanto Ramos de Souza e Vale Filho (p. 2)
tomem como paradigmatica a formulacio que Leibniz faz do principio de razio suficiente na Monadologia. Essa
definicdo, além de colocar o principio de razio suficiente “ao lado” do de contradicio, dando a entender que ambos
tém o mesmo peso, nio deixa explicita a vinculacio do principio com o incondicionado: “e o de razdo suficiente, em
virtude do qual consideramos que nenhum fato pode ser verdadeiro ou existente, nenhum enunciado verdadeiro,
sem que haja uma razio suficiente para que seja assim e nio de outro modo [...]” (Leibniz, 2004 [1714a], p. 137,
§32). E possivel, inclusive, que seja essa a definicio que tenha inspirado Wolff e sua escola - e, por consequéncia,
Kant - a interpretar o principio de razio suficiente como um principio vinculado a verdade de proposicoes, e nio
da constituicio das proprias coisas. Nesse sentido, penso que de longe a formulacio mais poderosa de Leibniz do
principio de razio suficiente é a que se encontra no §7 dos Principios da natureza e da graca: “até aqui so falamos como
simples fisicos; agora devemos elevar-nos a metafisica, valendo-nos do grande principio, pouco empregado usualmente,
que afirma que nada se faz sem razdo suficiente, isto ¢, que nada ocorre sem que seja possivel aquele que conheca
suficientemente as coisas dar uma razio que baste para determinar por que ¢ assim e nio de outro modo” (Leibniz,
2004b [1714], p. 158, §7). Essa razio suficiente exigida pelo principio deve ser capaz de responder “por que existe alguma
coisa e ndo o nada’ Pois o nada ¢ mais simples e mais facil do que alguma coisa. Ademais, supondo-se que devam
existir coisas, ¢ preciso que se possa dar a razio de por que devem existir assim e ndo de outro modo” (Leibniz, 2004¢
[1714], p. 158, §7). Uma vez que para Leibniz apenas Deus, enquanto fundamento autossuficiente e independente,
pode ser essa razio visada pelo principio de razio suficiente, é impossivel nio vincular tal principio com o conceito
do incondicionado.

107 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024



Derécio Felipe Perondi Meotti

of sufficient reason, the ontological argument and the is/ought distinction], a saber, a de que
o principio de razdo suficiente leibniziano aparece, na filosofia critica de Kant, sob o nome de
“principio supremo da razio pura”:

A critica de Kant a metafisica consiste, em grande medida, em seu ataque a um
principio que ele chama de das oberste Prinzip der reinen Vernunft - o principio
supremo da razio pura. Esse principio estabelece que, se o condicionado ¢ dado, a
série completa das condicdes - série que é por si propria incondicionada - é também
dada (A309/B366). Nem sempre ¢ notado, mas esse principio nada mais ¢ do que o
principio de razdo suficiente [PRS] (Boehm, 2016, p. 556, traducdo minha).*

Apesar de divergir de Boehm em aspectos menores, como, por exemplo, sobre a maneira
como nossas faculdades cognitivas sdo levadas a tomar um principio meramente regulativo da
razao por um principio constitutivo das proprias coisas, endosso a linha geral de seu argumento
de que a pergunta pela legitimidade do principio supremo da razio pura, ou melhor, o principio
de razdo suficiente leibniziano, envolve uma avaliacdo rigorosa das condicdes que nos permitem
atestar a existéncia efetiva de um incondicionado fora da ideia que dele temos.

Com essa posicio em mente, temos que tomar toda e qualquer ocorréncia da expressio
“principio de razio suficiente” nos textos kantianos como se referindo niao ao principio de
razdo suficiente de Leibniz, mas aquilo que Kant, inspirado na escola wolffiana, incorporou
como sendo tal principio, de modo que qualquer debate que queria fazer alguma conexio entre
o que Kant chama de principio de razio suficiente (atribuindo-o ou ndo a Leibniz) deve ter o
cuidado de lembrar que esse “principio leibniziano” talvez nio exista fora dos textos kantianos,
nos obrigando a ler de forma mais atenta ndo so as definicoes explicitas que Leibniz faz do
principio, mas a sua estrutura e seu lugar no sistema que fundamenta.”

Consideracdes finais

Como vimos, o principio de causalidade possui a seguinte forma: todo efeito tem
uma causa e, inversamente, toda causa tem um efeito. Caso o efeito nio se seguisse de forma
necessaria da causa, sendo esta posta, ocorreria algo ininteligivel. De forma aniloga, todo efeito,
sendo tomado como condicionado, possui uma causa como condicdo. Essa causa, porém, no
tempo, é sempre tomada também, por sua vez, como condicionada por uma condicio, e assim
ad infinitum. Nio h4, desse modo, no principio de causalidade, nenhuma referéncia a uma raziao
suficiente, ou a algo incondicionado. Kant chega, inclusive, a afirmar que, “se a lei empiricamente
valida da causalidade conduzisse ao ser originario, este teria de pertencer a cadeia dos objetos
da experiéncia; nesse caso, porém, também ele, como todos os fendmenos, seria por seu turno
condicionado” (KrV, B 664; Kant, 2015 [1787], p. 487). Isso, por si s6, ja deveria nos convencer
de que o principio de razio suficiente da segunda analogia nio pode ser, de forma alguma, o
principio de razio suficiente de Leibniz - aceitar isso tornaria absolutamente sem sentido as
criticas de Leibniz a Hobbes e Spinoza.

Assim, se o que Longuenesse defende como sendo o “principio de razio suficiente”
kantiano - i.e., uma reducio ao principio de causalidade resultante da ressignificacio dos
sentidos de razio feita por Kant - pode ser compreendida da maneira como apresentei, ou
seja, como uma critica a0 modo como a escola wolffiana entendeu o principio, entdo podemos

24 O trecho da Critica da razdo pura citado por Boehm, entretanto, parece referirse a B 364, nio a B 366.

25 Isso, claro, no caso de Leibniz. No caso de Spinoza, por exemplo, o que ¢ chamado de “principio de razio
suficiente”, na medida em que ¢ reduzido em seu alcance, ocupa um lugar secunddrio. Daniel Schneider atenta para
o fato de que, em ambos os casos em que o principio de razdo suficiente aparece na Etica de Spinoza ele nio aparece
como axioma. Isso, segundo o comentador, nos fornece razdes para pensar que o principio de razio suficiente nio s
ndo é o principal fio condutor da investigacio, como no caso de Leibniz, como exerce papel relativamente pequeno
no esquema spinozista (Schneider, 2014, p. 110).

Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024 108



A interpretacio kantiana do principio de razdo suficiente

aceitar a interpretacio de Longuenesse. Isso, como eu disse no inicio, se deve ao fato de que,
se considerarmos que as Unicas formas validas do principio de razio suficiente sdo aquelas que
podem ter sua constitutividade deduzidas de acordo com o método transcendental, é ébvio que,
dentre todas as aplicacoes do principio de razio suficiente, a Unica legitima sera a do principio
de causalidade.

Eu, porém, ndo penso que essa andlise da desconstruciao kantiana do principio de razao
suficiente proveniente da escola wolffiana se dirija, de alguma maneira, ao principio de raziao
suficiente que considero como “leibniziano”, j4 que o principio de razio suficiente, tal qual
Kant o apresenta, nio se refere em momento algum a um incondicionado ou razio suficiente
(Kant, inclusive, abandona esta ultima expressio em virtude de sua obscuridade no pensamento
wolffiano). Se considerarmos os aspectos da nocio de razio elencados por Kant como vinculados
a tradicio wolffiana, ¢ inevitdvel que consideremos que o principio de causalidade ¢ o unico
que pode ter sua validade objetiva deduzida - e, portanto, ser considerado constitutivo da
experiéncia.

A despeito disso, penso que a discussio kantiana em torno do principio de razio
suficiente leibniziano nio se situa no panorama apresentado por Longuenesse. Como notam
Kauark-Leite, Ramos de Souza e Vale Filho, cada um a sua maneira, Kant argumenta que
certos principios, apesar do fato de nio poderem ser considerados constitutivos da experiéncia,
podem, nio obstante, ter uma validade subjetiva - ou, melhor, ser considerados como
regulativos dela. Um principio é regulativo quando, apesar dele nio dizer nada a respeito de um
objeto da experiéncia - nio atendendo, portanto, as condicdes Longuenesse identifica como
necessdrias para a deducio de sua validade objetiva -, ainda assim diz algo a respeito do sujeito
que investiga. Nesse caso, o principio possui o carater de maxima regulativa, que, tendo certa
validade subjetiva (que, nesse caso, significa que ele é valido objetivamente para todos os seres
racionais), serve como fio condutor da investigacio. E, portanto, como um principio da razio,
nio do entendimento, que o principio de razio suficiente de Leibniz deve ser analisado, mas
nio como aquele que Kant chama de principio de razio suficiente, e sim aquele que ele chama
de principio supremo da razio pura.

Desse modo, a recolocacio do debate em torno do principio de razao suficiente em
Kant envolve aceitar a interpretacio que defendo: a de que o principio de razao suficiente,
na filosofia de Kant, aparece sob o nome de principio supremo da razio pura. Assim, apesar
de Kant se referir, na segunda analogia, ao principio de causalidade como “principio de razao
suficiente”, penso que a forma do principio supremo da razio pura indica que ¢ ele, na filosofia
de Kant, que ¢é o verdadeiro correspondente do principio de razio suficiente de Leibniz.

Referéncias

ALQUIE, F. A idé¢ia de causalidade de Descartes a Kant. In: CHATELET, F (org). Historia da
Filosofia, Idéias, Doutrinas: o lluminismo (século XVIII). Traducio de Guido de Almeida. 2. ed.
Rio de Janeiro: Zahar, 1982, pp. 187-202.

BOEHM, O. The principle of sufficient reason, the ontological argument and the is/ought
distinction. European Journal of Philosophy, 24 (3), pp. 556-579, 2016. DOI: http://dx.doi.
org/10.1111/ejop.12130

CORR, C. A. Christian Wolff and Leibniz. Journal of the History of Ideas, 36 (2), pp. 241-262,
AprJun., 1975.

109 Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024



Derécio Felipe Perondi Meotti

HIRATA, C. Leibnix e Hobbes: causalidade e principio de razdo suficiente. Sao Paulo: Editora da
Universidade de Sao Paulo/Fapesp, 2017 (Ensaios de Cultura, 59).

KANT, I. A new elucidation of the first principles of metaphysical cognition. In: The Cambridge
Edition of the Works of Immanuel Kant: Theoretical Philosophy, 1755-1770. Edited and translated by
David Walford, in collaboration with Ralf Meerbote. Cambridge: Cambridge University Press,
1992, pp. 1-45.

KANT, 1. Critica da razdo pura. Traducio e notas de Fernando Costa Mattos. 4. ed. Petropolis:
Vozes; Braganca Paulista-SP: Editora Universitaria Sio Francisco, 2015 (Colecio Pensamento
Humano).

KANT, 1. Kants gesammelte Schriften: herausgegeben von der Deutschen Akademie der
Wissenschaften, anteriormente Koniglichen Preussischen Akademie der Wissenschaften, 29
vols. Berlin, Walter de Gruyter, 1902-.

KANT, 1. Letter to Carl Leonhard Reinhold of May 12, 1789. In: The Cambridge Edition of the
Works of Immanuel Kant: Correspondence. Translated and edited by Arnulf Zweig. Cambridge:
University Press, 1999, pp. 296-303.

KAUARK-LEITE, P. Ciéncia empirica, causalidade e razdo suficiente em Kant. Estudos Kantianos,
Marilia, 2 (2), pp. 183-220, jul./dez., 2014. DOI: https://doi.org/10.36311,/2318-0501,/2014.
v2n02.4120.

LEIBNIZ, G. W. Da origem primeira das coisas. Tradu¢io de Carlos Lopes de Mattos. In:
LEIBNIZ, G. W.; NEWTON, I. Newton /Leibniz. Traducdo de Marilena Chaui, Carlos Lopes
de Mattos e Luiz Jodo Baratna. Sio Paulo: Abril S.A. Cultural e Industrial, 1974, pp. 391-399
(Os Pensadores, XIX).

LEIBNIZ, G. W. Die Philosophischen Schriften von Gottfried Wilhelm Leibniz. Herausgegeben von
Carl Immanuel Gerhardt. Hildesheim: Georg Olms, 1978.

LEIBNIZ, G. W. Os principios da filosofia ou A monadologia. Traducio de Alexandre da Cruz
Bonilha. Revisao de Marcia Valéria Martinez de Aguiar. In: Discurso de metafisica e outros textos.

Apresentacio de Tessa Moura Lacerda. Traducio de Marilena Chaui e Alexandre da Cruz
Bonilha. Sio Paulo: Martins Fontes, 2004a, pp. 129-149.

LEIBNIZ, G. W. Principios da natureza e da graca fundados na razao. Traducio de Alexandre
da Cruz Bonilha. Revisao de Marcia Valéria Martinez de Aguiar. In: Discurso de metafisica e outros

textos. Apresentacao de Tessa Moura Lacerda. Traducio de Marilena Chaui e Alexandre da Cruz
Bonilha. Sio Paulo: Martins Fontes, 2004b, pp. 151-163.

LEIBNIZ, G. W. The confession of nature against atheists. In: Philosophical Papers and Letters.

Translated and edited, with an introduction by Leroy Earl Loemker. 2. ed. Dordrecht: Kluwer
Academic Publishers, 1989, pp. 109-113.

LONGUENESSE, B. Kant e o poder de julgar. Traducio de Jodo Geraldo Martins da Cunha e
Luciano Codato. Campinas, SP. Editora da Unicamp, 2019.

LONGUENESSE, B. Kants deconstruction of the principle of sufficient reason. The Harvard
Review of Philosophy, (IX), pp. 67-87, 2001.

Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024 110



A interpretacio kantiana do principio de razio suficiente

MELO, A. O principio da razio suficiente: limites e conjectura. Revista da Faculdade de Letras
- Universidade do Porto, Série de Filosofia, Porto, v. 9, pp. 149-75, 1992. DOI: https://doi.
org/10.21747/295.

RAMOS DE SOUZA, L. E.; VALE FILHO, ]. P. O principio de razio suficiente na Critica da
Razdo Pura de Kant e suas aplicacoes: as analogias, as antinomias e os principios regulativos.
doispontos, Curitiba, Sio Carlos, 16, (3), pp. 1-15, novembro, 2019. DOI: http://dx.doi.
org/10.5380/dp.v16i3.66683

SALTIEL, E. R. von. Wolff ¢ 0 jovem Kant: os principios de contradicdo e de razdo e a prova da existéncia
de Deus. Porto Alegre. 91 folhas. Dissertacio. Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas,
Programa de Pés-graduacio em Filosofia, UFRGS, 2012.

SCHNEIDER, D. Spinozas PRS as a principle of clear and distinct representation. Pacific
Philosophical Quarterly, n. 95, pp. 109-29, 2014. DOI: https://doi.org/10.1111/papq.12019.

SPINOZA, B. Etica. Traducio de Tadeu Tomaz. 2. ed. Belo Horizonte: Auténtica, 2017.

WOLFF, C. Philosophia prima, sive ontologia, methodo scientifica pertracta, qua omnis cognitionis
humanae principia continentur. Frankfurt, Leipzig: Rengerische Buchhandlung, 1736.

WOLFEF, C. Verniinfftige Gedancken Von Gott, Der Welt und der Seele des Menschen, Auch allen
Dingen diberhaupt. Halle im Magdeburgischen: Renger, 1752.

Recebido 10/2024 | Aprovado 01/2025

111

Studia Kantiana | vol. 22 n. 3 | Dez. 2024



