
[p.77] 

I) Kant e a metafísica 

De onde fica estabelecido que a pergunta não quer calar? 

Kant é meramente o crítico da razão e com isso o crítico do conhecimento? 

Ele é um lógico ou um metafísico?

 Ele é o coveiro da metafísica – ou o novo fundador de uma metafísica? 

Cada época respondeu acerca disso de forma diferente – 

Riehl – cf. meu artigo “Neokantismus” 

Dedução subjetiva ou objetiva – Heidegger novamente põe-se resoluto no solo da dedução objetiva [.] – 

A violência – mas ele decide-se a esta violência – 

Ele deseja transportar novamente o problema de Kant para o próprio solo originário – E esse solo é 
o solo subjetivo – a ontologia-fundamental como ontologia do homem – vide...

II) A partir desta tomada de posição: a finitude como problema central vide folha 

“Finitude”

[p.78] 2) Mas próxima da determinação da finitude – não como expressão de quaisquer “imperfeições” 
[=] cf. último cap[ítulo] [-] mas, sim, que ele precisa fundamentar-se na essência do homem – e isso significa, 
em seu modo de conhecer [Erkenntnisart.] [.] 

a) intuitus originarius e derivativus – Objeto como defrontar-se a [Gegenüber-stehen]

b) Intuição e Entendimento Dependência da intuição “Atividade” do entendimento 

c) Papel central da imaginação

d) Papel central do esquematismo.

1 adriano.mergulhao@ifsp.edu.br

Ensaio-Heidegger. Apontamentos para “Kant 
e o problema da metafísica” de Heidegger
[Konvolut 100, box 42, folder 837] *ECN 17, 2014 

Ernst Cassirer 

Adriano Ricardo Mergulhão1

Instituto Federal de São Paulo/Catanduva (Catanduva, Brasil)

DOI: 10.5380/sk.v20i2.90848

Studia Kantiana, vol. 20, n. 2 (ago. 2022): 281-299
ISSN eletrônico: 2317-7462



282Studia Kantiana | vol. 20 n. 2 | ago. 2022

Adriano Ricardo Mergulhão

III) Para a crítica deste ponto de vista – 

Para concordar completamente com a doutrina do conhecimento de Kant = teoria da 
experiência positiva 

Supressão [Aufhebung] do dualismo 

Certamente também que este dualismo não pode ser dominado a partir da lógica 

Espaço e Tempo sem categorias –

Problema da representação cf. Filo[sofia] d[as] f[ormas] simbó[licas vol.] III.Heidegger 
distingue, através disso, que nem “toda” Representação [Repraesentation] singular sobre o tempo 
pode ser reconduzida – Exposição do espaço etc. 

Representação em geral – não somente representação temporal. 

IV) Doutrina das ideias – Dialética – Razão

Aqui o critério de Heidegger recusa –

Finitude e Infinitude = Ideia da Experiência 

[p.79] Disposição afetiva [Stimmung] 

Corroborar a angústia ou esclarecer 

Apenas o corpo [Körper] 

Estilo 

A escuridão do “abismo” do “Nada” 

Confrontação [Gegenüberstellung] 

O estilo de Heidegger não provém de um defeito obscuro – menos ainda porque ele 
procura a escuridão [;] este estilo é muito mais do Homem – ele traja a verte conforme a cor do 
seu temperamento[.] Kant penetra no mais profundo – mas ele ainda permanece “Iluminista” 
[Aufklärer] nesta profundidade[.] o provedor de luz [Licht-Spender]. A filosofia de Heidegger nos 
deseja prover a escuridão – deixemo-nos conhecer o abismo [,] cf. sua definição]da metafísica:]. 

Metafísica de Kant – a doutrina dos primeiros princípios do conhecimento hu[mano].[;] 
Heidegger – Doutrina do –Nada- da nadificação[.] 

Aqui nenhuma “comparação” [Vergleich] é possível  

Caráter temporal

Razão e Tempo

Recognição δεῖ őv.

A exposição de Heidegger fornece um fragmento [Stück]- Teoria do conhecimento [.]

V) Kant recuou perante a “finitude da razão”?

Este é um simples esclarecimento!



283 Studia Kantiana | vol. 20 n. 2 | ago. 2022

Ensaio-Heidegger. Apontamentos para “Kant e o problema da metafísica” de Heidegger

“Esclarecimento” [“Aufklärung”] não é um defeito profundo, mas, sim, um temor perante 
a profundidade do abismo – Homo liber...etc (Problema da morte!)

[p.80] 

VI) Resposta para a pergunta de Kant e a Metafísica

A doutrina de Kant contém uma correlação in[dissolúvel] entre ambos os momentos – 

O homem é a essência, na qual o conhecimento objetivo e a ideia objetiva estão aptos.

Cf.

Universal

Para a “disposição do caráter” [Stimmungscharakter]

Heidegger mergulhou com real profundidade de pensamento no sistema kantiano e 
como que o perfurou – mas ele não se alçou com o mesmo sucesso na livre e iluminada altitude 
[Höre] deste sistema [.] E então, o poder [Gewalt] do sistema de Kant depende desta ligação 
entre o profundo e a altitude. [.] Sobre a liberdade da circunvisão [Überschau]    junto às raízes 
em um frutífero Bathos da experiência [.] De modo algum a maior altitude [Höhere], porém:

-  também o estilo – o quarto iluminado

uma terrível apatia de Heidegger

204: não se trata do que Kant disse, mas, sim, do que sucedeu em sua fundamentação! 
Certamente - porém, nossa objeção parte disto, que na fundamentação de Kant ocorreu muito 
mais do que Heidegger mostra – ela reúne o “movimento” de modo muito estreito – e disto 
resulta o “recuo” [“Zurückweichen”]. [.]

Caráter estilístico de Heidegger

“Obscuridade” [Dunkelheit]

Vide a segunda documentação, p.ex. 218

“O homem não poderia ser lançado como um ser próprio, se ele não pudesse como tal 
deixar-se levar” etc (218) etc[.] 219: [“] No fundamento da compreensão de ser, o homem é o aí 
[Da], etc.

[p.81][Concepção] geral da filosofia para Heidegger.

sempre o próprio finito, nunca poderá tornar-se “absoluto”

227: [“] O renovado sentido da finitude não pode fracassar através de um jogo mútuo 
de equilíbrio de pontos de vista medianos, a fim de desembarcar então em um conhecimento 
absoluto – [“] permanece, pelo contrário, apenas a elaboração da problemática da finitude como 
tal[“] – através de um compromisso [Einsatz]  [“]o qual nunca pode ser reivindicado como o 
único possível[“] – O que é afirmado aqui é somente que o compromisso de Kant é diferente 
do heideggeriano [,] que ele é essencialmente e diferentemente dirigido e re-fletido [ge-sinnt] em 
determinações fundamentais [Grundbestimmungen]

 A preferência fundamental do livro de Heidegger não se mantém perifericamente, 
mas, sim, mantém olhar fixo, dirigido para o problema central da metafísica como ontologia-
fundamental – que ele introduz em meio à guerra de gigantes [Gigantomachia] em torno do ser 
[,] cf. 230! [-] mas ele permanece nesta guerra de gingantes de modo diferente de Kant [.]



284Studia Kantiana | vol. 20 n. 2 | ago. 2022

Adriano Ricardo Mergulhão

Finitude

como problema fundamental de toda a interpretação heideggeriana 

208:[“] A fundamentação da meta[física] baseia-se na questão pela fin[itude] no homem[”

209: [“]Neste prob[lema] fundamental da necessidade da questão pela finitude no 
homem, segundo a intenção de trazer à luz uma fundamentação da metafísica, foi mencionada 
a interpretação da C. R. P.[”]!

Isto permaneceu no ponto central da interpretação[.] 

212:[“] a conexão essencial entre o ser como tal (não o ente) e a finitude no homem 
precisa ser alçada à luz [“]

222: nesta ontologia-fundamental[: “]O conteúdo deste título é o problema da finitude 
no homem, com a intenção da possibilidade da compreensão de ser como o decisivo conteúdo 
[eingenschlossen] [”]

 De modo algum “teoria do conhecimento” (221)

[p.82]Esquematismo

Heidegger continua com a insistência sobre a dependência [Angewiesenheit] do pensamento 
sobre a intuição  - o pensar tem somente uma função oficial [Dienststellung] – é pura e simplesmente 
dependente da int[uição] [.] cf. por ex. B; S. 140 – mas isto é realmente certo? – Como “formas” 
lógicas, as categorias são, como Kant repetidamente acentua, inteiramente independentes – elas 
necessitam dos sentidos,“de maneira alguma da intuição” [,] cf. C.R.P. . Para que elas precisam 
então da intuição? – Onde elas necessariamente estão [?] Para a construção da experiência – do 
objeto empírico, da “natureza” [.] Porém, ao lado disto está toda a função independente na qual 
elas constroem o reino do “inteligível”: aqui elas não podem ser “restringidas” ao esquema [.]

Assim posto, isto também é equivocado quando Heidegger quer alargar  [ausdehnen] o 
“caráter da imaginação” por sobre a razão pura. (144)

A afirmação de que a toda razão seja acrescentada uma receptividade pura (146); 

Apenas na construção empírica da experiência [-] = mundo fenomênico [Erscheinungswelt] 
o entendimento é autoprodutivo e reúne-se a ele (ao mundo fenomênico) no domínio da 
razão (da ideia), mas o pensar é absolutamente espontâneo.   A ideia da liberdade contém uma 
espontaneidade absoluta. A ideia ultrapassa a experiência. [-] cf. nota a lápis na p.146 [-] aqui 
começa então a verdadeira transcendência, a qual Heidegger tem obstruído, porque ele nomeia 
o objeto transcendental, empírico-fenomenal.

Heidegger é, basicamente, – Empirista, ao invés de “Idealista”

Imaginação

[“] A síntese como tal não é nem algo [Sache] da intuição nem do pensar [Denken]. Ela [a 
síntese] possui, igualmente, uma conciliação entre ambos, um parentesco [Verwandstschaft] com 
ambos. Ela é [“] um simples efeito da imaginação[,] fun[ção] cega, embora impres[cindível] da 
alma, sem a qual nunca teríamos conhec[imento] algum [.] (A78, Heidegger 57) [“] A síntese 
pura trata-se da sinopse pura na intuição pura e igualmente refletora pura [rein reflektierende] no 
pensamento puro[”] (58) [p.83] [,] Isto quer dizer, [“]O nosso pensamento puro sempre colocou 
perante ela o tempo concernido [angehende Zeit]. [”] (57).

A síntese pura, portanto, não recai [zu fällt] nem à intuição pura nem ao pensamento 



285 Studia Kantiana | vol. 20 n. 2 | ago. 2022

Ensaio-Heidegger. Apontamentos para “Kant e o problema da metafísica” de Heidegger

puro. O aclaramento [Erhellung] de sua origem, portanto, não pode estar nem na Estética 
Transcendental nem na Lógica Transcendental.[“] Analoga[mente], a categoria não é um prob[lema] 
nem da Estética Transcendental nem da Lógica Transcendental.

- N.b. [nota bene]: Cohen sempre acentuou isso reiteradamente, que esse juízo [Einsicht] se 
volta inteiramente para o lado objetivo (Unidade dos princípios fundamentais como condição 
fundamental da ciência natural matemática).

Aqui também uma completa concordância –, porém, logo há um retrocesso para o polo 
contrário, o polo da “Dedução Subjetiva”.

Neste ponto, Heidegger volta-se expressamente contra a “tendência” [“neigung”] de se 
tomar a C.R.P. como Lógica da Razão Pura. (61) Então, evidentemente, os múltiplos domínios da 
lógica poderiam ser, na C.R.P.: a interpretação precisa interpenetrar [durchdringen] até o “traço 
[Zug] interior da problemática”.

[“] Toda síntese é obtida a partir da imaginação, logo, a apercepção transcendental é 
intrinsecamente [wesenhaft] relacionada sobre a imaginação pura. Isto pode ser representado 
como algo puro, não como algo empírico-predeterminado [Vorgegebenes], o qual, defronte a ela 
[a imginação], seria meramente reprodutivo, porém, ela é imagética [bildend] a priori, isto quer 
dizer, puramente produtiva  [reine produktiv]. (74)

A imaginação pura relaciona-se intrinsecamente com o tempo (vide acima) e revela-se 
como intermediária entre a apercepção transcendental e o tempo.

A primeira de todas as relações [Verhältnisse] do poder imagético [bildende Kraft] é a 
imaginação pura. (77) O conhecimento puro irrompe [aufbricht] [do poder imagético] para um 
ente finito como a primeira condição do espaço de jogo, no qual “se realiza toda relação do ser 
ou do não ser” e precisa, por conseguinte, denominar-se ontológico. (79)

[p.84] O “entendimento” agora infere sua “primazia e exprime a si mesmo, em sua 
essência, através desta renúncia [Aufgeben], a qual está situada nisto, que a síntese pura da 
imaginação transcendental precisa, para se fundamentar, estar situada sobre o tempo.”

(79) “O horizonte transcendental só pode se  formar em uma frequência sensível, 
[Versinnlichung bilden]” (85) (portanto, somente o Ser – fenômeno dado [Phaenomenon ergeben] cf. 
Heidegger 111: “Possibilidade da experiência é sinônimo de transcendência”!), a pura imagem 
de todos os objetos em geral é, contudo, o tempo, vide acima. 

Doutrina do esquematismo como etapa [Stadium] decisiva da fundamentação da 
“Methaphysica generalis” (105); o capítulo do esquematismo conduz “com uma segurança inaudita 
para o núcleo de toda problemática da C.R.P.” (107).  

Característica da Imaginação 

“A não vinculação para com o ente – ela é livre de resistência na recepção [Hinnehmen] da 
visada [Anblicken], isto é, ela é a faculdade [Vermögen] que se dá a si própria de determinado modo”. 
(121) “Este poder formativo [bildende Kräfte] é sobretudo uma receptividade [Hinnnehmendes] 
(receptiva) e um “formar” [“Bilden”] criativo [Schaffendes] (espontâneo). Sobretudo, neste [poder 
formativo] está situado a verdadeira essência de sua estrutura.” (121).

A espontaneidade contém então um caráter intuitivo, ela é o subjectio sub aspectum – 
exhibitio originaria - porém, esta não é tão criadora [Shöpferisch] quanto a exhibitio originaria. – 



286Studia Kantiana | vol. 20 n. 2 | ago. 2022

Adriano Ricardo Mergulhão

Nesta exhibitio originaria  intitula-se a imaginação produtiva (123); esta imaginação produtiva 
nunca se refere à formação de objetos, mas, sim, a pura visada [Anblick] para a objetividade 
em geral. “Ela é livre de experiência, a experiência é, antes de tudo, a possibilitadora da pura 
imaginação produtiva” (125); a imaginação transcendental é a raiz de ambos os troncos [-] a 
intuição pura e o entendimento puro são reconduzidos para a imaginação transcendental. (131) 

Mas existe um problema se, através de uma tal redução da faculdade do entendimento 
da essência finita sobre a imaginação, a mera imaginação não é rebaixada em direção a todo 
entendimento  [p.85] ou se a essência do homem não se desfaz em uma aparência [Schein]?

Porém, é para se contrapor [entgegenzusetzen] que “aquele horizonte dos objetos é 
construído na imaginação transcendental - a compreensão de Ser – em geral, inicialmente torna 
algo possível como uma distinção entre a verdade ôntica e a aparência ôntica” (131).

A interpretação da intuição pura só é possível por conta disso, segundo aquele fora 
[aus] da imaginação pura (cf. S. 134ff. 143). “Isto é tão insustentável que Espaço e Tempo, 
enquanto categorias, no sentido da interpretação de “Marburgo”, são mantidas em sentido 
lógico a fim de se dissolver [aufzulösen] a estética transcencental na lógica, então, está correto “que 
a estética transcendental, tomada em si mesma, não pode ser a totalidade, pois nela está situada 
a possibilidade para a conclusão.” (138)

Também “a aparente realização própria [Eigenleistung] do entendimento puro ao pensar a 
unidade é como um representar formador espontâneo [als spontan bildendes  Vorstellen], um puro 
ato fundamental [Grundakt]da “imaginação transcendental” (143) 

O pensar originário é o “puro imaginar”. (144)

Todavia, “Kant recuou diante desta “raiz desconhecida” [Unbekannten Wurzel] – na 
segunda edição da C.R.P. a imaginação transcendental é desviada e reinterpretada  [umgedeutet] 
– em favor do entendimento”. (153)

Esta é a censura de todos estes, os quais acentuam a dedução “subjetiva” ao custo 
da “objetiva” – o próprio Kant, a fim de ir contra uma falsa interpretação [Missdeutung] do 
idealismo psicológico-antropológico, colocou o peso, em sua segunda edição, na parte objetiva 
de seu problema – mas ele não renegou, com isso, de modo algum, os resultados da dedução 
subjetiva. A dedução subjetiva e a dedução objetiva são, acima de tudo, correlatas. - Kant, com 
razão, voltou-se contra isso [p.86] na segunda edição, somente uma  acentuada modificação 
[Accentverschiedebung] - a subjetividade transcendental não suporta acentuada modificação. 
– Isto também se mostra no exemplo de Schopenhauer, o qual, precisamente através desta 
_(subjetividade transcendental), é impelido  novamente por sobre os trilhos do idealismo 
psicológico. E também a interpretação de Heidegger permanece unilateral “antropológica”. A 
verdadeira interpretação transcendental encontra a essência da “subjetividade” precisamente na  
“razão” e na completa objetividade do espírito “objetivo”. Heidegger também reconhece (157) 
que a dedução transcendental seja, em si, necessariamente e simultaneamente subjetiva-objetiva. 
Pois é a descoberta da “transcendência”, a qual forma primeiramente, para uma subjetividade 
intrinsecamente finita, uma doação para uma objetividade em geral. Não foi somente para 
Heidegger em particular “que a imaginação transcendental o amedrontou, mas, sim, que a razão 
pura enquanto razão vacilou [Schwanken] ainda mais fortemente em seu encanto [Bann]”. (159) 
Contudo, não há aqui nenhuma prova para um vacilo no comportamento de Kant: ele sempre 
foi “newtoniano” e sempre um ético “objetivo”!

Na segunda edição Kant decidiu-se “pela razão pura contra a imaginação pura, a fim de 
salvaguardar [retten] o domínio da razão.” (161) Todavia, o domínio da razão havia sido, alguma 



287 Studia Kantiana | vol. 20 n. 2 | ago. 2022

Ensaio-Heidegger. Apontamentos para “Kant e o problema da metafísica” de Heidegger

vez, para Kant, apresentado e contestado?

Eu creio que não!

Imaginação

Posição central – fazer esta acentuação é o mérito decisivo de Heidegger – aqui estou 
plenamente de acordo com ele – do mesmo modo, principalmente nas pp. 125 – ver também 
a F.F.S. vol III – assim, com certeza, a interpretação dele se movimenta “como que em direção 
oposta” àquela do idealismo alemão, cf. anotação p.130. 

A imaginação transcendental como raiz de ambos os troncos: cf. 130.

A Estética “tem apenas um caráter preparatório e pode ser propriamente lida, na verdade, 
segundo a perspectiva do esquematismo” (137) [p.87], contra os Marburgenses 137f.

Isto é correto!

140: O que Heidegger nomeia como o “caráter primário da representação [primären 
Vorstellungs-Charakter] (= caráter da apresentação [Darstellungcharakter]) do pensar – a isto eu 
intitulo como caráter-do-Símbolo [Symbol-charakter]. A necessidade sob o signo sensível [sinnlich 
Zeichen].

Finitude

Para Kant, portanto, o caráter da “finitude” se expressa somente no Objeto – conhecimento 
como conhecimento fenomenal [Erkenntnis as phenomenaler Erkenntnis], não no conhecimento 
do eu = conhecimento do noumênico [noumenaler Erkenntnis], ideia da Liberdade. Assim, 
também o posicionamento  acerca do problema da morte de modo totalmente outro do que 
em Heidegger –, pois somente o homem empírico (o homem enquanto fenômeno) falece. – o 
homem noumenal, o homem da Liberdade, é “imortal” [unsterblich] – isto é realmente apenas 
um desvio, um passo atrás perante o abismo do “nada”, segundo pensa Heidegger – então toda 
a filosofia seria um tal  desvanecer [Zurückschrenken] – Platão –filosofar é aprender a morrer – 
Espinosa: homo liber de nihilo minus quam de morte cogitat [o homem livre não pensa em nada menos 
que a morte] – Kant – imortalidade  [unsterblichkeit].

A filosofia como elevação no reino das ideias – de modo algum é um ver-se perante 
[Vorbeisehen] o fenômeno da morte – como Reino da Eternidade [Ewigkeit].

É totalmente arbitrário que Heidegger queira impedir isso.

Cf. 139: a sensibilidade se intitula tanto como “intuição finita”, igualmente p.23ss 
– Mas onde isso se encontra em Kant? Ou, pelo contrário: ela desempenha o mesmo papel 
que é desempenhado segundo Heidegger? A sentença de que a transcendência enquanto tal 
é sensível a priori (Heidegger 164) é incorreta nesta versão – isso vale justamente apenas para 
a transcendência teórica – para o objeto [Gegenstand] enquanto objeto [Objekt], não para a 
transcendência da liberdade (Reino dos fins). 

[p.88] Ela (a transcendência) não é sensível – ela é, pelo contrário, como Kant acentuou 
cada vez mais, em princípio, suprassensível [übersinnlich].

Suprime-se [Streicht man] o conceito de suprassensível, então suprime-se toda a metafísica 
kantiana. [-] e Heidegger faz precisamente isto, ele é Empirista!



288Studia Kantiana | vol. 20 n. 2 | ago. 2022

Adriano Ricardo Mergulhão

Aqui reina também a lei do Tempo – mas o suprassensível é simultanemante o 
supratemporal [Über-Zeitliche].

Esquematismo (=imaginação) 

Segundo Kant, como resposta para a questão acerca do conhecimento objetivo – o 
conhecimento natural [naturerkenntnis] como uma fração [Stück] da “teoria do conhecimento” 
kantiana, mas, justamente, não como uma fração da doutrina kantiana do homem. – 

Onde nós esquematizamos, nós decalcamos [Stempeln] o objeto deste conhecimento 
esquematizado e com isso, ao objeto no fenômeno [Erscheinung] -  porém, o “homem” não é, 
segundo Kant, dado em si mesmo como mero fenômeno – na verdade, nós mesmos recolhemos 
apenas a forma do tempo, como a forma do “sentido interno” [“inneren Sinnes] – mas nós não 
somos nenhum mero Objeto [Gegenstand] , “Objeto” [“Objekt”] do sentido interno – mas, sim, 
o legítimo “si mesmo” [“Selbst”] que é o si mesmo noumenal [noumenales Selbst]. Este si mesmo 
noumenal pertence ao mundo inteligível – e aqui não há nenhuma esquematização. A ideia da 
Liberdade não se deixa esquematizar [-] aqui o esquematismo seria conduzido ao místico – sonhos 
íntimos [Hinneinträumen]. Aqui existe apenas uma típica [Typik] da Razão prática pura – existe um 
conhecer [Erkennen] não objetivo [nicht-gegenständliches] – onde o conhecido [Erkannte] não é 
um mero objetar [Gegenstehen] e não é nenhum mero objeto – e, neste conhecer não objetivante    
[nicht-gegenständlichen Erkennen], abre-se primeiramente a “essência” do “eu”, pois o eu não 
pertence ao mero mundo das coisas [Sachwelt]; é o indivíduo [es ist Person].  – O conhecimento 
dos indivíduos é conhecimento não figurado, não esquematizado. Conhecimento-de-algo 
[Sach-Erkenntnis],  Conhecimento da coisa [Ding Erkenntnis], é conhecimento esquematizado 
– Conhecimento individual [Personale Erkenntnis] é conhecimento infinito, conhecimento-de-
algo é conhecimento finito. Isolado nestes últimos, existe algo como a morte. O eu (enquanto 
noumeno) não morre.

[p.89] Humanidade (finitude) da Razão

Cf. 19 “A fonte básica [Quellgrund] para a fundamentação da metafísica é a razão pura 
humana, de modo que, precisamente, a humanidade se torna essencial para o núcleo desta 
problemática […] Esta finitude […] está situada na essência construtiva [Wesenbau] do próprio 
conhecimento.

“Conhecer é primariamente intuir”, todo julgar [Urteilen] tem simplesmente uma função 
[Dienststellung] para a intuição. 

Através da ligação para com a intuição, a qual é necessária para o conhecimento humano, 
este se torna, desde o princípio, conhecimento finito. 21 (diferentemente do conhecimento 
divino ou de um outro espírito superior).

Retirada [Abhebung] contra o “intuitus originarius” 

“O pensar como tal já é, portanto, o selo [Siegel] da finitude.” 22 O conhecimento finito 
enquanto não criador, mas, sim, como conhecimento acolhido [Hinnehmende].

Intuitus derivativus

“O caráter da finitude da intuição está situado, portanto, na receptividade” - > ao menos 
para nós humanos <

Por isso, toda intuição é sensível. “Kant obteve primeiramente o ontológico, o conceito 
não sensível [nicht-sensualistischen] da sensibilidade”.



289 Studia Kantiana | vol. 20 n. 2 | ago. 2022

Ensaio-Heidegger. Apontamentos para “Kant e o problema da metafísica” de Heidegger

Para o entendimento, pertence à sua essência a circularidade [Umwegigkeit], (Discursividade) 
o mais profundo index de sua finitude. (26)

28 pp. (especialmente 31) A diferenciação entre aparência [Erscheinnung] e coisa

[Ding] em si em geral só se torna compreensível junto à expressa fundamentação inicial 
da problemática da essência da finitude (pois o que o entendimento reconhece somente como 
“aparência” significa justamente que ele é intuitus derivativus, o ente não comporta [hin-nimmt] o 
intuitus originarius, o qual conhece aquilo que ele cria.

34 p. Por outro lado, exige-se “que o conhecimento finito do ente, para sua própria 
possibilidade, seja o conhecimento de algo não recebido [nicht-hinnehmendes] (um aparente 
não finito [scheinbar nicht-endliches]), tal qual uma intuição criadora […] como um trazer junto 
a [Beibringen] da constituição de ser do ente [Seinsverfassung des Seienden], isto quer dizer, uma 
possível síntese ontológica? [p.90]

(Cf. Carta a Herz! 1772)

Analítica = “Deixar ver a gênese da essência da razão pura finita, que provém do seu 
próprio fundamento” (38)

Pergunta fundamental: “Como pode a finitude humana do Dasein, por princípio, exceder 
(transcender) o ente, qual ente não somente tem produzido isto por si próprio, e até mesmo 
sobre o que ele pode existir, segundo ele próprio, como Dasein, sendo dependente (Angewiesen 
ist)?” (39)

“O problema da possibilidade da ontologia é então a pergunta sobre a essência e sobre a 
essência fundamental da transcendência da compreensão prévia de Ser” 

Intuição pura; como (quasi-)criadora

Espaço como “intuição dada” p.40, como “representação originária” [ursprünglich 
Vorstellen].

“cognição pura [reines Erkennen] é intuição pura através de  conceitos puros”.(47)

Os conceitos puros não como refletidos, mas como conceitos reflexionantes.(49)  

 “A finitude do conhecimento manifesta justamente uma dependência interna singular 
do pensamento sobre a intuição, pelo contrário, uma determinação de indigência [Bedürftigkeit] 
deste através daquela” (53) 

“A essência finita precisa desta faculdade fundamental [Grundvermögens] para deixar-se 
opor à [entgegenstehenzulassenden] doação [Zuwendung]”

Kant coloca a pergunta decisiva e, na verdade, a coloca em primeiro lugar – o que se 
entende então por sob um Objeto do conhecimento. - (67)

O deixar-se contrapor a [Gegenstehenlassen von]… é, portanto, o conceito originário 
[Urbegriff] e, por conseguinte, o ato originário [Urhandlung] do entendimento. Mas Kant, a 
partir disso, não olvidou da finitude do entendimento? Se, justamente agora, o entendimento 
possibilita o deixar-se contrapor a – ele não se torna com isso a faculdade suprema [obertes 
Vermögen] –, não se transforma o Servo [Knecht] em um Senhor [Herrn]? (69)

Resposta: “O entendimento é de fato a faculdade suprema – na finitude, i.e. ele é o 
mais elevado finito; porém, sendo assim, necessita-se trazer à luz sua dependência da intuição 
(=Tempo) no mais profundo  deixar-se contrapor a” (70)



290Studia Kantiana | vol. 20 n. 2 | ago. 2022

Adriano Ricardo Mergulhão

[p.91] A questão sobre a possibilidade da experiência também não significa outra coisa 
que “Experiência quer dizer finito, conhecimento intuitivo-receptivo [anschauendhinnehmende] 
do ente” (110) (mas aqui evidencia-se justamente a outra ênfase [Accent]  da finitude segundo 
Kant – meu campo é o frutífero Bhatos [n.t. do grego “profundidade”] da experiência  [-] o 
mero capricho: a interioridade da coisa; totalmente irracional, etc. “Possibilidade da experiência 
significa o mesmo que Transcendência” Heidegger 111.

Através do caráter “criador”, não se rompe com a finitude da transcendência, pois 
permanece sempre subsistente a diferença para com o “intuitus originarius” cf. 114 [-] sempre 
apenas ontológico e nunca conhecimento ôntico-criador.

Isso não extravasa a finitude, pelo contrário, o “sujeito” finito imerge justamente   na sua 
própria finitude!

“Kant deseja, no entanto, que o orgulhoso nome de uma ontologia seja substituído, com 
todo direito, por aquele de uma filosofia transcendental, conquanto que o título de Ontologia 
seja legado ao sentido da Metafísica.” (118)

A razão humana, por conta disso, não segue … “a finitude para ser extinguida [auszulöschen], 
mas, sim, pelo contrário, esta finitude dever ser justamente consciente, a fim de que ela não (n.t. 
a razão humana) se detenha nesta (n.t. finitude). A finitude simplesmente não sustenta a razão 
humana, pelo contrário, sua finitude é perecível  [Verendlichung], i.e. “Cuidado” [“Sorge”] com 
o poder-ser-finito [Endliche-Sein-Können]. ” (207)

“A fundamentação da metafísica baseia-se na pergunta pela finitude no homem – então, 
na verdade, só agora esta finitude por tornar-se um problema” (208).

“A relação essencial entre o ser como tal (não como ente) e a finitude no homem precisa 
ser alçada à luz” (212).

A questão-do-ser [Seinsfrage] como questão sobre a possibilidade do conceito de Ser em 
geral possui uma relação essencial para com a finitude no homem. (215)

[p.92]  “A essência da compreensão do ser em geral” (216)

“Mais originário que o homem é a finitude do Dasein” (219)

 Recuo (Finitude)

“Kant recuou perante a raiz desconhecida”

- Pelo contrário: ele elevou-se sobre isso [-] já a explicação filológica 153 (Diferença entre 
a primeira e a segunda edição!), isto não é conclusivo aqui. Kant fez a exposição da imaginação, 
a princípio,  de modo suficiente – pois ele manteve o capítulo do esquematismo! E isso põe 
descoberto [aufdeck] então o positivo conteúdo fundamental da imaginação transcendental.

Cf. 154 O próprio Heidegger.

Vide igualmente as considerações 154pp.

159pp. O motivo que Heidegger conduz para este “recuo” não é igualmente decisivo 
– não se trata, para Kant, de manter o primado da >ratio< , de manter por direito o primado 
da lógica. Na lógica, este primado não é mais da lógica formal, mas, sim, interesse da lógica 
transcendental. – E, para esta “ratio”, ele observa muito claramente a fronteira – ele tem esse 
entendimento de que a antiga metafísica, aquela do racionalismo dogmático, subjugou a Crítica 
–, ele demonstrou, como só ele podia realizar, o que se restringe, simultaneamente, através do 
esquematismo, bem como através da imaginação transcendental. Contra uma tal restrição da 



291 Studia Kantiana | vol. 20 n. 2 | ago. 2022

Ensaio-Heidegger. Apontamentos para “Kant e o problema da metafísica” de Heidegger

lógica, Kant certamente não se opôs. Ele se defende contra a restrição da ideia da Liberdade da 
Razão. A lei moral, isso ele afirma reiteradamente – Não vale para todos os homens, mas, sim, 
para os entes racionais em geral! Aqui se rompe a fronteira definitiva da mera-antropologia. 
Uma fundamentação antropológica da moralidade traria [p.93] consigo este conteúdo próprio, 
assim como sua generalidade e necessidade!

Não é correto que Kant tenha se assustado com a imaginação pura – ela não o assusta em 
seu significado teórico –, ele vê a finitude – a limitação sobre o “fenômeno” [Erscheinung] –, mas 
ele não teve medo: Pois a interioridade é, pura e simplesmente, um “mero capricho”.

Na esfera prática, porém, ele vê a Razão=Ideia da Liberdade elevar-se sobre a finitude. 
Heidegger observou isso muito corretamente (160), mas, em seu posicionamento, ele observa 
apenas uma evasão [Ausweichen], um recuo [Zurückschrecken] – e também uma separação 
constrangedora [Verlegenheit lösung] –, mas isso é efetivo? Ou isso não é, antes de tudo, a busca 
pelo sentido mais profundo e positivo da doutrina da Liberdade de Kant e de seu “Idealismo 
da Liberdade”?

Kant não se decidiu “pela Razão Pura contra a imaginação pura a fim de salvar o domínio 
da Razão” (161), ele não precisa de tal salvação à tout prix (n.t. a todo custo).    

Para a fundamentação da metafísica, segundo Heidegger, está mantida firmemente a 
específica finitude da natureza humana! (162) Todavia, não exatamente para a fundamentação 
da metafísica kantiana como fundamentação de uma metafísica da liberdade! 

205: O verdadeiro resultado, “diante do qual Kant recua, é a descoberta da subjetividade 
do sujeito segundo um fundamento que é colocado por ele próprio”

[p.94] 209: Mas Kant não preparou primeiramente o solo “para escavar por si próprio” 
[Unter sich Weggraben].

Somente então permanece a pergunta: Este cavar por si mesmo o solo da finitude 
tornou-o realmente descrente [untreu]? Ele recuou amedrontado? Ou isso significa  “escavar por 
si próprio” algo eminentemente positivo?

Um aprofundamento do fundamento da finitude na Liberdade?2

2 Liberdade? Liberdade, (...): Kant, em torno disso, em verdade não “pensou nos queridos anjinhos”, como Schope-
nhauer, tripudiando, o censurou [cf. Arthur Schopenhaueur “Preisschrift über dir Grundlage der Moral”. In: Sämmtlich 
Werke, Bd. 3, [1892], S.512] – pelo contrário, ele também fala aqui como Crítico e Metódico, para quem possui 
interesse acerca disso, pois as fronteiras da ciência não se deixam “transpor umas pelas outras” [“ineinanderlaufen”], 
pelos quais querem separar, de modo agudo e por princípio, entre a tarefa da ética e aquela da antropologia. Cf. aqui, 
compara acima de tudo com Cohen, “Kants Begründung der Ethik”, Berlin 1877, S. 123ff. Esta linha de demarcação 
foi dada para ele através do constraste [Gegensatz] do “fenômeno” [Erscheinung] com a “coisa em si” [ding an sich], 
entre tempo e liberdade. Foi bem apropriado que Heidegger  tenha substituído, contra Kant, sua própria concepção 
da “ontologia fundamental” como uma doutrina do homem, para expor um enfrentamento [gegenüberzustellen] com 
o kantismo, fato que ninguém colocará em discussão; mas ele não deveria tentar introjetá-las [hineinzulegen] em Kant, 
principalmente na ética kantiana. Aqui, segundo me parece, ele levou longe demais aquela máxima, segundo a qual 
contra um autor filosófico que se deseja interpretar deve-se necessariamente se utilizar da violência [Gewalt]. [“Kant 
und das Problem der Metaphysic. Bemerkungen zu Martin Heideggers Kant-Interpretation”. In: Kant-Studien 16 (1931), S.16-
17 (ECW 17, S.238-239)]. A censura não foi desfeita.



292Studia Kantiana | vol. 20 n. 2 | ago. 2022

Adriano Ricardo Mergulhão

Metafísica e Antropologia:

196[:] “A fundamentação kantiana tem por resultado: O fundamento da metafísica é 
uma pergunta sobre o homem, isto é, Antropologia.” Porém, a resposta de Kant é exatamente: 
A pergunta metafísica sobre o homem não está separada através da Antropologia – pois a 
antropologia só possui relação com a natureza sensível e finita do homem – e não com sua 
natureza inteligível. Do ser inteligível do homem tratam a Ética e a Estética [;] “do substrato 
suprassensível da humanidade” – mas não a Antropologia![p.95]

O problema da metafísica como aquele de uma ontologia fundamental “Ontologia 
fundamental significa aquela analítica ontológica da essência humana finita, à qual pertence o 
fundamento para a “natureza do homem”, a qual a Metafísica deve preparar – […] Ontologia 
fundamental = Metafísica do Dasein humano […] O que é o homem? […] A ideia da ontologia 
fundamental deve se afirmar e se apresentar [darstellen] em uma interpretação da C.R.P. como 
uma fundamentação da metafísica” (p.1)

[“] A fundamentação kantiana tem por resultado: O fundamento da metafísica é uma 
pergunta pelo ser humano [,] i. e. Antropologia[”] (196 pp.)

O que é o homem? Acerca disso seguem as outras três perguntar cf. 198.

[“] Se obtém, então, com a ideia de uma filosofia antropológica, aquela disciplina sobre a 
qual se deve concentrar a totalidade da filosofia? [”] (200) Porém, [“] não é também igualmente 
imperativo combater [bekämpft] o antropologismo na filosofia” (202)

“A resposta não é válida para a busca sobre a pergunta sobre o que seja o homem, mas, 
sim, antes de tudo, ela vale então para questionar acerca de como uma fundamentação da 
metafísica em geral sobre o ser humano singular pode e deve ser interrogada”. (205)

221: A metafísica do Dasein é aquela sobre a qual se assume a necessária questão acerca 
do que o homem é para uma fundamentação da Metafísica.

222: Ideia de uma ontologia fundamental – [“] No conteúdo deste título inclui-se o 
problema da finitude no homem, no intuito de uma possibilitação [ermöglichung]  da compreensão 
de ser como a conclusão decisiva.”

Reminiscência-novamente cf. 224

A aposta [Einsatz]e a engrenagem [Gang] da Ontologia-Fundamental. (224) [p.96]

“Metafísica” e “Teoria do Conhecimento”

Antagonismo [Gegensatz] dos direcionamentos que especificamente evidenciam - Aqui 
o extremo mais desolador -, quando se fundamenta o discurso de Riehl em Friburgo, “acerca 
da filosofia científica e não-científica”; A filosofia   enquanto filosofia científica é “teoria do 
conhecimento”, todo o restante é sobretudo abandonado ao mero “sentimento” [Gefühl] . Hoje 
se advoga um ponto de vista semelhante, p. ex., o de Schlick e da “Escola de Viena”, o qual 
ainda mantém o “positivismo” totalmente próximo.

A reação segundo Heidegger – A metafísica como doutrina do homem – como pergunta 
pelo sentido [Sinnfrage] perante a existência humana. Uma recusa abrupta de toda mera teoria 
do conhecimento, vide sua declaração, p.11: “A ontologia primária  [primär] não se relaciona, de 
modo algum, com a fundamentação da ciência positiva” p.16

Segundo isso, Cohen – “Somente um newtoniano como Kant podia insurgir-se.” “A 



293 Studia Kantiana | vol. 20 n. 2 | ago. 2022

Ensaio-Heidegger. Apontamentos para “Kant e o problema da metafísica” de Heidegger

ciência, a qual existe nos livros impressos.” Introdução demasiadamente longa! 

Qual é a posição própria de Kant neste antagonismo? Separação do conceito acadêmico 
[Schulbegriff] e do conceito de Mundo – e então, pertencem ambos ao desenvolvimento de Kant 
e, em seu sistema, são conjuntamente insolúveis [unlöslich] – Desenvolvimento de Kant:

“História geral da natureza e teoria do céu”

“Sonhos de um Visionário”

Informação sobre a organização de suas conferências – distintamente o posicionamento 
do problema Antropológico.

“the proper study of mankind is man”  [n.t. “O genuíno estudo da humanidade é o homem”]

Eu conheço o homem. (Rousseau)

Informação acerca da organização de suas conferências “…rudimentares [rohen] e 
simplesmente assinaladas.”

Quando se qualifica estas questões acerca do ser e acerca da determinação do homem, 
como “Metafísica”  - Então Kant foi certamente, desde o princípio,  um metafísico e sempre 
permaneceu metafísico. Mas, apesar disso, ele é o crítico do conhecimento, o teórico do 
conhecimento natural matemático, o “newtoniano” – [,] somente um newtoniano como Kant 
poderia insurgir-se (Cohen).

Como conjugar ambos? Para Kant isso é muito simples e, ainda mais, de uma maneira 
absolutamente não problemática  - a “essência” do homem não é determinada, justamente, 
através da “reflexão” psicológica, mas, sim, “transcendental”, i.e.  [p.97] desde o espírito 
objetivo. Aqui as três grandes configurações [Gestaltungen] Liberdade, Natureza = conhecimento 
objetivo natural, Arte. Ele lê a essência do homem a partir da lei moral (Autonomia). A lei 
do entendimento [Verstandes Gesetz]. “É intelectual, aquilo (aquilo) cujo conceito é um ato 
[Tum].”(242) A arte, como a arte do gênio (Heautautonomie, Crítica da faculdade de julgar).

O homem  é para ele a essência, sobre a qual a autolegislação é capaz de legislar sobre 
o domínio moral, sobre o teórico, sobre o estético (Capere formae[n.t. formas de captura]). As 
quais, então, se reúnem nele,  “o conceito acadêmico” [Schulbegriff] e o “conceito de mundo”, a 
metafísica e a teoria do conhecimento já desde o primeiro princípio [-] como newtoniano, ele 
revela o mundo moral!

 A história geral da natureza e a teoria do céu – fornecem conceitos não desenvolvidos 
[unausgewickelte] – “o céu estrelado sobre mim e a lei moral em mim…” 

Conceito de Mundo – Conceito Acadêmico [-] o último não é suficiente – Indica o Ideal, 
porém, “A ciência […] o estreito portão”, etc.

Ambos os polos não podem ser separados um do outro, sem que com isso se rompam a 
unidade do sistema kantiano e  aquela individualidade kantiana!

Metaphysica specialis (= doutrina do homem) é, para Kant, a “Metafísica em seu propósito 
final” (“Os progressos da metafísica desde Leibniz e Wolff”] (Cassirer: Kantausgabe Bd. 8, p.238) = 
Heidegger p.8

Limitação do papel da ciência natural matemática sobre o “anúncio” (Heidegger p.10!), 
por consequência, muito escasso - a ciência natural matemática é simultaneamente >Analogon<  
[n.t. análoga] “ao orgulho da razão humana”, que se coloca primeiramente como uma “faculdade” 
– comprovada através do Faktum   [n.t. fato] de que o conhecimento é possível para a razão pura. 
Heidegger invoca a palavra de Kant, a C.R.P. contém a “metafísica da metafísica” (Cassirer: 
Kantausgabe Bd.IX , 198) p.220ss. , a fim de que se conclua disso que estas palavras na C.R.P. 



294Studia Kantiana | vol. 20 n. 2 | ago. 2022

Adriano Ricardo Mergulhão

também procuram provar [Versucht], apenas parcialmente, uma “teoria do conhecimento, que se 
precipita definitivamente:  mas tal palavra não diz basicamente outra coisa, senão que a Crítica 
da Razão Pura metafísica  contém o princípio fundamental [Anfangsgründe]  da – Metafísica. [p.98] 
A pergunta pela metafísica como modo de conhecimento [Erkenntnisart] – esta é justamente a 
pergunta fundamental. (221)

“Para uma fundamentação da metafísica a pergunta necessária, o que é o homem, assume 
a metafísica do Dasein” (221)

Método

192f. A interpretação não pode unicamente restituir [wiedergeben] o que o próprio Kant 
disse – mas, sim, o que ele não mais desejaria dizer.

192f. comparar com Exposição contra Eberhard (193)

Por isso é necessário poder 192

Repetição [Wiederholung] - “A fundamentação da metafísica em uma repetição” 195ff.

Não se deve “fazer a pergunta, acerca do que Kant diz, mas, sim, a seguinte (pergunta), o 
que aconteceu em sua fundamentação” 

Representação:

“O parentesco, a origem do mesmo gênero (genus) , manifesta-se a partir disso, que para 
intuição e pensar, para ambos, a “representação em geral”(repraesentatio)  é a espécie [Gattung]”! 
A320, B376, Heidegger 20: “A representação tem aqui os seguintes sentidos formais, através do 
que um outro se mostra [anzeigt], anuncia [meldet], apresenta [Darstellt]”.

“Representação” em geral como Tempo – o Tempo apenas é um caso especial da 
representação cf. abaixo, Tempo! E 190 –

Disto também resulta onde Kant deseja demonstrar que a realidade objetiva da categoria 
necessita da intuição , não somente para o tempo, mas, sim, refere-se sempre para o espaço, 
como a forma externa da intuição. – Sim, exatamente esta referência é o artifício [Kunststück] 
de seu idealismo, através do qual ele certamente o coloca (o espaço) diante do equívoco com o 
idealismo psicológico! Vide aqui C.R.P. B291(citado pelo próprio Heidegger, p.191)

Síntese da recognição

O momento distintivo – não somente o caráter-do-tempo – revela-se aqui o conceito do 
supratemporal – o conceito da ideia [p.99] no sentido platônico como  δεῖ őv. O tempo está 
dissolvido [Auflösen] aqui no mais alto grau, em pura eternidade [Ewigkeit] – na matemática não 
há nenhum “agora”, ele é um >nunc stans< (n.t. sempre agora). Acerca deste fundamento já falava 
Galileu, que no modo de conhecimento geométrico não existe nenhuma diferença entre o 
intelecto [Intellekt] humano e divino; o antropologismo tem aqui o seu limite (Husserl!!).

O destacado caráter desta eternidade a priori significa mais do que para todo o tempo! 
Isto significa algo do tempo = da experiência independente [Unabhängiges] – nós só podemos 
sentir [enpfindung] no tempo – e apenas nele intuir e pensar – quando nós tomamos a intuição 
e o pensar como processos psíquicos  – mas “no” pensar nós atingimos um supratemporal, cf. 
Heidegger 175ff.



295 Studia Kantiana | vol. 20 n. 2 | ago. 2022

Ensaio-Heidegger. Apontamentos para “Kant e o problema da metafísica” de Heidegger

Kant: “A palavra conceito já poderia nos conduzir além” – Na síntese da recognição nós 
abandonamos a ação à simples esfera do tempo – nos elevamos a uma pura esfera-conceitual – 
segundo a universalidade e necessidade como supratemporalidade.

Cf. Leibniz – Locke

Diferentes formas da Infinitude.

“la même raison subsiste toujours” [ n.t. “a própria razão subsiste sempre”]

Razão e Tempo – cf. 175

O tempo para a sentença da antinomia excluída cf. 175

Hegel “essencialmente é” aquele da Parusie [n.t. presença] da ideia (Platão)

Nesta análise total da “aplicação-temporal” [“zeitabgewandten”] de Kant, chegase à 
revelação de que ela, primariamente, provém do futuro? Mas o conceito não é simplesmente 
“futuro” - “la même raison subsiste toujours” [ n.t. “a própria razão subsiste sempre”].

A razão pura sensível finita Heidegger 179,188.

Este conceito de uma razão pura sensível finita é, apesar de tudo que é dito por Heidegger, 
resolutamente não kantiana! No interior da filosofia de Kant um tal conceito é um ferro de 
madeira.

Faculdade de julgar [Urteilskraft]

Eliminado por Heidegger (cf. p. 153!)

Intellectus archetypus

O entendimento humano sob a necessária ligação do conceito e da intuição – nisto situa-
se a sua particularidade cf. “Os progressos da metafísica desde Leibniz e Wolff”; Heidegger 163.

(Relação entre Razão, Liberdade)

A razão não é reconduzível [zurückführbar] sob ela (n.t. liberdade) –

Assim, também em nada se modifica a doutrina de Kant do respeito como  “sentimento” 
(cf. p.148ss.). Ao contrário, todo este segmento da mola de impulso [Triebfedern] não se 
situa como motivo da lei moral com tal, não está sobre a ideia de Moralidade (=Liberdade, 
Imperativo Categórico), mas, sim, unicamente sobre sua aplicabilidade. –Na essência humana 
finita representa-se [darstellen sich] esta ideia como Sentimento de Respeito –mas “em sí” ela 
(esta ideia) é inteiramente superior a esta representação [Dartellung].(Cf. Cohen – “Achtung als 
Problem der “Anwendung”.” – como o próprio Heidegger sublinha 150). [p.101]

Na moral sucede-se de fato o milagre [das wunder] que nos alça sobre a mera finitude 



296Studia Kantiana | vol. 20 n. 2 | ago. 2022

Adriano Ricardo Mergulhão

[;] aqui, nós nunca somos meras criaturas, nós somos igualmente criadores. Teoricamente 
nós somos limitados – O Objeto [Gegenstand] se “opõe” a nós [steht uns “entgegen”], nos limita, 
nos determina (“coação” da causalidade). No domínio da Liberdade, porém, nós não somos 
simplesmente submetidos à lei – nós somos igualmente legisladores – nós somos súditos e 
senhores em uma só pessoa. Isso separa o >regnum gratiae< [n.t. reino da graça] do >regnum 
naturae< [n.t. reino natural].

Sobre o sentimento de respeito cf. 151

Razão e Tempo

Heidegger defende que a eternidade como nunc stans [n.t. sempre agora] seja usada 
somente para a temporalidade compreensível [Zeitlichkeit Verständliche] (230); porém, esta é a 
questão!

Aqui se situa a petitio principii [n.t. petição de princípio] para

Tò tí en einai não significa também: o que sempre foi no sentido do >Imperfectums< , mas, 
sim, no sentido da (Forma) perfeição [Vollendung]!

O próprio Heidegger cita: (175) “A razão pura como uma mera faculdade inteligível é a 
forma temporal [Zeitform] que, portanto, não se submete às condições da ordem cronológica”! 
Do mesmo modo, para a forma do pensar (princípio de contradição) o caráter temporal deve 
ser extinto. (Cf.175)

Cf. C.R.P. B430, a razão prática é espontaneidade pura e ela não está limitada por 
condições empíricas.

Ideia, Idealismo (Razão)

Schiller: “Se queres planar livre sobre vossas asas”. Heidegger, pelo contrário, quer nos 
reconduzir ao finito, na angústia mundana [Irdischen] e na “morte” – pergunta dos estudantes 
em Davos – Estilo [-] [p.102]. “o quarto iluminado” contra a obscuridade do estilo de Heidegger- 
citado! p.112 e p.67.

Eu preciso confessar – parece-me que é como se eu devesse regressar à caverna platônica – 
agrilhoado na garganta e nas pernas – nas sombras – mas não esqueçamos: um motivo kantiano 
é raramente designado. Assim Platão perdeu o Mundo dos sentidos - de volta ao mundo dos 
sentidos, para a finitude, para um frutífero Bathos da experiência – a ideia precisa esquematizar-
se e restringir-se [.] Porém, por outro lado, a “ideia” é algo assim, a qual nenhuma experiência 
pode ser congruente? Com a Dialética Transcendental  novamente inicia-se, para Kant, a visão 
[durchblick] e a perspectiva [ausblick] sobre o mundo “noumenal” – E na integralidade da Crítica 
da Razão Prática e na Crítica da Faculdade de Julgar planamos livremente sobre as asas da ideia – 
lançamos para fora de nós a angústia mundana.

Nem o esquematismo, nem a intuição.

>capere infinite< [n.t. capturar o infinito]

Liberdade = (Razão)

Liberdade não vinculada-ao-tempo [Zeitgebunden], vide Crítica da Razão Prática. 



297 Studia Kantiana | vol. 20 n. 2 | ago. 2022

Ensaio-Heidegger. Apontamentos para “Kant e o problema da metafísica” de Heidegger

Como último “fundamento” – também a Imaginação.

Idealismo da Liberdade.

Segundo Heidegger 133, no homem, enquanto essência finita, sua natureza metafísica é 
simultaneamente a mais desconhecida e a mais efetiva. – Em que sentido ela é “desconhecida”? 
No sentido de que a liberdade é inconcebível [Unbegreiflich n.t. não conceitualizável]: mas nós, 
em verdade, não a concebemos [Begreifen n.t. conceitualizamos], porém: conclusão da “Metafísica 
dos Costumes” – mas então a liberdade é a mais conhecida e a mais acessível.

Nós não precisamos de ambas – etc.

[p.103] Ela (a liberdade) é algo não conceitualizável, mas consciência [Gewisses] imediata 
– apenas esta consciencialidade [Gewissheit] não pode ser esquematizada (Objetivada!)

A Liberdade é “incondicionada”, a mera coisa = contraposição [Entgegen] nunca se 
encontra situada, nunca pode ser realizada!

Razão

[É completamente equivocada a alegação (147) de que a Razão, por conta disso, não seja 
livre, porque ela tem o caráter da espontaneidade, “mas, sim, porque esta espontaneidade é uma 
espontaneidade receptiva pura, i.e., é imaginação transcendental.” Onde Kant afirmou algo 
semelhante? Onde ele determinou a razão como imaginação transcendental – e que ela, com 
isso, tenha “atribuído a esfera da finitude aos fenômenos”? A razão é justamente a faculdade 
da Ideia e, por isso, a faculdade da infinitude; é aqui que ela nos redireciona [hinausführt] por 
sobre o (fenomênico) mundo das coisas para o mundo do puro noumeno. – A “infinitude” 
apenas pode ser, embora não ela própria, novamente con-cretizada [ver-dinglicht]  - pois isso 
seria chamado de cofinito [ver-endlicht] – não há nenhum mundo de “substâncias”, mas, sim, de 
“Pessoas” e “Propósitos” [Zwecken].

Doutrina das ideias da “Razão”

Heidegger não apenas tenta ligar a “intuição” e o “entendimento” na imaginação (o que 
é acertado e corresponde, em todo caso, à tendência de Kant) (vide abaixo, Imaginação), porém, 
também às ideias. A ideia também permanece para ele essencialmente “finita”. A “ideia” como 
a representação de uma regra só pode representar ao modo de uma aceitação [Hinnehmendens].
(146) Com isso, torna-se desconhecida a peculiaridade [Eigentünlich] da “transcendência” 
da ideia. A ideia ultrapassa a experiência possível em um outro sentido do que aquele do 
entendimento e da intuição, o qual também permanece em sua espontaneidade a prioristica 
para sobre os fenômenos [Erscheinungen] e que não tem outra finalidade senão a possibilidade 
do objeto da experiência.

Liberdade: “O entendimento e a razão não são por isso livres porque ela (a liberdade) 
tem o caráter da espontaneidade, mas, sim, porque esta espontaneidade é uma espontaneidade 
receptiva pura, i.e., imaginação transcendental” (147) [p.104] Isto vale para o entendimento, 
mas não para a razão[.] A razão, enquanto razão teórica, ultrapassa o reino dos fenômenos 
[Erscheinungen], portanto, do esquematismo. À ideia não corresponde nenhum esquema, 
mas, sim, um símbolo [Symbol], pois ela não se deixa caracterizar e, para  ela, nenhum objeto 
[Gegenstand] “congruente” pode ser dado, mas, sim, unicamente simbolizado [symbolisieren] -  A 
ideia como >focus imaginarius< .

Isso vale mais ainda  para a Razão Prática.



298Studia Kantiana | vol. 20 n. 2 | ago. 2022

Adriano Ricardo Mergulhão

Típica [Typik] da razão prática pura.

Esquematizar conduz à Mística – Figurativamente [Bildhaftem]

Tu não deves fazer nenhuma imagem [Bildnis] de ti.

Ideia-de-Deus! Crítica da faculdade de Julgar.

Cf. “Kant vida e Doutrina”

Muito particularmente, porém, ideia-da-Liberdade.

Nós não “conceitualizamos” [“Begreifen”] a liberdade, quando conceitualizar significa 
esquematizar. A partir daí, também podem ser definitivamente retirados os grilhões da finitude.  
– a liberdade não está mais vinculada ao “humano”. Isto ainda vale, em certo sentido, para as 
formas da intuição do espaço e do tempo – “ao menos para nós humanos” – Vide a menção 
nos “Progressos da Metafísica” 163, toda liberdade para todos entes racionais em geral (cf. Cohen, 
“Kants begründung der Ethik”). A razão enquanto teórica e prática não é pura receptividade 
espontânea, i.e., imaginação transcendental – porém, ela é espontaneidade produtiva.

Também o recurso ao “sentimento de respeito” (Heidegger 150ss) não é frutífero aqui: 
pois o sentimento de respeito não constitui, de modo algum, a lei moral – este, enquanto 
lei autônoma da razão, não pode, no limite, estar baseado em nenhum sentimento, todavia, 
este sentimento é apenas o modo segundo o qual a validade da lei moral é representada 
psicologicamente para nós, a qual, enquanto tal, é absoluta; por conta disso,  Cohen, “Kants 
begründung der Ethik”.

[p. 105]

Tempo

Como intuição pura universal – primazia do tempo perante o espaço cf. 44s.

“O próprio encontro já está previamente conservado [Umgriffen], através do qual a 
intuição pura é mantida [vorgehaltenen] no Horizonte do Tempo.” (71)]

O tempo é a intuição pura receptiva dada universalmente – a imaginação pura precisa 
então, de certo modo, relacionar-se com ele (com o tempo).

“A pura imagem [Bild] de todos os objetos do sentido em geral é o tempo.” Apresentação, 
vide p.100s.

A >transcendência< é (para o homem) “sensível a priori” porque ela é fundada no Tempo. 
(164), cf. 165ss.

“A imagem da imaginação  [Bilden der Einbildung] é em si relacionada ao tempo” (167).

O caráter-temporal interno da Imaginação Transcendental. (167)

 Nisto situa-se a última e decisiva prova para isso, “Que na interpretação da imaginação 
transcendental, esta seja, necessariamente, a raiz de ambos os troncos”

Apreensão “A síntese da apreensão pura forma [Bildet] primeiramente, de modo 
semelhante, o agora e o que se segue.” (171)

O δεῖ őv, não é = em todo  futuro, o ente!



299 Studia Kantiana | vol. 20 n. 2 | ago. 2022

Ensaio-Heidegger. Apontamentos para “Kant e o problema da metafísica” de Heidegger

Recognecer [Rekognescere] = investigação previamente [voraus erkunden], através do visar 
[hindurchspähend]. (177)  

A síntese pura mostra-se [zeigitg sich] primeiramente a partir do Futuro (171) 

O tempo como “autoafecção pura”, pois a ele pertence a possibilidade interna do “deixar 
opor-se a.” [Gegenstehenlassens von] (181)

[p.106]

“Somente o fundamento desta individualidade [Selbstheit] pode ser a essência finita, 
aquilo que ela precisa ser: dependência da receptibilidade”[Hinnahme].

O tempo e o “eu penso” são o mesmo – mas Kant não observou isto expressamente.(183)

Porém, a forma [Form] permanece enquanto tal, não apenas como forma-temporal 
[Zeitform] cf. p.184, ela inclui amplamente – a constância [Beständigkeit], não somente de modo 
temporal, mas, sim, como “Configuração” [“Gestalt”] (Ideia) para o entendimento em geral.

A imaginação transcendental como a “imagem unitária-tripartite originária [ursprüngliche 
drei-fach-einigende Bilden] do futuro, passado e presente em geral, possibilita a tripla síntese – e 
até mesmo a unificação dos três elementos do conhecimento ontológico, em cuja unidade se 
forma a Transcendência” (187)


