Kants teleologische Uberlegungen zur Menschenwiirde
in der Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend

[Kant’s teleological reflections on human dignity in the Feyerabend
lecture on natural law]

Fernando Modelo *

Fern Universitit (Hagen, Deutschland/Alemanha)

Einleitung

In der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten' behauptet Kant, dass die
verniinftige Natur als ,,Zweck an sich selbst” existiert (GMS AA 04: 429). Das
Dasein verniinftiger Wesen und somit auch das des Menschen wird durch diese
These zur Quelle praktischer Normativitdit bzw. zum verbindenden Prinzip
erhoben:?> Aus der Bezeichnung des Daseins verniinftiger Wesen als Zweck an sich
selbst folgt — so Kants Argumentation - wie aus ,,einem obersten praktischen
Grunde” (GMS AA 04: 429) der kategorische Imperativ, der besagt, dass
Menschen nie blof3 als Mittel, sondern immer als Zweck an sich selbst zu
gebrauchen sind (GMS AA 04: 429). Diesen Grundgedanken finden wir
paradigmatisch im Begriff der ,Menschenwiirde® wieder:> Die Menschenwiirde
bezeichnet den ,,absolute[n] Wert“* des Menschen, d.h. dass der Mensch nicht

* E-mail: fernando.moledo@fernuni-hagen.de

! Zur Zitierung von Kants Schriften wird hier wie iiblich die Akademie-Ausgabe [Kant, Immanuel: Gesammelte
Schriften Hrsg.: Bd. 01-22 Preussische Akademie der Wissenschaften, Bd. 23 Deutsche Akademie der
Wissenschaften zu Berlin, ab Bd. 24 Akademie der Wissenschaften zu Gottingen. Berlin 1900ff. = AA] benutzt.
Fir den Verweis auf die Werke Kants werden die Siglen benutzt, die dafiir von den Kant-Studien festgelegt
wurden. Die Zitationsweise erfolgt wie folgt: Siglum, AA Bd.-Nr.: Seite[n].

2 Klemme (Vgl. 2015b, 88-96, 94) hat darauf hingewiesen, dass der Begriff ,Normativitat“ eigentlich kein
kantischer Begriff ist. Dem Autor zufolge muss dieser Begriff eher anhand des Begriffs der Verbindlichkeit
aufgefasst werden.

3Vgl. zB.: MS 06: 429, APH 7: 131. Auch ,,Wiirde der Menschheit* (Vgl. z.B.: GMS 04: 438, RGV 06: 84, MS
06: 420, KU 05: 273), ,,Wiirde des Menschen* (Vgl. z. B.: MS 06: 420, Pad 09: 489.).

4 GMS, AA 04: 428f und 439. MS, AA 06: 435: ,,absoluten innern Wert“ des Menschen.

Studia Kantiana, vol. 19, n. 1 (abr. 2021): 31-47
ISSN impresso 1518-403X
ISSN eletronico: 2317-7462



Moledo

relativ,? aufgrund seiner Niitzlichkeit als Mittel fiir irgendeinen beliebigen Zweck,
sondern an sich selbst zu schitzen ist.®

Kants Begriff der Menschenwiirde ist im Rahmen der Kant-Forschung
allerdings nicht unumstritten.” Uneinigkeit ist vor allem bei der wesentlichen Frage
zu konstatieren, wie genau Kant den absoluten Wert des Menschen begriindet, bzw.
worauf die Menschenwiirde nach Kant genau beruht.® Dass iiber diese Frage
Unstimmigkeit herrscht, ist in meinen Augen vor allem dadurch zu erklidren, dass
Kant in keinem seiner Werke ein deutliches Argument zu dieser Frage entwickelt,
sondern scheinbar unterschiedliche Argumentationsstringe skizziert.® Ziel des

5 Zum Gebrauch von ,relativ’ und “absolut” im Zusammenhang mit dem Wert vgl. GMS, AA 04: 434f.

® GMS AA, 04: 428. Die grundlegende Natur des Begriffs der Menschenwiirde als Quelle praktischer Normativitét
kann im Rahmen der Entwicklung der Moralphilosophie Kants bereits in der Reflexion 731, die in der ersten
Hilfte der Siebziger Jahre datierbar ist, konstatiert werden. Dort heifit es: ,,Alle moralitaet scheint zu bestehen im
inneren Werthe der Persohn (Wiirde), so wohl im Verhiltnis auf sich selbst als auf andre®. (Refl. 731, AA 15:
323). Ahnlich ist in der Reflexion 6801 aus derselben Zeit zu lesen: “Die Menschheit ist heilig und unverletzlich.
(so wohl in seiner eignen Persohn als in der anderer. Seine eigne Einwilligung ist hier nichtig, weil man keinen
Willen hat um aufzuhdren gar etwas zu seyn.) Alle Pflichten, nemlich die nothwendigen, bestehen nicht darin, dafl
wir der Menschen wohlfarth, sondern der Menschheit vorziige und Wiirde ehren. (Ref. 6801, AA 19: 166). In der
Metaphysik der Sitten ist in dieser Hinsicht zu lesen, dass der Mensch dazu ,,[...] verbunden [ist], die Wiirde der
Menschheit an jedem anderen Menschen praktisch anzuerkennen®, was auch hinsichtlich seiner selbst gilt (MS,
AA 06: 462.9).

7 Dies hat auf paradigmatische Weise die Debatte um das Buch Sensens (2011) und seine dort vertretene
Hauptthese, Kants Begriff der Menschenwiirde hitte eigentlich keine normative Bedeutung, vor kurzem deutlich
gemacht hat. Kant — so Sensen (2011, 2; vgl. 28, 32, 174, 176) — griinde die praktische Normativitét in der bloBen
Verallgemeinerungsfahigkeit der Maximen. Dadurch schlieBe Kant die Méglichkeit vollig aus, auf Werte bzw.
absolute Werte (die Menschenwiirde) zuriickzugreifen, um die praktische Normativitdt zu begriinden. Wir sind
nicht — féhrt Sensen fort — aufgrund der Wiirde der Menschheit verpflichtet. Hingegen verpflichtet uns das sittliche
Gesetz, dem Menschen Wiirde zuzuschreiben. Sensens Deutung traf m.E. einen interessanten Punkt. Sie sorgte
jedoch fiir gut begriindete Kritiken und wird hier nicht weiter diskutiert. Das Heft der Kant-Studien 106 ist im
Ganzen der Diskussion der Deutung Sensens gewidmet. Dazu haben Schonecker und Schmidt (2017 und 2018) m.
E. zu Recht hervorgebracht und deutlich dargelegt, dass die These Sensens nicht mit den Stellen der Grundlegung
und der Tugendlehre in Einklang zu bringen ist, in denen Kant sich iiber die Menschenwiirde duf3ert.

8 Tatsichlich gibt es dafiir unterschiedliche Positionen: Koorsgaard (1996, 110f.), Wood (1999, 119f.) und Kerstin
(2006, 200f.) vertreten die These — allerdings mit Riickgriff auf unterschiedliche Argumente — Kants Auffassung
der Menschenwiirde beruhe auf der Fahigkeit des Menschen, sich selbst Zwecke setzen zu konnen. Seinerseits
argumentiert Dean (Vgl. 2006, 17f.), dass die Menschenwiirde durch den guten Willen zu erklédren sei, wobei
Allison (2011, 215f) die These vertritt, Kants Begriff der Menschenwiirde beruhe auf der Fihigkeit, sittlich
handeln zu konnen.

? Beispielsweise kann in dieser Hinsicht bereits zur Zeit der Abfassung der Grundlegung in der Vorlesung iiber
Moralphilosophie Mrongovius II gelesen werden, dass die Menschenwiirde auf dem guten Willen beruht: ,,Was
nothwendiger Weise fiir iederman einen Werth hat, hat Wiirde, und der sie besitzt hat innern Werth. Diese Wiirde
giebt uns nur allein ein guter Wille” (Vgl. V-Mo/Mron II, AA 29: 631). In derselben Vorlesung kann jedoch
gelesen werden, dass die Menschenwiirde auf die Autonomie des Willens zuriickzufiihren ist: ,,Die Avtonomie
unsres Willens erhebt unsre Wiirde sehr* (V-Mo/Mron II, AA 29: 629). Dariiber hinaus wird in dieser Vorlesung
auch behauptet, dass sich der moralische Wert der Person, den Kant gelegentlich mit dem absoluten Wert des
Menschen gleichsetzt (Vgl.: MS/TL, AA 6: 4351, 441, MS/TL, AA 6: 459, KpV, AA 5: 116, APH, AA 7: 272) auf
die Moralitit der Handlungen stiitze: ,,.Der moralische Werth der Person beruht blo in der Moralitaet der
Handlungen“. (V-Mo/Mron II, AA 29: 629). Ahnliche Hinweise werden in der Grundlegung gefunden (Zur
Autonomie als Grund der Menschenwiirde bzw. der Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst in der
Grundlegung vgl. GMS 04: 434, 436, 440. Zur Sittlichkeit als Grund der Menschenwiirde vgl. GMS 04: 435. Zum
guten Willen als Grund der Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst bzw. der Menschenwiirde vgl.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

32



Kants teleologische Uberlegungen zur Menschenwiirde in der Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend

vorliegenden Artikels ist es, einen dieser Argumentationsstringe zu
rekonstruieren.'® Kant entwickelt dieses bisher wenig beachtete Argument 1784 —
d.h. zur Zeit der Abfassung der Grundlegung - in der Einleitung zur Vorlesung
iiber Naturrecht Feyerabend.'!

Zur Erklérung der Menschenwiirde greift Kant dort in erster Linie auf die
Freiheit des menschlichen Willens zuriick. Wie genau Kant aus der Freiheit des
Willens die Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst bzw. die Wiirde
des Menschen ableitet, ist jedoch unklar. Die Beantwortung dieser Frage wird
besonders dadurch erschwert, dass der Text der Einleitung zur Vorlesung gerade
bei der Erérterung der Menschenwiirde nicht eindeutig ist. Kant scheint dabei
unterschiedliche Argumente gleichzeitig zu entwickeln und bezeichnet den ersten
Teil der Einleitung mit eigenen Worten als ,tumultuarisch“!2. Aus diesem Grunde
ist die Erklédrung der Menschenwiirde in der Vorlesung nicht weniger ambivalent
als die in anderen Werken dargelegte, !> was etwa in einem neuerdings
erschienenen Band, der der Diskussion der Vorlesung gewidmeten ist, deutlich
wird. !4

GMS 04: 437 und GMS 04: 425, wo diesbeziiglich auch auf die Freiheit der Handlung verwiesen wird). In keinem
der zitierten Fille erkldrt Kant deutlich warum aus der erwihnten Eigenschaft auf die Bezeichnung des Menschen
als Zweck an sich selbst bzw. auf die Wiirde des Menschen zu schlieBen wiére. Diese Problematik wird in der
Grundlegung bei der Einfiihrung der Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst im zweiten Abschnitt
des Werkes am deutlichsten: Auf diese Bezeichnung Bezug nehmend, behauptet Kant, dass sie zunéchst als ein
Postulat (GMS 04: 429f) eingefiihrt werde, dessen ,,Griinde* (GMS 04: 429f) erst im dritten, letzten Abschnitt
des Werkes gegeben werden. Eben diese Griinde werden dort (mindestens explizit) aber nicht gegeben.

' M.W. hat nur Sadun Bordoni (2020, p. 10) erst neuerdings kurz auf dieses Argument hingewiesen.

! Dass die Grundlegung 1784 bereits fertig geschrieben ist, ist angesichts des Briefs, den Kant am 31. Dezember
1784 Johann Erich Biester schreibt, klar: ,,Meine moralische Abhandlung war etwa 20 Tage vor Michael in Halle
bey Grunert; aber er schrieb mir, daf3 er sie auf die Messe nicht fertig schaffen konnte, und so muf} sie bis zu
Ostern liegen bleiben®. (Brief. 10: 398). Zur Entstehung und Textgrundlage der Vorlesung iiber Naturrecht
Feyerabend vgl. Delfosse, Hinske, Sadun Bordoni (2010, p. ix-xiii).

2 V-NR/Feyerabend, AA 27:1321. In Hinblick darauf hat z.B. Schénecker (Schénecker / Wood 2002, p. 145)
behauptet, dass die Erkldrung fiir die Begriindung der Menschenwiirde durch die Freiheit des Willens eigentlich in
der Grundlegung gesucht werden miisse.

'3 Prauss (1983, p. 135f) argumentiert, dass frei zu sein fiir Kant die Fahigkeit bedeute, sich selbst seine eigenen
Zwecke setzen zu konnen. Dabei wird das Subjekt von sich selbst als dem Zweck aller Zwecke seines Wollens
bzw. als Selbstzweck bewusst. Der Grundgedanke dieser Deutung ist mutatis mutandi auch spiter bei Lohrer
(1995, p. 123f) zu konstatieren. Ahnlich hat neuerdings Willaschek (2019, p. 145f) argumentiert, dass die
Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst von der Fahigkeit, sich selbst Zwecke zu setzen, untrennbar
sei. Dies wére ohne Selbstbewusstsein und Vernunft unméglich, sodass die Bezeichnung des Menschen als Zweck
an sich selbst, so Willaschek, selbst darauf zuriickzufilhren ware. Guyer (2012, p. 112) hat eine ganz andere
Interpretation vorgeschlagen: Die Begriindung der Menschenwiirde durch die Freiheit des menschlichen Willens
sei in der Einleitung zur Vorlesung im Zusammenhang mit der Erdrterung des Rechtsbegriffs zu verstehen, eine
Deutung, die auch Zéller (2015, p. 357) teilt: Kant scheint hier tatsdchlich zu argumentieren, dass die Bezeichnung
des Menschen als Zweck an sich selbst als Einschrankung der Freiheit im Umgang mit den anderen zu verstehen
sei und eine notwendige Bedingung zur Méglichkeit der ,,allgemeinen Freiheit* (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1328)
darstelle. Dadurch sei sie mit dem Grund des Rechts gleichzusetzen.

' Dort vertritt Sadun Bordoni (2020, p. 15f) die These, dass in der Vorlesung iiber Naturrecht Feyeraebend ein
Argument vorgebracht wird, das Kants Grundthese iiber den Grund der Menschenwiirde wiederspiegelt: Die
Freiheit, und nicht die bloBe Vernunft als rein theoretisches Vermdgen, ist die Grundlage der Menschenwiirde,

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

33



Moledo

Das Argument, womit wir uns hier befassen werden, hat die Besonderheit,
dass Kant den Grund der Menschenwiirde von einem teleologischen
Ausgangspunkt her zu erklaren sucht. Wie sich dieses Argument zu anderen
moglichen Argumentationsstringen verhélt, die Kant zur Erkldrung der
Menschenwiirde in der Vorlesung selbst oder in anderen seiner Werke entwickelt,
kann an dieser Stelle nicht diskutiert werden. Die Rekonstruktion dieses
Arguments soll hier vielmehr dazu dienen, eine wenig bekannte Facette der
kantischen Auffassung der Menschenwiirde sichtbar zu machen und dadurch dem
Verstindnis der Komplexitit und Vielseitigkeit eines seiner grundlegendsten
Gedanken beizutragen.

Einleitend soll hier zunichst im ersten Abschnitt die Einfiihrung des Begriffs
der Wiirde in der Vorlesung mit Riicksicht auf Kants Auseinandersetzung mit der
Wertlehre Achenwalls, dessen lus naturae Kant der Vorlesung zugrunde legt,
geschildert werden. Mit der Rekonstruktion des hier zu erdrternden Arguments
werden wir uns dann im zweiten Abschnitt befassen. Im dritten Abschnitt soll die
problematische Natur dieses Arguments, die auf seinen teleologischen Ansatz
zuriickzufiihren ist, diskutiert werden. Die Tatsache, dass Kant einige Jahre spéter
in der Kritik der Urteilskraft im Rahmen der kritischen Diskussion der Teleologie
wieder auf das Argument der Vorlesung =zuriickgreift, wird dazu dienen,
festzustellen, dass das besprochene Argument, trotz seines problematischen
Charakters, einen Grundgedanken des Kantischen Denkens ausdriickt. Dies wird
das Thema des vierten und letzten Abschnitts sein.

1. Preis und Wiirde

Kant legt der Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend wie gesagt das [us
naturae von Achenwall zugrunde. Dort erklart Achenwall den Wert einer Sache
durch ihre Niitzlichkeit: Etwas wird Wert zugeschrieben, wenn es fiir einen
gewissen Zweck als Mittel tauglich ist. Diesen Wert zu bestimmen heilit
»schitzen — so Achenwall — und die daraus resultierende Bestimmung ist der

weil sie unsere Zugehorigkeit zur Verstandeswelt offenbart. Seinerseits hat Bacin (2020, p. 91f) eine
iberzeugende Rekonstruktion eines moglichen Arguments entwickelt: Der Begriff eines Zwecks an sich selbst
wird in der Einleitung der Vorlesung als ein fiir die Vernunft notwendiger Begriff hinsichtlich der sonst
unendlichen Mittel-Zweck-Struktur des Wollens prisentiert. Damit etwas als Zweck an sich selbst qualifiziert
werden kann, muss es frei sein. Indem der Mensch frei ist, ist er also als Zweck an sich selbst zu verstehen.
Ihrerseits fasst das Argument iiber den Grund der Menschenwiirde in der Einleitung zur Vorlesung Grapotte
(2020, p. 213) kurz wie folgt zusammen: , Im Naturrecht Feyerabend ist die Argumentation die folgende: Wenn
ein verniinftiges Wesen nicht frei ist, ist es in der Hand eines andern verniinftigen Wesen, denn es ist blofl Mittel
eines andern®.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

34



Kants teleologische Uberlegungen zur Menschenwiirde in der Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend

,,Preis“.!> In diesem Sinne konstatiert Kant, dass ,,der Valor der Dinge nicht in der
Beschaffenheit der Sache besteht™ (V-NR/Feyerabend, AA 27:1357), sondern nur
auf seiner Funktion als Mittel fiir einen Zweck beruht. Der Preis ist ndmlich der
Wert eines Mittels und zwar von etwas, das man nur relativ, ndmlich aufgrund
seiner Niitzlichkeit beziiglich etwas anderem, schitzt. Deshalb kann man im
Zusammenhang mit dem Preis {iber Aquivalenz des Wertes und somit Ersetzbarkeit
der Dinge sprechen: Wenn der Preis auf der Niitzlichkeit beziiglich eines Zwecks
beruht, miissen zwei Dinge, die fiir denselben Zweck als Mittel tauglich sind,
gleich geschitzt werden bzw. denselben Preis haben. In der Vorlesung heif3t es
dementsprechend: ,,Dinge, die heterogen sind, kdnnen gleichen Werth haben, wenn
sie nur in der Niitzlichkeit homogen sind“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1357).
Daher wird fiir Kant Ersetzbarkeit zum Synonym des Preises. In der Grundlegung
vermerkt er folglich: ,,Was einen Preis hat, an dessen Stelle kann auch etwas
anderes als Aquivalent gesetzt werden® (GMS, AA 04: 434).

Der Preis — so Kant in der Vorlesung — als relativer, d.h. von der Niitzlichkeit
beziiglich etwas anderem abhidngender Wert, kann allerdings nicht die einzige Art
des Wertes sein. Denn gesetzt den Fall es gébe etwas, das nicht als Mittel aufgrund
irgendeines Zwecks, sondern als Zweck an sich selbst'® und darum Unersetzbares
zu schitzen wire, wiirde sein Wert kein Preis sein konnen. In dieser Hinsicht
behauptet Kant: ,,Valor determinatus, sagt der Autor [sc. Achenwall], ist Preis. [...]
Eine Sache hat gar keinen Preis, obgleich immer bestimmten Werth, wenn nur kein
Aequivalent dafiir gesetzt werden kann“ (V-NR/Feyerabend, AA 27:1357),
ndmlich, wenn sie an sich selbst zu schitzen ist. Dieser vom Preis qualitativ zu
unterscheidende Wert, der kein Aquivalent zulisst, ist nun laut Kant die Wiirde.!”
Als Beispiel greift er an dieser Stelle auf die Tugend zuriick:'® Fiir diejenigen, — so
der Argumentationsverlauf der Vorlesung —, die sich der Tugend als eines Mittels
fiir ihrer Zwecke bedienen, hat die Tugend einen Preis, und sie sind deshalb dazu

!5 Kant benutzte fiir seine Vorlesungen iiber Naturrecht die fiinfte Ausgabe vom Achenwalls fus naturae. Nach
dieser Ausgabe lautet die von Kant kommentierte Stelle wie folgt: “Quantitas perfectionis in genere, et speciatim
quantitas vtilitatis, quae obiecto cuidam tribuitur, eius VALOR; valorem definire (determinare), AESTIMARE;
valor determinatus PRETIVM appellatur” Achenwall fus Naturae in usum auditorum, editio quinta, Gottingae,
1763, § 200, p. 175.

'%In diesem argumentativen Zusammenhang greift Kant jedoch nicht auf den Begriff eines Zwecks an sich selbst
zuriick. Er tut es dennoch in der Einleitung zur Vorlesung —wie hier gezeigt wird- und in der Grundlegung (GMS,
AA 04: 428).

17 Diesbeziiglich ist in der Grundlegung zu lesen: ,,was [...] iiber allen Preis erhaben ist, mithin kein Aquivalent
verstattet, das hat eine Wiirde*. GMS, AA 04: 434,

¥ Die Entgegensetzung von Preis und Wiirde ist, wie bereits Paton (1971, p. 189) konstatierte, auf die von Kant
gut bekannte stoische Tradition und vor allem auf Seneca zuriickzufiihren: In dem Brief iiber das Hochste Gut, der
zu den Sittlichen Briefen an Lucilium gehort, bezeichnet Seneca die Tugend als hochstes Gut. Mit Hinblick darauf
werden dort die mit der Tugend im Zusammenhang stehenden Giiter eben aufgrund dieses Zusammenhangs fiir
vollkommene Giiter gehalten, denen deshalb Wiirde (dignitas) zugeschrieben wird. Davon unterscheiden sich die
Giiter des Korpers, die in keinem Verhéltnis zur Tugend stehen und deshalb nur Preis (pretium) haben. (Seneca,
1920, Ep. LXXI.33, 92).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

35



Moledo

bereit, die Tugend zu verlassen, wenn sie den angestrebten Zweck durch andere
Mittel erreichen konnen. Die Tugend ist jedoch gerade nicht als Mittel, aufgrund
eines andren Zwecks, sondern an sich selbst zu schitzen. Sie hat darum keinen
Preis, sondern Wiirde: ,,Viele Menschen haben fiir ihre Tugenden einen Preis;
wenn man ihnen den dafiir giebt, so verlassen sie die Tugend. Aber die Tugend hat
gar keinen Preis, sondern Wiirde*.!”

Obschon Kant fiir die Erkldrung der Wiirde im angefiihrten Beispiel auf den
absoluten Wert der Tugend zuriickgreift, benutzt er den Begriff der Wiirde
normalerweise speziell, um den absoluten Wert des Menschen zu bezeichnen.?
Dies gilt auch fiir die Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend. Hinsichtlich der
Analyse von Kants Auffassung der Menschenwiirde lautet die Schliisselfrage also:
Warum ist der Mensch als Zweck an sich selbst zu verstehen, sodass ihm ein
absoluter Wert, d.h. Wiirde zuzusprechen ist? Darauf soll jetzt eingegangen
werden.

2. Das Argument

Auf die aufgeworfene Frage antwortet Kant in der Einleitung zur Vorlesung
unter anderem mit einem von einem teleologischen Ansatz ausgehenden Argument.
Dieses beginnt bereits mit den ersten Zeilen der Einleitung: ,,.Die Dinge in der
Natur durch Vernunft betrachtet, konnen nur als Mittel zu Zwecken angesehen
werden (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1319). Aus diesem Umstand entsteht fiir die
Vernunft jedoch eine unendliche Reihe von zusammenhéngenden Mitteln und
Zwecken: Jedes Ding bzw. Naturwesen muss als Mittel fiir einen Zweck
verstanden werden, der wiederum als Mittel fiir einen anderen Zweck dient: ,,Ein
Ding in der Natur ist ein Mittel dem andern; das lauft immer fort“ (V-
NR/Feyerabend, AA 27: 1321). Aufgrund ,,des Bediirfnisses unsrer Vernunft, alles
vollstindig zu haben* (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1321) muss diese unendliche

19 V-NR/Feyerabend, AA 27: 357. Dergleichen behauptet Kant in der Vorlesung iiber Moralphilosophie
Mrongovius II: ,,Wir haben gewisse Ausdriicke einen Werth zu bezeichnen. Alles fiir dessen Werth ein
aequivalent gesetzt werden kann, das hat einen Preis. Was kein Aequivalent hat, hat eine Wiirde wie Z.E. die
Tugend”. (V-Mo/Mron, AA 29: 614). Im Paragraph 337 (,,Utilitas) seiner Metaphysik definiert Baumgarten den
Wert auch als ,,Grad der Niitzlichkeit”“. Dementsprechend erklart er den ,,Preis* als ,,das Urteil iiber den Wert*
(,,Gradus utilitatis VALOR, et iudicium de valore PRETIUM® (MET § 337, AA 17: 100). Dazu schreibt Kant in
der Reflexion 5350 (ca. 1776-1778)): ,,Ein Werth: fiir den ein anderes als aeqvivalent gegeben werden kan.
Tugend hat keinen Preis. Wiirde ist der innere Werth, der also keinen Preis hat* (Refl. 5350 y-q AA, 18: 159).

20 Kant greift auf den Begriff der Wiirde auch gelegentlich fiir die Bezeichnung des absoluten Werts des
Sittengesetzes zuriick (Vgl. KpV, AA 05: 147). Fiir die Bezeichnung des absoluten Werts der Tugend und der
Gesinnung, nur aus Pflicht zu handeln, benutzt Kant normalerweise cher den Begriff ,,moralischer Wert*. (vgl.
A315/B372, A814/B843, GMS, AA 04: 398f., KpV, AA 05: 71, 81, 129, 147, 151, KU, AA 05: 471An., RGV,
AA 06: 48, APH, AA 07: 149, Pad, AA 09: 475).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

36



Kants teleologische Uberlegungen zur Menschenwiirde in der Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend

Reihe — so argumentiert Kant — jedoch ein Ende bzw. einen letzten Zweck haben.
Dieser letzte Zweck kann nun in etwas gefunden werden, das an sich selbst Zweck
ist und das deshalb nicht wiederum als Mittel fiir etwas anderes verstanden werden
kann: ,,es ist notwendig, am Ende ein Ding zu denken, das selbst Zweck ist, sonst
wirde die Reihe [von Mitteln und Zwecken (FM)] kein Ende haben* (V-
NR/Feyerabend, AA 27: 1321).%!

Welches Wesen konnte nun fiir einen Zweck an sich selbst gehalten werden
und damit fiir den letzten Zweck der sonst unendlichen Reihe zusammenhéngender
Mittel und Zwecke der Natur? Kants Antwort ist eindeutig: dieses Wesen ist das
verniinftige Wesen und somit der Mensch: ,,In der Welt als System der Zwecke
muB doch zuletzt ein Zweck seyn, und das ist das verniinftige Wesen“ (V-
NR/Feyerabend, AA 27: 1319). Als solcher bzw. als letzter Zweck, dem die ganze
Reihe zusammenhingender Mittel und Zwecke der Natur unterworfen ist, ist der
Mensch gleichzeitig als ,,Zweck der Schopfung® (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1319)
zu verstehen.

Als Zweck an sich selbst kann nun der Wert des Menschen nicht relativ,
wegen seiner Niitzlichkeit als Mittel flir etwas anderes d.h. als Preis, sondern nur
als innerlicher, absoluter Wert d.h. als Wiirde verstanden werden. Diesbeziiglich
behauptet Kant:

Der Mensch nemlich ist Zweck an sich selbst, er kann daher nur einen innern Werth
d:i: Wiirde haben, an dessen Stelle kein Aequivalent gesetzt werden kann. Andre
Dinge haben duBleren Werth d.i. Preis, dafiir ein jedes Ding, das zu eben dem Zweck
tauglich ist, als Aequivalent gesetzt werden kann. (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1319)

Jetzt stellt sich die grundlegende Frage, warum das verniinftige Wesen und
somit der Mensch als Zweck an sich selbst zu verstehen ist bzw. worauf sich der
absolute Wert des Menschen griindet. Kant beantwortet diese Frage mit der
Freiheit des Willens, deren Moglichkeit auf die Vernunftausstattung
zuriickzufiihren ist.>> Das Argument, warum aus der Freiheit des Willens auf die

2 Vgl. auch: ,,Ein Ding ist Mittel des andern, daher muB zuletzt ein Ding seyn, das kein Mittel mehr, sondern
Zweck an sich selbsten ist“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1321). In dieser Hinsicht bzw. mit Riickgriff auf das
Bediirfnis der Vernunft, alles ,vollstdndig zu haben, setzt Kant die Notwendigkeit, sich einen letzten Zweck in der
Reihe von Mitteln und Zwecken zu denken, mit der Notwendigkeit gleich, sich ein notwendiges Wesen als erste
Ursache in der Reihe von zusammenhéngenden wirkenden Ursachen vorzustellen: ,,Dall das Daseyn irgend eines
Dinges als Zweck an sich selbst seyn miisse, und nicht alle Dinge blo8 als Mittel seyn konnen, ist in dem System
der Zwecke eben so nothwendig, als in der Reihe der wirkenden Ursachen ein Ens a se. [...] In der Reihe der
wirkenden Ursachen ist ein ens ab alio, aber endlich muf} ich doch an ein ens a se kommen. [...] Ein Ding ist
Mittel des andern, daher muf3 zuletzt ein Ding seyn, das kein Mittel mehr, sondern Zweck an sich selbsten ist*. (V-
NR/Feyerabend, AA 27: 1321). Zur Interpretation dieser Stelle vgl. auch Bacin 2020, 95f.

22Vgl.: ,Ein freihandelndes Wesen muB Vernunft haben; denn wiirde ich von Sinnen bloB affizirt, so wiirde ich
von ihnen regiert® (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1322). Bekanntlich erkldrt Kant in der Grundlegung die
Unabhingigkeit des Willens hinsichtlich der Natur- und jeder anderen Fremdbestimmung fiir den negativen
Begriff der Freiheit. Der positive Begriff ist die Autonomie des Willens. (Vgl. GMS, AA 4: 446f.). Dieser
Grundgedanke wird tibrigens auch in der Einleitung zur Vorlesung bereits skizziert (Vgl. V-NR/Feyerabend, AA

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

37



Moledo

Bezeichnung der verniinftigen Wesen als Zweck an sich selbst zu schlieBen ist,
lasst sich dabei wie folgt rekonstruieren: Ein freies Wesen wie der Mensch kann
seine Zwecke unabhingig von der Natur bestimmen. Gerade weil ein freies Wesen
beziiglich der Willensbestimmung nicht unter der Gewalt der Natur steht, kann der
Mensch anders als alle anderen Naturwesen nicht als ein bloBes Mittel zum Zweck
der Natur gedacht werden:

Weil er [der Mensch] der letzte Zweck seyn soll; so muf3 sein Wille von nichts mehr
abhéngen. Die Thiere haben einen Willen, aber sie haben nicht ihren eignen Willen;
sondern den Willen der Natur. Die Freyheit des Menschen ist die Bedingung, unter
der der Mensch selbst Zweck seyn kann. (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1320)

Da die Freiheit des menschlichen Willens der Grund der Bezeichnung des
Menschen als Zweck an sich selbst ist, wird die Wiirde des Menschen
dementsprechend auch auf die Freiheit des menschlichen Willens zuriickgefiihrt:
»Des Menschen innrer Werth beruht auf seiner Freiheit, dal er einen eigenen
Willen hat“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1319) bzw. dass er nicht unter ,dem
Willen der Natur® steht. Kant betont sogar, dass der Mensch nicht aufgrund seiner
Vernunft, sondern nur aufgrund seiner Freiheit bzw. seiner Unabhéngigkeit von der
Natur bei der Willensbestimmung als Zweck an sich selbst zu verstehen ist:

Wenn nur verniinftige Wesen konnen Zweck an sich selbst seyn, so kdnnen sie es
nicht darum seyn, weil sie Vernunft, sondern weil sie Freiheit haben. Die Vernunft ist
bloB ein Mittel. [...] Ohne Vernunft kann ein Wesen nicht Zweck an sich selbst seyn;
denn es kann sich seines Daseyns nicht bewuf3t seyn, nicht dariiber reflektiren. Aber
Vernunft macht noch nicht Ursache aus: da der Mensch Zweck an sich selbst ist, hat
er Wiirde, die durch kein Aequivalent ersetzt werden kann. Die Vernunft aber giebt
uns nicht die Wiirde. Denn wir sehen doch, dafl die Natur bei den Thieren durch
Instinkt das hervorbringt, was die Vernunft durch lange Umschweife erst aussucht.
[...] Aber die Freiheit, nur die Freiheit allein, macht, dal wir Zweck an sich selbst
sind. Hier haben wir Vermdgen, nach unsrem eignen Willen zu handeln. Wiirde unsre
Vernunft nach allgemeinen Gesetzen eingerichtet seyn, so wire mein Wille nicht
mein eigner, sondern der Wille der Natur. — Wenn die Handlungen des Menschen im
Mechanism der Natur liegen; so wire der Grund davon nicht in ihm selbst, sondern

auBer ihm. (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1321£)*>

27: 1322f.), wo sogar der Begrift ,,Autonomie” (Vgl. V-NR/Feyerabend, AA 27: 1326) ausfindig zu machen ist.
Dazu vgl.: Kleingeld, 2019.

2 Kants explizite Betonung, die Menschenwiirde sei nicht auf die Vernunft, sondern auf die Freiheit des Willens
zuriickzufiihren, kann zudem im Zusammenhang mit seiner Auffassung hinsichtlich der Gefahr des Fatalismus*
besser verstanden werden. Es handelt sich dabei um die Moglichkeit, dass der Mensch trotz der
Vernunftausstattung nicht als freies Wesen anzusehen sein konnte, weil die Natur ihm durch die Vernunft Zwecke
geben konnte. In diesem Fall wiirde der menschliche Wille von der Natur gesteuert und die Vernunft nur auf die
Berechnung der besten Mittel fiir die Erreichung der Zwecke der Natur angewandt. Auf dieses Problem bezieht
sich Kant bereits 1783 in der Rezension des ersten Teils von Johann Hinrich Schulz* Versuch einer Anleitung zur
Sittenlehre fiir alle Menschen, ohne Unterschied der Religionen bezogen. Dazu vgl. Klemme, 2015a, 198 —209.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

38



Kants teleologische Uberlegungen zur Menschenwiirde in der Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend

Die Schlussfolgerung des Arguments, d.h. die Charakterisierung des
Menschen als Zweck an sich selbst aufgrund der Freiheit seines Willens, ist, dass
alles, was in der Natur existiert, als Mittel fiir den Menschen - der der Zweck der
Schopfung ist - existiert, sodass der Mensch sich alles in der Natur zunutze machen
kann, auBler andere Menschen. Die Einleitung der Vorlesung beginnt genau mit der
Bekriftigung dieser These: "Fiir den Willen des Menschen ist die ganze Natur
unterworfen, soweit seine Macht nur reichen kann, auller andre Menschen und
verniinftige Wesen.“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1319)

Diese These normativen Charakters iiber die Freiheitsausiibung des
Menschen in Bezug auf andere Menschen und Vernunftwesen (die auch als eine
Behauptung zu lesen ist, die sich auf die Freiheitsausiibung in Bezug auf sich selbst
bezieht) hat im Kontext der Einleitung eine prézise argumentative Funktion. Sie
dient Kant dazu, den Grundgedanken einzufiihren, dass die Freiheit des Menschen
eine Begrenzung impliziert (das Verbot, den Menschen als bloBes Mittel zu
benutzen) d.h. dass ,Freiheit [...] also eingeschrinkt werden [muss]“ (V-
NR/Feyerabend, AA 27: 1321) und dass Freiheit daher analytisch mit der
Notwendigkeit von Regeln verbunden ist, die diese Begrenzung spezifizieren. Die
gewonnene These dient Kant also dazu, das Prinzip des Rechts einzufiihren: "Recht
ist die Einschrénkung der Freiheit, nach welcher sie mit jeder andern Freiheit nach
einer allgemeinen Regel bestehen kann* (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1320).24 Der
nichste Schritt der Argumentation wird darin bestehen, zu zeigen, dass die Regeln,
die den Gebrauch der Freiheit begrenzen, nur dem freien Willen des Menschen
selbst entnommen werden konnen d.h. dass die Einschriankung der Freiheit
Selbsteinschrankung bzw. Selbstgesetzgebung sein muss. Aber wir werden diesen
Weg hier nicht weiter verfolgen. Wir miissen nun auf das besprochene Argument
zuriickkommen, denn sein teleologischer Ausgangspunkt macht das Argument
problematisch, wenn es darum geht, daraus Schlussfolgerungen normativen
Charakters zu ziehen. Die Diskussion dieser Problematik wird Gegenstand des
néchsten Abschnitts sein.

24 Vgl. auch: ,,Das Recht beruht also auf der Einschréinkung der Freiheit* (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1320).

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

39



Moledo

3. Die problematische Natur des Arguments

Am 28. Dezember 1787 kiindigt Kant in einem Brief an Reinhold eine dritte
Kritik an, die sich als eine ,,Critik des Geschmaks* (Brief, AA 10: 515) mit der
Teleologie befassen wir (Brief, AA 10: 515). Das Problem der Rechtfertigung und
genauen Bestimmung der Teleologie wird jedoch bereits 1781 in der Kritik der
reinen Vernunft erortert. Im Anhang zur transzendentalen Dialektik befasst sich
Kant mit der Moglichkeit und den Bedingungen, ,,nach teleologischen Gesetzen die
Dinge der Welt zu verkniipfen und dadurch zu der groBten systematischen Einheit
derselben zu gelangen (KrV A 687 / B 715). Im Zusammenhang mit dem
»hypothetischen Gebrauch der Vernunft” (KrV A 647f/ B 675f) entwirft Kant dort
die grundlegende Idee iiber die Teleologie, die spater in der Kritik der Urteilskraft
weiterentwickelt und durch ein neues, unabhingiges Prinzip der reflektierenden
Urteilskraft — die ZweckmaéBigkeit der Natur — neu gestaltet werden wird. Seit 1781
steht fiir Kant also fest: Teleologische Urteile sind keine Bedingung der moglichen
Erfahrung und haben deshalb keine objektive Giiltigkeit. Sie sind trotzdem
aufgrund des systematischen Bediirfnisses der Vernunft hinsichtlich der
vollstdndigen Vorstellung der Natur subjektiv giiltig und haben insofern regulative
Bedeutung.?’

In Anbetracht der subjektiven Giiltigkeit der teleologischen Urteile erscheint
nun die rekonstruierte Erkldrung der Menschenwiirde in der Einleitung zur
Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend problematisch:?® Soll der Teleologie nur
regulative Bedeutung zugeschrieben werden, dann kann sie keine objektive
Begriindung dafiir liefern, warum der Mensch aufgrund seines freien Willens als
Zweck an sich selbst zu verstehen ist bzw. warum dem Menschen ein innerlicher,
absoluter Wert d.h. Wiirde zugeschrieben werden muss. 2’ Vielleicht gerade
aufgrund dieses Problems verzichtet Kant auf dieses Argument in der
Grundlegung. Wie jedoch ist es dann zu erkléren, dass Kant in der Einleitung der
Vorlesung eben dieses problematische Argument bemiiht?

Diese Frage zu beantworten ist keine einfache Aufgabe. Wir miissen dazu
noch einmal kurz auf die Grundlegung eingehen. Denn tatséchlich ist der Riickgriff

2 Vgl. Ebd. Zu Kants Auseinandersetzung mit der Teleologie im Zusammenhang mit der Kritik der reinen
Vernunft sowie zur Entwicklung von Kants Auffassung der Teleologie bis hin in die Kritik der Urteilskraft vgl.
Diising (1968).

26 Auf die Moglichkeit einer solchen Problematik hat auch Bacin (2020, 96f.) im Zusammenhang mit seiner
Rekonstruktion des Arguments der Einleitung iiber den Menschen als Zweck an sich selbst hingewiesen.

27 AuBerdem ist die Teleologie ein Teil der theoretischen Philosophie und kann daher (wenn iiberhaupt) nur eine
theoretische Rechtfertigung fiir die Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst liefern. Diese
Rechtfertigung kann jedoch nicht erklédren, wie aus der Bezeichnung des Daseins des Menschen als Zweck an sich
selbst auf die verbindende, normative Bedeutung dieses Daseins zu schlieBen wére, ohne dabei den Sein-Sollen-
Fehlschluss zu begehen.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

40



Kants teleologische Uberlegungen zur Menschenwiirde in der Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend

auf die Teleologie keine Strategie, die ausschlieBlich in der Vorlesung zu
konstatieren ist. Wie in einigen Studien bereits angedeutet,?® argumentiert Kant —
wenn auch nur kurz - auch im ersten Abschnitt der Grundlegung von einer
teleologischen Vorstellung der Natur aus. Dabei geht es um die Begriindung der
These, dass Gliickseligkeit nicht ,,der entgeltliche Zweck* eines Wesens sein kann,
das wie wir Menschen, ,,Vernunft und einen Willen* hat (GMS, AA 04: 395). Kant
geht hier von dem Menschen als einem ,,zweckméBig zum Leben eingerichteten
Wesen“ aus (GMS, AA 04: 395) und behauptet, dass, wenn Gliickseligkeit
tatséchlich der eigentliche menschliche Zweck wire, die Natur den menschlichen
Willen dem Instinkt bzw. den sinnlichen Neigungen anvertraut und jede mogliche
Einmischung der Vernunft bei der praktischen Bestimmung des Menschen von
vornherein unmoglich gemacht hétte. Da dies nicht der Fall ist — so Kant — kann
also Gliickseligkeit nicht der eigentliche Zweck des Menschen sein (GMS, AA 04:
395).

Dieser Riickgriff auf die Teleologie kann fiir die Grundlegung insofern als
unproblematisch eingestuft werden, als dass man ihn als ein argumentatives
Hilfsmittel im Zusammenhang mit der einleitenden Funktion des ersten
Abschnittes der Grundlegung verstehen kann. Tatsdchlich soll dieser Abschnitt den
,,Ubergang von der gemeinen sittlichen Vernunfterkenntni3 zur philosophischen*
(GMS, AA 04: 393) entwickeln und nicht die endgiiltige Argumentation liefern.
M.E. kann uns nun der Hilfsmittelcharakter im Zusammenhang mit der ,,gemeinen
sittlichen Vernunfterkenntnis“, der dem Rekurs auf die Teleologie in der
Grundlegung eigen ist, dabei helfen, die Tatsache zu verstehen, dass Kant in der
Einleitung der Vorlesung trotz ihres problematischen Charakters auf die Teleologie
zuriickgreift. Denn wir konnen diesen Rekurs rein pddagogisch und nicht als
Grundlage einer endgiiltigen Argumentation betrachten. In der Tat sollte Kants
Rekurs auf die Teleologie im Kontext der Einfiihrung in einen Kurs iiber
Naturrecht nicht {iberraschen, wenn man den wesentlichen teleologischen
Charakter des Naturrechts bedenkt. Dieser Rekurs Kants dient dazu, zu zeigen,
dass ausgehend von der teleologischen Darstellung der Natur der Mensch als freies
Wesen (und daher als Subjekt des Rechts) nicht als Mittel zu einem ihm von der
Natur gegebenen Zweck angesehen werden kann. Mit anderen Worten: Der Rekurs
auf die Teleologie dient dazu, zu zeigen, dass das Naturrecht (als Vernunftrecht)
nicht in einem natiirlichen Zweck des Menschen begriindet sein kann. Geht man
von der teleologischen Darstellung der Natur aus, kann der Mensch aufgrund seiner
Freiheit nur als Zweck an sich selbst betrachtet werden. Die Bezeichnung des
Menschen als Zweck an sich selbst bzw. die Wiirde des Menschen ist also der
einzig mogliche Ausgangspunkt zur praktischen, und in diesem speziellen Fall,
juristischen Normativitat.

% Vgl. z.B. Paton 1947, 44.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

41



Moledo

Das Interessante an dem Argument, das Kant entwickelt, um die
Charakterisierung des Menschen als Zweck an sich selbst zu erkldren, ist, dass er
einige Jahre spiter in der Kritik der Urteilskraft darauf zuriickkommt. > Dies ist
dort jedoch nicht mehr problematisch, da es in der dritten Kritik nicht mehr um die
Begriindung praktischer Normativitit geht (Kant zieht hier aus der Erorterung des
Menschen keinen normativen Schluss), sondern nur um die kritische Untersuchung
teleologischer Urteile als Teil der theoretischen Philosophie. Dass das Argument
aus der Einleitung der Vorlesung einige Jahre spiter - in einem passenderen
Kontext - wiederholt wird, ist besonders relevant. Es zeigt, dass dieses Argument
eben nicht nur ein pddagogischer Mittel darstellt, sondern auch einen
Grundgedanken von Kants Denken zum Ausdruck bringt: Wenn die Natur unter
teleologischen Gesichtspunkten betrachtet wird, kann die Existenz eines freien
Wesens nur als Selbstzweck gedacht werden. Im néchsten Abschnitt werden wir
kurz auf diesen Punkt eingehen.

4. Die Relevanz des Arguments

Nachdem Kant die subjektive Giiltigkeit der teleologischen Urteile mit
Bezug auf die Organismen in der dritten Kritik gerechtfertigt hat, setzt er sich in §
84 mit der teleologisch grundlegendsten Frage nach dem ,Endzweck [...] der
Schopfung™ (KU, AA 05: 434) auseinander. Dabei wird nach dem Wesen gefragt,
dem die ganze Reihe von zusammenhéngenden Naturwesen im Verhiltnis von
Mittel und Zwecken und somit die ganze Natur als Endzweck untergeordnet wird.
Die Notwendigkeit der Frage nach dem Endzweck als dem Zweck der Schopfung
erklart Kant hier genau wie zuvor in der Vorlesung mit Riickgriff auf die
Bediirfnisse der Vernunft, alles ,vollstindig zu haben‘: 30 Ohne diesen
[Endzweck]”“ — so Kant in § 84 — ,wére die Kette der einander untergeordneten
Zwecke nicht vollstdndig gegriindet” (KU, AA 05: 435).

Der gesuchte Endzweck — fédhrt Kant fort — muss als unbedingt, und zwar als
ein von keinem weiteren Zweck abhingendes Wesen verstanden werden.?! Ein
solches Wesen — so Kant — kann nur der Mensch als freies Wesen (KU, AA 05:
435) bzw. als sittlicher Selbstgesetzgeber sein, der sich selbst seinen eigenen
Zweck geben kann. Denn als solches ist der Mensch unabhéngig von allen
Zweckbestimmungen der Natur und deshalb nicht als etwas zu verstehen, das als
ein blofes Mittel der Natur fiir einen anderen, von der Natur bestimmten Zweck

2 Auch Sadun Bordoni hat auf diese Parallele hingewiesen (2020, p. 10).
30 Auch Willaschek (2019, 144) weist auf diese Paralle hin.
31 Vgl. KU, AA 05: 434f.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

4



Kants teleologische Uberlegungen zur Menschenwiirde in der Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend

existieren kann: ,,Nur im Menschen,* — argumentiert Kant — ,,aber auch in diesem
nur als Subjecte der Moralitét ist die unbedingte Gesetzgebung in Ansehung der
Zwecke anzutreffen, welche ihn also allein féhig macht ein Endzweck zu sein, dem
die ganze Natur teleologisch untergeordnet ist*“ (KU, AA 05: 435f).

Mit dieser Erklarung wird der Grundgedanke des Arguments wieder
sichtbar, das in der Einleitung zur Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend bereits
erortert wurde: Ein freies Wesen ist unabhéngig von der Natur und kann deshalb
vor dem Hintergrund einer teleologischen Vorstellung der Natur nicht als etwas
verstanden werden, das als ein Mittel der Natur existiert. Es muss daher als Zweck
an sich selbst betrachtet werden, dem die ganze Natur der Schopfung untergeordnet
wird.3?

Fazit

In diesem Artikel haben wir ein besonderes Argument {iber die
Menschenwiirde analysiert, das Kant in der Einleitung zur Vorlesung {iber
Naturrecht Feyerabend entwickelt. Die Besonderheit des analysierten Arguments
besteht in seinem teleologischen Ansatzpunkt. Wenn man von der teleologischen
Darstellung der Natur ausgeht, miissen nach diesem Argument die Vernunftwesen
und damit der Mensch als Zweck an sich selbst betrachtet werden. Denn der Wille
eines vernunftbegabten Wesens ist ein von der natiirlichen Determination
unabhéngiger, d.h. freier Wille. Ein vernunftbegabtes Wesen kann sich also seine
eigenen Ziele geben. Aus teleologischer Sicht bzw. ausgehend von der Vorstellung
der Natur als eines Ganzen, wo jedes Wesen als ein Mittel zu einem Zweck der
Natur zu verstehen ist, kann deshalb ein freies Wesen nicht als Mittel zur
Verwirklichung eines natiirlichen Zwecks verstanden werden. Es muss vielmehr als
Zweck an sich selbst gedacht werden, dqw deshalb nicht relativ im Sinne seiner
Niitzlichkeit in Bezug auf etwas anderes, sondern absolut zu schitzen ist d.h. dem
Wiirde zugesprochen werden muss. Das Verbot, den Menschen als bloBes Mittel zu
behandeln, das Kant aus diesem Argument ableitet, d.h. die normative
Schlussfolgerung, die aus dieser Argumentation gezogen wird, ist, wie wir gesehen
haben, gerade wegen des teleologischen Charakters der Argumentation
problematisch. Dennoch konnten wir die Tatsache verstindlich machen, dass Kant
trotz seines problematischen Charakters in der Einleitung auf dieses Argument
zuriickgreift. Erstens haben wir die Funktion des Arguments in pédagogischer
Hinsicht als rein einleitend in das Thema der Vorlesung charakterisiert. Zweitens

32 KU, AA 05: 435. Auch Diising ist in dieser Hinsicht der Auffassung, dass in diesem Paragraphen vor allem die
Freiheit des Willens den Grund fiir die Bezeichnung des Menschen als unbedingten Zweck ausmacht. Vgl. Diising
1968, 229f.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

43



Moledo

haben wir gesehen, dass Kant in der dritten Kritik erneut auf dieses Argument
zuriickgreift. Es wurde damit als Grundgedanke von Kants Denken entlarvt..
Allerdings ist das Argument im Zusammenhang mit der dritten Kritik nicht mehr
problematisch, da es dort keinen praktischen normativen Anspruch mehr hat,
sondern nur der Erorterung der (subjektiven) Giiltigkeit der Teleologie als Teil der
theoretischen Philosophie zukommt.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

44



Kants teleologische Uberlegungen zur Menschenwiirde in der Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend

Literatur

ALLISON, Henry E. Kant's Groundwork for the Metaphysics of Morals. A Commentary,
Oxford: Oxford University Press, 2011.

BACIN, Stefano: ,,End in Itself, Freedom, and Autonomy: The Place of the Naturrecht
Feyerabend in Kant’s Moral Rationalism”. In: In Margit Ruffing, Annika
Schlitte und Gianluca Sadun Bordoni (Hg.), Kants Naturrecht Feyerabend. Analysen
und Perspektiven. Berlin / Boston, De Gruyter, 91-115.

DEAN, Richard. The Value of Humanity in Kant's Moral Theory. Oxford: Clarendon Press,
2006.

DUSING, Klaus. Die Teleologie in Kants Weltbegriff. Bonn: Bouvier, 1986.

GRAPOTTE, Sophie. ,,Die Bedeutung des zentralen Freiheitsbegriffes in der ,,Einleitung®
des Naturrecht Feyerabend.” In: In Margit Ruffing, Annika Schlitte und Gianluca
Sadun Bordoni (Hg.), Kants Naturrecht Feyerabend. Analysen und Perspektiven.
Berlin/Boston: De Gruyter, 2020. pp. 117-128.

GUYER, Paul. ,,Stellenindex und Konkordanz zum Naturrecht Feyerabend, Teilband I:
Einleitung des Naturrechts Feyerabend*, Ratio Juris 25, 2012. pp. 110-116

DELFOSSE, Heinrich P., HINSKE, Norbert, SADUN BORDONI, Gianluca (Hg.) (2010):
Kant — Index. Band 30: Stellenindex und Konkordanz zum ,,Naturrecht Feyerabend*.
Teilband 1: Einleitung des ,,Naturrechts Feyerabend*. fromann-holzboog, Stuttgart —
Bad Cannstatt. 2010.

KERSTIN, Samuel. “Deriving the Formula of Humanity (GMS, 427-437)” In:
Groundwork for the Metaphysics of Morals. Edited by Christoph Horn and Dieter
Schonecker in cooperation with Corinna Mieth. Berlin/New York: Walter de Gruyter,
2006. pp. 200-221.

KLEINGELD, Pauline. “Moral Autonomy as Political Analogy. Self-Legislation in Kant’s
Groundwork and the Feyerabend Lectures on Natural Law (1784)” ", in Stefano Bacin
and Oliver Sensen (eds.), The Emergence of Autonomy, Cambridge: Cambridge
University Press, 2019. pp. 158-175

KLEMME, Heiner F. ,,,als ob frei wire‘. Kants Rezension von Johann Heinrich Schulz’
Versuch einer Anleitung zur Sittenlehre fiir alle Menschen, ohne Unterschied der
Religionen®. In: Critica y metafisica. Homenaje a Mario Caimi. Herausgegeben von
Claudia Jauregui, Fernando Moledo, Hernan Pringe, Marcos Thisted. Hildesheim —
Ziirich - New York, Olms. 2015a. pp. 198-209.

KLEMME, Heiner F. ,, Die verniinftige Natur existirt als Zweck an sich selbst*
Uberlegungen zu Oliver Sensens Interpretation der Menschheitsformel in der
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten®. Kant-Studien 106, 2015b. pp. 88-96.

KORSGAARD, Christine M. Creating the Kingdom of Ends, Cambridge, Cambridge
University Press. 1996.

LOHRER, Guido. Menschliche Wiirde. Wissenschaftliche Geltung und metaphorische
Grenzen der praktischen Philosophie Kants. Freiburg: Karl Alber Verlag, 1995

PATON, Herbert J. The Categorical Imperative. A study in Kant's Moral Philosophy.
London: Hutchinson’s University Library, 1947.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

45



Moledo

PRAUSS, Gerold. Kant iiber Freiheit als Autonomie. Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann, 1983.

SADUN BORDONI, Gianluaca. ,,Das Naturrecht Feyerabend und die Entwicklung des
kantischen Moraldenkens”. In: In Margit Ruffing, Annika Schlitte und Gianluca
Sadun Bordoni (Hg.), Kants Naturrecht Feyerabend. Analysen und Perspektiven.
Berlin / Boston: De Gruyter, 2020. pp. 7-31.

SENECA, Lucius Annaeus. Ad Lucillium epistulae moroales II. With an English translation
by Richard M. Gummere. In three volumes. London: William Heinemann, New York:
G.P. Putnam’s Sons, 1920.

SENSEN, Oliver. Kant on Human Dignity. Berlin und New York: Walter de Gruyter, 2011.

SCHONECKER, Dieter und WOOD, Allen. Immanuel Kant. Grundlegung zur Metaphysik
der Sitten. Ein Einfithrender Kommentar. UTB Verlag, Paderborn, 2002.

SCHMIDT, Elke E. und SCHONECKER, Dieter. “Kant’s Ground-Thesis. On Dignity and
Value in the Groundwork.”” In: Journal of Value Inquiry 52, 2018. pp. 81-95.

SCHMIDT, Elke E. und SCHONECKER, Dieter. ,,Kant’s Moral Realism regarding Dignity
and Value. Some Comments on the Tugendlehre®. In: Elke Elisabeth Schmidt &
Robinson dos Santos (Hg.), Realism and Antirealism in Kant's Moral Philosophy: New
Essays. Berlin/Boston: De Gruyter, 2017. pp. 119-152

WOOD, Allen. Kant's Ethical Thougth, Cambridge: Cambridge University Press, 1999.

ZOLLER, Giinter. ““Without hope and fear’: Kant’s Naturrecht Feyerabend on
Bindingness and Obligation”. In: Robert C. Lewis (Hg.) Reading Kant's Lectures.
Berlin/Boston: Walter De Gruyter, 2015.

WILLASCHEK, Marcus. "How Can Freedom be a Law to Itself? The Concept of
Autonomy in the Introduction to Naturrecht Feyerabend", in Stefano Bacin/Oliver
Sensen (eds.), The Emergence of Autonomy. Cambridge: Cambridge University Press,
2019. pp. 141-157

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

46



Kants teleologische Uberlegungen zur Menschenwiirde in der Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend

Abstract: In this paper I deal with an argument for the foundation of human dignity that
Kant sketches in the introduction to his lecture Feyerabend on natural law (1784). After
presenting very briefly Kant's discussion of Achenwall's concept of value I argue that the
starting point of the argument on human dignity that Kant develops in the introduction to
the lecture is teleological. I discuss then the problems that such a starting point inevitably
entails regarding Kant’s practical philosophy and offer an explanation as to why Kant was
able to include this argument in the introduction to his lecture despite the problems it raises.
Finally I claim that despite these problems the central idea of the argument reflects a
fundamental idea of Kant's thought on human dignity. In support of the latter I refer to the
fact that Kant turns to the same central idea of the argument some years later in his
discussion of teleology developed in the Critique of Judgment (1790).

Keywords: Human dignity, Man as an end in himself, Teleology.

Abstract: Dieser Aufsatz erortert ein Argument zur Begriindung der Menschenwiirde, das
Kant in der Einleitung zu seiner Vorlesung iiber Naturrecht Feyerabend (1784) skizziert.
Nach einer kurzen Darstellung von Kants Auseinandersetzung mit Achenwalls Wertbegriff
wird argumentiert, dass der Ausgangspunkt des Arguments zur Menschenwiirde in der
Einleitung zur Vorlesung teleologisch ist. Anschliefend werden die Probleme, die ein
solcher Ausgangspunkt in Bezug auf Kants praktische Philosophie mit sich bringt erldutert
und eine Erkldrung dafiir angeboten, warum Kant in der Einleitung zur Vorlesung auf
dieses problematische Argument zuriickgreift. Schlieflich wird aufgezeigt, dass der
zentrale Gedanke des Arguments einen Grundgedanken Kants {iber die Menschenwiirde
widerspiegelt. Zur Unterstiitzung dieser These wird abschlieBend auf Kants wenige Jahre
spéter vorgelegte Diskussion der Teleologie in der Kritik der Urteilskraft (1790) verweisen,
in der der zentrale Gedanken des teleologischen Arguments wieder auftaucht.

Stichworte: Menschenwiirde, Mensch als Zweck an sich selbst, Teleologie.

Recebido em: 04/2021
Aprovado em: 05/2021

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47

47



