
 

 
 
 

Studia Kantiana, vol. 19, n. 1 (abr. 2021): 31-47 
ISSN impresso 1518-403X 

ISSN eletrônico: 2317-7462 

 

 
Kants teleologische Überlegungen zur Menschenwürde 
in der Vorlesung über Naturrecht Feyerabend 

[Kant’s teleological reflections on human dignity in the Feyerabend 
lecture on natural law] 

Fernando Modelo * 

Fern Universität (Hagen, Deutschland/Alemanha) 

 

 
Einleitung  

 
In der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten1  behauptet Kant, dass die 

vernünftige Natur als „Zweck an sich selbst“ existiert (GMS AA 04: 429). Das 
Dasein vernünftiger Wesen und somit auch das des Menschen wird durch diese 
These zur Quelle praktischer Normativität bzw. zum verbindenden Prinzip 
erhoben:2 Aus der Bezeichnung des Daseins vernünftiger Wesen als Zweck an sich 
selbst folgt – so Kants Argumentation - wie aus „einem obersten praktischen 
Grunde“ (GMS AA 04: 429) der kategorische Imperativ, der besagt, dass 
Menschen nie bloß als Mittel, sondern immer als Zweck an sich selbst zu 
gebrauchen sind (GMS AA 04: 429). Diesen Grundgedanken finden wir 
paradigmatisch im Begriff der „Menschenwürde“ wieder:3  Die Menschenwürde 
bezeichnet den „absolute[n] Wert“4  des Menschen, d.h. dass der Mensch nicht 

 
* E-mail: fernando.moledo@fernuni-hagen.de 
1 Zur Zitierung von Kants Schriften wird hier wie üblich die Akademie-Ausgabe [Kant, Immanuel: Gesammelte 
Schriften Hrsg.: Bd. 01-22 Preussische Akademie der Wissenschaften, Bd. 23 Deutsche Akademie der 
Wissenschaften zu Berlin, ab Bd. 24 Akademie der Wissenschaften zu Göttingen. Berlin 1900ff. = AA] benutzt. 
Für den Verweis auf die Werke Kants werden die Siglen benutzt, die dafür von den Kant-Studien festgelegt 
wurden. Die Zitationsweise erfolgt wie folgt: Siglum, AA Bd.-Nr.: Seite[n]. 
2  Klemme (Vgl. 2015b, 88-96, 94) hat darauf hingewiesen, dass der Begriff „Normativität“ eigentlich kein 
kantischer Begriff ist. Dem Autor zufolge muss dieser Begriff eher anhand des Begriffs der Verbindlichkeit 
aufgefasst werden. 
3 Vgl. z.B.: MS 06: 429, APH 7: 131. Auch „Würde der Menschheit“ (Vgl. z.B.: GMS 04: 438, RGV 06: 84, MS 
06: 420, KU 05: 273), „Würde des Menschen“ (Vgl. z. B.: MS 06: 420, Päd 09: 489.). 
4 GMS, AA 04: 428f und 439. MS, AA 06: 435: „absoluten innern Wert“ des Menschen.  



Moledo 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 
 
32 

relativ,5 aufgrund seiner Nützlichkeit als Mittel für irgendeinen beliebigen Zweck, 
sondern an sich selbst zu schätzen ist.6  

Kants Begriff der Menschenwürde ist im Rahmen der Kant-Forschung 
allerdings nicht unumstritten.7 Uneinigkeit ist vor allem bei der wesentlichen Frage 
zu konstatieren, wie genau Kant den absoluten Wert des Menschen begründet, bzw. 
worauf die Menschenwürde nach Kant genau beruht. 8  Dass über diese Frage 
Unstimmigkeit herrscht, ist in meinen Augen vor allem dadurch zu erklären, dass 
Kant in keinem seiner Werke ein deutliches Argument zu dieser Frage entwickelt, 
sondern scheinbar unterschiedliche Argumentationsstränge skizziert. 9  Ziel des 

 
5 Zum Gebrauch von „relativ” und “absolut” im Zusammenhang mit dem Wert vgl. GMS, AA 04: 434f. 
6 GMS AA, 04: 428. Die grundlegende Natur des Begriffs der Menschenwürde als Quelle praktischer Normativität 
kann im Rahmen der Entwicklung der Moralphilosophie Kants bereits in der Reflexion 731, die in der ersten 
Hälfte der Siebziger Jahre datierbar ist, konstatiert werden. Dort heißt es: „Alle moralitaet scheint zu bestehen im 
inneren Werthe der Persohn (Würde), so wohl im Verhältnis auf sich selbst als auf andre“. (Refl. 731, AA 15: 
323). Ähnlich ist in der Reflexion 6801 aus derselben Zeit zu lesen: “Die Menschheit ist heilig und unverletzlich. 
(so wohl in seiner eignen Persohn als in der anderer. Seine eigne Einwilligung ist hier nichtig, weil man keinen 
Willen hat um aufzuhören gar etwas zu seyn.) Alle Pflichten, nemlich die nothwendigen, bestehen nicht darin, daß 
wir der Menschen wohlfarth, sondern der Menschheit vorzüge und Würde ehren“. (Ref. 6801, AA 19: 166). In der 
Metaphysik der Sitten ist in dieser Hinsicht zu lesen, dass der Mensch dazu „[…] verbunden [ist], die Würde der 
Menschheit an jedem anderen Menschen praktisch anzuerkennen“, was auch hinsichtlich seiner selbst gilt (MS, 
AA 06: 462.9). 
7  Dies hat auf paradigmatische Weise die Debatte um das Buch Sensens (2011) und seine dort vertretene 
Hauptthese, Kants Begriff der Menschenwürde hätte eigentlich keine normative Bedeutung, vor kurzem deutlich 
gemacht hat. Kant – so Sensen (2011, 2; vgl. 28, 32, 174, 176) – gründe die praktische Normativität in der bloßen 
Verallgemeinerungsfähigkeit der Maximen. Dadurch schließe Kant die Möglichkeit völlig aus, auf Werte bzw. 
absolute Werte (die Menschenwürde) zurückzugreifen, um die praktische Normativität zu begründen. Wir sind 
nicht – fährt Sensen fort – aufgrund der Würde der Menschheit verpflichtet. Hingegen verpflichtet uns das sittliche 
Gesetz, dem Menschen Würde zuzuschreiben. Sensens Deutung traf m.E. einen interessanten Punkt. Sie sorgte 
jedoch für gut begründete Kritiken und wird hier nicht weiter diskutiert. Das Heft der Kant-Studien 106 ist im 
Ganzen der Diskussion der Deutung Sensens gewidmet. Dazu haben Schönecker und Schmidt (2017 und 2018) m. 
E. zu Recht hervorgebracht und deutlich dargelegt, dass die These Sensens nicht mit den Stellen der Grundlegung 
und der Tugendlehre in Einklang zu bringen ist, in denen Kant sich über die Menschenwürde äußert. 
8 Tatsächlich gibt es dafür unterschiedliche Positionen: Koorsgaard (1996, 110f.), Wood (1999, 119f.) und Kerstin 
(2006, 200f.) vertreten die These – allerdings mit Rückgriff auf unterschiedliche Argumente – Kants Auffassung 
der Menschenwürde beruhe auf der Fähigkeit des Menschen, sich selbst Zwecke setzen zu können. Seinerseits 
argumentiert Dean (Vgl. 2006, 17f.), dass die Menschenwürde durch den guten Willen zu erklären sei, wobei 
Allison (2011, 215f.) die These vertritt, Kants Begriff der Menschenwürde beruhe auf der Fähigkeit, sittlich 
handeln zu können. 
9 Beispielsweise kann in dieser Hinsicht bereits zur Zeit der Abfassung der Grundlegung in der Vorlesung über 
Moralphilosophie Mrongovius II gelesen werden, dass die Menschenwürde auf dem guten Willen beruht: „Was 
nothwendiger Weise für iederman einen Werth hat, hat Würde, und der sie besitzt hat innern Werth. Diese Würde 
giebt uns nur allein ein guter Wille“ (Vgl. V-Mo/Mron II, AA 29: 631). In derselben Vorlesung kann jedoch 
gelesen werden, dass die Menschenwürde auf die Autonomie des Willens zurückzuführen ist: „Die Avtonomie 
unsres Willens erhebt unsre Würde sehr“ (V-Mo/Mron II, AA 29: 629). Darüber hinaus wird in dieser Vorlesung 
auch behauptet, dass sich der moralische Wert der Person, den Kant gelegentlich mit dem absoluten Wert des 
Menschen gleichsetzt (Vgl.: MS/TL, AA 6: 435f, 441, MS/TL, AA 6: 459, KpV, AA 5: 116, APH, AA 7: 272) auf 
die Moralität der Handlungen stütze: „Der moralische Werth der Person beruht bloß in der Moralitaet der 
Handlungen“. (V-Mo/Mron II, AA 29: 629). Ähnliche Hinweise werden in der Grundlegung gefunden (Zur 
Autonomie als Grund der Menschenwürde bzw. der Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst in der 
Grundlegung vgl. GMS 04: 434, 436, 440. Zur Sittlichkeit als Grund der Menschenwürde vgl. GMS 04: 435. Zum 
guten Willen als Grund der Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst bzw. der Menschenwürde vgl. 



 Kants teleologische Überlegungen zur Menschenwürde in der Vorlesung über Naturrecht Feyerabend  

 
Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 

 
33 

vorliegenden Artikels ist es, einen dieser Argumentationsstränge zu 
rekonstruieren.10 Kant entwickelt dieses bisher wenig beachtete Argument 1784 – 
d.h. zur Zeit der Abfassung der Grundlegung - in der Einleitung zur Vorlesung 
über Naturrecht Feyerabend.11  

Zur Erklärung der Menschenwürde greift Kant dort in erster Linie auf die 
Freiheit des menschlichen Willens zurück. Wie genau Kant aus der Freiheit des 
Willens die Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst bzw. die Würde 
des Menschen ableitet, ist jedoch unklar. Die Beantwortung dieser Frage wird 
besonders dadurch erschwert, dass der Text der Einleitung zur Vorlesung gerade 
bei der Erörterung der Menschenwürde nicht eindeutig ist. Kant scheint dabei 
unterschiedliche Argumente gleichzeitig zu entwickeln und bezeichnet den ersten 
Teil der Einleitung mit eigenen Worten als „tumultuarisch“12. Aus diesem Grunde 
ist die Erklärung der Menschenwürde in der Vorlesung nicht weniger ambivalent 
als die in anderen Werken dargelegte, 13  was etwa in einem neuerdings 
erschienenen Band, der der Diskussion der Vorlesung gewidmeten ist, deutlich 
wird.14  

 
GMS 04: 437 und GMS 04: 425, wo diesbezüglich auch auf die Freiheit der Handlung verwiesen wird). In keinem 
der zitierten Fälle erklärt Kant deutlich warum aus der erwähnten Eigenschaft auf die Bezeichnung des Menschen 
als Zweck an sich selbst bzw. auf die Würde des Menschen zu schließen wäre. Diese Problematik wird in der 
Grundlegung bei der Einführung der Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst im zweiten Abschnitt 
des Werkes am deutlichsten: Auf diese Bezeichnung Bezug nehmend, behauptet Kant, dass sie zunächst als ein 
„Postulat“ (GMS 04: 429f) eingeführt werde, dessen „Gründe“ (GMS 04: 429f) erst im dritten, letzten Abschnitt 
des Werkes gegeben werden. Eben diese Gründe werden dort (mindestens explizit) aber nicht gegeben. 
10 M.W. hat nur Sadun Bordoni (2020, p. 10) erst neuerdings kurz auf dieses Argument hingewiesen. 
11 Dass die Grundlegung 1784 bereits fertig geschrieben ist, ist angesichts des Briefs, den Kant am 31. Dezember 
1784 Johann Erich Biester schreibt, klar: „Meine moralische Abhandlung war etwa 20 Tage vor Michael in Halle 
bey Grunert; aber er schrieb mir, daß er sie auf die Messe nicht fertig schaffen könnte, und so muß sie bis zu 
Ostern liegen bleiben“. (Brief. 10: 398). Zur Entstehung und Textgrundlage der Vorlesung über Naturrecht 
Feyerabend vgl. Delfosse, Hinske, Sadun Bordoni (2010, p. ix-xiii). 
12 V-NR/Feyerabend, AA 27:1321. In Hinblick darauf hat z.B. Schönecker (Schönecker / Wood 2002, p. 145) 
behauptet, dass die Erklärung für die Begründung der Menschenwürde durch die Freiheit des Willens eigentlich in 
der Grundlegung gesucht werden müsse. 
13 Prauss (1983, p. 135f) argumentiert, dass frei zu sein für Kant die Fähigkeit bedeute, sich selbst seine eigenen 
Zwecke setzen zu können. Dabei wird das Subjekt von sich selbst als dem Zweck aller Zwecke seines Wollens 
bzw. als Selbstzweck bewusst. Der Grundgedanke dieser Deutung ist mutatis mutandi auch später bei Löhrer 
(1995, p. 123f) zu konstatieren. Ähnlich hat neuerdings Willaschek (2019, p. 145f) argumentiert, dass die 
Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst von der Fähigkeit, sich selbst Zwecke zu setzen, untrennbar 
sei. Dies wäre ohne Selbstbewusstsein und Vernunft unmöglich, sodass die Bezeichnung des Menschen als Zweck 
an sich selbst, so Willaschek, selbst darauf zurückzuführen wäre. Guyer  (2012, p. 112) hat eine ganz andere 
Interpretation vorgeschlagen: Die Begründung der Menschenwürde durch die Freiheit des menschlichen Willens 
sei in der Einleitung zur Vorlesung im Zusammenhang mit der Erörterung des Rechtsbegriffs zu verstehen, eine 
Deutung, die auch Zöller (2015, p. 357) teilt: Kant scheint hier tatsächlich zu argumentieren, dass die Bezeichnung 
des Menschen als Zweck an sich selbst als Einschränkung der Freiheit im Umgang mit den anderen zu verstehen 
sei und eine notwendige Bedingung zur Möglichkeit der „allgemeinen Freiheit“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1328) 
darstelle. Dadurch sei sie mit dem Grund des Rechts gleichzusetzen. 
14 Dort vertritt Sadun Bordoni (2020, p. 15f) die These, dass in der Vorlesung über Naturrecht Feyeraebend ein 
Argument vorgebracht wird, das Kants Grundthese über den Grund der Menschenwürde wiederspiegelt: Die 
Freiheit, und nicht die bloße Vernunft als rein theoretisches Vermögen, ist die Grundlage der Menschenwürde, 



Moledo 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 
 
34 

Das Argument, womit wir uns hier befassen werden, hat die Besonderheit, 
dass Kant den Grund der Menschenwürde von einem teleologischen 
Ausgangspunkt her zu erklären sucht. Wie sich dieses Argument zu anderen 
möglichen Argumentationssträngen verhält, die Kant zur Erklärung der 
Menschenwürde in der Vorlesung selbst oder in anderen seiner Werke entwickelt, 
kann an dieser Stelle nicht diskutiert werden. Die Rekonstruktion dieses 
Arguments soll hier vielmehr dazu dienen, eine wenig bekannte Facette der 
kantischen Auffassung der Menschenwürde sichtbar zu machen und dadurch dem 
Verständnis der Komplexität und Vielseitigkeit eines seiner grundlegendsten 
Gedanken beizutragen.  

Einleitend soll hier zunächst im ersten Abschnitt die Einführung des Begriffs 
der Würde in der Vorlesung mit Rücksicht auf Kants Auseinandersetzung mit der 
Wertlehre Achenwalls, dessen Ius naturae Kant der Vorlesung zugrunde legt, 
geschildert werden. Mit der Rekonstruktion des hier zu erörternden Arguments 
werden wir uns dann im zweiten Abschnitt befassen. Im dritten Abschnitt soll die 
problematische Natur dieses Arguments, die auf seinen teleologischen Ansatz 
zurückzuführen ist, diskutiert werden. Die Tatsache, dass Kant einige Jahre später 
in der Kritik der Urteilskraft im Rahmen der kritischen Diskussion der Teleologie 
wieder auf das Argument der Vorlesung zurückgreift, wird dazu dienen, 
festzustellen, dass das besprochene Argument, trotz seines problematischen 
Charakters, einen Grundgedanken des Kantischen Denkens ausdrückt. Dies wird 
das Thema des vierten und letzten Abschnitts sein. 

 
 

1. Preis und Würde   

 
Kant legt der Vorlesung über Naturrecht Feyerabend wie gesagt das Ius 

naturae von Achenwall zugrunde. Dort erklärt Achenwall den Wert einer Sache 
durch ihre Nützlichkeit: Etwas wird Wert zugeschrieben, wenn es für einen 
gewissen Zweck als Mittel tauglich ist. Diesen Wert zu bestimmen heißt 
„schätzen“ – so Achenwall – und die daraus resultierende Bestimmung ist der 

 
weil sie unsere Zugehörigkeit zur Verstandeswelt offenbart. Seinerseits hat Bacin (2020, p. 91f) eine 
überzeugende Rekonstruktion eines möglichen Arguments entwickelt: Der Begriff eines Zwecks an sich selbst 
wird in der Einleitung der Vorlesung als ein für die Vernunft notwendiger Begriff hinsichtlich der sonst 
unendlichen Mittel-Zweck-Struktur des Wollens präsentiert. Damit etwas als Zweck an sich selbst qualifiziert 
werden kann, muss es frei sein. Indem der Mensch frei ist, ist er also als Zweck an sich selbst zu verstehen. 
Ihrerseits fasst das Argument über den Grund der Menschenwürde in der Einleitung zur Vorlesung Grapotte 
(2020, p. 213) kurz wie folgt zusammen: „Im Naturrecht Feyerabend ist die Argumentation die folgende: Wenn 
ein vernünftiges Wesen nicht frei ist, ist es in der Hand eines andern vernünftigen Wesen, denn es ist bloß Mittel 
eines andern“. 



 Kants teleologische Überlegungen zur Menschenwürde in der Vorlesung über Naturrecht Feyerabend  

 
Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 

 
35 

„Preis“.15 In diesem Sinne konstatiert Kant, dass „der Valor der Dinge nicht in der 
Beschaffenheit der Sache besteht“ (V-NR/Feyerabend, AA 27:1357), sondern nur 
auf seiner Funktion als Mittel für einen Zweck beruht. Der Preis ist nämlich der 
Wert eines Mittels und zwar von etwas, das man nur relativ, nämlich aufgrund 
seiner Nützlichkeit bezüglich etwas anderem, schätzt. Deshalb kann man im 
Zusammenhang mit dem Preis über Äquivalenz des Wertes und somit Ersetzbarkeit 
der Dinge sprechen: Wenn der Preis auf der Nützlichkeit bezüglich eines Zwecks 
beruht, müssen zwei Dinge, die für denselben Zweck als Mittel tauglich sind, 
gleich geschätzt werden bzw. denselben Preis haben. In der Vorlesung heißt es 
dementsprechend: „Dinge, die heterogen sind, können gleichen Werth haben, wenn 
sie nur in der Nützlichkeit homogen sind“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1357). 
Daher wird für Kant Ersetzbarkeit zum Synonym des Preises. In der Grundlegung 
vermerkt er folglich: „Was einen Preis hat, an dessen Stelle kann auch etwas 
anderes als Äquivalent gesetzt werden“ (GMS, AA 04: 434).   

Der Preis – so Kant in der Vorlesung – als relativer, d.h. von der Nützlichkeit 
bezüglich etwas anderem abhängender Wert, kann allerdings nicht die einzige Art 
des Wertes sein. Denn gesetzt den Fall es gäbe etwas, das nicht als Mittel aufgrund 
irgendeines Zwecks, sondern als Zweck an sich selbst16 und darum Unersetzbares 
zu schätzen wäre, würde sein Wert kein Preis sein können. In dieser Hinsicht 
behauptet Kant: „Valor determinatus, sagt der Autor [sc. Achenwall], ist Preis. […] 
Eine Sache hat gar keinen Preis, obgleich immer bestimmten Werth, wenn nur kein 
Aequivalent dafür gesetzt werden kann“ (V-NR/Feyerabend, AA 27:1357), 
nämlich, wenn sie an sich selbst zu schätzen ist. Dieser vom Preis qualitativ zu 
unterscheidende Wert, der kein Äquivalent zulässt, ist nun laut Kant die Würde.17 
Als Beispiel greift er an dieser Stelle auf die Tugend zurück:18 Für diejenigen, – so 
der Argumentationsverlauf der Vorlesung –, die sich der Tugend als eines Mittels 
für ihrer Zwecke bedienen, hat die Tugend einen Preis, und sie sind deshalb dazu 

 
15 Kant benutzte für seine Vorlesungen über Naturrecht die fünfte Ausgabe vom Achenwalls Ius naturae. Nach 
dieser Ausgabe lautet die von Kant kommentierte Stelle wie folgt: “Quantitas perfectionis in genere, et speciatim 
quantitas vtilitatis, quae obiecto cuidam tribuitur, eius VALOR; valorem definire (determinare), AESTIMARE; 
valor determinatus PRETIVM appellatur” Achenwall Ius Naturae in usum auditorum, editio quinta, Gottingae, 
1763, § 200, p. 175. 
16 In diesem argumentativen Zusammenhang greift Kant jedoch nicht auf den Begriff eines Zwecks an sich selbst 
zurück. Er tut es dennoch in der Einleitung zur Vorlesung –wie hier gezeigt wird- und in der Grundlegung (GMS, 
AA 04: 428). 
17 Diesbezüglich ist in der Grundlegung zu lesen: „was […] über allen Preis erhaben ist, mithin kein Äquivalent 
verstattet, das hat eine Würde“. GMS, AA 04: 434. 
18 Die Entgegensetzung von Preis und Würde ist, wie bereits Paton (1971, p. 189) konstatierte, auf die von Kant 
gut bekannte stoische Tradition und vor allem auf Seneca zurückzuführen: In dem Brief über das Höchste Gut, der 
zu den Sittlichen Briefen an Lucilium gehört, bezeichnet Seneca die Tugend als höchstes Gut. Mit Hinblick darauf 
werden dort die mit der Tugend im Zusammenhang stehenden Güter eben aufgrund dieses Zusammenhangs für 
vollkommene Güter gehalten, denen deshalb Würde (dignitas) zugeschrieben wird. Davon unterscheiden sich die 
Güter des Körpers, die in keinem Verhältnis zur Tugend stehen und deshalb nur Preis (pretium) haben. (Seneca, 
1920, Ep. LXXI.33, 92). 



Moledo 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 
 
36 

bereit, die Tugend zu verlassen, wenn sie den angestrebten Zweck durch andere 
Mittel erreichen können. Die Tugend ist jedoch gerade nicht als Mittel, aufgrund 
eines andren Zwecks, sondern an sich selbst zu schätzen. Sie hat darum keinen 
Preis, sondern Würde: „Viele Menschen haben für ihre Tugenden einen Preis; 
wenn man ihnen den dafür giebt, so verlassen sie die Tugend. Aber die Tugend hat 
gar keinen Preis, sondern Würde“.19  

Obschon Kant für die Erklärung der Würde im angeführten Beispiel auf den 
absoluten Wert der Tugend zurückgreift, benutzt er den Begriff der Würde 
normalerweise speziell, um den absoluten Wert des Menschen zu bezeichnen.20 
Dies gilt auch für die Vorlesung über Naturrecht Feyerabend. Hinsichtlich der 
Analyse von Kants Auffassung der Menschenwürde lautet die Schlüsselfrage also: 
Warum ist der Mensch als Zweck an sich selbst zu verstehen, sodass ihm ein 
absoluter Wert, d.h. Würde zuzusprechen ist? Darauf soll jetzt eingegangen 
werden. 

 
 

2. Das Argument  

 
Auf die aufgeworfene Frage antwortet Kant in der Einleitung zur Vorlesung 

unter anderem mit einem von einem teleologischen Ansatz ausgehenden Argument. 
Dieses beginnt bereits mit den ersten Zeilen der Einleitung: „Die Dinge in der 
Natur durch Vernunft betrachtet, können nur als Mittel zu Zwecken angesehen 
werden“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1319). Aus diesem Umstand entsteht für die 
Vernunft jedoch eine unendliche Reihe von zusammenhängenden Mitteln und 
Zwecken: Jedes Ding bzw. Naturwesen muss als Mittel für einen Zweck 
verstanden werden, der wiederum als Mittel für einen anderen Zweck dient: „Ein 
Ding in der Natur ist ein Mittel dem andern; das läuft immer fort“ (V-
NR/Feyerabend, AA 27: 1321). Aufgrund „des Bedürfnisses unsrer Vernunft, alles 
vollständig zu haben“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1321) muss diese unendliche 

 
19 V-NR/Feyerabend, AA 27: 357. Dergleichen behauptet Kant in der Vorlesung über Moralphilosophie 
Mrongovius II: „Wir haben gewisse Ausdrücke einen Werth zu bezeichnen. Alles für dessen Werth ein 
aequivalent gesetzt werden kann, das hat einen Preis. Was kein Aequivalent hat, hat eine Würde wie Z.E. die 
Tugend“. (V-Mo/Mron, AA 29: 614). Im Paragraph 337 („Utilitas“) seiner Metaphysik definiert Baumgarten den 
Wert auch als „Grad der Nützlichkeit“. Dementsprechend erklärt er den „Preis“ als „das Urteil über den Wert“ 
(„Gradus utilitatis VALOR, et iudicium de valore PRETIUM“ (MET § 337, AA 17: 100). Dazu schreibt Kant in 
der Reflexion 5350 (ca. 1776-1778)): „Ein Werth: für den ein anderes als aeqvivalent gegeben werden kan. 
Tugend hat keinen Preis. Würde ist der innere Werth, der also keinen Preis hat“ (Refl. 5350 y-q AA, 18: 159).     
20  Kant greift auf den Begriff der Würde auch gelegentlich für die Bezeichnung des absoluten Werts des 
Sittengesetzes zurück (Vgl. KpV, AA 05: 147). Für die Bezeichnung des absoluten Werts der Tugend und der 
Gesinnung, nur aus Pflicht zu handeln, benutzt Kant normalerweise eher den Begriff „moralischer Wert“. (vgl. 
A315/B372, A814/B843, GMS, AA 04: 398f., KpV, AA 05: 71, 81, 129, 147, 151, KU, AA 05: 471An., RGV, 
AA 06: 48, APH, AA 07: 149, Päd, AA 09: 475).  



 Kants teleologische Überlegungen zur Menschenwürde in der Vorlesung über Naturrecht Feyerabend  

 
Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 

 
37 

Reihe – so argumentiert Kant – jedoch ein Ende bzw. einen letzten Zweck haben. 
Dieser letzte Zweck kann nun in etwas gefunden werden, das an sich selbst Zweck 
ist und das deshalb nicht wiederum als Mittel für etwas anderes verstanden werden 
kann: „es ist notwendig, am Ende ein Ding zu denken, das selbst Zweck ist, sonst 
würde die Reihe [von Mitteln und Zwecken (FM)] kein Ende haben“ (V-
NR/Feyerabend, AA 27: 1321).21  

Welches Wesen könnte nun für einen Zweck an sich selbst gehalten werden 
und damit für den letzten Zweck der sonst unendlichen Reihe zusammenhängender 
Mittel und Zwecke der Natur? Kants Antwort ist eindeutig: dieses Wesen ist das 
vernünftige Wesen und somit der Mensch: „In der Welt als System der Zwecke 
muß doch zuletzt ein Zweck seyn, und das ist das vernünftige Wesen“ (V-
NR/Feyerabend, AA 27: 1319). Als solcher bzw. als letzter Zweck, dem die ganze 
Reihe zusammenhängender Mittel und Zwecke der Natur unterworfen ist, ist der 
Mensch gleichzeitig als „Zweck der Schöpfung“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1319) 
zu verstehen.  

Als Zweck an sich selbst kann nun der Wert des Menschen nicht relativ, 
wegen seiner Nützlichkeit als Mittel für etwas anderes d.h. als Preis, sondern nur 
als innerlicher, absoluter Wert d.h. als Würde verstanden werden. Diesbezüglich 
behauptet Kant:  

Der Mensch nemlich ist Zweck an sich selbst, er kann daher nur einen innern Werth 
d:i: Würde haben, an dessen Stelle kein Aequivalent gesetzt werden kann. Andre 
Dinge haben äußeren Werth d.i. Preis, dafür ein jedes Ding, das zu eben dem Zweck 
tauglich ist, als Aequivalent gesetzt werden kann. (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1319)  

Jetzt stellt sich die grundlegende Frage, warum das vernünftige Wesen und 
somit der Mensch als Zweck an sich selbst zu verstehen ist bzw. worauf sich der 
absolute Wert des Menschen gründet. Kant beantwortet diese Frage mit der 
Freiheit des Willens, deren Möglichkeit auf die Vernunftausstattung 
zurückzuführen ist.22 Das Argument, warum aus der Freiheit des Willens auf die 

 
21 Vgl. auch: „Ein Ding ist Mittel des andern, daher muß zuletzt ein Ding seyn, das kein Mittel mehr, sondern 
Zweck an sich selbsten ist“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1321). In dieser Hinsicht bzw. mit Rückgriff auf das 
Bedürfnis der Vernunft, alles ‚vollständig zu haben‘, setzt Kant die Notwendigkeit, sich einen letzten Zweck in der 
Reihe von Mitteln und Zwecken zu denken, mit der Notwendigkeit gleich, sich ein notwendiges Wesen als erste 
Ursache in der Reihe von zusammenhängenden wirkenden Ursachen vorzustellen: „Daß das Daseyn irgend eines 
Dinges als Zweck an sich selbst seyn müsse, und nicht alle Dinge bloß als Mittel seyn können, ist in dem System 
der Zwecke eben so nothwendig, als in der Reihe der wirkenden Ursachen ein Ens a se. […] In der Reihe der 
wirkenden Ursachen ist ein ens ab alio, aber endlich muß ich doch an ein ens a se kommen. […] Ein Ding ist 
Mittel des andern, daher muß zuletzt ein Ding seyn, das kein Mittel mehr, sondern Zweck an sich selbsten ist“. (V-
NR/Feyerabend, AA 27: 1321). Zur Interpretation dieser Stelle vgl. auch Bacin 2020, 95f. 
22 Vgl.: „Ein freihandelndes Wesen muß Vernunft haben; denn würde ich von Sinnen bloß affizirt, so würde ich 
von ihnen regiert“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1322). Bekanntlich erklärt Kant in der Grundlegung die 
Unabhängigkeit des Willens hinsichtlich der Natur- und jeder anderen Fremdbestimmung für den negativen 
Begriff der Freiheit. Der positive Begriff ist die Autonomie des Willens. (Vgl. GMS, AA 4: 446f.). Dieser 
Grundgedanke wird übrigens auch in der Einleitung zur Vorlesung bereits skizziert (Vgl. V-NR/Feyerabend, AA 



Moledo 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 
 
38 

Bezeichnung der vernünftigen Wesen als Zweck an sich selbst zu schließen ist, 
lässt sich dabei wie folgt rekonstruieren: Ein freies Wesen wie der Mensch kann 
seine Zwecke unabhängig von der Natur bestimmen. Gerade weil ein freies Wesen 
bezüglich der Willensbestimmung nicht unter der Gewalt der Natur steht, kann der 
Mensch anders als alle anderen Naturwesen nicht als ein bloßes Mittel zum Zweck 
der Natur gedacht werden:  

Weil er [der Mensch] der letzte Zweck seyn soll; so muß sein Wille von nichts mehr 
abhängen. Die Thiere haben einen Willen, aber sie haben nicht ihren eignen Willen; 
sondern den Willen der Natur. Die Freyheit des Menschen ist die Bedingung, unter 
der der Mensch selbst Zweck seyn kann. (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1320) 

Da die Freiheit des menschlichen Willens der Grund der Bezeichnung des 
Menschen als Zweck an sich selbst ist, wird die Würde des Menschen 
dementsprechend auch auf die Freiheit des menschlichen Willens zurückgeführt: 
„Des Menschen innrer Werth beruht auf seiner Freiheit, daß er einen eigenen 
Willen hat“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1319) bzw. dass er nicht unter ,dem 
Willen der Naturʻ steht. Kant betont sogar, dass der Mensch nicht aufgrund seiner 
Vernunft, sondern nur aufgrund seiner Freiheit bzw. seiner Unabhängigkeit von der 
Natur bei der Willensbestimmung als Zweck an sich selbst zu verstehen ist:  

Wenn nur vernünftige Wesen können Zweck an sich selbst seyn, so können sie es 
nicht darum seyn, weil sie Vernunft, sondern weil sie Freiheit haben. Die Vernunft ist 
bloß ein Mittel. […] Ohne Vernunft kann ein Wesen nicht Zweck an sich selbst seyn; 
denn es kann sich seines Daseyns nicht bewußt seyn, nicht darüber reflektiren. Aber 
Vernunft macht noch nicht Ursache aus: da der Mensch Zweck an sich selbst ist, hat 
er Würde, die durch kein Aequivalent ersetzt werden kann. Die Vernunft aber giebt 
uns nicht die Würde. Denn wir sehen doch, daß die Natur bei den Thieren durch 
Instinkt das hervorbringt, was die Vernunft durch lange Umschweife erst aussucht. 
[…] Aber die Freiheit, nur die Freiheit allein, macht, daß wir Zweck an sich selbst 
sind. Hier haben wir Vermögen, nach unsrem eignen Willen zu handeln. Würde unsre 
Vernunft nach allgemeinen Gesetzen eingerichtet seyn, so wäre mein Wille nicht 
mein eigner, sondern der Wille der Natur. – Wenn die Handlungen des Menschen im 
Mechanism der Natur liegen; so wäre der Grund davon nicht in ihm selbst, sondern 
außer ihm. (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1321f.)23 

 
27: 1322f.), wo sogar der Begriff „Autonomie“ (Vgl. V-NR/Feyerabend, AA 27: 1326) ausfindig zu machen ist. 
Dazu vgl.: Kleingeld, 2019. 
23 Kants explizite Betonung, die Menschenwürde sei nicht auf die Vernunft, sondern auf die Freiheit des Willens 
zurückzuführen, kann zudem im Zusammenhang mit seiner Auffassung hinsichtlich der Gefahr des Fatalismus‘ 
besser verstanden werden. Es handelt sich dabei um die Möglichkeit, dass der Mensch trotz der 
Vernunftausstattung nicht als freies Wesen anzusehen sein könnte, weil die Natur ihm durch die Vernunft Zwecke 
geben könnte. In diesem Fall würde der menschliche Wille von der Natur gesteuert und die Vernunft nur auf die 
Berechnung der besten Mittel für die Erreichung der Zwecke der Natur angewandt. Auf dieses Problem bezieht 
sich Kant bereits 1783 in der Rezension des ersten Teils von Johann Hinrich Schulz‘ Versuch einer Anleitung zur 
Sittenlehre für alle Menschen, ohne Unterschied der Religionen bezogen. Dazu vgl. Klemme, 2015a, 198 – 209. 



 Kants teleologische Überlegungen zur Menschenwürde in der Vorlesung über Naturrecht Feyerabend  

 
Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 

 
39 

Die Schlussfolgerung des Arguments, d.h. die Charakterisierung des 
Menschen als Zweck an sich selbst aufgrund der Freiheit seines Willens, ist, dass 
alles, was in der Natur existiert, als Mittel für den Menschen - der der Zweck der 
Schöpfung ist - existiert, sodass der Mensch sich alles in der Natur zunutze machen 
kann, außer andere Menschen. Die Einleitung der Vorlesung beginnt genau mit der 
Bekräftigung dieser These: "Für den Willen des Menschen ist die ganze Natur 
unterworfen, soweit seine Macht nur reichen kann, außer andre Menschen und 
vernünftige Wesen.“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1319)  

Diese These normativen Charakters über die Freiheitsausübung des 
Menschen in Bezug auf andere Menschen und Vernunftwesen (die auch als eine 
Behauptung zu lesen ist, die sich auf die Freiheitsausübung in Bezug auf sich selbst 
bezieht) hat im Kontext der Einleitung eine präzise argumentative Funktion. Sie 
dient Kant dazu, den Grundgedanken einzuführen, dass die Freiheit des Menschen 
eine Begrenzung impliziert (das Verbot, den Menschen als bloßes Mittel zu 
benutzen) d.h. dass „Freiheit [...] also eingeschränkt werden [muss]“ (V-
NR/Feyerabend, AA 27: 1321) und dass Freiheit daher analytisch mit der 
Notwendigkeit von Regeln verbunden ist, die diese Begrenzung spezifizieren. Die 
gewonnene These dient Kant also dazu, das Prinzip des Rechts einzuführen: "Recht 
ist die Einschränkung der Freiheit, nach welcher sie mit jeder andern Freiheit nach 
einer allgemeinen Regel bestehen kann“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1320).24 Der 
nächste Schritt der Argumentation wird darin bestehen, zu zeigen, dass die Regeln, 
die den Gebrauch der Freiheit begrenzen, nur dem freien Willen des Menschen 
selbst entnommen werden können d.h. dass die Einschränkung der Freiheit 
Selbsteinschränkung bzw. Selbstgesetzgebung sein muss. Aber wir werden diesen 
Weg hier nicht weiter verfolgen. Wir müssen nun auf das besprochene Argument 
zurückkommen, denn sein teleologischer Ausgangspunkt macht das Argument 
problematisch, wenn es darum geht, daraus Schlussfolgerungen normativen 
Charakters zu ziehen. Die Diskussion dieser Problematik wird Gegenstand des 
nächsten Abschnitts sein.  

 
 

  

 
24 Vgl. auch: „Das Recht beruht also auf der Einschränkung der Freiheit“ (V-NR/Feyerabend, AA 27: 1320).  



Moledo 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 
 
40 

3. Die problematische Natur des Arguments 

 

Am 28. Dezember 1787 kündigt Kant in einem Brief an Reinhold eine dritte 
Kritik an, die sich als eine „Critik des Geschmaks“ (Brief, AA 10: 515) mit der 
Teleologie befassen wir (Brief, AA 10: 515). Das Problem der Rechtfertigung und 
genauen Bestimmung der Teleologie wird jedoch bereits 1781 in der Kritik der 
reinen Vernunft erörtert. Im Anhang zur transzendentalen Dialektik befasst sich 
Kant mit der Möglichkeit und den Bedingungen, „nach teleologischen Gesetzen die 
Dinge der Welt zu verknüpfen und dadurch zu der größten systematischen Einheit 
derselben zu gelangen“ (KrV A 687 / B 715). Im Zusammenhang mit dem 
„hypothetischen Gebrauch der Vernunft“ (KrV A 647f / B 675f) entwirft Kant dort 
die grundlegende Idee über die Teleologie, die später in der Kritik der Urteilskraft 
weiterentwickelt und durch ein neues, unabhängiges Prinzip der reflektierenden 
Urteilskraft – die Zweckmäßigkeit der Natur – neu gestaltet werden wird. Seit 1781 
steht für Kant also fest: Teleologische Urteile sind keine Bedingung der möglichen 
Erfahrung und haben deshalb keine objektive Gültigkeit. Sie sind trotzdem 
aufgrund des systematischen Bedürfnisses der Vernunft hinsichtlich der 
vollständigen Vorstellung der Natur subjektiv gültig und haben insofern regulative 
Bedeutung.25  

In Anbetracht der subjektiven Gültigkeit der teleologischen Urteile erscheint 
nun die rekonstruierte Erklärung der Menschenwürde in der Einleitung zur 
Vorlesung über Naturrecht Feyerabend problematisch:26 Soll der Teleologie nur 
regulative Bedeutung zugeschrieben werden, dann kann sie keine objektive 
Begründung dafür liefern, warum der Mensch aufgrund seines freien Willens als 
Zweck an sich selbst zu verstehen ist bzw. warum dem Menschen ein innerlicher, 
absoluter Wert d.h. Würde zugeschrieben werden muss. 27  Vielleicht gerade 
aufgrund dieses Problems verzichtet Kant auf dieses Argument in der 
Grundlegung. Wie jedoch ist es dann zu erklären, dass Kant in der Einleitung der 
Vorlesung eben dieses problematische Argument bemüht?  

Diese Frage zu beantworten ist keine einfache Aufgabe. Wir müssen dazu 
noch einmal kurz auf die Grundlegung eingehen. Denn tatsächlich ist der Rückgriff 

 
25  Vgl. Ebd. Zu Kants Auseinandersetzung mit der Teleologie im Zusammenhang mit der Kritik der reinen 
Vernunft sowie zur Entwicklung von Kants Auffassung der Teleologie bis hin in die Kritik der Urteilskraft vgl. 
Düsing (1968). 
26 Auf die Möglichkeit einer solchen Problematik hat auch Bacin (2020, 96f.) im Zusammenhang mit seiner 
Rekonstruktion des Arguments der Einleitung über den Menschen als Zweck an sich selbst hingewiesen.  
27 Außerdem ist die Teleologie ein Teil der theoretischen Philosophie und kann daher (wenn überhaupt) nur eine 
theoretische Rechtfertigung für die Bezeichnung des Menschen als Zweck an sich selbst liefern. Diese 
Rechtfertigung kann jedoch nicht erklären, wie aus der Bezeichnung des Daseins des Menschen als Zweck an sich 
selbst auf die verbindende, normative Bedeutung dieses Daseins zu schließen wäre, ohne dabei den Sein-Sollen-
Fehlschluss zu begehen.   



 Kants teleologische Überlegungen zur Menschenwürde in der Vorlesung über Naturrecht Feyerabend  

 
Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 

 
41 

auf die Teleologie keine Strategie, die ausschließlich in der Vorlesung zu 
konstatieren ist. Wie in einigen Studien bereits angedeutet,28 argumentiert Kant – 
wenn auch nur kurz - auch im ersten Abschnitt der Grundlegung von einer 
teleologischen Vorstellung der Natur aus. Dabei geht es um die Begründung der 
These, dass Glückseligkeit nicht „der entgeltliche Zweck“ eines Wesens sein kann, 
das wie wir Menschen, „Vernunft und einen Willen“ hat (GMS, AA 04: 395). Kant 
geht hier von dem Menschen als einem „zweckmäßig zum Leben eingerichteten 
Wesen“ aus (GMS, AA 04: 395) und behauptet, dass, wenn Glückseligkeit 
tatsächlich der eigentliche menschliche Zweck wäre, die Natur den menschlichen 
Willen dem Instinkt bzw. den sinnlichen Neigungen anvertraut und jede mögliche 
Einmischung der Vernunft bei der praktischen Bestimmung des Menschen von 
vornherein unmöglich gemacht hätte. Da dies nicht der Fall ist – so Kant – kann 
also Glückseligkeit nicht der eigentliche Zweck des Menschen sein (GMS, AA 04: 
395).  

Dieser Rückgriff auf die Teleologie kann für die Grundlegung insofern als 
unproblematisch eingestuft werden, als dass man ihn als ein argumentatives 
Hilfsmittel im Zusammenhang mit der einleitenden Funktion des ersten 
Abschnittes der Grundlegung verstehen kann. Tatsächlich soll dieser Abschnitt den 
„Übergang von der gemeinen sittlichen Vernunfterkenntniß zur philosophischen“ 
(GMS, AA 04: 393) entwickeln und nicht die endgültige Argumentation liefern. 
M.E. kann uns nun der Hilfsmittelcharakter im Zusammenhang mit der „gemeinen 
sittlichen Vernunfterkenntnis“, der dem Rekurs auf die Teleologie in der 
Grundlegung eigen ist, dabei helfen, die Tatsache zu verstehen, dass Kant in der 
Einleitung der Vorlesung trotz ihres problematischen Charakters auf die Teleologie 
zurückgreift. Denn wir können diesen Rekurs rein pädagogisch und nicht als 
Grundlage einer endgültigen Argumentation betrachten. In der Tat sollte Kants 
Rekurs auf die Teleologie im Kontext der Einführung in einen Kurs über 
Naturrecht nicht überraschen, wenn man den wesentlichen teleologischen 
Charakter des Naturrechts bedenkt. Dieser Rekurs Kants dient dazu, zu zeigen, 
dass ausgehend von der teleologischen Darstellung der Natur der Mensch als freies 
Wesen (und daher als Subjekt des Rechts) nicht als Mittel zu einem ihm von der 
Natur gegebenen Zweck angesehen werden kann. Mit anderen Worten: Der Rekurs 
auf die Teleologie dient dazu, zu zeigen, dass das Naturrecht (als Vernunftrecht) 
nicht in einem natürlichen Zweck des Menschen begründet sein kann. Geht man 
von der teleologischen Darstellung der Natur aus, kann der Mensch aufgrund seiner 
Freiheit nur als Zweck an sich selbst betrachtet werden. Die Bezeichnung des 
Menschen als Zweck an sich selbst bzw. die Würde des Menschen ist also der 
einzig mögliche Ausgangspunkt zur praktischen, und in diesem speziellen Fall, 
juristischen Normativität. 

 
28 Vgl. z.B. Paton 1947, 44. 



Moledo 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 
 
42 

Das Interessante an dem Argument, das Kant entwickelt, um die 
Charakterisierung des Menschen als Zweck an sich selbst zu erklären, ist, dass er 
einige Jahre später in der Kritik der Urteilskraft darauf zurückkommt. 29 Dies ist 
dort jedoch nicht mehr problematisch, da es in der dritten Kritik nicht mehr um die 
Begründung praktischer Normativität geht (Kant zieht hier aus der Erörterung des 
Menschen keinen normativen Schluss), sondern nur um die kritische Untersuchung 
teleologischer Urteile als Teil der theoretischen Philosophie. Dass das Argument 
aus der Einleitung der Vorlesung einige Jahre später - in einem passenderen 
Kontext - wiederholt wird, ist besonders relevant. Es zeigt, dass dieses Argument 
eben nicht nur ein pädagogischer Mittel darstellt, sondern auch einen 
Grundgedanken von Kants Denken zum Ausdruck bringt: Wenn die Natur unter 
teleologischen Gesichtspunkten betrachtet wird, kann die Existenz eines freien 
Wesens nur als Selbstzweck gedacht werden. Im nächsten Abschnitt werden wir 
kurz auf diesen Punkt eingehen. 

 
 

4. Die Relevanz des Arguments  

 
Nachdem Kant die subjektive Gültigkeit der teleologischen Urteile mit 

Bezug auf die Organismen in der dritten Kritik gerechtfertigt hat, setzt er sich in § 
84 mit der teleologisch grundlegendsten Frage nach dem „Endzweck […] der 
Schöpfung“ (KU, AA 05: 434) auseinander. Dabei wird nach dem Wesen gefragt, 
dem die ganze Reihe von zusammenhängenden Naturwesen im Verhältnis von 
Mittel und Zwecken und somit die ganze Natur als Endzweck untergeordnet wird. 
Die Notwendigkeit der Frage nach dem Endzweck als dem Zweck der Schöpfung 
erklärt Kant hier genau wie zuvor in der Vorlesung mit Rückgriff auf die 
Bedürfnisse der Vernunft, alles ‚vollständig zu haben‘: 30  „Ohne diesen 
[Endzweck]“ – so Kant in § 84 – „wäre die Kette der einander untergeordneten 
Zwecke nicht vollständig gegründet“ (KU, AA 05: 435).  

Der gesuchte Endzweck – fährt Kant fort – muss als unbedingt, und zwar als 
ein von keinem weiteren Zweck abhängendes Wesen verstanden werden.31  Ein 
solches Wesen – so Kant – kann nur der Mensch als freies Wesen (KU, AA 05: 
435) bzw. als sittlicher Selbstgesetzgeber sein, der sich selbst seinen eigenen 
Zweck geben kann. Denn als solches ist der Mensch unabhängig von allen 
Zweckbestimmungen der Natur und deshalb nicht als etwas zu verstehen, das als 
ein bloßes Mittel der Natur für einen anderen, von der Natur bestimmten Zweck 

 
29 Auch Sadun Bordoni hat auf diese Parallele hingewiesen (2020, p. 10). 
30 Auch Willaschek (2019, 144) weist auf diese Paralle hin. 
31 Vgl. KU, AA 05: 434f.  



 Kants teleologische Überlegungen zur Menschenwürde in der Vorlesung über Naturrecht Feyerabend  

 
Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 

 
43 

existieren kann: „Nur im Menschen,“ – argumentiert Kant – „aber auch in diesem 
nur als Subjecte der Moralität ist die unbedingte Gesetzgebung in Ansehung der 
Zwecke anzutreffen, welche ihn also allein fähig macht ein Endzweck zu sein, dem 
die ganze Natur teleologisch untergeordnet ist“ (KU, AA 05: 435f). 

Mit dieser Erklärung wird der Grundgedanke des Arguments wieder 
sichtbar, das in der Einleitung zur Vorlesung über Naturrecht Feyerabend bereits 
erörtert wurde: Ein freies Wesen ist unabhängig von der Natur und kann deshalb 
vor dem Hintergrund einer teleologischen Vorstellung der Natur nicht als etwas 
verstanden werden, das als ein Mittel der Natur existiert. Es muss daher als Zweck 
an sich selbst betrachtet werden, dem die ganze Natur der Schöpfung untergeordnet 
wird.32 

 
 

Fazit  
 
In diesem Artikel haben wir ein besonderes Argument über die 

Menschenwürde analysiert, das Kant in der Einleitung zur Vorlesung über 
Naturrecht Feyerabend entwickelt. Die Besonderheit des analysierten Arguments 
besteht in seinem teleologischen Ansatzpunkt. Wenn man von der teleologischen 
Darstellung der Natur ausgeht, müssen nach diesem Argument die Vernunftwesen 
und damit der Mensch als Zweck an sich selbst betrachtet werden. Denn der Wille 
eines vernunftbegabten Wesens ist ein von der natürlichen Determination 
unabhängiger, d.h. freier Wille. Ein vernunftbegabtes Wesen kann sich also seine 
eigenen Ziele geben. Aus teleologischer Sicht bzw. ausgehend von der Vorstellung 
der Natur als eines Ganzen, wo jedes Wesen als ein Mittel zu einem Zweck der 
Natur zu verstehen ist, kann deshalb ein freies Wesen nicht als Mittel zur 
Verwirklichung eines natürlichen Zwecks verstanden werden. Es muss vielmehr als 
Zweck an sich selbst gedacht werden, dqw deshalb nicht relativ im Sinne seiner 
Nützlichkeit in Bezug auf etwas anderes, sondern absolut zu schätzen ist d.h. dem 
Würde zugesprochen werden muss. Das Verbot, den Menschen als bloßes Mittel zu 
behandeln, das Kant aus diesem Argument ableitet, d.h. die normative 
Schlussfolgerung, die aus dieser Argumentation gezogen wird, ist, wie wir gesehen 
haben, gerade wegen des teleologischen Charakters der Argumentation 
problematisch. Dennoch konnten wir die Tatsache verständlich machen, dass Kant 
trotz seines problematischen Charakters in der Einleitung auf dieses Argument 
zurückgreift. Erstens haben wir die Funktion des Arguments in pädagogischer 
Hinsicht als rein einleitend in das Thema der Vorlesung charakterisiert. Zweitens 

 
32 KU, AA 05: 435. Auch Düsing ist in dieser Hinsicht der Auffassung, dass in diesem Paragraphen vor allem die 
Freiheit des Willens den Grund für die Bezeichnung des Menschen als unbedingten Zweck ausmacht. Vgl. Düsing 
1968, 229f. 



Moledo 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 
 
44 

haben wir gesehen, dass Kant in der dritten Kritik erneut auf dieses Argument 
zurückgreift. Es wurde damit als Grundgedanke von Kants Denken entlarvt.. 
Allerdings ist das Argument im Zusammenhang mit der dritten Kritik nicht mehr 
problematisch, da es dort keinen praktischen normativen Anspruch mehr hat, 
sondern nur der Erörterung der (subjektiven) Gültigkeit der Teleologie als Teil der 
theoretischen Philosophie zukommt. 

 
 

  



 Kants teleologische Überlegungen zur Menschenwürde in der Vorlesung über Naturrecht Feyerabend  

 
Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 

 
45 

Literatur 

 

ALLISON, Henry E. Kant´s Groundwork for the Metaphysics of Morals. A Commentary, 
Oxford: Oxford University Press, 2011.  

BACIN, Stefano: „End in Itself, Freedom, and Autonomy: The Place of the Naturrecht 
Feyerabend in Kant’s Moral Rationalism”. In:  In Margit Ruffing, Annika 
Schlitte  und Gianluca Sadun Bordoni (Hg.), Kants Naturrecht Feyerabend. Analysen 
und Perspektiven. Berlin / Boston, De Gruyter, 91-115. 

DEAN, Richard. The Value of Humanity in Kant´s Moral Theory. Oxford: Clarendon Press, 
2006. 

DÜSING, Klaus. Die Teleologie in Kants Weltbegriff. Bonn: Bouvier, 1986.  
GRAPOTTE, Sophie. „Die Bedeutung des zentralen Freiheitsbegriffes in der „Einleitung“ 

des Naturrecht Feyerabend.“ In:  In Margit Ruffing, Annika Schlitte  und Gianluca 
Sadun Bordoni (Hg.), Kants Naturrecht Feyerabend. Analysen und Perspektiven. 
Berlin/Boston: De Gruyter, 2020. pp. 117-128. 

GUYER, Paul. „Stellenindex und Konkordanz zum Naturrecht Feyerabend, Teilband I: 
Einleitung des Naturrechts Feyerabend“, Ratio Juris 25, 2012. pp. 110-116 

DELFOSSE, Heinrich P., HINSKE, Norbert, SADUN BORDONI, Gianluca (Hg.)  (2010): 
Kant – Index. Band 30: Stellenindex und Konkordanz zum „Naturrecht Feyerabend“. 
Teilband 1: Einleitung des „Naturrechts Feyerabend“. fromann-holzboog, Stuttgart – 
Bad Cannstatt. 2010.  

KERSTIN, Samuel. “Deriving the Formula of Humanity (GMS, 427–437)” In: 
Groundwork for the Metaphysics of Morals. Edited by Christoph Horn and Dieter 
Schönecker in cooperation with Corinna Mieth. Berlin/New York: Walter de Gruyter, 
2006. pp. 200-221. 

KLEINGELD, Pauline. “Moral Autonomy as Political Analogy. Self-Legislation in Kant´s 
Groundwork and the Feyerabend Lectures on Natural Law (1784)” ", in Stefano Bacin 
and Oliver Sensen (eds.), The Emergence of Autonomy, Cambridge: Cambridge 
University Press, 2019. pp. 158-175 

KLEMME, Heiner F. „‚als ob frei wäre‘. Kants Rezension von Johann Heinrich Schulz´ 
Versuch einer Anleitung zur Sittenlehre für alle Menschen, ohne Unterschied der 
Religionen“. In: Crítica y metafísica. Homenaje a Mario Caimi. Herausgegeben von 
Claudia Jáuregui, Fernando Moledo, Hernán Pringe, Marcos Thisted. Hildesheim – 
Zürich - New York, Olms. 2015a. pp. 198-209. 

KLEMME, Heiner F. „,Die vernünftige Natur existirt als Zweck an sich selbst‘ 
Überlegungen zu Oliver Sensens Interpretation der Menschheitsformel in der 
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten“. Kant-Studien 106, 2015b. pp. 88-96. 

KORSGAARD, Christine M. Creating the Kingdom of Ends, Cambridge, Cambridge 
University Press. 1996. 

LÖHRER, Guido. Menschliche Würde. Wissenschaftliche Geltung und metaphorische 
Grenzen der praktischen Philosophie Kants. Freiburg: Karl Alber Verlag, 1995 

PATON, Herbert J. The Categorical Imperative. A study in Kant's Moral Philosophy. 
London: Hutchinson´s University Library, 1947. 



Moledo 

 Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 
 
46 

PRAUSS, Gerold. Kant über Freiheit als Autonomie. Frankfurt am Main: Vittorio 
Klostermann, 1983. 

SADUN BORDONI, Gianluaca. „Das Naturrecht Feyerabend und die Entwicklung des 
kantischen Moraldenkens”. In:  In Margit Ruffing, Annika Schlitte  und Gianluca 
Sadun Bordoni (Hg.), Kants Naturrecht Feyerabend. Analysen und Perspektiven. 
Berlin / Boston: De Gruyter, 2020. pp. 7-31. 

SENECA, Lucius Annaeus. Ad Lucillium epistulae moroales II. With an English translation 
by Richard M. Gummere. In three volumes. London: William Heinemann, New York: 
G.P. Putnam´s Sons, 1920.  

SENSEN, Oliver. Kant on Human Dignity. Berlin und New York: Walter de Gruyter, 2011. 
SCHÖNECKER, Dieter und WOOD, Allen. Immanuel Kant. Grundlegung zur Metaphysik 

der Sitten. Ein Einführender Kommentar. UTB Verlag, Paderborn, 2002. 
SCHMIDT, Elke E. und SCHÖNECKER, Dieter. “Kant’s Ground-Thesis. On Dignity and 

Value in the Groundwork.’” In: Journal of Value Inquiry 52, 2018. pp. 81-95. 
SCHMIDT, Elke E. und SCHÖNECKER, Dieter. „Kant’s Moral Realism regarding Dignity 

and Value. Some Comments on the Tugendlehre“. In: Elke Elisabeth Schmidt & 
Robinson dos Santos (Hg.), Realism and Antirealism in Kant's Moral Philosophy: New 
Essays. Berlin/Boston: De Gruyter, 2017. pp. 119-152 

WOOD, Allen. Kant´s Ethical Thougth, Cambridge: Cambridge University Press, 1999. 
ZÖLLER, Günter. “ʻWithout hope and fear’: Kant´s Naturrecht Feyerabend on 

Bindingness and Obligation”. In:  Robert C. Lewis (Hg.) Reading Kant´s Lectures. 
Berlin/Boston: Walter De Gruyter, 2015. 

WILLASCHEK, Marcus. "How Can Freedom be a Law to Itself? The Concept of 
Autonomy in the Introduction to Naturrecht Feyerabend", in Stefano Bacin/Oliver 
Sensen (eds.), The Emergence of Autonomy. Cambridge: Cambridge University Press, 
2019. pp. 141-157  



 Kants teleologische Überlegungen zur Menschenwürde in der Vorlesung über Naturrecht Feyerabend  

 
Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 31-47 

 
47 

Abstract: In this paper I deal with an argument for the foundation of human dignity that 
Kant sketches in the introduction to his lecture Feyerabend on natural law (1784). After 
presenting very briefly Kant's discussion of Achenwall's concept of value I argue that the 
starting point of the argument on human dignity that Kant develops in the introduction to 
the lecture is teleological. I discuss then the problems that such a starting point inevitably 
entails regarding Kant´s practical philosophy and offer an explanation as to why Kant was 
able to include this argument in the introduction to his lecture despite the problems it raises. 
Finally I claim that despite these problems the central idea of the argument reflects a 
fundamental idea of Kant's thought on human dignity. In support of the latter I refer to the 
fact that Kant turns to the same central idea of the argument some years later in his 
discussion of teleology developed in the Critique of Judgment (1790).   

Keywords: Human dignity, Man as an end in himself, Teleology. 

 
 
Abstract: Dieser Aufsatz erörtert ein Argument zur Begründung der Menschenwürde, das 
Kant in der Einleitung zu seiner Vorlesung über Naturrecht Feyerabend (1784) skizziert. 
Nach einer kurzen Darstellung von Kants Auseinandersetzung mit Achenwalls Wertbegriff 
wird argumentiert, dass der Ausgangspunkt des Arguments zur Menschenwürde in der 
Einleitung zur Vorlesung teleologisch ist. Anschließend werden die Probleme, die ein 
solcher Ausgangspunkt in Bezug auf Kants praktische Philosophie mit sich bringt erläutert 
und eine Erklärung dafür angeboten, warum Kant in der Einleitung zur Vorlesung auf 
dieses problematische Argument zurückgreift. Schließlich wird aufgezeigt, dass der 
zentrale Gedanke des Arguments einen Grundgedanken Kants über die Menschenwürde 
widerspiegelt. Zur Unterstützung dieser These wird abschließend auf Kants wenige Jahre 
später vorgelegte Diskussion der Teleologie in der Kritik der Urteilskraft (1790) verweisen, 
in der der zentrale Gedanken des teleologischen Arguments wieder auftaucht.   

Stichworte: Menschenwürde, Mensch als Zweck an sich selbst, Teleologie. 

 

Recebido em: 04/2021 

Aprovado em: 05/2021 


