O direito do senhor (Critica do Juizo, 63)'

[The Right of the Lord (Critique of the Power of
Judgment, 63)]

Pedro Paulo Pimenta*

Universidade de Sdo Paulo (Sao Paulo, Brasil)

Para Marcio Sattin, por 1992 and all that

Nos 230 anos da Critica do Juizo parece apropriado chamar a atencdo, ainda
uma vez, para a singularidade do livro. Como sabem os leitores que chegam a ela
apos ter passado pela Critica da razdo pura e pela Critica da razdo pratica, a
“terceira critica” reserva uma série de surpresas teoricas desconcertantes. Até hoje,
muitos intérpretes de Kant t€ém dificuldade de entender muitas passagens, o que elas
dizem, qual o estatuto do que ¢ dito, e quais as implicacdes sistematicas do que se
diz — seja para a releitura das criticas precedentes, seja para o que vem depois da
Critica do Juizo. Nao € necessario insistir nesses pontos; basta abrir os melhores
comentarios, que continuam tao escassos em 2020 quanto, digamos, ha cinquenta
anos atrds, para ver que ¢ perfeitamente possivel ler a terceira critica como o
acabamento mais coerente de um sistema Unico na historia da filosofia — o da
Filosofia Critica, que, entendemos agora, nao corresponde exatamente ao sistema
positivo edificado a partir da identificacdo do primado do uso pratico da razao,
descoberta que serve a Kant como fio condutor para o estabelecimento de uma nova
metafisica digna do titulo de Wissenschaft. Ao que eu saiba, ndo existe introducao
mais apropriada a toda essa questdo do que o artigo de Rubens Rodrigues Torres
Filho para a Folha de Sao Paulo, publicado nos idos de 1992 a propdsito da primeira

' Uma primeira versio deste texto foi apresentada num coloquio dedicado aos 230 anos da Critica da faculdade de
Jjulgar realizado a distdncia na UFABC ao longo do 2° semestre de 2020. Agradeco a Bruno Nadai pelo convite para
que eu participasse desse evento e pelas observagdes feitas ao texto na ocasido; a Giorgia Cecchinato, Monique
Hulshof, e Karen Shiratori, por observagdes criticas e apontamentos bibliograficos; e, em especial, a Ricardo Ribeiro
Terra, que chamou minha atenc¢do para uma passagem da Paz perpétua que eu ndo conhecia e permitiu assim que
eu suprisse uma lacuna importante em meu argumento, para a qual eu nio havia dado atengo.

* E-mail: pedronamba@gmail.com

Studia Kantiana, vol. 19, n. 1 (abr. 2021): 09-29
ISSN impresso 1518-403X
ISSN eletronico: 2317-7462



Pimenta

tradugdo integral da obra para a lingua portuguesa’. Durante anos, essa versdo foi a
unica de que os interessados dispunham para chegar a entrever a tdo misteriosa
“terceira margem da filosofia de Kant” (era o titulo do artigo de Rubens)’. Hoje,
podem contar com o limpido texto da tradu¢do de Fernando Costa Mattos',
verdadeiro four de force, que, se deixa na cabeca do leitor a diivida quanto a algumas
solucdes encontradas, o instiga com isso a ir ao original e a abrir outras tradugdes;
enfim, a entrar no texto de Kant por multiplas vias. E, quanto mais o fazemos,
forcoso € reconhecer, mais surpreendente nos parece esta Critica da faculdade de
Jjulgar — como iremos chama-la daqui por diante, pautando-nos por Fernando.
Como eu disse, ndo me compete repetir o que os bons comentadores disseram,
nem tenho a pretensdo, que me parece simplesmente absurda, de oferecer algo como
uma interpretacao original de um texto que resiste incessantemente a toda tentativa
de leitura definitiva. A Critica da faculdade de julgar, diferente de suas irmas mais
velhas, ndo se estrutura segundo uma ordem que pareca justificada pela natureza de
seu objeto, que ¢ a reflexdo como operacdo judicativa precedente a determinacgao e,
por vezes, subjacente a ela. Ou melhor: se Kant segue uma ordem, ¢ facil perder de
vista o seu desenvolvimento, em meio a tantas considera¢des acerca de assuntos os
mais variados. E algo que niio acontece, em absoluto, nos livros anteriores. Pensemos
na Dialética Transcendental, que trata os sistemas precedentes de filosofia a partir
de um grau maximo de generalizacdo dos seus principios, dissolvendo suas
peculiaridades em um ponto de vista para o qual elas deixam de ter importancia; ou
na Analitica da Razdo Pratica, onde os sistemas de moral, em vez de serem discutidos
em pormenor, sao absorvidos, abruptamente, em uma tabela que os ordena a partir
de critérios estranhos tao gerais que fica dificil identifica-los neste ou naquele autor
(mesmo quando Kant os evoca pelo nome). Na Critica da faculdade de julgar é
diferente: as regras da poesia sdo consideradas; a retorica € criticada; a pintura €
esmiucada; a anatomia, a fisiologia ¢ a taxonomia sdo mobilizadas; e assim por
diante. Tudo se passa como se a positividade desses saberes, longe de estar sendo
questionada por Kant, é, quando muito, limitada a certas condigdes, das quais eles
mesmos oferecem, de resto, a melhor evidéncia. Nos dominios do gosto e da historia
natural, os limites da razdo sdo como que expostos in concreto, na consideracao dos
produtos da arte humana e da técnica da natureza — tdo similares entre si, tdo dispares
quanto aos principios’. Dito isso, a ordem existe, e esta 1a: passamos da consideragao
de uma reflex@o livre, que ndo redunda em determinag@o (o juizo de gosto) a outra
em que o julgar aponta para as determinagdes da razdo pratica (o juizo teleologico).

*Kant, Critica da faculdade do juizo, tradugdo de Antonio Marques e Valerio Rohden, 1992.
*Ver Torres Filho, 1993.

'Kant, Critica da faculdade de julgar, tradugio de Fernando da Costa Mattos, 2016.

*Ver Lebrun, 2009.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29



O direito do senhor (Critica do Juizo, 63)

Quero falar desta ultima operagdo. Detendo-me no capitulo 63 — intitulado:
Da finalidade relativa da natureza a diferenga da finalidade interna —, um texto
aparentemente despretensioso, de ar digressivo, identificarei um efeito que me
parece recorrente ao longo do livro, desde a dificilima Primeira Introdugio,
suprimida, até as estranhas paginas finais do Apéndice a Critica do Juizo
Teleolodgico. Trata-se do seguinte: onde quer que se abra o livro, qualquer que seja
o capitulo, e ndo importa qual o tema, deparamos com apontamentos conceituais de
carater sistematico, que dizem respeito, via de regra, a organizagao dos principios da
razdo transcendental, e/ou as passagens que levam, nessa estrutura, da consideragao
do mundo sensivel a do mundo inteligivel’. A presenga constante desse horizonte
abrangente explica porque os capitulos da Critica da faculdade de julgar se deixam
remeter com tanta facilidade a textos publicados por Kant desde o inicio da década
de 17817, a0 mesmo tempo em que se abrem para coisas que vieram a ser publicado
depois, principalmente na década de 1790.

sk

“Todas as disposigdes naturais de uma criatura estdo destinadas a um dia se
desenvolver completamente ¢ conforme a um fim” (IaG, AA 08: 18) — essa
afirmacao de Kant, primeira das nove proposi¢oes do opusculo Ideia de uma historia
universal de um ponto de vista cosmopolita (1784), ¢ justificada com uma aluso a
anatomia e a fisiologia. “Em todos os animais”, continua o texto, “isso ¢ confirmado
tanto pela observagdo externa quanto pela observagdo interna, ou anatomica”
(ibidem). Kant refere-se ao método dos naturalistas, que em descrigdes de animais,
tém de levar em conta a estrutura interna e a aparéncia externa com vistas a
determinagdo especifica dos individuos. Kant consigna a esse método um carater
filosofico: “um 6rgdo que ndo deva ser usado, uma ordenag@o que ndo atinja o seu
fim, sdo contradi¢des a doutrina teleoldgica da natureza” (ibidem). O estudo da
anatomia dos seres vivos ilumina sua fisiologia e permite elucidar cada parte do
corpo e seu funcionamento por referéncia a um todo. Nesse sentido, a historia natural
¢, mais que uma ciéncia empirica, uma disciplina, que integra uma doutrina da

*Ver Terra, 2003, “Sentidos de Passagem (Ubergang).

" Nada direi aqui acerca de outros textos, igualmente importantes, como os de 1763 (Unico fundamento possivel
para uma demonstragdo da existéncia de Deus) e 1775 (Das diferentes ragas humanas). Ver a respeito Marques,
1987, cap. 3.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29



Pimenta

natureza que toma 0s organismos como sistemas particulares e os refere a um
sistema geral, governado por fins. Portanto, o aporte da finalidade ¢ duplo. Por um
lado, diz respeito a ordenagdo interna dos seres vivos como sistemas particulares;
por outro, refere-se a disposicdo destes num sistema, na medida em que a
peculiaridade de um individuo ¢ inserida pelo naturalista num sistema mais
abrangente, o da espécie, que compreende os individuos e os ultrapassa, remetendo
a uma ordem geral da natureza como sistema. Por isso, adverte-nos Kant, “se
prescindirmos desse principio, ndo teremos uma natureza regulada por leis, € sim um
jogo sem finalidade da natureza, e uma indeterminag¢ao desoladora toma o lugar do
fio condutor da razao” (ibidem). No olhar do naturalista, que v€, observa, constata e
explica, encontra-se o signo de uma ordem da qual a natureza parece depender,
mesmo nos fenomenos explicados pelo mecanismo. Em suma, o naturalista que julga
de acordo com causas finais ¢, no fundo, um bom filésofo, pois considera tudo
necessario, nada contingente, desde os detalhes da anatomia de uma planta ou animal
até suas conexdes com outros numa determinada regido geografica; e assim por
diante.

Ideia similar é exprimida no capitulo 61 da Critica da faculdade de julgar,
mas com uma diferenca significativa:

Quando mencionamos a estrutura de um passaro, a cavidade de seus 0ssos, a disposi¢@o
de suas asas para o voo, ¢ da cauda para o direcionamento, etc., dizemos que tudo isso
¢ contingente no mais alto grau, segundo o mero nexus effetivus da natureza, sem
precisar recorrer a um tipo especial de causalidade, qual seja, a dos fins (nexus finalis);
ou seja, dizemos que a natureza, considerada como mero mecanismo, poderia ter se
estruturado de mil outras maneiras sem esbarrar justamente na unidade segundo tal
principio, € que, portanto, ¢ somente fora do conceito da natureza, ndo nele, que
podemos esperar encontrar algum fundamento a priori para essa unidade. (KU, AA 05:
360)

A principal diferenga entre esse texto ¢ a primeira proposi¢do do opusculo
citado me parece residir no deslocamento da énfase, que antes recaia sobre a ideia
da natureza como sistema e agora ¢ inteira sobre a ideia da razdo como sistema. Se
antes a finalidade era como que imposta a observagao pelo objeto, entende-se agora
que ¢ a observagdo, guiada pela razdo, que a impde ao objeto. Num caso como no
outro, ndo ¢ necessario que o naturalista saiba ao certo o que esta fazendo, acontece
que realiza suas observacdes de acordo com a pressuposi¢ao ndo-deliberada de uma
maxima teleoldgica, que, agora sabemos, ¢ um principio estrutural da razdo junto a
faculdade de julgar no uso teleologico (reflexionante). Com isso, as coisas da
natureza viva perdem o estatuto de objetos produzidos a partir de uma ideia ou
designio e adquirem o de representagdes produzidas em conformidade a uma ideia
ou designio, que, no entanto, ndo estd nelas. Encontraremos o eco dessas
consideragdes no capitulo 63 que nos interessa aqui.

Kant abre o texto:

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29



O direito do senhor (Critica do Juizo, 63)

A experiéncia s6 conduz nossa faculdade de julgar ao conceito de uma finalidade
objetiva e material, isto ¢, ao conceito de um fim da natureza, quando temos de julgar
uma relagdo entre a causa e o efeito que s6 nos sentimos capazes de considerar conforme
a leis se colocarmos no fundamento da causalidade da causa a ideia do seu efeito como
condicdo de sua possibilidade. Isso pode acontecer de duas maneiras: ou quando
consideramos o efeito imediatamente como produto artistico, ou quando o
consideramos como meio para a arte de outros possiveis seres da natureza, quer dizer,
como fim, ou como meio para o uso conforme a fins de outras causas. Esta finalidade
chama-se utilidade (para seres humanos) ou também conveniéncia (para todas as
demais criaturas), e ¢ meramente relativa; ao passo que a primeira ¢ uma finalidade
interna dos seres naturais. (KU, AA 05: 367).

Os ares de uma passagem como essa indicam-nos suficientemente que a
Critica da faculdade de julgar ndo deve ser tomada por um tratado de historia
natural, nem mesmo como uma propedéutica a essa ciéncia; ¢ um livro de metafisica,
que discute as condi¢des de possibilidade do conhecimento dos seres vivos nao
enquanto tais, mas como formas, livro que ndo se interessa pela ciéncia de sua
investigacdo experimental ou pelos resultados que esta venha a produzir, mas apenas
pelo que seria o pressuposto transcendental dessa ciéncia (que, como se sabe, Kant
considera altamente imperfeita)'. Isso explica porque o autor se sente a vontade para
pressupor — como asser¢des conceituais demonstradas em outras partes de seu
sistema — uma distin¢ao entre “seres humanos” e “todas as demais criaturas”, com
base nao apenas no uso da razao (Fundamentagdo da metafisica dos costumes, 1784)
mas também na ideia de uma destinagdo moral da espécie humana (Ideia de uma
historia universal, 1784). Sdo critérios estranhos a historia natural como ciéncia; e
que, se adotados, impediriam, inclusive, o bom andamento de uma disciplina como
a anatomia comparada, por exemplo. Sem mencionar o desembarago com que Kant
postula, a titulo principio judicativo, uma “finalidade interna dos seres naturais”.

Kant assume, assim, como verdades filosoficas, duas proposigdes que os
naturalistas nem sempre reconhecem enquanto tais. Na Historia Natural de Buffon
¢ Daubenton (1751-1778)", por exemplo, elas despontam como altamente
problematicas: uma, que afirma a diferenca intrinseca entre o0 homem e os outros
animais; a outra, que vincula a ideia de causa final a estrutura anatomico-fisiologica

*Um exemplo sintomatico disso é a adogdo por Kant na CFJ de um pressuposto puramente teérico de Blumenbach,
sem nenhuma mencdo de suas extensas investigagdes empiricas ou sequer da sintese delas em seus (excelentes)
manuais de historia natural. Sobre a teoria de Blumenbach em sua relagdo com Kant ver a introdugio de Isabel
Fragelli a sua tradugdo de Blumenbach, Sobre o impulso de formagao, 2019.

’ Tomo a liberdade de recomendar sobre esse ponto meu proprio livro, 4 trama da natureza. Organismo e finalidade
na época da Ilustragdo, 2018, cap. 5.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29



Pimenta

dos seres vivos. Para Kant, este ultimo postulado ¢, em 1783 como em 1790, a
condicdo sine qua non da historia natural como ciéncia, afirmacgao algo peremptoria
que sugere a contraposicdo deliberada as hesitagdes de Buffon nessa matéria. Quanto
a diferenca entre 0 homem e os animais, ela €, na Historia Natural, a um s6 tempo
um dogma, tomado como principio de observagdo da experiéncia, ¢ uma ideia
heuristica, a ser ajustada pelo estudo da economia animal: pois, pergunta-se Buffon,
0 que sdo a razdo ¢ a alma, sendo efeitos de um sentimento interno altamente
complexo, que se da, no entanto, no quadro de uma economia comum entre a espécie
humana e as demais do mesmo reino? Com isso, Kant relega os critérios anatomicos
a uma posi¢ao secundaria em relagdo ao critério moral apontado no opusculo de
1784. Veremos que essa op¢ao tem suas vantagens, mas cobra um preco.

Dito isso, parece-me de sumo interesse acompanhar Kant nas ponderagdes
feitas no capitulo 63, que mostram um empenho claro de relativizar, a ponto de
suprimi-la, a ideia de que a Natureza perfaria um sistema concatenado por fins, ideia
essa vigente, em diferentes formulagdes, por toda parte na ciéncia natural do século
XVIII (dois exemplos: Systema Naturae, de Lineu, 1758; Considérations sur les
corps organisés, de Bonnett, 1762). Ora, ¢ precisamente ao refutar essa crenga
filosofica que os naturalistas de caso pensado imiscuem em sua pratica, que Kant
encontra um motivo para a ancoragem para o postulado da centralidade do homem
no mundo natural, e, na verdade, uma ancoragem logico-transcendental, para uma
ideia, de resto, veneravel. Movimento a que vem se acrescentar, nos capitulos 64-65
(dos quais ndo falarei), a demonstracdo da necessidade 16gico-transcendental de se
admitir, na investigagdo dos seres naturais, o principio da finalidade interna na
conexao entre as suas partes".

Citarei a partir de agora, de maneira extensa, algumas passagens do capitulo
63, escritas em estilo Unico, que, na minha opinido, a tradu¢do do Fernando soube
como nenhuma outra trazer para o portugués. A terceira Critica pode ndo ser um dos
tratados de historia natural que fizeram a delicia dos saldes europeus do século
XVIII, mas, em momentos como esses, se 1€ com tanta fluéncia como se o fosse.

Os rios, por exemplo, carregam consigo todos os tipos de terra uteis ao crescimento das
plantas, e os depositam ora em terra firma, ora em suas embocaduras. Em muitas
encostas, a corrente espalha essa lama sobre a terra ou a deposita nas suas margens; ¢,
se sobretudo os homens ajudam a evitar que o refluxo a leve de novo embora, aumenta
a extensdo do solo fértil e o reino vegetal ganha terreno onde antes havia peixes e
crustaceos. A maioria das extensdes de terrenos desse tipo foram feitas pela propria
natureza, que continua a fazé-las, ainda que lentamente. A questdo ¢ saber se isso deve
ser julgado um fim da natureza por ter uma utilidade para os seres humanos; pois, para
o proprio reino vegetal ndo se pode considerar que o tenha, ja que tudo o que ¢ ganho
pela terra é, em contrapartida, tirado das criaturas marinhas. (KU, AA 05: 367)

" Para a ideia de organismo em Kant ver em particular Mensch, 2013; e Duchesneau, 2018, cap. 10.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29



O direito do senhor (Critica do Juizo, 63)

Belo quadro de correlagdo entre processos geoldgicos e a vida vegetal, entre
um elemento da natureza que ndo tem organizacdo e outro, dotado de fisiologia
propria, combinando-se num mesmo sistema, definido geograficamente. Fazem
figura também, nesse recorte imaginario, as “criaturas marinhas” e os “peixes e
crustaceos”, que subjazem ao solo fértil (e logo, cultivavel: o homem, nomeado em
seguida, encontra-se desde sempre, nas paginas de Kant, a espreita, quando se fala
do mundo natural). As relagdes entre o mineral, o vegetal e o animal se estabelecem
sem que a indole desses objetos entre em questdo; ao contrario, a ideia de fixidez dos
reinos, com seus limites bem marcados, sugerida a primeira vista, ¢ como que
compensada pela facilidade com que uma coisa se transforma na outra. O que esta
em questdo, porém, nao € isso; mas o seguinte: estariam esses processos destinados
a conveniéncia dos animais e a utilidade do homem? Ao que Kant responde
taxativamente: ndo, pois, € contingente que eles sejam considerados uteis ou
convenientes por seres vivos que fazem parte deles ou venham a ser beneficiados
por eles.

Dito isso, Kant prossegue, variando o foco da exposicao.

Nenhum solo ¢ tdo favoravel aos pinheiros quanto o arenoso. E o velho mar, antes de
se retirar da terra, deixou tantos bancos de areia nas nossas regides ao norte, que
puderam crescer nesse solo, de resto inutil para outros cultivos, extensas florestas de
pinheiros — por cuja erradicagdo desmesurada costumamos culpar nossos ancestrais.
Aqui pode-se perguntar se esse antiquissimo deposito de camadas de areia foi um fim
da natureza em beneficio das florestas de pinheiros que assim se tornaram possiveis.
(KU, AA 05: 367-68)

Essa indagagdo, aparentemente ingénua, implica, na verdade, uma
concatenagdo conceitual altamente problematica; como fica claro neste trecho logo
em seguida:

Se um dia deveria haver no mundo vacas, ovelhas, cavalos etc. era preciso que houvesse
mato na terra; mas também era preciso que houvesse ervas salgadas no deserto, para
que os camelos pudessem prosperar; € estes € outros animais herbivoros teriam de
existir em grande quantidade para que pudesse haver lobos, tigres e ledes. Portanto, a
finalidade objetiva que se funda na conveniéncia ndo ¢ das coisas em si mesmas, como
se a areia por si mesma, como efeito de sua causa, o mar, ndo pudesse ser compreendida
sem atribuir um fim a este ultimo, e sem considerar o efeito, a areia, como um produto
artistico. E uma finalidade meramente relativa e contingente para a coisa mesma a que
¢ atribuida, e, ainda que nos exemplos apresentados os tipos de erva devam ser julgados
em si mesmos como produtos organizados da natureza, e, portanto, ricos em arte, sdo
considerados, em relag@o aos animais que se deles se alimentam, mera matéria bruta.
(KU, AA 05: 368)

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29



Pimenta

Em boa filosofia, a conveniéncia de um objeto qualquer em relacdo a outro,
sempre altamente contingente, ndo autoriza a inferéncia de que uma arte presidiria a
sua existéncia. Portanto, assim como, nos processos geologicos, a areia ndo ¢ uma
arte da técnica do mar (o proprio absurdo desse jeito de falar é flagrante), tampouco
a erva foi feita para o camelo, que, por seu turno, ndo esta la, no deserto, para ser
utilizado por algum beduino. Tomadas em suas relagdes reciprocas, essas coisas
todas s@o “matéria bruta”, inclusive o homem, o que ndo muda sé porque algumas
delas sdo, em si mesmas, organizadas.

Essa injungdo ¢ tao forte, que permanece valida mesmo quando volta & cena
essa figura estranha; refiro-me a isso que Kant agora chama de “ser humano”, esse
animal todo especial, dotado de uma propriedade, “a liberdade de sua causalidade”,
ou seja, de uma razao pratica com fundamento transcendental, ligada a priori a sua
vontade, que o distingue dos outros seres naturais e indica a sua destinagdo moral,
sugerindo a pertencga de suas agdes a uma ordem causal governada por fins. Pois, a
vontade, tanto no uso auténomo, guiada pela razao, quanto no heterénomo, a reboque
da sensibilidade, é uma faculdade de executar acdes em conformidade ao conceito
de um objeto, dado a priori ou a posteriori, ¢ nessa medida é, por exceléncia, uma
faculdade teleologica. Que seja, diz Kant. Ainda assim, ele continua, ndo é porque
esse ser moral “considera as coisas da natureza relativamente a seus propositos”, que
elas foram feitas para si, destinadas em si mesmas a sua apropriacdo € uso. A
verdade, mais trivial, € que “a razdo do ser humano consegue dar as coisas uma
concordancia com suas ideias”, pouco importa se “insensatas” (o uso de produtos
naturais como aderegos € cosméticos) ou “racionais” (o dos animais para monta-los
ou para arar a terra). Ora, trata-se ai de uma ancoragem parcial dos produtos da
natureza como tantos fins, porque o que ora depende da necessidade ora do capricho
varia bastante, ¢ o que num lugar € supérfluo pode, em outro, mostrar-se essencial;
malgrado toda a sua dignidade, o proprio homem, no palco da natureza, ¢ alimento
para outros predadores. Do que se segue que, para haver um “juizo teleologico
absoluto”, seria preciso elevar-se para além da “observacdo da natureza” e chegar a
um ponto de vista transcendental, Uinico capaz de estabelecer a ideia de “um fim da
natureza em si mesmo”. (KU, AA 05: 368-69).

Quer dizer, toda teleologia ¢, no plano da observagdo, um sistema parcial, o
que inviabiliza a pretensdo dos newtonianos ingleses (e franceses: pensemos em
Voltaire) de se algar, pelo estudo da Natureza como sistema de fins em si mesmos,
até o seu Criador. Como mostrou Hume nos Didlogos sobre religido natural, nao ha
religido filosofica, ndo ha religido natural, ¢ impossivel conhecer ou demonstrar as
propriedades ou sequer a existéncia de Deus a partir do que a razdo humana conhece
na experiéncia. Nesse ponto, Kant concorda com Hume, e vale saborear por um
instante a convergéncia de opinides entre dois filosofos que, em matéria de doutrina,
divergem em quase tudo.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29



O direito do senhor (Critica do Juizo, 63)

Descartada a religido natural, Kant procede ao arremate do capitulo 63 com
um derradeiro excurso naturalista, ¢ verdade que sobrio, mas nem por isso menos
nocivo para os interesses da metafisica moderna de extracdo naturalista (ou
newtoniana) a que nos referimos aqui. Marcarei os diferentes movimentos do
argumento com numeros [entre colchetes], para depois me referir a essas partes do
texto mais facilmente.

[1] A neve protege as sementes contra a geada em terras frias e favorece a sociabilidade
humana (pelos trends); os lapdes encontraram nelas animais que possibilitam essa
sociabilidade (as renas), que conseguem extrair suficiente nutrigdo de um musgo seco
que, para ser encontrado, depende de que elas escavem a neve; mesmo assim, esses
animais se deixam domesticar com facilidade, abandonando voluntariamente uma
liberdade que poderiam bem conservar. [2] Para outros povos que vivem na mesma
regido gelada, o mar contém um rico manancial de animais que, além de lhes oferecer
nutri¢do e vestimenta, e entregar-lhes, por assim dizer, madeira boiando, para que com
ela construam suas habita¢des, fornece-lhes ainda material combustivel, para aquecer
suas cabanas. [3] Eis ai uma admiravel conjuncdo de tantas relagdes da natureza a um
fim; e este fim ¢ o lapao, o groenlandés, o samoiedo, o iacuto etc. Mas ndo se vé por
que, afinal, seres humanos tém de viver nesses lugares. [4] Dizer, portanto, que a razdo
pela qual vapores caem do ar em forma de neve, e 0 mar tem suas correntes que levam
para 14 a madeira de arvores crescidas em terras quentes, ¢ existem tantos animais
marinhos recheados de gordura, € porque a causa que engendra todos esses produtos da
natureza tem por fundamento a ideia de uma vantagem para certas pobres criaturas,
seria um juizo arbitrario bastante arriscado. Pois, mesmo que essas utilidades da
natureza ndo existissem, ndo notariamos a falta de nada na adequagdo das causas
naturais a esse estado de coisas; pensariamos, antes, que exigir tal disposi¢do e supor
na natureza tal fim seria algo desmedido e irrefletido. [5] (Pois, nesse caso, somente a
maior incompatibilidade entre os seres humanos poderia té-los levado a regides tdo
inospitas). (KU, AA 05: 369)

Kant comega [1] por chamar a atencao de seu leitor, que vive nos civilizados
burgos alemaes, para o fato de que também os povos mais rusticos da Europa (como
eram entdo chamados) t€ém a sua civilizagdo, facilitada por certas circunstancias
geograficas, e estruturada, no caso, em torno de um animal, a rena, que, tal como o
céo de Buffon (HN, V, 1755)", abre mdo de sua liberdade nativa para colaborar com
o homem e entrar em sociedade com ele, isto €, para, gracas ao homem, deixar o
estado de natureza, recebendo por essa rentincia dotes nada despreziveis”. Kant passa

"' Buffon, Histéria natural, 2020.
" H4 um belo livro a respeito de como os animais atuam na configuragio das sociedades humanas; foi escrito na
Franga da década de 30, seu autor ¢ André Leroi-Gourhan, e chama-se La civilisation du renne. Pode ser lido como

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29



Pimenta

entdo [2] a reiteragdo da facilitagdo das coisas humanas pela natureza, mesmo nas
mais inospitas regides. Feito isso, chega [3] a constatac@o decisiva: “Mas ndo se vé
por que, afinal, seres humanos tém de viver nesses lugares”. Boa pergunta, ha de
concordar o leitor de Kant, a 230 anos de distincia: todas essas facilidades parecem
agora ter sua utilidade reduzida ao efeito de uma combinacdo de uma série de
circunstancias, que poderiam ser outras e produziriam séries de concatenacao
teleologica diferentes dessas. Ou seja, € altamente contingente que essas coisas se
refiram a um fim, a espécie humana. O que leva Kant [4] a concluir pelo carater
arbitrario de todo juizo determinante acerca de um sistema da natureza segundo
causas finais, a partir da perspectiva humana. E claro, em outros termos, que a
natureza ndo existe para n6s nem funciona como o faz para a nossa conveniéncia ou
de qualquer outro ser que seja parte dela. Apenas no paréntese que encerra o capitulo
[5] somos informados de que, se ha homens na taiga, é por conta do que a Ideia de
uma historia universal chama de “insociavel sociabilidade” da espécie humana —
como os homens estdo sempre as turras uns com os outros, a guerra acaba sendo o
fim de toda institui¢ao politica; e, se ha humanos nas terras geladas, ¢ porque a elas
foram levados por sua “incompatibilidade” com outros humanos. Razao contingente,
portanto, de carater historico, que ndo tem a ver com nenhum plano da natureza —
tudo se da, até aqui, de acordo com causas eficientes. Os homens na taiga se associam
de tal maneira a colher certas vantagens das condi¢des que ali encontram, ajustando-
se, acrescentemos, a um ciclo natural que ¢ totalmente alheio a eles".

Comentando o capitulo 63 que nos interessa aqui, Lebrun explica o seguinte:

A importancia que se atribui ao conceito de utilidade ¢ inseparavel do estatuto da
teleologia classica. Quanto mais nos convencemos de que o homem ¢ o inico autor da
finalidade, ndo mais instrumento da ordem, como o artesdo platonico, mas inventor de
ordem, menos nos disporemos a encontrar finalidade nas coisas. Aquilo que passava
por benevoléncia da natureza deve ser creditado a engenhosidade dos técnicos: se os
oculos ndo tivessem sido inventados, alguém se admiraria de que o nariz foi feito para
carregd-los? A monopolizacdo da finalidade pela técnica humana tem, portanto, como
contrapartida, sua expulsdo da natureza. (Lebrun, 1992, pp. 642-43)

Desde que devidamente submetida a uma critica, a histéria natural tem um
papel pedagogico, como alias, ja observara Buffon: ela nos ensina a olhar para os
processos da natureza e identificar, numa multiddo de fendmenos, aquela classe — a
dos objetos fabricados pelo homem — que concentra em si tudo o que ha de

uma ilustragao e um desdobramento talvez inusitado dessa passagem de Kant: nele, a rena, uma vez domesticada, ¢
tdo ativa quanto o homem, por conta do que ela se presta a fazer ou ndo, na estruturacdo as relagdes sociais que
servem a utilidade humana.

" Lembro aqui um documentario do Werner Herzog langado em 2010, Happy People — A Year in the Taiga. O titulo
¢ kantiano: pois, afinal, se trata na felicidade humana de um ajuste a posteriori entre a vontade e fins alheios ao
interesse da razdo. Ora, pelas lentes de Herzog ¢ precisamente o que acontece com as técnicas de sobrevivéncia e
adaptacdo divisadas pelos habitantes humanos das planicies setentrionais euroasiaticas.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29



O direito do senhor (Critica do Juizo, 63)

teleologico em um mundo de resto alheio as causas finais. Estariamos, com isso,
privados de uma teleologia da natureza? De modo algum: a filosofia tem prioridade
em relacdo a historia natural, e, no capitulo 82 da Critica da faculdade de julgar,
Kant podera dizer o seguinte:

Quando observamos o reino vegetal, podemos, devido a imensuravel fertilidade com
que ele se espalha em praticamente qualquer solo, ser levados, num primeiro momento,
a ideia de considera-lo um mero produto do mecanismo da natureza, o qual ela exibe
nas formagdes do reino mineral. Mas um exame mais detido da indescritivelmente sabia
organizagdo nele presente ndo nos permite ficar nessa ideia, sugerindo antes a questao:
Para que existem essas criaturas? Caso se responda que ¢ para o reino animal, que se
nutre delas de modo a poder espalhar-se pela terra em tantas espécies diferentes,
recoloca-se a questdo: Para que existem entdo esses animais herbivoros? A resposta
seria mais ou menos a seguinte: para os animais de rapina, que s6 podem se alimentar
do que tem vida. Por fim, coloca-se a questdo: Para que existem todos esses reinos da
natureza? Para o ser humano, para os diversos usos que o seu entendimento lhe ensina
a fazer de todas essas criaturas; e ele ¢ o fim ultimo da criag@o aqui na terra, pois € o
Unico que pode elaborar um conceito de fins e, através da sua razdo, construir um
sistema de fins a partir de um agregado de coisas formadas em finalidade. (KU, AA 05:
426-427)

Nao nos enganemos. A espécie faz valer ai os seus direitos, e quando se fala
em “razdo humana” o acento se desloca para o segundo termo da expressdo:
raciocinamos como o fazemos em nome do interesse de nossa espécie. Se nao cabe
raciocinar conceitualmente atribuindo a natureza o carater de um sistema objetivo
articulado segundo fins, pois isso seria pecar por um antropocentrismo irrefletido, o
ponto de vista da espécie legitima o antropocentrismo razoado, pois claro esta que o
raciocinio €, desde o inicio, parcial, ndo se da a partir do ponto de vista de uma razao
em geral, mas de uma razao que se consubstancia, por assim dizer, em uma espécie
determinada. E porque convém ao homem ordenar tais e tais objetos em uma
hierarquia subordinada aos seus fins que ele poderda declarar, sem mais, que a
Natureza tem uma ordenagdo teleologica. O homem deveria saber do que esta
falando: ele mesmo a inventou. Mas o que acontece ¢ que os seres humanos
confundem essa criacdo com uma Criagdo divina, ¢ iludem-se de que tudo na
Natureza convergiria para eles, porque um plano o prevé. Por sermos criaturas
morais, e técnicas, tudo se passa como se de fato assim fosse; cabe a Critica realizar
a genealogia dessa crenga, ou ilusdo.

Mas se trata mesmo de uma crenga ou ilusdo? Nao seria antes um
contrassenso, e apenas parcial, que s6 tem esse carater enquanto permanecemos nos
limites estreitos da teoria? Pois, como mostram os capitulos finais da 2 parte da

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29



Pimenta

Critica da faculdade de julgar, uma vez que a razio pratica entre em cena e afirme
seus direitos na considerag@o da natureza como sistema, esse jeito de falar um pouco
ingénuo, que se refere a0 mundo natural como se ele fosse “nosso”, adquire pleno
sentido no registro de um discurso moral — e entdo, a Natureza sera, de fato, vista
como feita para a nossa espécie, que compartilharia, assim, de uma razao que a
transcende, a mesma da providéncia que opera na natureza'. Esse deslocamento
chega a ponto de legitimar, inclusive, uma reabilitacdo do providencialismo — nao a
maneira antiga, dogmatica, mas em chave critica. Com um misto de surpresa e
fascinio, constatamos que Kant reescreveu o capitulo 63 que estamos comentando,
mudando o ponto de vista da narrativa, no Suplemento Primeiro do panfleto 4 paz
perpétua. Um projeto filosofico (1795). Por uma questdo de deleite, eu cito
integralmente a passagem em questdo:

A organizag¢do provisoria da natureza consiste em que ela 1) providenciou que os
homens em toda parte do mundo possam nelas viver; 2) por meio da guerra, levou-os
mesmo as regides mais inodspitas, para povoa-las; 3) também por meio da guerra,
obrigou-os a entrar em relacdes mais ou menos legais. E digno de admiragdo que nos
frios desertos, junto ao oceano glacial, cresga apesar de tudo o musgo, que a rena busca
debaixo da neve, tornando-se assim ela mesma, o alimento ou o meio de transporte do
ositiaco ou do samoiedo. Também ¢ digno de admiragdo que se encontre nos desertos
de areia o camelo, que parece ter sido criado para percorré-lo, e ndo para permanecer
inutilizado. Mais claramente ainda brilha a finalidade da natureza quando se considera
que, as margens do oceano glacial, além de animais recobertos de peles, também as
focas, morsas e baleias proporcionem aos habitantes [humanos] alimento com suas
carnes ¢ o fogo, com suas gorduras. Mas a previsdo da natureza reclama de nds a
maxima admiragdo em virtude da madeira que ela arrasta flutuando até essas regides
desprovidas de vegetagdo (sem que saiba ao certo de onde vem), pois, sem isso, [0S
homens] ndo poderiam construir seus veiculos de transporte nem as suas armas ou
cabanas, enquanto que, com isso, tém o bastante para lutar contra os animais e viver em
paz entre si. (ZeF, AA 08: 363)

Essa passagem toma como assertoricas as mesmas verdades que o capitulo 63
suspendia e tratava como problematicas: o que era contingente do ponto de vista da
reflexdo se tornou necessario pela 6tica da razdo pratica. A continuagio do texto, que
me dispenso de citar por inteiro, mas que ¢ igualmente magnifica, pode, inclusive,
ser lida como a narrativa do que se segue ao triunfo inevitdvel do homem sobre os
animais que o acossam: na guerra de todos contra todos, entre seres humanos, os
bichos, outrora nossos rivais, sdo devidamente instrumentalizados: “O primeiro dos
animais que o homem aprendeu a domar e a domesticar como instrumento de guerra
na época em que povoou a terra foi o cavalo (o elefante pertence a uma época
posterior, a época do luxo de Estados ja estabelecidos)”. (ZeF, AA 08: 363). O
excurso de teor naturalista da Critica da faculdade de julgar da lugar a uma historia

" O que legitima um antropocentrismo sem reservas; tem razio, portanto, Lorraine Daston em Against Nature, 2019,
na introdugao.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29

20



O direito do senhor (Critica do Juizo, 63)

conjectural dos primoérdios da humanidade, na qual atua com mao firme uma
providéncia que tudo calcula e dispde em beneficio dessa espécie e, eventualmente,
de outras, mas isto como pura contingéncia em relagdo a necessidade que governa a
historia e permite considerar a natureza como um sistema total em que cada uma das
partes ¢ integrada a um mesmo designio. “O que subministra a garantia da paz
perpétua”, adverte Kant, “¢ nada menos que a grande artista, a Natureza (natura
daedala rerum), de cujo curso mecanico transparece com evidéncia uma finalidade”
(ZeF, AA 08: 360) — afirmagdo absurda antes de 1790, mas que agora soa normal.

Contudo, estariamos enganados se pensassemos que o lugar do homem na
criagdo, ou, por outra, que a realizagdo do “destino” de sua espécie ¢ um dado
ontologico. Se € certo que tudo, nesse sistema de fins que transparece mesmo nas
causas mecanicas, converge para a destinacdo moral de nossa espécie, Kant adverte
que s6 podemos nutrir a esperanca de realiza-la se nos dedicarmos com afinco ao
cumprimento do dever que a natureza incutiu em nds, como criaturas morais, a
comecar pela promogao de certa exigéncias perfeitamente exequiveis, como as
previstas “nas trés relagdes do direito publico”, a saber, “o direito politico, o direito
das gentes, e o direito cosmopolita” (ZeF, AA 08: 365).

Nao me compete, porém, falar sobre a filosofia do direito. Em vez disso,
indaguemos: e quanto a primeira condicao historico-conjectural para que a espécie
humana se ponha em marcha na via do cumprimento dos fins nela inscritos? Quanto
a isso, Kant ¢ inequivoco. Nessa historia, tragada “de um ponto de vista
cosmopolita”’, o momento em que a espécie humana primeiro faz valer seus
interesses, por meio do uso de sua razao, ocorre quando reclama para si o direito de
se diferenciar, de uma vez por todas, dos outros seres vivos (tratando-os, doravante,
como “todos os outros”, ou “os demais”, ou ainda: “o restante”), declarando uma
guerra a seus rivais, e subjugando-os. No opusculo Comego conjectural da historia
humana (1785), a saida de nossa espécie do estado de natureza ¢ consagrada por um
gesto de diferenciac@o que ndo vem exatamente do homem, mas da razdo que opera
nele e distingue-o enquanto espécie.

O tltimo passo da razdo, que eleva o homem acima da sociedade com os animais, foi
fazé-lo compreender (ainda de maneira obscura) que era propriamente o fim da
natureza, e nada do que vive sobre a terra poderia fazé-lo renunciar a isso. Na primeira
vez que disse a ovelha, “a pele que portas, ndo te deu a natureza para ti, mas para mim”,
arrancando-a e com ela vestindo-se (Génesis, 3: 21), descobriu um privilégio que tinha,
em razdo de sua natureza, sobre todos os outros animais, j4 ndo considerados
companheiros na criagdo, mas meios e instrumentos colocados a disposi¢do de sua
vontade para o éxito de seus propositos. Essa representagao implicava (embora de modo
obscuro) a ideia oposta, ou seja, ele ndo poderia dirigir-se nos mesmos termos a nenhum

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29

21



Pimenta

homem, mas deveria considerar todos os homens iguais e coparticipes nos dons da
natureza. (MMA, AA 08: 114)

Seria esse evento, introduzido aqui a titulo conjectural, e, por isso mesmo,
dotado, sendo de verdade, de uma verossimilhanca que satisfaz a razao pratica, um
aposto a historia transcendental da razao? Mas a Critica da faculdade de julgar deixa
claro em suas paginas finais que, para que os fins da razdo possam ser pensados
como efetivaveis na experiéncia, ¢ necessario primeiro organizar essa experiéncia
num sistema teleologico — a cultura, a sociedade — em que o homem desponta,
empiricamente, como o Unico fim absoluto em si mesmo e para si mesmo. Tal &,
reitera a Paz perpétua, a condicdo de possibilidade para que se possa conceber a
realizacdo, no dominio da experiéncia, sendo do fim moral, ao menos de coisas que
apontem para ele (uma constitui¢do republicana, por exemplo). A dominagdo dos
animais como meios garante, assim, a validade da perspectiva da realizacdo do sumo
bem moral da espécie humana na terra. Ou, se quisermos, a condi¢do para a
realizacdo da lei moral é a submissao da natureza viva aos imperativos da razao, em
prol de nossa espécie. Portanto, na ordem geral, os imperativos hipotéticos sdo como
que a antecamara para a realizacao dos fins inscritos no imperativo categorico. Mas
¢ importante destacar que a condi¢do de possibilidade para que esse arranjo tenha
lugar, e a natureza, como sistema ligado por fins, se disponha a efetivacdo da razao
pratica, ¢ a existéncia de uma guerra tao constante e tdo ferrenha quanto aquela a que
se alude na Ideia de uma histdria universal; com uma diferenca: ¢ uma guerra travada
entre 0 homem e as outras criaturas, e o seu resultado é a domestica¢do de animais
ferozes, a destruigdo de outros, a utilizagdo de suas partes para o sustento e o prazer
humanos. Kant lera bem a Historia Natural de Buffon, e estava a par da ideia de que
a técnica humana, guiada por consideracdes de utilidade, afirma-se em detrimento
dos interesses de outras espécies, consagrando assim nossa saida do estado de
natureza. Eu cito a abertura do verbete dedicado ao castor:

A medida que o homem se elevou acima do estado de natureza, os animais se
rebaixaram. Dominados ¢ submetidos a serviddo, ou entdo tratados como rebeldes e
dispersados pela forga, suas sociedades desapareceram, sua industria tornou-se estéril,
suas débeis artes foram suprimidas, as espécies perderam suas qualidades gerais,
conservando apenas suas propriedades individuais, aperfeicoadas em umas pelo
exemplo, a imitagdo e a educacdo, em outras pelo medo e pela necessidade de
constantemente garantir sua propria seguranga. Que perspectivas, que designios, que
projetos poderiam ter escravos sem alma ou desterrados impotentes? (Buffon, NH, VIII,
1760).

Essa passagem narra de maneira brutal o desfecho de um conflito que ¢
imaginado, por toda parte no século XVIII, como assinalando o momento em que o
homem deixa o estado de natureza e entra em sociedade. Escrito com evidente
empatia pelos animais, o trecho de Buffon inverte destaca a historia de sua “queda”,
se quisermos: perdida a guerra contra os homens, sdo submetidos & escravidio e

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29

22



O direito do senhor (Critica do Juizo, 63)

passam a ser tratados instrumentalmente por aquela espécie que, por direito
adquirido, se tornou senhora da natureza e pode, agora, reorganiza-la em um sistema
voltado para si. J4 na perspectiva de Rousseau no Discurso sobre a desigualdade, o
homem natural é visto como sendo, no mais das vezes, indiferente aos outros
animais, que por seu turno se mostram na maioria do tempo indiferentes a ele.
Quando entra em sociedade, porém, tudo muda:

O homem selvagem, vivendo disperso entre os animais e vendo-se desde cedo na
iminéncia de confrontar-se com eles, faz logo a comparacdo, e, sentindo que os
ultrapassa em habilidade mais do que eles o superam pela forca, aprende a ndo mais
temé-los. Colocai um urso ou um lobo em luta com um robusto selvagem, 4gil, corajoso
como o sdo todos, armado de pedras, e de um bom porrete, e vereis que o perigo sera
no minimo reciproco, e que, depois de vérias experiéncias semelhantes, as feras, que
ndo apreciam atacar-se umas as outras, dificilmente atacardo ao homem, que
verificaram ser tdo feroz quanto elas. Quanto aos animais dotados realmente de maior
for¢a do que a destreza do homem, este se encontra em relag@o a eles como as espécies
mais frageis, que nem por isso deixam de subsistir; com a vantagem para o homem, ndo
menos disposto a corrida do que eles, e encontrando nas arvores um refiigio quase
garantido, de decidir entre a aceitag@o e a recusa do embate e a escolha entre a fuga ¢ o
combate. Acrescentemos que, ao que parece, nenhum animal faz naturalmente guerra
ao homem, exceto em caso de legitima defesa ou de uma fome extrema, nem manifesta
contra ele essas violentas antipatias que parecem indicar que uma espécie foi destinada
pela natureza a servir de repasto a outra. (Rousseau, 2020, pp. 175-6)

Pela asttcia, o homem se impde aos animais, derrota-os e os domina, e torna-
se, como em Buffon, senhor da criacdo — posi¢do de superioridade celebrada de
forma cruel no consumo (alhures condenado por Rousseau) de carne animal pelo
animal humano. Por fim, a liberdade humana, mesmo que pensada, como fazem ai
tanto Buffon quanto Rousseau, no horizonte restrito dos moébiles sensiveis, implica,
em todo caso, a serviddo alheia. De sua parte, Kant, se ndo entra em detalhes de
historia conjectural, adota um esquema similar; e quando chegamos aos capitulos
82-83 da Critica da faculdade de julgar, onde desponta uma filosofia da historia nos
moldes da Ideia de uma historia universal, ndo devemos nos esquecer de que o
organismo descrito anteriormente nos capitulos 64-65 é agora consubstanciado no
animal de carne e 0sso que se submete a nos.

Uma filosofia da guerra em Kant? E por que ndo? Desde que feita uma
ressalva. Muito se fala a propoésito do “cosmopolitismo” e da “paz perpétua”, como
se pensar a guerra se resumisse a encontrar meios para a sua supressdo”’. Mas, na

" Ver, mais recentemente, Berns, 2019, parte IV.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29

23



Pimenta

relag@o entre o homem e o animal, também esta em jogo, no pensamento de Kant,
uma situagdo originaria de conflito, postulada a titulo de conjectura, de um conflito
que € ndo apenas do homem contra o0 homem, mas de todos os seres contra todos na
natureza, conjectura essa sem a qual a propria ideia reguladora de uma paz perpétua
seria quica impensavel. Em uma folha do Opus postumum, Kant anota:

A natureza trata 0 homem despoticamente. Os homens se destroem mutuamente como
lobos; as plantas e os animais crescem uns as expensas dos outros, ¢ agridem-se
mutuamente. A natureza ndo se preocupa com os cuidados e aten¢des de que eles
necessitam. As guerras destroem o que o cuidado e a industriosidade humanas haviam
erguido ao longo do tempo. (OP, AA 21: 14)

Essa passagem pode ser lida como um memorando, para que o filésofo ndo se
esqueca da centralidade das ideias de guerra e de conflito para os desdobramentos
do uso pratico da razao (como ele mesmo sugerira, de resto, no capitulo 84 da terceira
Critica). Com efeito, o que seria da destinacdo moral de nossa espécie, ndo fosse o
aguilhdo da guerra e da destrui¢@o, por obra humana, de tudo o que havia sido
erguido pelo mais habil uso dos imperativos hipotéticos? Como poderiamos acordar
para a finalidade inscrita em nossa razao e divisar meios de realiza-la empiricamente
(ainda que maneira parcial), nao fosse pela tendéncia a pacificar os conflitos e conter
sua forca desagregadora, incluindo-se ai, e talvez em primeiro lugar, aquele que nos
opOe aos animais? Submeté-los ¢, afinal, defender-se contra eles, garantir os nossos
direitos contra as suas incursdes que o contestam integralmente. Ora, como se sabe,
a incondicionalidade do imperativo categorico ¢ valida apenas e tdo somente para a
razdo humana: atuando como pacificadores da natureza, aprendemos a pacificar a
sociedade, e zelamos assim pelo interesse de nossa espécie em detrimento daquele
de outras. Feito isso, instaura-se a perspectiva de que, nas a¢cdes humanas, apenas os
seres humanos tém a prerrogativa de ser considerados como fins em si mesmos. Para
todo o “resto da criagdo” fica valendo a regra de uma dignidade parcial, submetida a
essa outra, absoluta e incontestdvel (mesmo porque, desfruta de garantia
transcendental).

Eu nao saberia dizer como, a partir dai, ¢ possivel considerar positivamente,
de um ponto de vista kantiano, um tema espinhoso que estd na moda, os “direitos
dos animais™. Dificil extrair dessa injun¢do hierarquica algo como uma ética do
respeito ao animal — mesmo porque, a superioridade humana em relagdo a esse reino
nos afasta, sendo empiricamente, ao menos em ideia, de nossa propria natureza
animal. O que justifica, no maximo, uma condescendéncia de nossa espécie para com
os demais membros do reino: uma ética da concessao, do respeito relativo, jamais,
porém, do compartilhamento de um direito inalienavel. Isso pelo lado da razio
pratica. Vistas as coisas pelo lado tedrico, ndo se v€ como a terceira critica, com suas

' Para um empenho recente nesse sentido ver Korsgaard, 2018.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29

24



O direito do senhor (Critica do Juizo, 63)

reticentes declaragdes em direcdo de uma “arqueologia das formas da natureza”
(capitulo 80) poderia compensar o desequilibrio instaurado entre o género humano,
formado por uma tinica espécie (Blumenbach, Manual de historia natural, 1775), e
o restante da criacdo animal: mesmo numa anatomia comparada com fundamento
transcendental, ressalta antes a diferenga absoluta entre a espécie moral e as outras,
prisioneiras do mundo sensivel, condenadas ao uso, ademais restrito, de imperativos
hipotéticos. Estamos aqui nos antipodas da afirmagdo de Destutt de Tracy, que em
1801 nao hesita em declarar que a filosofia, ou “ideologia, € um ramo da zoologia”
(De Tracy, 2012, p. 265).

E, no entanto, fariamos mal em descartar a terceira Critica da histéria do
pensamento biologico; alguns intérpretes chegam a mostrar, de maneira convincente,
que isso seria, inclusive, um contrassenso”. Seja como for, de minha parte sinto-me
a vontade para afirmar que, para a teoria biologica posterior, a ideia de que a ordem
natural, tal como a contemplamos, ¢ uma paz obtida a custa de destruigdo e garantida
pela mais estrita vigilancia territorial da espécie triunfante, tem um papel central, e
¢ de suma importancia. Iremos encontra-la em Lamarck (Filosofia zoologica, 1, 8),
que nota como a ferocidade do homem, que se deleita no consumo da carne, contribui
para o equilibrio entre os recursos ¢ os seres a serem alimentados; e, evidentemente,
em Darwin, que consagra, na Origem das espécies, o uso da metafora da “luta pela
existéncia”, pensada nos termos de uma “guerra de todos contra todos” — o mundo
natural torna-se o palco de uma disputa perpétua e insoluvel, pelos (escassos)
recursos que garantem a existéncia dos individuos. O primeiro dessa ilustre linhagem
fora Lineu, contemporaneo de Buffon, que ndo hesita em declarar que “o estado de
natureza ¢ um estado de guerra constante” (Equilibrio da natureza, 1765). De certa
forma, portanto, o desfecho moral da Critica da faculdade de julgar, reiterado e
desenvolvido em A4 paz perpétua, fornece como que um antidoto a essa ideia sombria
de que, malgrado todos os empenhos de nossa parte, permanecemos, no fundo, tao
animalizados quanto qualquer outro bicho. E, se esse antidoto ¢, em alguma medida,
eficaz, certamente ¢ porque Kant fez o grande favor, para os naturalistas, de banir de
uma vez por todas as “absurdas causas finais” do mundo da natureza, deslocando-as
para a estrutura da razio: tanto faz, em termos teodricos, pensar num equilibrio que
se reafirma em meio a uma guerra constante ou postular uma paz instituida de uma
vez por todas pela razdo pratica, pois, em ambos 0s casos, ndo hd fins na natureza.
A terceira Critica pode ndo ter contribuido diretamente para a formacdo da biologia

" Ver em especial Huneman, 2008.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29

25



Pimenta

como ciéncia; mas garantiu, quando ela veio, que ela pudesse proliferar num solo do
qual a teleologia fora extirpada. E claro que, com excegdo de Lineu, nenhum de
nossos naturalistas — Lamarck, Darwin ou Buffon — pensa estar descrevendo uma
situacdo de fato; pois, assim como a causa final, aplicada a uma estrutura anatomica,
¢ uma simples ideia heuristica, também as guerras da natureza sdo apenas mais um
jeito de falar sobre certas coisas que a razdo, como ndo pode conhecer, tem de
interpretar. E ndo parece exagero afirmar que com a terceira Critica se abre todo um
dominio da experiéncia, no qual poderdo vicejar, a partir da virada do século XVIII
para o XIX, duas novas modalidades de discurso, ora rivais, ora complementares: a
teoria da evolugdo e a filosofia da natureza”.

" No momento em que terminava a redagdo deste texto, tive noticia de um artigo de Dipesh Chakrabarty,
“Humanities in the Anthropocene: The Crisis of an Enduring Kantian Fable”. New Literary History, 2016, 47: 377—
397. Nele, o renomado historiador da prosseguimento a um exercicio que se tornou comum em certas areas das ditas
“ciéncias humanas” contemporaneas e que consiste em rejeitar in fofo a filosofia kantiana a partir de uma versao na
verdade bastante rasteira do que ela seria e de conclusdes precipitadas sobre quais as suas implicagdes como “visdo
de mundo” (quando a Critica rechaca toda ideologia). No que consiste, para Chakrabarty, a “fabula kantiana”
indicada no titulo? Na destinagdo moral, e, portanto, especial, dos humanos, em relagdo aos demais habitantes do
planeta, ilusdo perpetrada por um filésofo ingénuo, que néo estaria a altura dos problemas que se colocam em nosso
tempo. Percebi entdo, diante dessa injungao arbitraria, que meu texto tem, inadvertidamente, o efeito de refutar uma
leitura como essa, mostrando que Kant sabia muito bem o que estava fazendo quando destinou o “Homem” a
moralidade, e era, provavelmente, mais licido que seus criticos atuais (ndo direi leitores), por ter entrevisto o prego
da admissao dessa destinagdo moral com uma lucidez que faltou, por exemplo, a Rousseau, que o historiador vincula,
de inicio corretamente, a reflexdo kantiana a respeito desse topico. E um mal-entendido que ilustra a perfeigio o que
acontece quando o trabalho do conceito ¢ substituido pelo cultivo das ideias. Chakrabarty esta longe de ser o tinico
a fazé-lo, e eu diria que, contrariamente a outros, ele pelo menos se da ao trabalho de ler e citar passagens de Kant.
Eu diria que a “fabula kantiana” esta mais para um conto de fadas em que a ordem das coisas repousa sobre um
principio inconfessavel, que, no entanto, cabe reconhecer o quanto antes: desvelamento que nos pde diante do horror
e for¢a-nos a lucidez.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29

26



O direito do senhor (Critica do Juizo, 63)

Referéncias

BERNS, T. La guerre des philosophes. Paris: PUF, 2019.

BLUMENBACH, J. F. Sobre o impulso de formagdo e a geragdo. Tradugdo: Isabel
Fragelli Sao Paulo: UFABC, 2019.

CHAKRABARTY, D. “Humanities in the Anthropocene: The Crisis of an Enduring
Kantian Fable”. New Literary History, 2016, 47: 377-397.

DASTON, L. Against Nature. Cambridge, Massachussets: MIT Press, 2019.

DE TRACY, D. « Elémens d’idéologie ». In: Oeuvres complétes, vol. 3. Paris: Vrin,
2012.

DUCHESNEAU, F. Organisme et corps organique de Leibniz a Kant. Paris: Vrin,
2018.

HUNEMAN, P. Métaphysique et Biologie. Kant et la constitution du concept
d’organisme. Paris: Kimé, 2008.

LAMARCK, J. B. P. A. Filosofia zoolégica. Editora Unesp: Marilia, 2021.

LEBRUN, G. Kant e o fim da metafisica. Tradugdo: Carlos Alberto Ribeiro de Moura.
Sao Paulo: Martins Fontes, 1992.

LEBRUN, G. “Oeuvre d’art et ouevre de I’art”, in: LEBRUN, G. Kant sans kantisme.
Paris: Fayard, 2009.

LEROI-GOURHAN, A. La civilisation du renne. Paris: Encre Marine, 2019.

KANT, 1. 4 Paz Perpétua. Um Projeto Filoséfico. Artur Morio; Lisboa: Edigdes 70,
2016.

KANT, L. Critica da faculdade do juizo. Tradugdo: Antonio Marques ¢ Valerio
Rohden. Lisboa: Casa da Moeda, 1992.

KANT, L. Critica da faculdade de julgar. Tradugdo: Fernando da Costa Mattos.
Petropolis: Vozes, 2016.

KANT, I. Comego Conjectural da Historia Humana. Tradugdo: Edmilson Menezes.
Marilia: Unesp, 2009.

KANT, L. Ideia de uma Historia Universal de um Ponto de Vista Cosmopolita.
Tradugdo: Ricardo Ribeiro Terra e Rodrigo Naves. Sdo Paulo: Brasiliense, 1986.

KANT, L. Opus postumum, Transicion de los principios metafisicos de la ciéncia
natural a la fisica. Ed. Félix Duque. Barcelona: Anthropos, 1991.

KORSGAARD, C. M. Fellow Creatures. Our Obligations to the Other Animals.
Oxford: University Press, 2018.

MARQUES, A. Organismo e sistema em Kant. Ensaio sobre o sistema critico
kantiano. Lisboa: Editorial Presenca, 1987.

MENSCH, J. Kant’s Organicism. Chicago: University of Chicago Press, 2013.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29

27



Pimenta

PIMENTA, P. P. A trama da natureza. Organismo e finalidade na época da Ilustracao.
Sao Paulo: Unesp, 2018.

ROUSSEAU, J. J. Escritos sobre a politica e as artes. Sdo Paulo: Ubu, 2020.

TERRA, R. R. “Sentidos de Passagem (Ubergang)”, in: TERRA, R. R. Passagens.
Estudos sobre a filosofia de Kant. Rio de Janeiro: Editora da UFRJ, 2003.

TORRES FILHO, R. R. “A terceira margem da filosofia de Kant”. ", Folha de S.
Paulo, 23/5/1993.

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29

28



O direito do senhor (Critica do Juizo, 63)

Resumo: O texto examina o capitulo 63 da Critica da faculdade de julgar com a intengao de
determinar o seu lugar no movimento argumentativo da segunda parte do livro e mostrar
como essa passagem se abre para outras fontes textuais importantes na obra de Kant. A tese
¢ que as consideracdes sobre a validade da ideia de uma finalidade da natureza, atinentes a
uma filosofia do organismo, tém ainda implicagdes de peso para a moral e a politica
kantianas.

Palavras-Chave: Natureza, Finalidade, Ordem, Sentido, Reflexao.

Abstract: The article proposes a close reading of chapter 63 from the Critique of Judgment
in order to show its place in the argument of the second part of the book and also its import
to other writings from Kant. It shows that Kant's considerations on the legitimacy of the idea
of finality in nature, in the scope of a philosophy of organism, have also moral and political
implications.

Keywords: Nature, Finality, Order, Sense, Reflection.

Recebido em: 03/2020
Aprovado em: 04/2021

Stud. Kantiana v.19, n.1 (abr. 2021): 09-29

29



