
 

 

Stud. Kantiana, vol. 18, n. 1 (abr. 2020): 11-28 
ISSN impresso 1518-403X 

ISSN eletrônico: 2317-7462 

 
Espontaneidade e autonomia na Fundamentação 

da Metafísica dos Costumes 1 

 [Spontaneity and autonomy in the Groundwork of the 

Metaphysics of Morals] 

Gerson Luiz Louzado *  

Universidade Federal do Rio Grande do Sul (Porto Alegre, Brasil) 
 

 

 
Em obra dos anos 70 do século passado, Robert Paul Wolff (1973, p. 1) 

apresentava a Fundamentação da metafísica dos costumes como sendo 

possivelmente um dos mais difíceis opúsculos da filosofia moderna.2 Dotada de uma 

popularidade comparável àquela da Crítica da razão pura, malgrado a 

Fundamentação ser superada em número de comentários apenas pela própria 

Crítica, pouco ou nenhum acordo teria sido logrado acerca do que nela se pretende 

provar, acerca da estrutura de seus argumentos (acerca, portanto, do modo como se 

prova) e, por isso mesmo, acerca do sucesso ou insucesso na consecução de seus 

objetivos. Muito embora a interpretação proposta por Wolff seja, sob muitos e 

variados aspectos, datada, nem por isso seu diagnóstico geral dos problemas 

exegéticos próprios à Fundamentação, problemas estes devidos principalmente à 

ocorrência de cadeias de raciocínios complexos expostos de forma comprimida em 

curtos parágrafos, perde a sua atualidade. Se permanece válido para o todo da 

Fundamentação, permanece igualmente válido para as partes, em particular para a 

terceira seção, intitulada Transição da metafísica dos costumes à crítica da razão 

pura. 

A terceira seção da Fundamentação, a qual é densamente argumentativa, tem 

seus argumentos expostos, não raro, de forma extremamente condensada. Ademais, 

                                                           
1 Este estudo retoma parcialmente e com alterações algumas das análises apresentadas anteriormente nos ensaios 

“Agir segundo princípios na Fundamentação da metafísica dos costumes” (In: Rocha; Levy, 2011, pp. 169-178) e 
“A autonomia da vontade na Fundamentação da metafísica dos costumes” (In: Louzado, 2012, pp. 203-217). 

Agradeço aos participantes do Ciclo de Conferências: Filosofia Moral de Kant realizada na UFRJ, Marília Espírito 

Santo, André Klaudat, Pedro Costa Rego, Guido de Almeida e Antonio Saturnino Braga pela discussão e sugestões 
apresentadas à uma versão preliminar deste trabalho. 

* gerson.louzado@gmail.com 
2 As referências à Fundamentação da metafísica dos costumes (GMS), à Crítica da razão prática (KpV) e Religião 

nos limites da simples razão (RGV) remetem à edição da Academia, abreviada por AA, seguida do número do volume 

e do número da página. As referências à Crítica da razão pura serão feitas simplesmente por remissão às paginações 

da primeira edição (A) de 1871 e da segunda edição (B) de 1787. As edições das obras de Kant utilizadas se 
encontram na bibliografia. 



Louzado 

 

 

Stud. Kantiana, vol. 18, n. 1, (abr. 2020): 11-28 

12 

reclama um apelo sistemático não apenas a teses expostas em seções anteriores da 

própria Fundamentação, mas também a teses centrais à filosofia transcendental 

expostas na Crítica da razão pura, teses essas que são retomadas, no mais das vezes, 

de modo excessivamente simplificado. Não é, pois, de espantar que a terceira seção 

enseje tantos desacordos quanto aqueles apontados por Wolff como atinentes à obra 

como um todo. Com efeito, discorda-se, em geral, acerca do que se busca provar, se 

a possibilidade meramente do imperativo categórico ou a possibilidade tanto do 

imperativo categórico quanto da lei moral ela mesma. Discorda-se, em geral, acerca 

da validade da prova: trata-se de uma dedução transcendental bem-sucedida, ou 

deveremos aguardar por sua reformulação em termos de um facto da razão no âmbito 

da Crítica da razão prática? Discorda-se, igualmente, acerca da estrutura dos 

argumentos parciais envolvidos em uma tal dedução: afinal, qual é exatamente a 

estrutura da prova da legitimidade da atribuição da liberdade à vontade de todos os 

seres racionais ocorrente na segunda subseção, intitulada justamente A liberdade tem 

de ser pressuposta como propriedade da vontade de todos os seres racionais? Apela-

se ao que é atinente à razão teórica para concluir, por analogia, ao que convém à 

razão prática? Ou apela-se ao que convém à razão em geral de sorte a se poder 

concluir pela necessária pressuposição da liberdade tanto em ordem teórica quanto 

em ordem prática? Além disso, o que precisamente é provado com esse argumento? 

A validade e/ou realidade objetiva da liberdade concebida como espontaneidade 

(capacidade de agir segundo princípios autoimpostos, sejam eles morais, sejam eles 

meramente prudenciais) ou como autonomia (capacidade de agir segundo princípios 

puros autoimpostos)? E o que dizer do ‘suposto’ círculo argumentativo da terceira 

subseção, intitulada Do interesse que se prende às ideias da moralidade? Trata-se 

de um círculo vicioso ou de uma petição de princípio? Como quer que seja, trata-se 

de um problema aparente ou de um problema real? 

No estudo que segue, não se buscará solucionar um a um os problemas que se 

enfrenta na interpretação da terceira seção da Fundamentação, problemas que, como 

se pode perceber, estando sujeitos a uma pletora de respostas diferentes, aguardam 

ainda um tratamento capaz de lograr algum acordo. Buscar-se-á, ao contrário, 

examinar tão-somente uma dificuldade, a qual, pretende-se, condiciona a 

compreensão das demais: a suposta confusão entre espontaneidade e autonomia da 

vontade, confusão essa que seria cometida por Kant no início mesmo da terceira 

seção (na primeira subseção, intitulada O conceito da liberdade é a chave para a 

explicação da autonomia da vontade). 

*** 
 

A terceira seção da Fundamentação debuta com a caracterização da vontade 

em geral como uma causalidade livre (atinente apenas aos seres racionais) e da 

liberdade como a qualidade de operar independentemente de qualquer determinação 



Espontaneidade e Autonomia na Fundamentação da Metafísica dos Costumes 

 

 

Studia Kantiana, vol. 18, n. 1, (abr. 2020): 11-28 

13 

causal extrínseca (onde a liberdade, portanto, é definida negativamente como a 

qualidade de não ser determinado por causas extrínsecas). Dessas caracterizações, 

segue-se que a vontade, por ser uma causalidade, é uma capacidade de produzir seus 

objetos e, por ser livre, que essa produção se faz independentemente de qualquer 

determinação extrínseca. Igualmente, por ser causalidade e por toda causalidade ser 

sujeita a leis, a vontade é sujeita a leis. Como, ademais, a vontade é livre, a sua 

sujeição a leis não pode se dar por força de uma imposição extrínseca. Em vista 

disso, as leis que governam a vontade devem ser leis autoimpostas (não podendo, 

sobretudo, ser a vontade compreendida como sujeita às leis naturais que regem a 

faculdade de desejar) e, por conseguinte, a vontade se determina à produção de seus 

objetos (se determina como causalidade) por si mesma, no e pelo próprio querer do 

agente. Como, então, chama-se heteronomia à determinação de uma causalidade a 

operar por força de e em conformidade com leis que lhe são extrínsecas, chamar-se-

á autonomia à autodeterminação de uma causalidade, definindo-se, assim, 

positivamente a liberdade em termos de autonomia. 

Alcança-se aqui o lugar próprio da confusão atribuída à Kant na primeira 

subseção da terceira seção da Fundamentação. Como Kant afirma que uma vontade 

que se autodetermine, que seja “em todas as suas ações uma lei para si mesma” 

(GMS, AA 04: 447), é uma e mesma coisa que uma vontade que se sujeita ao 

princípio que estabelece que não se deve agir senão segundo uma máxima que possa 

também tomar a si mesma por objeto como uma lei universal (princípio que, observe-

se, é fórmula do imperativo categórico), temos que vontade autônoma e vontade 

moral (vontade moralmente boa) são numericamente idênticas, embora sejam 

qualitativamente, isto é, no modo de conceber, distintas.3 

                                                           
3 Dito de outro modo: a vontade livre (no sentido positivo de liberdade) é idêntica numerica e qualitativamente à 

vontade autônoma, isto é, ao querer do agente que (em todas as suas ações) sua vontade seja lei para si mesma. 
Porém, o querer do agente que sua vontade seja lei para si mesma, de um lado, é apenas numericamente idêntico ao 

querer como princípios de ação apenas aqueles que, em seu querer, são também passíveis de serem queridos como 

princípios válidos universalmente. Como, de outro lado, o querer como princípios de ação apenas aqueles que, em 
seu querer, possam ser igualmente queridos como universalmente válidos é perfeitamente idêntico a uma vontade 

autônoma em sentido estrito, uma vontade que tem como princípio constitutivo “não escolher de outro modo senão 

de modo tal que as máximas de sua vontade sejam compreendidas ao mesmo tempo como uma lei universal” (GMS, 
AA 04: 440), e como esta última é igualmente idêntica numérica e qualitativamente a uma vontade submissa à lei 

moral, temos finalmente que uma vontade que se quer lei para si mesma (uma vontade espontânea ou autônoma, 

digamos, lato sensu) é numericamente, mas não qualitativamente, idêntica a uma vontade submissa à lei moral (a 
uma vontade autônoma stricto sensu). Dentre outras considerações sobre vontade autônoma stricto sensu e 

autonomia stricto sensu, encontramos: a vontade autônoma é uma vontade universalmente legislante, isto é, “uma 

vontade que legisla universalmente através de todas as suas máximas” (GMS, AA 04: 432); a autonomia “é o 

fundamento da dignidade da natureza humana e de toda natureza racional” (GMS, AA 04: 436); como princípio 

supremo da moralidade, “a autonomia da vontade é a qualidade da vontade pela qual ela é uma lei para si mesma 

(independentemente de toda qualidade dos objetos do querer)”, de modo que o seu princípio é “não escolher de outro 
modo senão de tal modo que as máximas de sua vontade também estejam compreendidas ao mesmo tempo como lei 

universal no mesmo querer” (GMS, AA 04: 440).  



Louzado 

 

 

Stud. Kantiana, vol. 18, n. 1, (abr. 2020): 11-28 

14 

Não são poucos os intérpretes que denunciam semelhante identificação como 

espúria.4 A valer a identificação numérica de uma vontade como capacidade 

autolegislativa e autodeterminante em geral5 com uma vontade que é mais que uma 

mera capacidade de se autodeterminar universalmente (autolegislar) e de se 

autodeterminar particularmente a esta ou aquela ação a partir da autodeterminação 

universal (lei autoimposta), com uma vontade que se autodetermina universalmente 

de modo puro (cujas leis são independentes de qualquer qualidade atinente aos 

objetos possíveis da volição),6 obtém-se como resultado que toda vontade, por ser 

vontade, seria já uma vontade moral (moralmente boa). O que, por sua vez, 

acarretaria que as ações contrárias ou simplesmente conformes (não executadas por 

força da lei) não seriam espontâneas. De onde: por não serem espontâneas 

(autodeterminadas), estariam sujeitas à heteronomia natural (necessidade natural),7 

não sendo, em última análise, imputáveis ao agente. 

Em face de uma tal ilicitude, seria necessário enfatizar que a espontaneidade 

(autonomia lato sensu) consiste em uma concepção moralmente neutra da liberdade 

(em seu sentido positivo). Sendo assim, a título de concepção anterior e independente 

em relação à autonomia moral (autonomia stricto sensu), seria compatível tanto com 

esta última quanto com a heteronomia moral – heteronomia essa (heteronomia lato 

sensu) que, enquanto um tipo particular de operação espontânea, deveria, por seu 

turno, ser distinguida da heteronomia típica da necessidade natural (heteronomia 

stricto sensu), a qual se mostra incompatível com o conceito mesmo de vontade. 

Postas as coisas nestes termos, a espontaneidade, enquanto noção positiva da 

liberdade implicada na concepção da vontade em geral como causalidade livre, 

deveria ser, como já indicado, compreendida como a capacidade de agir segundo 

princípios autoimpostos, sejam esses princípios morais ou meramente pragmáticos.8 

Assim entendida, a espontaneidade deveria ser tomada como elemento constitutivo 

fundamental à essência do querer ou vontade em geral e, por conseguinte, concebida 

como determinante da forma do querer em geral, forma essa que encontraria sua 

expressão canônica no chamado princípio da incorporação apresentado na Religião 

nos limites da simples razão: 

(...) a liberdade do arbítrio <Willkür> é de natureza de tal modo peculiar que apenas 

pode ser determinada a agir por um móvel <Triebfender> qualquer na medida em que 

o ser humano o tenha incorporado em sua máxima (o tenha tomado como regra 

                                                           
4 Dentre outros, Paton (1971, p. 213), Wolff (1973, pp. 121-122) e Allison (1990, p. 95; 2012, pp. 287-288).  
5 A qual é, por certo, uma vontade livre (em sentido positivo) ou uma vontade espontânea (capaz de agir segundo 

princípios autoimpostos) ou, ainda, uma vontade autônoma lato sensu. 
6 Uma vontade que é, portanto, autônoma stricto sensu. 
7 Como será indicado a seguir, também a heteronomia poderia ser distinguida entre heteronomia stricto sensu 
(heteronomia natural) e heteronomia lato sensu (heteronomia moral). 
8 O modelo de análise da vontade exposto a seguir baseia-se naquele apresentado por Allison (1996, pp. 129-142). 



Espontaneidade e Autonomia na Fundamentação da Metafísica dos Costumes 

 

 

Studia Kantiana, vol. 18, n. 1, (abr. 2020): 11-28 

15 

universal para si mesmo, de acordo com a qual quer se conduzir). (RGV, AA 06: 23-

24.) 

Todas as contas feitas, os conceitos fundamentais da filosofia moral kantiana 

seriam apresentados como segue. A autonomia stricto sensu (autonomia moral) 

consistiria em uma espécie de espontaneidade (autonomia lato sensu), espécie essa 

contraposta à heteronomia moral (heteronomia lato sensu). Como espécie, seria mais 

que a mera capacidade de se impor princípios face aos quais o querer se (auto) 

determina particularmente por certos cursos de ação antes que outros:9 seria a 

capacidade de fazer isso (resumidamente: a capacidade de ser uma lei para si mesma) 

independentemente de qualquer qualidade atinente aos objetos da volição.10 Essa 

autonomia, como capacidade de autolegislação ou de autodeterminação universal 

pura, seria, ela sim, apta a figurar como noção recíproca ou numericamente idêntica 

àquela da moralidade (determinação pela lei moral). A heteronomia lato sensu 

(heteronomia moral), por sua vez, consistiria em uma espécie de espontaneidade 

contraposta à autonomia (stricto sensu), definível como qualidade ou capacidade da 

vontade de ser uma lei para si mesma (espontânea, portanto) tendo em vista 

justamente as qualidades dos objetos da volição, tendo em vista a satisfação de 

inclinações e desejos do agente.11 

Um tal modelo de análise dá azo a uma complexa teoria da vontade, a qual 

pode ser esquematizada como segue: caberia distinguir, em primeiro lugar, a vontade 

como capacidade executiva ou capacidade de determinação particular (determinante 

da ação), chamada de arbítrio <Willkür>, da vontade como capacidade legislativa ou 

capacidade de determinação universal, determinante da lei segundo a qual será 

escolhida a ação, a qual é chamada de vontade stricto sensu <Wille>.12 Em segundo 

lugar, no que concerne ao arbítrio, distinguir-se-ia o arbitrium brutum, sujeito à 

necessidade natural (causal ou patologicamente determinado por impulsos, 

inclinações e desejos naturais sensíveis) e, por conseguinte, heterônomo stricto 

sensu, do arbitrium sensitivum liberum, ou, simplesmente, livre-arbítrio, o qual, 

embora afetado sensivelmente por impulsos, inclinações e desejos, não seria por eles 

determinado (Cf. KrV, A 534/B 562 e A 802/B 830). O livre-arbítrio, então, seria 

livre em sentido negativo (independência de condições naturais sensíveis) e, por isso 

mesmo, igualmente livre em sentido positivo: determinar-se-ia particularmente a 

agir de tal ou qual modo a partir da representação de leis – ou, se preferir-se, o livre-

arbítrio seria essencialmente caracterizado por uma espontaneidade particular 

                                                           
9 Essa característica definiria tão-somente o seu gênero. 
10 Característica que definiria a diferença específica da autonomia moral. 
11 “Se a vontade busca a lei que deve determina-la em qualquer outro lugar que não seja a aptidão de suas máximas 

para uma legislação universal própria, por conseguinte, se, indo além de si mesma, vai buscá-la na qualidade de 

qualquer um de seus objetos, o resultado então será sempre heteronomia” (GMS, AA 044: 441). 
12 Na Fundamentação, segundo Allison (1990, pp. 130-131), Kant anteciparia, de certo modo, a dualidade de funções 

explicitada pelo par Wille-Willkür introduzido expressamente na Metafísica dos costumes. 



Louzado 

 

 

Stud. Kantiana, vol. 18, n. 1, (abr. 2020): 11-28 

16 

encarnada no princípio da incorporação.13 Em terceiro lugar, consistindo o agir 

segundo a representação de leis em determinar-se particularmente por um certo curso 

de ação em função de leis elas mesmas escolhidas ou adotadas pelo agente, seguir-

se-ia que a determinação particular espontânea (autodeterminação particular) 

implica uma determinação universal igualmente espontânea (autodeterminação 

universal). A noção de vontade como capacidade legislativa <Wille> seguir-se-ia, 

por conseguinte, da noção de vontade como livre-arbítrio <Willkür>. Ora, a vontade 

stricto sensu (capacidade legislativa), por seu turno, poderia autodeterminar-se 

(autodeterminação universal) seja por uma legislação pura, adotando princípios 

normativos que não contemplem de modo algum as qualidades dos objetos possíveis 

do querer, seja por uma legislação materialmente afetada (levando em conta 

justamente as qualidades dos objetos de volição). No primeiro caso, tratar-se-ia de 

uma vontade pura ou moralmente autônoma e, no segundo, de uma vontade impura 

ou moralmente heterônoma. Como, ademais, chama-se vontade lato sensu ao 

complexo livre-arbítrio + vontade (stricto sensu), o arbítrio livre governado por uma 

vontade (moralmente) autônoma é uma vontade (lato sensu) moralmente boa e o 

arbítrio livre governado por uma vontade (moralmente) heterônoma é uma vontade 

(lato sensu) moralmente má.14  

Semelhante modelo de análise parece conformar os argumentos expostos nas 

subseções subsequentes – parece conformar, em particular, o exame da validade ou 

realidade objetiva da liberdade na segunda subseção e, eo ipso, o exame do “suposto” 

círculo vicioso da terceira subseção.15 Como se pode notar, o modelo apresentado 

impõe a admissão de duas possibilidades, opostas e concorrentes, para o complexo 

livre-arbítrio + vontade: autodeterminar-se por princípios ou leis puras (morais) ou 

autodeterminar-se por princípios ou leis que levam em conta aspectos materiais 

atinentes à influência do desejo e das inclinações sensíveis. O modelo admite, pois, 

como plausível a hipótese de uma vontade (lato sensu) que se autodetermine 

exclusivamente por imperativos hipotéticos. Dito de outro modo: admite a hipótese 

de uma vontade espontânea e não autônoma. Ora, as dificuldades avançadas, por 

exemplo, à interpretação do argumento em favor da objetividade da liberdade (prova 

de que um agente pode apenas agir sob a pressuposição de sua própria liberdade) 

parecem decorrer, em sua forma mais geral, da assunção justamente da possibilidade 

de um agente espontâneo e não moral (não autônomo em sentido estrito). Com efeito, 

se a prova se mostra apta a estabelecer que só é possível agir sob a suposição de sua 

                                                           
13 Desse ponto vista, o livre-arbítrio poderia escolher a ação em acordo ou em desacordo com o princípio ou máxima 

adotado, justificando, assim, a possibilidade da prevaricação. Sobre a prevaricação, ver GMS, AA 04: 424. 
14 Em tais circunstâncias, poder-se-ia explicar como um agente que exceciona eventualmente (ao prevaricar) um 

princípio moralmente bom por ele adotado ainda é, em certo sentido, moralmente bom.  
15 Dado que um dos arcos do círculo, se for mesmo um círculo, é constituído justamente pela passagem da liberdade 
para a moralidade. Sobre os argumentos em questão, veja-se, por exemplo, Almeida (1997, pp. 175-202); Henrich 

(1998, pp. 303-341) e, mais recentemente, Espírito Santo (2018, pp. 135-159). 



Espontaneidade e Autonomia na Fundamentação da Metafísica dos Costumes 

 

 

Studia Kantiana, vol. 18, n. 1, (abr. 2020): 11-28 

17 

própria espontaneidade, então, nada poderia ainda ser estabelecido acerca da 

liberdade como autonomia stricto sensu.16 

Face ao exposto, considere-se a plausibilidade, que, ao menos à primeira vista, 

parece indisputável, da assunção de agentes espontâneos não autônomos, de agentes 

autodeterminados universalmente apenas por imperativos hipotéticos. A principal 

dificuldade com uma tal concepção parece dizer respeito à incompatibilidade 

engendrada pela assunção de agentes ou vontades espontâneas não autônomas stricto 

sensu com a alegação kantiana de que na ação moral, na ação por dever, o 

determinante exclusivo da vontade nada mais é do que a forma do querer em geral 

ou, se preferir-se, o princípio formal do querer em geral: 

Onde, pois, pode residir esse valor se ele não deve estar na vontade em relação com o 

esperado efeito dela? Ele não pode estar em outro lugar senão no princípio da vontade, 

abstração feita dos fins que possam ser efetuados por tal ação; pois a vontade está bem 

no meio entre seu princípio a priori, que é formal, e sua mola propulsora a posteriori, 

que é material, por assim dizer numa bifurcação, e, visto que a vontade tem de ser 

determinada por alguma coisa, então ela terá de ser determinada pelo princípio formal 

do querer em geral quando uma ação ocorre por dever, visto que lhe foi subtraído todo 

princípio material. (GMS, AA 04: 400, último grifo nosso) 

A vontade absolutamente boa, cujo princípio tem de ser um imperativo categórico, 

conterá, portanto, de maneira indeterminada com respeito a todos os objetos, a mera 

forma do querer em geral, e isso aliás, enquanto autonomia; isto é, a aptidão da máxima 

de toda boa vontade a se tornar uma lei universal é ela própria a única lei que a vontade 

de todo ser racional se impõe, sem meter por baixo como fundamento qualquer mola 

propulsora e interesse da mesma. (GMS, AA 04: 444) 

Ora, parece claro que, se na ação moralmente boa, na ação por dever, o 

determinante da vontade é a forma do querer em geral, não é admissível uma 

caracterização dessa forma que acarrete a sua compatibilidade com a heteronomia 

moral (heteronomia lato sensu). Como já apontado, pretende-se que a 

espontaneidade (autonomia lato sensu), na qualidade de forma do querer ou da 

vontade em geral possa ser atualizada, quer como vontade espontânea autônoma 

stricto sensu (como vontade moral ou moralmente boa), quer como vontade 

espontânea heterônoma lato sensu (vontade espontânea não autônoma, vontade que 

se autodetermina universalmente, nesta ou naquela ocasião, ou talvez mesmo 

sempre, apenas por imperativos hipotéticos). Assim, por estar em relação de gênero 

para espécie, não parece possível que a espontaneidade conte como determinante 

exclusivo de uma vontade moralmente boa e, por isso mesmo, malgrado as 

aparências em contrário, que cumpra o papel de forma do querer em geral. 

                                                           
16 Não raro, a dificuldade se apresenta de forma reduplicada, assumindo que, no argumento em questão, buscar-se-

ia, equivocadamente, passar de uma espontaneidade lógica (ou teórica), a espontaneidade do poder de julgar (cujo 

exercício implicaria uma agência espontânea não sujeita à lei moral) para uma espontaneidade prático-transcendental 
(a espontaneidade da vontade, cujo exercício, ao fim e ao cabo, poderá ser ou autônomo stricto sensu ou heterônomo 

lato sensu). 



Louzado 

 

 

Stud. Kantiana, vol. 18, n. 1, (abr. 2020): 11-28 

18 

Postas as coisas nestes termos, faz-se necessário retomar a análise da noção 

de vontade exposta na segunda seção da Fundamentação, análise essa que é 

subjacente ao argumento da primeira subseção da terceira seção. Retome-se, pois, a 

passagem que, de resto, introduz de forma altamente condensada o que convém 

essencialmente à vontade e da qual se pretende derivar a distinção entre 

espontaneidade e autonomia stricto sensu. 

Toda coisa da natureza atua segundo leis. Só um ser racional tem a faculdade de agir 

segundo a representação de leis, isto é, segundo princípios, ou uma vontade. Visto que 

se exige a razão para derivar de leis as ações, a vontade nada mais é do que razão 

prática. Se a razão determina a vontade infalivelmente, então as ações de tal ser, que 

são reconhecidas como objetivamente necessárias, também são necessárias 

subjetivamente, isto é, a vontade é uma faculdade de escolher só aquilo que a razão, 

independentemente da inclinação reconhece como praticamente necessário, isto é, 

como bom. Mas, se a razão por si só não determina suficientemente a vontade, esta está 

submetida ainda a condições subjetivas (certas molas propulsoras), que nem sempre 

concordam com as objetivas; numa palavra, se a vontade não é em si plenamente 

conforme à razão (como efetivamente acontece no caso dos homens), então as ações, 

que objetivamente são reconhecidas como necessárias, são subjetivamente 

contingentes, e a determinação de uma tal vontade, em conformidade com leis 

objetivas, é necessitação; isto é, a relação das leis objetivas com uma vontade não 

inteiramente boa é representada como a determinação da vontade de um ser racional, é 

verdade, por razões da razão, às quais, porém, essa vontade não é por sua 

necessariamente obediente. (GMS, AA 04: 412-413) 

Dada a passagem acima, cabe explicitar primeira e principalmente o que está 

envolvido no exercício da faculdade racional prática, isto é, no exercício da vontade. 

Pode-se dizer que agir segundo a representação de leis implica, em primeiro lugar, 

que o agente represente certas regras universais como leis válidas para si: deve querê-

las como regras válidas universal e necessariamente (como leis) no domínio de suas 

ações possíveis (para si). De onde se segue que a constituição de princípios práticos 

subjetivos ou máximas (como determinações universais da vontade)17 é função do 

próprio querer do agente, de sorte que toda determinação universal da vontade do 

agente é sempre uma autodeterminação. Em segundo lugar, como querer certas 

regras universais como leis para si implica querer que suas ações sejam queridas em 

função dessas leis, temos que querer executar certas ações é uma e mesma coisa que 

autodeterminar-se particularmente a sua execução apenas na medida em que se 

mostram deriváveis dessas leis. Dito de outro modo, o querer de uma ação, a 

autodeterminação particular do agente, é sempre o querer da ação sob perspectiva 

definida por um princípio igualmente querido. Não havendo lugar para uma vontade 

                                                           
17 “Máxima é o princípio subjetivo para agir e tem de ser distinguida do princípio objetivo, a saber, da lei prática. 

Aquela contém a regra prática que a razão determina em conformidade com as condições do sujeito (muitas vezes 

em conformidade com a ignorância ou também com as inclinações do mesmo) e é, portanto, o princípio segundo o 
qual o sujeito age; a lei, porém, é o princípio objetivo, válido para todo ser racional, e o princípio segundo o qual 

ele deve agir, isto é, imperativo” (GMS, AA 04: 420-421, nota). 



Espontaneidade e Autonomia na Fundamentação da Metafísica dos Costumes 

 

 

Studia Kantiana, vol. 18, n. 1, (abr. 2020): 11-28 

19 

ou querer sem princípios, não há lugar para ações circunstanciais (ações 

determinadas pelas circunstâncias ou de modo exclusivamente circunstancial): 

semelhantes ações são ações cegas e, por conseguinte, ainda que sejam ações de 

facto, não o são de direito. Em terceiro lugar, segue-se das observações anteriores 

que a vontade constitui uma unidade indissociável e cogente de dois aspectos: a 

autodeterminação universal, o querer que uma regra seja lei ou princípio, e a 

autodeterminação particular, o querer de uma ação particular por força da 

autodeterminação universal (Cf. Bittner, 2003, pp. 07-25). 

Face ao exposto, pode-se retomar o papel do princípio da incorporação como 

expressão canônica da forma geral do querer: algo só é objeto do querer ou da 

vontade na medida em que for incorporado a algum princípio universal. Se o 

princípio da incorporação pode ser identificado com a forma do querer em geral, 

então, o querer e o incorporar deverão consistir em uma e mesma coisa, não havendo 

querer sem incorporação e incorporação sem querer. Como, ademais, obtém-se a 

título de corolário do esquema de análise da noção de vontade exposto acima que o 

querer é uma e mesma coisa que a autodeterminação (universal e particular), segue-

se que, se querer é incorporar e querer é autodeterminar-se, incorporar e 

autodeterminar-se são uma e mesma coisa. Sendo assim, dado que um agente apenas 

se autodetermina a uma ação particular (a fazer algo) se essa ação for incorporada 

em algum princípio fundamental seu (a alguma regra que ele quer como sua lei ou 

máxima) e dado o nexo intrínseco entre autodeterminação universal (o querer da lei) 

e autodeterminação particular (o querer da ação como caso da lei), o agente querer o 

fazer particular (a ação) em função do princípio (da sua lei) é, por isso mesmo, querer 

o princípio concretizado no fazer particular e querer o fazer particular universalizado 

em seu princípio. Ademais, pelo significado mesmo do que é querer uma regra 

universal como determinação universal da vontade realizável em casos particulares, 

em cada caso de ação, quer-se concomitantemente, de um lado, a validade para si da 

regra universal e, de outro, a ação cuja legalidade é posta por sua incorporação à 

regra, de sorte que, a cada nova circunstância de ação, deve-se querer a ação na e 

pela regra querida como lei.18 Observe-se, contudo, que, ainda que querer realizar 

uma ação seja querê-la na e pelo princípio querido (querê-la incorporada ao 

princípio) e que querer o princípio seja querê-lo na ação (conformando a ação), não 

é possível pretender-se que querer o princípio também seja querê-lo pela ação. Com 

efeito, não pode haver completa simetria entre o querer do princípio e o querer da 

ação: fosse o princípio querido na e pela ação, o querer da lei (a autodeterminação 

                                                           
18 Com efeito, não parece bastar que o agente meramente queira que as regras universais valham como leis para si, 

sendo necessário que as faça leis para si: o agente deveria, pois, fazer, em cada circunstância de ação, da regra o 

princípio determinante da escolha e da ação escolhida um caso do princípio subjetivo ou máxima (isto é, deve, no 
que concerne à ação, escolhê-la por compreendê-la ou interpretá-la como um caso da regra), fazendo, desse modo, 

da regra um princípio universal e necessário para si. 



Louzado 

 

 

Stud. Kantiana, vol. 18, n. 1, (abr. 2020): 11-28 

20 

universal) seria meramente circunstancial, seria um querer cego e, mesmo que fosse 

um querer de facto, não o seria de direito. 

Ora, para que uma certa regra universal seja legítima, legal ou 

justificadamente querida como princípio ou lei por e para um agente, faz-se 

necessário que esse querer (autodeterminação universal) seja ele mesmo submetido 

à forma do querer em geral. Então, se a autodeterminação universal deve responder 

ao modo de funcionamento geral do querer (a incorporação), a regra universal deve 

ser querida apenas na medida em que incorporada em um princípio (igualmente 

querido pelo agente) que lhe seja superior. Como indicado, as regras universais (as 

possíveis máximas ou possíveis princípios práticos subjetivos), quando adotadas 

pelo agente como suas leis, estão para as ações particulares como universais que as 

conformam, que lhes dão a forma da lei, de sorte que estão para ações particulares 

(na autodeterminação particular) como a forma está para a matéria. Essas mesmas 

regras, porém, enquanto são também objetos possíveis do querer (como algo que 

pode ser querido como lei), são elas mesmas tomadas por particulares (cada regra é 

uma dentre os possíveis candidatos a lei), de sorte que, na autodeterminação 

universal (na escolha de uma lei para si), as regras constituem a matéria a ser 

conformada (a ter conferida a forma da lei, a legalidade) por algum princípio superior 

que opere, em relação a elas, como forma.19 A adoção ou escolha de uma regra como 

lei exige, então, para sua legitimidade, que ela (a regra) seja apresentada como caso 

de um princípio mais fundamental. Pode-se, em vista disso, dizer que, na 

autodeterminação universal, quer-se uma regra como lei ou princípio por força de 

um outro princípio, querendo-se simultaneamente este outro princípio mais 

fundamental concretizado na regra e a regra universalizada no princípio. Ademais, 

como, de um lado, querer a regra como lei implica também querê-la concretizada na 

ação, então, em última análise, querer uma regra como lei implica querer o princípio 

fundamental, imediatamente realizado na regra, mediatamente realizado na ação. E 

como, por outro lado, querer a ação implica querê-la universalizada na regra que se 

quer universalizada no princípio fundamental, então, em última análise, 

autodeterminar-se particularmente implica querer a ação, imediatamente 

universalizada na regra, mediatamente universalizada no princípio fundamental. 

Agora, se a diversidade numérica das regras se define pela diversidade de seus 

conteúdos materiais (quer por serem atinentes a diferentes domínios particulares de 

ação ou diferentes aspectos da vida do sujeito, quer por, atinentes a um mesmo 

domínio de ação, divergirem em suas prescrições), ainda que essas regras possam 

ser formais em relação às ações possíveis (conformam as ações dando-lhes a forma 

da lei), a lei para a escolha de leis (a regra para as regras) deverá tomá-las como 

matéria para nelas realizar sua forma. Dado, porém, que a lei das regras deve poder 

                                                           
19 Observe-se, de passagem, que esse princípio fundamental, sob pena de regresso ao infinito, não poderá ser querido 

legitimamente senão por si mesmo. 



Espontaneidade e Autonomia na Fundamentação da Metafísica dos Costumes 

 

 

Studia Kantiana, vol. 18, n. 1, (abr. 2020): 11-28 

21 

ser aplicável à diversidade material das mesmas (para poder conformar regras acerca 

toda e qualquer matéria, domínio ou aspecto da vida do agente), ela mesma deverá 

ser puramente formal (sem remissão a qualquer domínio particular de ações 

possíveis, sem remissão, portanto, a qualquer qualidade concernente aos objetos 

possíveis do querer). Nada resta, portanto, ao princípio supremo da legalidade da 

vontade senão o querer da forma mesma da legalidade (a necessidade e a 

universalidade) como conformadora de toda regra que venha a ser admitida como lei 

ou princípio subjetivo (máxima).  

Contudo, a necessidade e universalidade exigidas para que uma regra seja 

escolhida legalmente não podem possuir o mesmo caráter que a necessidade e 

universalidade que lhes será conferida uma vez escolhidas pelo agente. Em vista 

disso, dado que, se acolhidas como leis, tanto sua universalidade quanto sua 

necessidade serão subjetivas (serão queridas e feitas válidas no domínio de ações 

possíveis do agente que as acolhe e serão necessárias apenas enquanto o agente as 

quer e as faz infalíveis para si), segue-se, de um lado, que a universalidade requerida 

pelo princípio supremo deverá ser objetiva (validade universal no domínio de ações 

possíveis de todos os agentes possíveis; no caso, de todos os seres racionais) e, de 

outro lado, que a necessidade requerida deverá advir de sua admissibilidade como 

lei por todo e qualquer agente racional possível, na medida em que é racional, sendo, 

pois, igualmente objetiva.  

Se o modelo de análise esboçado acima for plausível, o princípio supremo da 

escolha de regras para a vontade é um e o mesmo que o princípio determinante da 

forma do querer em geral (a saber, o princípio da incorporação), que, por seu turno, 

é um e o mesmo que o princípio supremo da moralidade expresso pelo imperativo 

categórico. E, sendo assim, o princípio que determina a essência do querer é um e o 

mesmo que o princípio que determina a natureza do bem querer. Que as coisas se 

passem desse modo, no entanto, parece conduzir diretamente à dificuldade que o 

modelo analítico que distingue espontaneidade de autonomia pretendia evitar: se a 

vontade é o querer na forma da lei (o querer de ações com base em princípios apenas 

são legitimamente queridos se objetivamente válidos) e se o querer na forma da lei 

é o querer moralmente bom, como não agir senão moralmente bem? E, sendo assim, 

como imputar ao agente uma ação moralmente reprovável? 

Para esboçar uma resposta a tal problema, parece necessário levar em conta o 

modo como a distinção entre estar sujeito à lei e obrigar-se pela lei (submeter-se à 

lei a qual se está sujeito) se organiza face ao peculiar modo de ser da vontade como 

faculdade racional prática.20 Deve-se, em primeiro lugar, observar que não parece 

                                                           
20 A distinção entre estar sujeito e ser submisso às leis morais é fundamental ao movimento argumentativo da terceira 

seção da Fundamentação. Com efeito, é essa diferença que responde pela exigência da prova da possibilidade de 

um imperativo categórico (a qual alcança seu ponto culminante apenas na quarta subseção, intitulada Como é 
possível um imperativo categórico?) não obstante os resultados conjugados da primeira e da segunda subseções, a 

saber, que “uma vontade livre e uma vontade sob leis morais é uma e mesma coisa” (GMS, AA 04: 447) e que “todo 



Louzado 

 

 

Stud. Kantiana, vol. 18, n. 1, (abr. 2020): 11-28 

22 

razoável supor que a vontade tenha a forma que tem por ser uma faculdade natural. 

Supô-lo equivaleria a assumir que, como faculdade natural, é conformada a operar 

do modo como opera por força da necessidade natural, assumindo-se, por 

conseguinte, que ela é intrinsecamente heterônoma em sentido estrito.21 Antes, 

parece mais razoável supor que ela nada mais seja que a resultante da arregimentação 

de uma faculdade natural e seus produtos (a faculdade natural de desejar) mediante 

a sua submissão a certas leis ou princípios normativos fundamentais que, por 

normativos, não são e não podem ser eles mesmos dados à razão, mas apenas postos 

pela razão. Se for assim, a forma do querer em geral, não sendo dada ao agente, mas 

posta pelo mesmo, deverá, antes de qualquer coisa, ser querida pelo agente como 

algo válido para si. Se, então, o próprio princípio conformador do querer ou da 

vontade em geral deve ser objeto do querer do agente, sob pena de se pretender 

contraditoriamente haver um querer antes de haver o querer ele mesmo, deverá ser 

possível distinguir um ato de vontade absolutamente originário pelo qual se constitui 

a forma da vontade em geral, uma autodeterminação originária da vontade, e atos 

derivados pelos quais a vontade se autodetermina universalmente (segundo a sua 

forma) por esta ou aquela regra de conduta (convertendo-a em máxima do agente) e, 

em função desta, autodetermina-se particularmente por esta ou aquela ação. Apenas 

se for assim, apenas como um poder autoconstituído (“como soberana absoluta de 

suas próprias leis” e “não como arauto” sabe-se lá de qual “natureza tutelar” [GMS, 

AA 04: 425]), será possível dizer que a vontade é um poder constituído por princípios 

normativos.  

Ora, é em termos de uma contraposição análoga entre um ato originário e atos 

derivativos que Kant, na Religião nos limites da simples razão, introduz o 

fundamento do mal radical (uma propensão para o mal) que assola a vontade 

humana como uma degradação originária deliberada da predisposição para o bem 

que é a predisposição à personalidade (cf. RGV, AA 06: 27-28.). Tal contraposição 

pode, mutatis mutandis, lançar alguma luz naquilo que concerne à inteligibilidade de 

um possível feito absolutamente originário autoconstitutivo da razão 

(correspondente ao facto da razão da Crítica da razão prática).22 

                                                           
ser que não pode agir senão sob a ideia da liberdade é, por isso mesmo, de um ponto de vista prático, realmente 
livre, isto é, para ele valem todas as leis que estão inseparavelmente ligadas à ideia da liberdade” (GSM, AA 04: 

448). É essa diferença, por conseguinte, que permite a afirmação, na terceira subseção, de que ainda não se pode 

discernir claramente “donde adviria que a lei moral obrigue” (GMS, AA 04: 450). Mais que isso, é a reflexão sobre 
a diferença em questão que, subjacentemente, preside, ainda na terceira subseção, a suspeição e a subsequente 

abolição da suspeição de viciosa circularidade na argumentação até então apresentada, constituindo, assim, os passos 

preparatórios à prova da quarta subseção. 
21 Dito de um modo geral: não parece razoável, pelas mesmas razões, pretender quer que a vontade seja uma 

faculdade fundada na natureza empírica dos seres racionais, quer que seja uma faculdade fundada em uma natureza 

metafísica ou transcendente destes seres (tomados como coisas em si). 
22 Acerca do facto da razão e, sobretudo, acerca das dificuldades que cercam a interpretação dessa noção, ver 

Almeida (1998, pp. 53-81). 



Espontaneidade e Autonomia na Fundamentação da Metafísica dos Costumes 

 

 

Studia Kantiana, vol. 18, n. 1, (abr. 2020): 11-28 

23 

Nada é, contudo, moralmente (i.e., imputavelmente) mau senão o que é feito por nós. 

Porém, pelo conceito de uma propensão é compreendido um fundamento determinante 

do arbítrio que precede todo ato e, portanto, que não é ele mesmo ainda um ato. 

Haveria, portanto, uma contradição no conceito de uma simples propensão se essa 

expressão não pudesse, de algum modo, ser tomada em dois sentidos diferentes, ambos, 

contudo, reconciliáveis com o conceito de liberdade. Ora, o termo ‘ato’ pode em geral 

aplicar-se tanto ao uso da liberdade através do qual a máxima suprema (seja a favor ou 

contra a lei) é adotada no arbítrio quanto ao uso pelo qual as ações elas mesmas 

(materialmente consideradas, i.e., com respeito aos objetos do arbítrio) são performadas 

de acordo com a máxima. A propensão ao mal é um feito no primeiro sentido (peccatum 

originarium) e, ao mesmo tempo, o fundamento formal de todo ato contrário a lei de 

acordo com o segundo, [isto é, de um feito] que resiste à lei materialmente e é, então, 

chamado vício (peccatum derivativum); e o primeiro indubitavelmente permanece, 

mesmo que o segundo possa ser repetidamente evitado (...). O primeiro é chamado de 

um feito inteligível, cognoscível através apenas da razão, à parte de qualquer condição 

temporal; o segundo é sensível, empiricamente dado no tempo (factum phenomenon). 

(RGV, AA 06: 31) 

O mal radical, a (auto) constituição da vontade que contempla o ocasional 

desvio do princípio supremo da moralidade, é apresentado como uma propensão 

universal para o mal (Cf. RGV, AA 06: 32), a qual tem, como forma extrema, a 

propensão do livre-arbítrio para a reversão da ordem moral mediante a adoção de 

máximas que subordinam a motivação da lei moral às motivações do amor-próprio. 

Em tais circunstâncias, é chamado de depravação (vitiositas, pravitas), ou 

corrupção (corruptio), ou, ainda, perversidade (perversitas) do coração humano 

(RGV, AA 06: 30). A forma geral dessa propensão para o mal, contudo, parece ser 

definida por sua forma mais branda, a fragilidade (fragilitas), da qual as demais 

formas (a impureza e a perversidade) diferem em grau (RGV, AA 06: 29-30). A 

fragilidade, a qual, segundo Kant, seria expressa na “queixa de um apóstolo: ‘o que 

deveria, não faço!’” (RGV, AA 06: 29), é caracterizada como a incorporação da lei 

moral nas máximas do arbítrio de tal modo que, embora a lei seja um motivo 

irresistível objetivamente, ela é subjetivamente mais fraca que as motivações 

originárias das inclinações. Nos termos da Fundamentação,23 a fragilidade seria o 

próprio de uma vontade que não é determinada infalivelmente pela razão. Nos casos 

em que a vontade não é suficientemente determinada pela razão, a vontade é sujeita 

a certas motivações (ou molas propulsoras) subjetivas (advindas de desejos e 

inclinações) de sorte que “as ações, que objetivamente são reconhecidas como 

necessárias, são subjetivamente contingentes, e a determinação de uma tal vontade, 

em conformidade com leis objetivas, é necessitação” (GMS, AA 04: 412-413). Uma 

tal vontade imperfeitamente racional, a valer a tese de que o princípio formal do 

                                                           
23 A diferença terminológica, manifesta na passagem de um discurso sobre a incorporação de particulares à 

universais (de ações em máximas e de máximas na lei moral), que parece reger a Fundamentação, para a 

incorporação de universais em particulares (no caso, da lei moral em máximas) da Religião é devida, pode-se sugerir, 
a uma diferença de ênfase dada a um ou outro dos movimentos complementares constitutivos da incorporação: a 

universalização de casos em princípios na Fundamentação e a concretização de princípios em casos na Religião. 



Louzado 

 

 

Stud. Kantiana, vol. 18, n. 1, (abr. 2020): 11-28 

24 

querer (a forma do querer em geral) é numericamente idêntico (é um e o mesmo) que 

o princípio supremo da moralidade, está sujeita às “razões da razão” (por estar 

sujeita à lei, isto é, ao princípio moral como forma do querer em geral, está sujeita a 

máximas moralmente boas), mesmo que não se submeta necessariamente a elas 

(mesmo que, por força de um peccatum originarium, seja-lhe sempre possível, ainda 

que nunca o faça, desobedecer ou transgredir a lei). E, sendo assim, pode-se dizer 

que nem mesmo o pior ser humano pode repudiar a lei moral, quaisquer que, em 

atitude de rebelde desobediência à lei, sejam suas máximas (RGV, AA 06: 36 ). 

Postas as coisas nesses termos, a forma do mal radical (a forma da propensão 

para o mal em geral) encontra a sua expressão equivalente na Fundamentação na 

apresentação daquilo que se poderia chamar de forma da prevaricação em geral (ou 

forma da transgressão de princípios práticos): 

Ora, se prestarmos atenção em nós mesmos por ocasião de toda transgressão de um 

dever, descobriremos que, em realidade, não queremos que nossa máxima se torne uma 

lei universal, pois isso nos é impossível, mas é antes o contrário dela que deve continuar 

a ser universalmente uma lei; só que nos damos a liberdade de fazer uma exceção a ela 

em nosso favor ou (só mesmo desta vez) em proveito de nossa inclinação. (GMS, AA 

04: 424) 

No caso de uma transgressão a algum princípio prático (a alguma máxima 

legitimamente assumida ou autoimposta), a ação pela qual se transgride o princípio 

constituiria uma exceção ao princípio. Desse modo, antes que implicar o abandono 

do mesmo, implicaria, isto sim, o reconhecimento de sua validade. O que, por seu 

turno, implicaria, em última análise, que “na realidade, reconhecemos a validade do 

imperativo categórico e apenas nos permitimos (com todo respeito pelo mesmo) 

algumas exceções ao que nos parece sem importância e que nos vemos forçados a 

fazer” (GMS, AA 04: 424). 

Adotar um comportamento desviante em relação a um princípio subjetivo 

prático implicaria, portanto, em primeiro lugar, que o curso de ação desviante fosse 

apreendido como oposto àquele legitimado pelo princípio, implicando, assim, que, 

de algum modo, a ação desviante fosse compreendida e querida em função do 

próprio princípio que ela transgride.24 Em tais circunstâncias, poder-se-ia dizer que 

a ação transgressiva é incorporada, ainda que negativamente,25 no princípio 

infringido e que a regra universal na qual ela poderia ser positivamente incorporada 

não é alçada à condição de princípio ou máxima do agente. 

                                                           
24 Não fosse desse modo, a ação e seu querer não constituiriam primariamente uma infração a um certo princípio 

querido pelo agente, mas uma ação e um querer legitimados por algum outro princípio igualmente querido pelo 

agente em um impossível conflito princípios (impossibilidade essa determinada por força do regramento da escolha 

de princípios pela forma do querer em geral, isto é, pelo princípio moral). 
25 Se podemos dizer que na incorporação positiva uma ação é querida pela lei (como um caso da lei) e a lei é querida 

como concretizada na ação, uma incorporação negativa seria aquela em que a ação é querida por ser compreendida 
como um contraexemplo da lei (antes que como um caso de alguma outra lei) e a lei como tendo concretizada a sua 

violação naquele caso. 



Espontaneidade e Autonomia na Fundamentação da Metafísica dos Costumes 

 

 

Studia Kantiana, vol. 18, n. 1, (abr. 2020): 11-28 

25 

A passagem gradativa de uma vontade (auto) constituída de maneira 

inelutavelmente frágil para uma vontade perversa, via vontade impura, parece 

conformar-se ao que poderia contar como consequência imediata do dito popular que 

afirma que a exceção faz a regra. Com efeito, a fragilidade da vontade se manifestaria 

em ato na concessão de exceções que implicam uma regra a partir da qual são 

compreendidas como exceções, confirmando assim, pode-se dizer, a regra nos casos 

não excecionados.26 A consequência em questão estabeleceria que, quando a exceção 

se torna regular e o regular, exceção, abandonou-se a regra em prol de sua oposta. 

Em vista disso, os graus subsequentes da propensão ao mal poderiam, a partir da 

possibilidade da exceção como característica da insuficiência eventual da razão em 

determinar o querer de ações boas (como o próprio à fragilidade da vontade), ser 

apresentados como diferenças definidas pelo incremento contínuo dessa fragilidade. 

Assim, na vontade impura, encontrar-se-ia uma vontade que, por força de prevaricar 

(por não ser a razão apenas eventualmente insuficiente, mas, por sê-lo no mais das 

vezes), requer, para que, antes que as exceções, o agente queira, a contrario, fazer 

aquilo que os princípios do dever determinam que deve ser feito, que outras 

motivações não morais estejam presentes. Por fim, na vontade perversa, por força de 

sua impureza (impuritas, improbitas), por não ser a razão apenas no mais das vezes 

insuficiente, mas por sê-lo sempre, por necessitar-se sempre e cada vez mais de 

motivações não morais para fazer, a contrario, o bem, passa-se a aceitar, como 

exceção ao próprio princípio formal da vontade, a adoção eventual de regras em 

desacordo com o princípio moral e, por conseguinte, a reversão eventual do 

ordenamento moral.27 

Caberia, para concluir, executar o exame, mesmo que rápido, da estrutura fina 

da articulação entre a efetivação da transgressão e natureza autoimposta da vontade. 

Destacar-se á, aqui, apenas dois dos elementos envolvidos nessa estrutura e, ainda 

assim, expostos maneira bastante esquemática e incompleta. Como sugerido 

anteriormente, a vontade se autoconstitui mediante um ato inteligível absolutamente 

originário pelo qual a razão impõe um princípio normativo que define como devem 

ser as operações vontade, ato originário este que se faz incontornavelmente em 

peccatum originarium. Uma vez que a razão busca submeter ao seu governo uma 

faculdade natural (de sorte que suas operações e produtos resultem avaliáveis 

segundo o bem feito e o mal feito) com vistas à produção de “uma vontade boa, não 

certamente enquanto meio em vista em vista de outra coisa, mas, sim, em si mesma” 

(GMS, AA 04: 396), ela não pode, por óbvio, impor princípios determinantes dessa 

                                                           
26 Que algo conte como exceção, poder-se-ia dizer, confirma a existência de uma regra que, à parte os casos 

excecionados, estabelece que tal e tal deve ser feito em tal ou qual circunstância. 
27 Cf. RGV, AA 06: 30. Diz-se que a adoção de regras excecionadas ao princípio moral é apenas eventual (embora, 

talvez, possa mesmo vir a sê-lo no mais das vezes) por não ser possível uma vontade diabólica (vontade 
absolutamente má), onde algo estar em oposição à lei moral constituiria sempre a motivação para a adoção de uma 

máxima (cf. RGV, AA 06: 35). 



Louzado 

 

 

Stud. Kantiana, vol. 18, n. 1, (abr. 2020): 11-28 

26 

faculdade enquanto faculdade natural e não pode, por conseguinte, impedir que seu 

modo natural de operar afetado por sensações e inclinações converta-se, mediante a 

transformação dessas sensações e inclinações em objetos de interesse (Cf. GMS, AA 

04: 413, nota), em “condições subjetivas” (em motivações ou molas propulsoras 

possíveis de ações por interesse) dissonantes em relação às “condições objetivas” 

(motivações morais que conduzem a ações desinteressadas) (GMS, AA 04: 412-

413). A razão não pode, por conseguinte, pretender constituir, mediante o ato 

inteligível originário, uma vontade (humana) que se deixe governar ou determinar 

infalivelmente pela razão ela mesma. Semelhante impossibilidade, oriunda da 

impossibilidade do engendramento ex nihilo de uma faculdade humana por parte da 

razão humana, traduz-se na natureza incontornavelmente normativa (e não 

descritiva) dos princípios postos pela razão. Em vista disso, parece razoável dizer 

que a natureza imperativa ou prescritiva dos princípios impostos pela razão à vontade 

não é senão o correlato da incontornabilidade do peccatum originarium (da 

fragilidade do coração humano).  

De outro lado, apontou-se que o agir segundo a representação de leis (ter uma 

vontade) implica não apenas o querer de uma regra como lei para si (isto é: o querer 

da regra como máxima), mas, igualmente, o fazer dela a sua lei. Como, por sua vez, 

o fazer de uma regra a sua lei é fazê-la válida universal e necessariamente no domínio 

de suas ações particulares possíveis, o agente deve, em todo e qualquer novo caso de 

ação, fazer da regra o princípio de sua autodeterminação particular (querer realizar a 

ação por força da regra) e, desse modo, incorporando a ação na regra, querer a regra 

(concretizada) na ação e a ação universalizada na regra. Mais que isso, justamente 

porque o agir segundo a representação de leis tampouco implica apenas o fazer de 

uma regra a sua lei, mas também o querer da regra como tal e porque a legitimidade 

de semelhante querer se funda na incorporação da regra sob um princípio que 

igualmente se quer como e se tem de fazer ser o determinante último da própria 

vontade como capacidade racional, a vontade se autoconstitui continuamente nesse 

sempre renovado exercício de incorporação de ação em máxima, de máxima em 

princípio supremo e de princípio supremo nele mesmo (este último, em um feito da 

razão absolutamente originário). 

Ora, a conjugação de semelhantes teses aponta não apenas que o tratamento 

do mal moral em termos de exceção é crucial para a manutenção sistemática da 

cogência entre as diferentes camadas de quereres e fazeres que constitui a capacidade 

complexa que é a vontade, mas aponta também que o modo de constituição da 

vontade, por ser uma autoconstituição e por ter de ser sistematicamente refeita, 

revela-se crucial tanto para o exame das minudências da normatividade em geral 

quanto para a possibilidade de uso dinâmico do modelo da exceção (o querer e o 

fazer de uma regra a sua lei em um caso não determina os quereres e fazeres futuros, 

quer de ações, quer de regras), sob o qual se pode assentar o tratamento da 

degeneração e da regeneração moral do agentes. 



Espontaneidade e Autonomia na Fundamentação da Metafísica dos Costumes 

 

 

Studia Kantiana, vol. 18, n. 1, (abr. 2020): 11-28 

27 

Referências Bibliográficas 

 
ALLISON, H. E. Kant’s Theory of Freedom. Cambridge: Cambridge University 

Press, 1990. 

ALLISON, H. E. Idealism and Freedom. Cambridge: Cambridge University Press, 

1996. 

ALLISON, H. E. Kant’s Groundwork for the Metaphysics of Morals. Oxford: 

Oxford University Press, 2012. 

ALMEIDA, G. A. “Liberdade e moralidade segundo Kant”. In: Analytica, vol. 2, 

1997. 

ALMEIDA, G. A. “Kant e o ‘facto da razão’: ‘cognitivismo’ ou ‘decisionismo’ 

moral?”. In: Studia Kantiana, vol. 01, nº 01, 1998. 

BITTNER, R. “Máximas”. In: Studia Kantiana, vol. 05, nº 01, 2003. 

ESPÍRITO SANTO, M. “O círculo na Fundamentação da metafísica dos 

costumes”. In: Studia Kantiana, vol. 16, nº 3, 2018. 

HENRICH, D. “The Deduction of the Moral Law: The Reasons for the Obscurity 

of the Final Section of Kant’s Groundwork of the Metaphysics of Morals”. In: 

GUYER, P. (ed). Kant’s Groundwork of the Metaphysics of Morals: Critical 

Essays. Lanham: Rowman & Littlefield, 1998. 

KANT, I. Gesammelte Schriften: herausgegeben von der Deutschen Akademie der 

Wissenschaften. 29 vols. Berlin: Walter de Gruyter, 1900- 

KANT, I. Fundamentação da metafísica dos costumes. Tradução: Guido Antônio 

de Almeida, São Paulo: Discurso Editorial/Barcarolla, 2009. 

KANT, I. Crítica da razão prática. Tradução: Valério Rohden, São Paulo: Martins 

Fontes, 2002. 

KANT, I. “Religion within the Boundaries of Mere Reason”. Tradução: George di 

Giovanni, in: WOOD, A. & DI GIOVANNI, G. Religion and Rational 

Theology. Cambridge: Cambridge University Press, 2001. 

KANT, I. Crítica da razão pura. Tradução: Manuela Pinto dos Santos e Alexandre 

Fradique Morujão, Lisboa: Calouste Gulbenkian, 2001. 

LOUZADO, G. (ed.). Ensaios sobre Kant. Porto Alegre: Linus, 2012,  

PATON, H. J. The Categorical Imperative. Philadelphia: University of 

Pennsylvania Press, 1971. 

ROCHA, E.; LEVY, L. (orgs.) Estudos de Filosofia Moderna. Porto Alegre: Linus, 

2011. 

WOLFF, R. P. The Autonomy of Reason. New York: Harper & Row, 1973. 

  



Louzado 

 

 

Stud. Kantiana, vol. 18, n. 1, (abr. 2020): 11-28 

28 

Resumo: A terceira seção da Fundamentação da metafísica dos costumes tem seus 

argumentos expostos, não raro, de forma extremamente condensada, reclamando, ademais, 

um apelo sistemático não apenas às teses expostas em seções anteriores da própria 

Fundamentação, mas também a teses centrais à filosofia transcendental expostas na Crítica 

da razão pura, teses essas que são retomadas, no mais das vezes, de modo excessivamente 

simplificado. Em vista disso, pouco ou nenhum acordo tem sido logrado acerca do que se 

pretende provar na terceira seção, acerca da estrutura de seus argumentos (acerca, portanto, 

do modo como se prova) e, por isso mesmo, acerca do sucesso ou insucesso na consecução 

de seus objetivos. No presente trabalho, não se buscará solucionar um a um os problemas que 

se enfrenta na interpretação da terceira seção, problemas que, estando sujeitos a uma pletora 

de respostas diferentes, aguardam ainda um tratamento capaz de lograr algum acordo. 

Buscar-se-á, ao contrário, examinar tão-somente uma dificuldade, a qual condiciona a 

compreensão das demais: a suposta confusão entre espontaneidade e autonomia da vontade, 

confusão essa que seria cometida por Kant no início mesmo da terceira seção. 

Palavras-chave: moral, vontade, espontaneidade, autonomia, normatividade. 

 

Abstract: The third section of Kant’s Groundwork of the Metaphysics of Morals is densely 

argumentative and has its arguments exposed often in an extremely condensed way, claiming 

in addition for systematic appeal not only to the theses exposed in previous sections of the 

Groundwork itself, but also to theses central to the transcendental philosophy exposed in the 

Critique of Pure Reason, theses that are taken up, in most cases, in an excessively simplified 

way. In view of that, little or no agreement has been reached on what it is intended to prove, 

about the structure of its arguments (about how it is proved) and, for this very reason, about 

the success or failure in achieving its goals. In the present work, we will not try to solve one 

by one the problems that we face in the interpretation of the third section of the Groundwork, 

problems that, being subject to a plethora of different answers, still await a treatment capable 

of reaching an agreement. On the contrary, we will seek to examine only one difficulty which 

affects the understanding of the others: the supposed confusion between spontaneity and 

autonomy of the will which would be committed by Kant at the very beginning of third 

section. 

Keywords: moral, will, spontaneity, autonomy, normativity. 

 

Recebido em: 10/2019 

Aprovado em: 12/2019 

 


