
 

 Studia Kantiana 12 (2012): 145-174 
 

 O princípio da finalidade formal como um 
princípio regulativo-transcendental da faculda-
de de julgar reflexiva  

[The principle of formal finality as a regulative-
transcendental principle of the reflexive faculty of 
judging] 

Renato Valois Cordeiro* 

Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), Rio de Janeiro  

 
 
Entre os principais intérpretes de Kant parece ser consensual re-

conhecer que é difícil integrar numa doutrina coerente certos resultados 
fundamentais da CRP1 com certas afirmações centrais da CFJ. Entre os 
mais autorizados comentaristas pode-se notar duas vertentes interpretati-
vas que parecem se excluir. De um lado, podemos identificar aqueles que 
consideram a terceira Crítica um trabalho dependente teoricamente de 
teses anteriormente apresentadas nas duas primeiras2. Por outro lado, há 
aqueles que tratam a CFJ, em particular a sua segunda parte, como a 
comprovação, por assim dizer, de uma revolução no pensamento kantia-
no – sobretudo no que concerne aos enunciados relativos aos conceitos 
de causalidade e explicação mecânica.3 É digno de nota que as dificulda-
des do texto da CFJ geraram também interpretações muito heterodoxas 
por parte do idealismo alemão, as quais se manifestam no final do século 
XVIII numa separação entre a “letra” e o espírito da filosofia de Kant.4 

                                                                 
* Email para contato: valois@hotmail.de 
1 Referir-me-ei à Crítica da razão pura e à Crítica da faculdade de julgar respectivamente com as 
siglas CRP e CFJ. Cf. Kant, Kants gesammelte Schriften. Cf. tb. Crítica da faculdade de julgar 
(1995); Crítica da razão pura (1980); Crítica da razão pura (1994). Referências às duas primeiras 
edições da CRP e da CFJ serão feitas respectivamente com as letras “A” e “B”. Referências à edição 
da academia serão sempre feitas com a sigla Ak, seguida do volume, referido em algarismos 
romanos, e da paginação. Por via de regra, as traduções escolhidas serão as do Prof. Valerio Rohden 
– eventualmente, contudo, optarei pela portuguesa quando considerá-la mais adequada. Sempre que 
considerar necessário, eu mesmo farei as traduções e indicarei. 
2 Cf., por exemplo: Allison (2001); Duesing (1986); Cassirer (1938); McLughlin (1989).  
3Cf., por exemplo: Beck (1960); Tuschling (1991); Tuschling (1990). 
4 Sobre este assunto, cf. Horstmann (1995). 



O princípio da finalidade formal...  
 

146 

Logo após a escrita da Crítica da razão prática, Kant começou a 
trabalhar no que seria uma crítica do gosto5. Sabe-se através de sua cor-
respondência com Carl Leonhard Reinhold que por ocasião da prepara-
ção da nova obra foi descoberta uma nova classe de princípios a priori.6 
Trata-se inicialmente de princípios capazes de guiar os sentimentos de 
prazer e desprazer. Contudo, relativamente ao significado dessa desco-
berta, Kant afirma algo mais: 

 
… que eu agora reconheço três partes da filosofia, cada uma das 
quais tem a priori seus princípios, os quais podem ser separados e a 
extensão do tipo de conhecimento possível pode ser certamente de-
terminado – filosofia teórica, teleologia e filosofia prática, das quais 
certamente a do meio é considerada como a mais pobre em funda-
mentos de determinação a priori. (Grifo meu.)7   
 

Dados históricos, contudo, pouco esclarecem quando o objetivo 
é estabelecer a função de uma terceira Crítica, na qual um novo princípio 
transcendental deve ser deduzido. Mais relevante é indicar que a CFJ 
desenvolve dois temas que não haviam sido discutidos nas Críticas ante-
riores. São eles a teoria dos juízos reflexivos estéticos e a apresentação 
de uma filosofia da biologia, que deve fundamentar o uso de explicações 
teleológicas (de juízos reflexivos teleológicos) relativamente a certas 
classes fenomênicas. A determinação da Bestimmungsgrund dos juízos 
teleológicos, à qual Kant se refere na citação acima, seria uma das tarefas 
principais da CFJ, ligada à prova da validade de um novo tipo de princí-
pio transcendental. 

O porquê da dedução de um novo princípio a priori do conheci-
mento tem motivos que remontam às duas primeiras Críticas, mais parti-
cularmente ao “Apêndice à Dialética Transcendental”8 da CRP. A teoria 
da afinidade transcendental pode ser considerada um corolário9 da “De-

                                                                 
5Cf. Ak, X: 490. Cf. tb. Tonelli (1957/58); Mertens (1975). 
6 Ak, X: 514. 
7Ibid. Tradução minha. “(...) dass ich jetzt 3 Teile der Philosophie erkenne, deren jede ihre 
Prinzipien a priori hat, die man abzaehlen und den Umfang der auf solche Art Moeglichen 
Erkentnnis sicher bestimmen kann - theoretische Philosophie, Teleologie, und practice Philosophie, 
von denen freilich die mittlere als die aermste an Bestimmungsgruenden a priori befunden wird.” 
8Cf. Liedtke (1964); Kuypers(1972). Penso que a interpretação de Allison vai no mesmo sentido que 
a minha, já que não questiona a tese de que a possibilidade de sistematização da natureza de um 
ponto de vista empírico supõe um princípio transcendental e subjetivo que já está implicitamente 
presente na CRP. Cf. Allison (id.). 
9 Mais precisamente, o que é um corolário da “Dedução” é a suposição de uma afinidade empírica. 
Na verdade, a tese da afinidade transcendental (ou seja, a aptidão dos dados da intuição empírica a 
serem pensadas através de conceitos puros do entendimento) é a própria tese da “Dedução”, apenas 
formulada em termos distintos, mas com significados equivalentes.   



Cordeiro 
 

147 

dução Transcendental”, que começou a ser completada com certos10 
princípios regulativos fornecidos no “Apêndice”11. Pode-se dizer então 
que algumas das teses desenvolvidas na CFJ representam essencialmente 
um complemento da filosofia teórica de Kant, pois nesse trabalho a ques-
tão da sistematicidade empírica da natureza, esquematizada na primeira 
Crítica, é retomada e desenvolvida. A compreensão da teoria apresenta-
da na Crítica da faculdade de julgar requer, por conseguinte, um fio 
condutor, que consiste [1] em esclarecer por que foi preciso introduzir na 
mesma uma “dedução” para um princípio da faculdade de julgar, o que é 
feito particularmente na versão definitiva da introdução ao livro e, [2] em 
apoio a isto, retomar algumas da afirmações feitas no “Apêndice”, co-
nectando-as com a teoria das duas introduções - a não publicada e a defi-
nitiva.  

No que tange ao primeiro ponto, compartilho da interpretação 
ainda atual do trabalho de K. Marc-Wogau12, que afirma que a introdu-
ção do conceito de finalidade da natureza (Zweckmaessigkeit der Natur) 
deve ser vista como o acréscimo teórico essencial da CFJ. O significado 
deste conceito é aplicado a objetos diferentes e essencialmente pode ser 
usado [a] para afirmar que a natureza (a totalidade dos objetos) é final 
(zweckmaessig) relativamente ao nosso poder de conhecer (nesse caso o 
princípio é denominado por Kant princípio da finalidade formal), [b] 
para se referir a uma qualidade da forma sensível envolvida na produção 
de juízos sobre o belo e [c] para classificar certas peculiaridades de uma 
determinada classe de objetos da natureza (Organismen), cuja estrutura 
de funcionamento interno não pode ser descrita com o mero uso de ex-
plicações mecânicas – este conceito específico de finalidade é denomi-
nado por Kant finalidade objetiva. Os três significados do conceito são 
distintos e utilizados por Kant em momentos diferentes do livro13. Cer-

                                                                 
10 Sobre o desenvolvimento desse ponto, cf., por exemplo, meu artigo em Cordeiro (2005).  
11 Passarei a me referir a esse capítulo da CRP com a expressão Apêndice. 
12 Marc-Wogau (1938), pp. 44-85. 
13 Outros autores indicam significados adicionais desse conceito ao longo do livro. No meu modo de 
ver, entretanto, eles não se distinguem essencialmente daqueles envolvidos nas aplicações que 
apresentei. Cf., por exemplo: Bommersheim (1927). É interessante notar que, no que tange à ligação 
dos diferentes significados para o conceito de finalidade no interior da CFJ, é difícil encontrar 
interpretações que esclareçam o assunto. Stadler, por exemplo, acredita que não há qualquer relação 
entre os conceitos de finalidade formal e finalidade estética; Zocher, por sua vez, acredita que o 
princípio da finalidade formal não pertence nem à filosofia teórica, nem à filosofia prática; Wogau 
entende que as finalidades teleológica e estética talvez tenham alguma relação, mas não vê qualquer 
indicação clara disto; Biemel distingue os conceitos de finalidade formal, estética e teleológica, 
atribuido o primeiro à esfera da teleologia; Bauch defende a ideia de que a finalidade estética, por 
assim dizer, fundamenta as finalidades formal e teleológica; por fim, Ungerer investiga em seu 
trabalho a fundamentação da finalidade estética através da formal. Cf. Bauch (1917); Biemel (1959); 
Stadler (1914); Marc-Wogau (1938); Ungerer (1922); Zocher (1959). 



O princípio da finalidade formal...  
 

148 

tamente, o primeiro é o mais importante na discussão sobre a prova da 
validade do princípio da faculdade de julgar apresentada na “Introdução 
B” 14. 

Entre os comentários sobre a CFJ que a consideram um trabalho 
dependente das duas primeiras Críticas, sugere-se que o conceito de 
finalidade da natureza é introduzido na filosofia teórica para cumprir 
duas funções interligadas. A primeira está em conexão com o problema 
da compatibilização dos resultados da filosofia prática com algumas 
consequências da filosofia teórica15. A dificuldade neste caso consistiria 
em linhas gerais em garantir a possibilidade de realização de fins que, 
devido ao nosso modo de ser enquanto seres livres, temos de poder per-
seguir.16 Indiretamente ligada a esta, a segunda função para a qual o con-
ceito de finalidade teria sido aduzido tem a ver com consequências dire-
tas de alguns pressupostos da teoria da CRP, os quais parecem exigir 
uma condição transcendental adicional para o conhecimento: 

 
Só que existem tantas formas múltiplas da natureza, como se fossem 
outras tantas modificações dos conceitos da natureza universais e 
transcendentais, que serão deixadas indeterminadas por aquelas leis 
dadas a priori pelo entendimento puro – já que as mesmas só dizem 
respeito à possibilidade de uma natureza em geral (como objeto dos 
sentidos) – que para tal multiplicidade têm que existir leis, as quais na 
verdade, enquanto empíricas, podem ser contingentes, segundo a nos-
sa perspiciência intelectual. Porém se merecem o nome de leis (como 
também é exigido pelo conceito de uma natureza), têm que ser consi-
deradas necessariamente como provenientes de um princípio, ainda 
que desconhecido, da unidade do múltiplo. A faculdade de juízo re-
flexiva, que tem a obrigação de elevar-se do particular na natureza ao 
universal, necessita por isso de um princípio que ela não pode retirar 
da experiência, porque este precisamente deve fundamentar a unida-
de de todos os princípios empíricos sob princípios igualmente empí-
ricos, mas superiores e por isso fundamentar a possibilidade da su-
bordinação sistemática dos mesmos entre si17. (Grifos meus)  

                                                                 
14 Refiro-me à versão definitiva da introdução à CFJ. 
15 Ak, V: 175-6: “Ob nun zwar eine unuebersehbare Kluft zwischen dem Gebiete des Naturbegriffs, 
als dem Sinnlichen, und dem Gebiete des Freiheitsbegriffs, als dem Uebersinnlichen, befestigt ist, so 
dass von dem ersteren zum anderen (also vermittelst des theoretischen Gebrauchs der Vernunft) kein 
Uebergang moeglich ist, gleich als ob es so viel verschiedene Welten waeren, deren erste auf die 
zweite keinen Einfluss haben kann: so soll doch diese auf jene einen Einfluss haben, naemlich der 
Freiheitsbegriff soll den durch seine Gesetze aufgegeben Zweck in der Sinnenwelt wirklich machen; 
und die Natur muss folglich auch so gedacht werden koennen, dass die Gesstzmaessigkeit ihrer 
Form wenigstens zur Moeglichkeit der in ihr zu bewirkenden Zwecke nach Freiheitsgesetzen 
zusammenstimme”. 
16 Cf. Baum (1975), pp. 150-160. Cf. tb. Marc-Wogau (loc. cit.), pp. 28-34. Não discutirei esse 
ponto, visto que ele não tem relação direta com a função principal da dedução do princípio da finali-
dade na teoria do conhecimento de Kant. 
17 Ak, V: 179-80. 



Cordeiro 
 

149 

 
Kant faz nesta passagem observações que estão diretamente li-

gadas ao lugar sistemático da CFJ, mais especificamente aos motivos 
que o levaram a introduzir o conceito de finalidade em sua teoria. Sabe-
se que a Crítica da razão pura demonstrou que a natureza, compreendi-
da como a soma de todos os objetos dados, é determinada por certas 
condições formais da experiência, sem as quais nenhum conceito de 
objeto poderia existir. Tais condições são precisamente o espaço e o 
tempo (condições formais da intuição sensível) e as categorias (condi-
ções formais do entendimento). As regras a priori do entendimento são 
condições necessárias da experiência e de sua homogeneidade na medida 
em que indicam as propriedades que o dado deve possuir para que possa 
nos ser representado como um objeto. Elas garantem com isso a unidade 
da natureza de um ponto de vista estritamente formal.  

Assim, o fato contingente de que a natureza de um ponto de vista 
empírico é composta por diversos objetos individuais não é levado em 
consideração nessa perspectiva. É claro que mesmo substâncias particu-
lares têm de ser constituídas necessariamente pelas regras puras do en-
tendimento – do contrário sequer poder-se-ia falar em objetos –, mas a 
estrutura formal deduzida na primeira Crítica não pode prever qualquer 
determinação relativa à possibilidade de semelhancas particulares ou 
regras de comportamento empírico de substâncias materiais, as quais 
dependem integralmente de características específicas e contingentes 
daquilo que nos afeta sensivelmente. Certamente, muito embora seja 
sempre possível que o comportamento de certos objetos empíricos ja-
mais se assemelhe às características sensíveis de outros objetos particula-
res, é preciso reconhecer que de fato a natureza indica que conceitos e 
princípios empíricos capazes de classificar segundo gêneros e espécies 
podem ser feitos. Contudo, esta constatação é inteiramente contingente, 
visto que regras empíricas não podem ser estabelecidas a priori. Ou seja, 
não pode ser excluída a hipótese de que as distinções sensíveis apresen-
tadas à nossa capacidade de conhecer fossem (ou até mesmo venham a 
ser) absolutamente18 particulares, isto é, sem qualquer afinidade que 

                                                                 
18 Ak, XX: 208-22 / 209-19 – tradução por Rubens Torres: “Mas não se segue disso que a natureza, 
também segundo leis empíricas, seja um sistema captável para a faculdade humana de conhecimento 
e que a conexão sistemática completa de seus fenômenos em uma experiência, portanto esta mesma 
como sistema, seja possível aos homens. Pois a diversidade e heterogeneidade das leis empíricas 
poderiam ser tão grandes que, por certo, nos seria parcialmente possível vincular percepções, segun-
do leis particulares ocasionalmente descobertas, em uma experiência, mas nunca trazer essas leis 
empiricas mesmas à unidade do parentesco sob um princípio comum, ou seja, se, como no entanto é 
possível em si (pelo menos até onde o entendimento a priori pode decidir), a diversidade e hetero-
geneidade dessas leis, assim como das formas naturais que lhes são conformes, fosse infinitamente 



O princípio da finalidade formal...  
 

150 

tornasse possível classificar conjuntos de objetos – pois esses não apre-
sentariam nesse caso elementos minimamente homogêneos em suas 
constituições. Seria então impossível conectar numa experiência a maté-
ria do conhecimento19. 

O problema de uma heterogeneidade excessiva na diversidade de 
leis e conceitos empíricos produzidos é precisamente a dificuldade que 
deve ser evitada com a introdução na filosofia teórica do princípio da 
finalidade. O conceito de um ser racional que anseia por conhecer siste-
maticamente a natureza de uma perspectiva empírica tem de conter em 
seu significado – como condição da própria operação da faculdade de 
conhecer – a possibilidade de produzir e aplicar conceitos e leis específi-
cos. O princípio da finalidade tem de fornecer, portanto, uma garantia 
subjetiva para o conhecimento. O seu uso deve prever que as regras em-
píricas produzidas se permitem sistematizar num certo grau (segundo 
classes que remetem a outras com maior ou menor extensão) para que 
possam tornar viável um conhecimento ordenado. Em última análise, 
sem a aplicação desse princípio seria impossível para o intelecto humano 
conceber a natureza como um estado de coisas compreensível, do qual é 
possível ter um conhecimento empírico sistemático. Eis por que, segun-
do Kant, temos de pressupor necessariamente que o substrato sensível 
da natureza se deixa, por assim dizer, corresponder ao menos num certo 
nível (“in Ansehung ihrer empirischen Gesetze”20), às condições do nos-
so entendimento, sob as quais é possível produzir leis e conceitos parti-
culares capazes de classificar objetos – e não apenas indivíduos isolados, 
sem quaisquer características sensíveis comuns.  

Na medida em que ergue uma suposição sobre a natureza mate-
rial do múltiplo sensível, o princípio da finalidade – que Kant também 
denomina princípio da finalidade formal21 – não pode ser entendido nem 
como uma regra empírica, nem como uma regra correspondente a um 
dos princípios constitutivos produzidos pelo entendimento. E isto quer 
dizer que ele não pode ser assimilado a uma condição de possibilidade 
do conhecimento de objetos. É preciso, entretanto, reconhecer que ele 
expressa indiscutivelmente uma condição de possibilidade adicional do 
conhecimento e, por isso, tem de ser descrito como um tipo de princípio 
transcendental para guiar a faculdade de julgar na sua tentativa de pro-
duzir conceitos e leis empíricas.  

                                                                                                                                               
grande e nesta se apresentasse um agregado bruto, caótico, sem o menor vestígio de um sistema, 
embora tenhamos de pressupor tal sistema segundo leis transcendentais”. Cf. tb. Ak, IV: 71-2. 
19 Ak, V: 185-6. 
20 Ibid.  
21 Ak, V: 181. 



Cordeiro 
 

151 

Mas poder-se-ia perguntar: é realmente verdade que Kant só veio 
a introduzir essa condição na terceira Crítica? A rigor, creio que a res-
posta é negativa. A seguir farei referência alguns pontos relacionados à 
defesa dessa tese de modo a discutir alguns dos principais aspectos do 
argumento pelo qual Kant fornece uma dedução do princípio da finalida-
de. Tentarei, portanto, mostrar que a “Introdução B” da terceira Crítica 
efetivamente aduz uma prova para um princípio transcendental da facul-
dade de julgar reflexiva, e que isto serve para fundamentar e confirmar 
algo que já havia sido dito em linhas gerais na CRP.  

Em síntese, o uso do princípio da finalidade deve desempenhar 
duas funções primordiais, ou seja, responder a um problema propriamen-
te sistemático e a um outro crítico. O primeiro consiste no fato de que ele 
tem de ser provado como uma condição da unidade do conhecimento da 
experiência enquanto um sistema de leis empíricas. O segundo refere-se 
propriamente ao lugar do princípio na filosofia crítica. Refere-se, portan-
to, ao fato de que esse princípio tem de ser explicado como um princípio 
transcendental da faculdade de julgar em seu uso reflexivo – e não da 
razão ou do entendimento22.  

 
A questão da sistematicidade da experiência 

O problema sobre a sistematização do conhecimento empírico já 
havia sido resolvido parcialmente na própria CRP. No “Apêndice”23, em 
conexão com a discussão acerca do uso lícito (crítico) das ideias trans-
cendentais (conforme o caso, as ideias de alma, mundo e Deus), Kant se 
refere ao denominado uso hipotético da razão, que descreve o único uso 
possível da razão na filosofia crítica, o seu uso lógico.  

 
Daqui só se depreende que a unidade sistemática ou unidade racional 
dos conhecimentos diversos do entendimento é um princípio lógico 
que, mercê de ideias, ajuda o entendimento sempre que este, por si 
só, não baste para atingir regras e, simultaneamente, conferir uma u-
nidade fundada sobre um princípio (uma unidade sistemática), à di-
versidade das regras, assim criando uma ligação tão extensa quanto 
possível.24 
 

A exigência pela razão de unidade dos conhecimentos condicio-
nados do entendimento tinha de pressupor para tanto um princípio que 
viabilizasse a unidade sistemática da natureza numa perspectiva empíri-

                                                                 
22 Ak, V: 176-7-8-9 (“Introdução B”, parte III). 
23 Cf. também Bartuschat (1972). 
24 Ak, III: 430. 



O princípio da finalidade formal...  
 

152 

ca, o que foi claramente indicado por Kant já naquele momento25. O 
caráter problemático da representação da unidade sistemática do conhe-
cimento empírico foi sublinhado por afirmações que indicam que o uso 
lógico da razão se expressa através do uso de um princípio que é regula-
tivo e que não poderia jamais ser considerado uma condição de possibi-
lidade do conhecimento de objetos26. Faltava então mostrar claramente 
qual era este princípio suposto pela razão, que no “Apêndice” havia sido 
apresentado apenas de uma maneira relativamente confusa na forma de 
três princípios interligados, a saber, os princípios transcendentais da 
homogeneidade, da heterogeneidade e da afinidade (ou continuidade)27. 
Esses princípios cumpriam conjuntamente a função que seria atribuída 
ao princípio da finalidade na introdução da CFJ. Talvez por isto, o texto 
do “Apêndice” não se preocupe ainda em fornecer qualquer prova da 
validade desses principios transcendentais. No que segue tentarei de-
monstrar, por um lado, a ligação dos mesmos com o requerido princípio 
para a sistematização do conhecimento empírico, que passou a ser atribu-
ído à faculdade de julgar. Por outro, tento mostrar que somente na “In-
trodução B” foi efetivamente fornecida uma dedução clara para esse 
princípio. Com relação à solução para o denominado problema crítico, 
veremos oportunamente que ela consiste, por assim dizer, numa conse-
quência da solução definitiva para o problema sistemático. 

Antes, no entanto, quero desfazer algumas dificuldades relacio-
nadas à ambiguidade do termo transcendental28 na filosofia de Kant. Isto 
me parece necessário porque a teoria do “Apêndice” faz duas afirmações 
que a princípio são absolutamente contraditórias. Em primeiro lugar, 
acerca dos princípios transcendentais da homogeneidade, heterogeneida-
de e afinidade, que seriam integrados no princípio da finalidade da natu-

                                                                 
25 Ak, III: 431-2. 
26 Ak, III: 433. “Die Vernunft kann aber diese systematische Einheit nicht anders denken, als dass sie 
ihrer Idee zugleich einen Gegenstand gibt, der aber durch keine Erfahrung gegeben werden kann; 
denn Erfahrung gibt niemals ein Beispiel vollkommener systematischer Einheit. Dieses Vernunftwe-
sen (ens rationis ratiocinatae) ist nun zwar eine blosse Idee, und wird also nicht schlechthin an sich 
selbst als etwas Wirkliches angenommen, sondern nur problematisch zum Grunde gelegt (weil wir 
es durch keine Verstandesbegriffe erreichen koennen), um alle Verknuepfung der Dinge der Sin-
nenwelt so anzusehen, als ob sie in diesem Vernunftwesen ihren Grund haetten, lediglich aber in der 
Absicht, um darauf die systematische Einheit zu gruenden, die der Vernunft unentbehrlich, der 
empirischen Verstandeserkenntnis aber auf alle Weise befoerderlich und ihr gleichwohl niemals 
hinderlich sein kann”. Cf. também Ak, III: 430. 
27 Além do “Apêndice”, outras partes da CRP referem-se ao uso da razão para a busca da sistemati-
zação do conhecimento. Tais passagens não são entretanto tão evidentes quanto a teoria lá apresen-
tada. Cf., por exemplo, CRP, A 686-88 e A 691. Em meu artigo, “Mecanicismo e Teleologia no 
Contexto das Antinomias de Kant”, já citado acima, analiso detalhadamente a importância do “A-
pêndice” para o assunto em questão. 
28 Sobre este tema, cf. especialmente Pinder (1986). 



Cordeiro 
 

153 

reza na CFJ, é afirmado que uma dedução trancendental dessas regras é 
impossível. 

 
O que nestes princípios é digno de nota e também a única coisa que 
nos ocupa é o fato de parecerem transcendentais e de, conquanto con-
tenham simples ideias para se buscar o uso empírico da razão que po-
dem ser seguidas por este apenas assinteticamente, isto é, só aproxi-
mativamente, apesar disso enquanto proposições sintéticas terem uma 
validade objetiva mas indeterminada, e de servirem como regra para 
a experiência possível, sendo além disso realmente usados com êxito 
como princípios heurísticos para a elaboração da experiência. Não 
obstante, não se pode chegar a efetuar uma dedução transcendental 
desses princípios, a qual é sempre impossível com respeito às ideias, 
como ficou provado acima.29  (grifo meu) 
 

Contudo, numa passagem posterior, Kant afirma que para que 
possa ser feito um uso seguro de um princípio a priori é imprescindí-
vel aduzi-lo no contexto de uma dedução transcendental30. Além disso, 
é digno de nota que o termo transcendental é utilizado por vezes com a 
conotação de conter necessidade objetiva31, enquanto, em outros mo-
mentos, Kant se refere a princípios trancendentais que envolvem ne-
cessidade subjetiva32.  

Não obstante, se atentamos para os tipos de regras existentes no 
sistema kantiano, torna-se relativamente fácil compatibilizar tais cita-
ções. No contexto do “Apêndice” a expressão transcendental é usada 
com referência a certos princípios regulativos que são condições de 
possibilidade do conhecimento. Entretanto, como eles não são condi-
ções do conhecimento objetivo33, depreende-se que princípios trans-
cendentais podem ser subjetivamente ou objetivamente necessários no 
que se refere às condições de possibilidade do nosso conhecimento em 
geral. Em apoio a essa hipótese, Kant define na “Introdução B” à ter-
ceira Crítica um conceito mais amplo de princípio transcendental que 
permite integrar em si, dependendo do caso, tanto o conceito de neces-
sidade subjetiva como o conceito necessidade objetiva. Lá é afirmado 
que um princípio transcendental é aquele através do qual é representa-
da a condição universal a priori, segundo a qual unicamente coisas po-

                                                                 
29 Ak, III: 438-9. Cf. também A 669. 
30 Ak, III: 442-3. 
31 Cf. por exemplo, CRP, A 648. 
32 Ak, XX: 209 (“Introdução A”). 
33 Mas pode-se dizer que, muito embora esses princípios não sejam constitutivos da objetualidade 
dos objetos, eles são condições de possibilidade do conhecimento de objetos empíricos. A rigor, o 
que não se pode dizer é que, enquanto princípios regulativos, eles sejam ao mesmo tempo condições 
de possibilidade dos objetos do conhecimento empírico eles próprios. 



O princípio da finalidade formal...  
 

154 

dem ser objetos do nosso conhecimento.34 Com efeito, princípios 
transcendentais destinados à sistematização dos conhecimentos condi-
cionados do entendimento, como por exemplo aqueles discriminados 
no “Apêndice”, envolvem um tipo de necessidade meramente subjeti-
va. Ao contrário, princípios transcendentais que representam a forma 
de regras empíricas para a identificação de objetos dados à intuição são 
descritos na terminologia kantiana como princípios que envolvem ne-
cessidade objetiva. Para este tipo de regra Kant exige certamente uma 
dedução transcendental em sentido estrito, vale dizer, a prova da vali-
dade objetiva de um conceito ou princípio. De fato, este tipo de prova 
não pode ser exigida para princípios transcendentais regulativos, ainda 
que esses possam sem dúvida ser apresentados como princípios com 
necessidade subjetiva. Mas numa outra parte do “Apêndice” é aceito 
explicitamente o termo “dedução” para indicar a necessidade de uma 
prova a ser fornecida para os princípios regulativos (cujos usos são 
guiados na CRP por uma ideia da razão) lá aduzidos. A passagem re-
cusa, contudo, o mesmo tipo de prova desenvolvido por Kant na “Ana-
lítica” da CRP:  

 
As ideias da razão pura não permitem, é certo, uma dedu-
ção da mesma espécie da das categorias; porém, se elas 
devem ter alguma validade objetiva, muito embora, sim, 
indeterminada, e para que não representem meras entida-
des vazias da razão (entia rationis ratiocinandis), então 
uma dedução das mesmas tem de ser totalmente possível, 
embora ela se afaste muito daquela que se pode efetuar 
com as categorias. (Grifo meu.)35  
 

Esta afirmação dá a entender, portanto, que é possível atribuir-
mos legitimamente um sentido lato, “fraco”, por assim dizer, para o sig-
nificado do conceito de dedução, que pode caracterizar um tipo de prova 
da validade de princípios trancendentais com uso meramente regulativo 
relativamente ao nosso conhecimento. Ora, a citação acima admite uma 
dedução dos referidos princípios que supostamente pode provar somente 
uma espécie de “validade objetiva, sim”, mas “apenas indeterminada”. 
Todavia, creio que a resposta a esta possível objeção consiste em inter-
pretar tal prova no sentido de uma justificação da necessidade subjetiva 
de presumir algo sobre o que é a rigor incognoscível sob as condições do 
conhecimento discursivo, a saber, sobre os objetos da natureza conside-
rados em si mesmos e tomados como a razão de ser de uma regularidade 

                                                                 
34 Ak, V: 181. 
35 Ak, III: 442-3. Tradução minha. 



Cordeiro 
 

155 

apreensível por nosso intelecto. O uso desse sentido menos convencional 
para o conceito de dedução seria realmente ratificado na CFJ, onde é 
reafirmado que onde há principios transcendentais tem de ser fornecida 
uma prova.36  

Feitos esses esclarecimentos, podemos agora retomar a questão 
sobre a sistematicidade do conhecimento. O objetivo inicial de Kant na 
“Introdução A”37 à CFJ é integrar os três princípios transcendentais indi-
cados anteriormente no “Apêndice”. Já na CRP Kant havia alertado para 
o fato de que eles não são meramente lógicos, na medida em que se diri-
gem à própria natureza. Por sua vez, a segunda introdução à CFJ se 
detém propriamente na discussão sobre a dedução possível para o prin-
cípio da finalidade formal. Referências ao texto não publicado38 e à ver-
são definitiva da introdução podem demonstrar que de fato os três prin-
cípios transcendentais indicados na CRP como princípios da razão são 
expressos e fundamentados na filosofia teórica da CFJ por um mesmo 
princípio formal, que é apresentado como o princípio geral da faculdade 
de julgar em seu uso reflexivo39.  De acordo com essa tese, é digno de 
nota que o conceito de “técnica da natureza” opera na primeira introdu-
ção à CFJ como uma espécie de ligação dos princípios discriminados no 
“Apêndice” ao princípio transcendental da finalidade40. 

A fundamentação do princípio transcendental da faculdade de 
julgar e as diferenças e conexões existentes entre os diversos conceitos 
kantianos de teleologia estão contidos sobretudo nas introduções. Kant 
acredita que a prova da validade de um princípio que se antecipa à pro-
dução de juízos reflexivos é uma tarefa da filosofia transcendental. E de 
fato, a formulação de um princípio transcendental é sempre pressuposta 
nas discussões iniciais sobre a finalidade estética do belo e a finalidade 
real, esta relativa ao conhecimento de seres materiais biológicos. Os três 
princípios do “Apêndice” adiantam os aspectos funcionais do princípio 

                                                                 
36 Ak, V, 182. 
37 Refiro-me à introdução não publicada. 
38 Encontrei-me certa vez com o professor Peter McLaughlin da Universidade de Heidelberg, que é 
um especialista nesse tema, visando discutir com ele algumas dúvidas que tive ao ler a “Introdução 
A”. Para minha surpresa, foi-me sugerido desconsiderá-la num trabalho acadêmico. O seu argumen-
to para tanto foi apenas o seguinte: a primeira introdução teria sido definitivamente descartada por 
Kant, já que nunca houve interesse em publicá-la. Considero esta opinião equivocada pelos seguin-
tes motivos. Supõe-se que a primeira introdução foi redigida em torno de 1789 (Cf. Zammito (1992), 
pp 3-8). Mas numa carta ao seu editor, Kant revelou que a rejeitou apenas devido à sua grande 
extensão. A segunda introdução é, portanto, apenas mais concisa que a primeira. Eis por que penso 
que a “Introdução A” não pode ser desqualificada. Por sinal, Kant afirma que ela contém “(...) muito 
que contribui para um discernimento mais completo da finalidade da natureza” (Cf. Ak, XI: 381 – 
tradução minha). 
39 Voltarei ao ponto no que segue. 
40 Cf. a introdução de Karja (1975), e Duesing (1990).  



O princípio da finalidade formal...  
 

156 

que seria aduzido no texto introdutório da versão definitiva da CFJ. Eles 
foram retomados e estudados mais detidamente na primeira introdução. 
Nesse contexto Kant cita, por exemplo, algumas máximas científicas 
famosas – “a natureza não dá saltos” (mas sim tem de pressupor uma 
transição contínua entre seus objetos), “a natureza é rica em espécies, 
mas pobre em gêneros” etc41. Em última análise, tais máximas referem-
se à tarefa da faculdade de julgar na investigação da natureza, ou seja, 
subsumir particulares sob universais. Nesta operação a faculdade de jul-
gar parte da avaliação de indivíduos e após um processo de comparação 
extrai notas comuns por meio do ato de reflexão. Estas, reunidas, produ-
zirão conceitos capazes de determinar as principais características de 
classes de objetos. A ascensão, por assim dizer, de particulares para uni-
versais é denominada na primeira introdução “Classifikation des Man-
nigfaltigen”. A partir dessa ação, a faculdade de julgar também tem a 
tarefa contrária de “descer” com representações mais genéricas já produ-
zidas, através da produção de subdivisões conceituais em vista da classi-
ficação cada vez mais precisa de particulares42. Isso é realizado no ato de 
especificar43.   

Nessas passagens da “Introdução A” é relativamente simples 
perceber por que, dentre os três princípios discriminados na primeira 
Crítica, o princípio da especificação teria mais tarde na segunda introdu-
ção uma evidente prioridade. O que está em foco na primeira introdução 
é a discussão realizada na CRP sobre a conexão de conceitos superiores 
(mais gerais) e inferiores (menos gerais44) e a relação dos mesmos com a 
natureza. Assim, na referência45 considerada Kant tematiza, como já 
havia feito em linhas gerais no “Apêndice”, a seguinte questão: a diver-
sidade de formas naturais pode em si mesma ser determinada em con-
formidade com a ordenação lógica dos conceitos que formamos? Ou 
mais simplesmente: os conceitos empíricos que produzimos servem para 
classificar / sistematizar? Se o ato de especificar não é apenas lógico, 
mas está relacionado também à subdivisão dos próprios objetos da natu-
reza, de modo a envolver a ideia de que eles se adequam à aplicação dos 
conceitos produzidos, é preciso ao menos supor no ato de conhecimento 
que a natureza em si mesma, por assim dizer, se permite especificar. 
Além disso, como condição do ato de classificação, Kant pressupõe a 
                                                                 
41 Ak, XX: 214. 
42O conceito de “bola vermelha” representa , por exemplo, a conjugação de dois conceitos no senti-
do de especificar o conceito mais geral “bola”.  
43 Ak, XX: 214. 
44 Rigorosamente, não há conceitos ínfimos (mas sim menos gerais) pois no caso do conhecimento 
discursivo não há limites para a especificação. 
45 Ibid. 



Cordeiro 
 

157 

possibilidade por parte de nosso intelecto de produzir leis e conceitos 
particulares mais genéricos em vista da determinação de cada vez mais 
particulares numa hierarquia taxonômica. O ponto que nesse momento46 
é acentuado pela teoria kantiana consiste no seguinte: na ascensão de 
particulares para leis e conceitos empíricos cada vez mais genéricos te-
mos sempre de supor, se pensamos a própria natureza como destinada a 
se especificar, que leis e conceitos particulares menos gerais (dos quais 
parte a faculdade de julgar reflexiva no seu primeiro ato – comparação – 
em vista da produção de regras empíricas mais gerais) já são em princí-
pio subdivisões de conceitos mais genéricos que ainda estão por ser pro-
duzidos47. Numa palavra, se no Aufstieg de particulares para universais 
isso não fosse suposto, sequer poderia ser iniciado o processo de compa-
ração em vista da produção de notas comuns. Toda investigação da natu-
reza tem, portanto, de pressupor a possibilidade de uma permanente es-
pecificação a partir de leis e conceitos empíricos genéricos até regras 
particulares sempre o mais possível “baixas” na construção de um qua-
dro taxonômico. Pensar um conceito particular como sendo uma regra 
originariamente especificada supõe a possibilidade da busca de concei-
tos menos específicos e, por conseguinte, com maior extensão48. Sendo 
assim, pode-se dizer que a sistematização da totalidade dos objetos de-
pende essencialmente da função exercida pelo princípio da especificação 
– “(...) klar, dass die reflectirende Urtheilskraft es ihrer Natur nach nicht 
unternehmen koenne, die ganze Natur nach ihren empirischen Verschie-
denheiten zu classificiren, wenn sie nicht voraussetzt, die Natur specifi-
cire selbst ihre transcendentale Gesetze nach irgend einem Princip” (gri-
fo meu)49. A tese de Kant a esse respeito pode ser cabalmente ratificada 
numa afirmação que qualifica o princípio da especificação, por assim 
dizer, como uma espécie de “coluna vertebral” da forma do princípio da 
finalidade formal que seria deduzido posteriormente50. Assim, ele chega 
mesmo a afirmar na segunda introdução que poder-se-ia denominar o 
princípio geral da faculdade de julgar reflexiva um “... princípio da espe-
cificação da natureza em vista de suas leis empíricas” (“... das Gesetz der 
Specification der Natur in Ansehung ihrer empirischen Gesetze nennen 
koennte”51). 

                                                                 
46 Ibid. 
47 Esse ponto é explicado com precisão e clareza no excelente livro de Düsing (1986). 
48 Idem. 
49 Ak, XX: 215. 
50 Esse ponto também é sublinhado por Düsing. 
51 Ak, V: 185-6. Cf. tb. Ak, XX: 216,1-3: “Ora, é claro que o juízo reflexivo não pode, segundo sua 
natureza, empreender a classificação da natureza inteira segundo suas diferençass empíricas, se não 
pressupõe que a natureza mesma especifica suas leis transcendentais segundo algum princípio. E 



O princípio da finalidade formal...  
 

158 

Muito embora a função desse princípio tenha sido sublinhada por Kant, é 
interessante notar que nas duas introduções os princípios da homogenei-
dade e da afinidade52 são também descritos como fundamentais na tarefa 
de classificação. Assim, por exemplo, na “Introdução B” é afirmado que 
tem de haver um princípio comum (gemeinschaftliches Prinzip) entre os 
diferentes conceitos de um sistema que torne possível a passagem de um 
gênero (Gattung) para outro, ou de uma espécie (Art) ou subespécie (Un-
terart) para outra53 – tal princípio, evidentemente, só poderia ser o prin-
cípio da afinidade. De qualquer modo, ambos os princípios têm de estar 
contidos no princípio da especificação, admitido que somente através da 
sua aplicação a natureza pode ser representada para a nossa faculdade de 
julgar como um sistema – numa palavra, ele é por excelência o princípio 
para a divisão ordenada da natureza em gêneros e espécies54.  

Na primeira introdução, com o conceito de “técnica da natureza” 
(Technik der Natur) em suas leis particulares, Kant descreve a pressupo-
sição do princípio da especificação da natureza, segundo o qual a mesma 
se destina à possibilidade de um sistema segundo gêneros e espécies. 
Esse conceito é central na “Introdução A”, mas é raramente usado na 
segunda - não obstante ele volte a ser valorizado em outras passagens da 
CFJ. A expressão “técnica” ou “arte” (Kunst) da natureza é utilizada no 
presente contexto para ressaltar que, em sua heterogeneidade de formas, 
a própria natureza torna possível a comparação e a transformação de 
seus objetos, bem como a ordem e a subordinação de espécies a gêneros, 
de tal modo que ela pode ser sistematizada através de suas leis e concei-
tos particulares.55 Com a suposição de uma técnica da natureza é pensada 
a ordem do múltiplo da natureza num sistema lógico, de maneira que a 
faculdade de julgar pode avaliar a natureza como determinável a partir 
do seu ato de subsunção de particulares sob universais. Com isso é pres-
suposto que a natureza é apreensível (compreensível) em suas diferenças 

                                                                                                                                               
esse princípio não pode ser nenhum outro que não o da adequação à faculdade do próprio juízo, de, 
na imensurável diversidade das coisas segundo leis empíricas possíveis, e, encontrado suficiente 
parentesco (Verwandschaft) destas, para trazê-las sob conceitos empíricos (classes) e estes sob leis 
mais universais (gêneros superiores), e assim poder chegar a um sistema empírico da natureza. O 
princípio próprio do Juizo é, pois: A natureza especifica suas leis universais em empiricas, em 
conformidade com a forma de um sistema lógico, em função do juízo”. 
52 Cf., por exemplo, na nota anterior a expressão Verwandschaft (utilizada na “Introdução A”), que é 
o termo vernáculo para o empréstimo latino: Affinitaet.  
53 Ak, V: 184-5; cf. tb. Ak, V: 182. Em 1793, ano da publicação da segunda edição da CFJ, Kant dá a 
entender numa carta a Beck que jamais excluiu os princípios da homogeneidade e afinidade de sua 
filosofia teórica. Cf. Ak, XI: 441; carta de 18.8.1793; cf. tb. Ak, XV: 439 (Nr. 994). 
54 Sobre isso, cf. a introdução de Baeumler (1923). Cf. Tb. Düsing (idem). 
55 Ak, XX: 203-215. 



Cordeiro 
 

159 

e, por assim dizer, final relativamente às nossas faculdades de conheci-
mento56.  

O conceito de uma “finalidade da natureza para a nossa capaci-
dade de conhecer e para o seu uso” (“Zweckmaessigkeit der Natur fuer 
unsere Erkenntnisvermoegen und ihren Gebrauch”57) é analisado essen-
cialmente na segunda introdução. É interessante notar que no conceito de 
uma finalidade do múltiplo sensível relativamente ao nosso poder de 
julgar está contido o de uma técnica da natureza. Este parece, assim, 
pressupor o primeiro. A relação que subsiste entre os dois conceitos seria 
então a seguinte. O uso da ideia de finalidade funciona para explicar o 
processo de referência das múltiplas formas da natureza ao nosso tipo de 
entendimento. Mas somente através da suposição de uma tal relação 
pode-se conceber uma técnica da natureza em suas leis particulares, i. é a 
representação da possibilidade de conhecimentos empíricos nos atos de 
subsunção. A finalidade expressa, portanto, um princípio transcendental 
que abre uma nova perspectiva relativamente à totalidade dos objetos. 
Através dele supomos necessariamente que a natureza não pode ser ina-
cessível e estranha à nossa compreensão. Ele garante (apenas) subjetiva-
mente que os fenômenos são elementos comparáveis e que, por conse-
guinte, eles permitem interconexões entre as diferenças manifestadas 
empiricamente. Com isso, é garantida a possibilidade de producão de 
ordens e sub-ordens sistemáticas graças à perspectiva de encontros de 
notas comuns. Pode-se afirmar então que a introdução do princípio da 
finalidade fornece propriamente a fundamentação dos princípios lógicos 
da homogeneidade, especificação e continuidade, através dos quais a 
natureza pode ser pensada como um sistema logicamente organizado.  

A ação de classificar / sistematizar supõe, por conseguinte, a 
produção de regras empíricas, o que é subjetivamente garantido pelo 
princípio da faculdade de julgar. Mas, pode-se ainda indagar, como se dá 
no entender de Kant esse processo? A faculdade de julgar é compreendi-
da como uma capacidade autônoma de conhecimento. Muito embora ela 
não tenha qualquer função objetiva, está certamente ao lado do entendi-
mento como uma das condições de possibilidade do conhecimento. Nas 
palavras de Kant, a faculdade de julgar é “a faculdade de pensar o parti-
cular como contido sob o universal”58. Ele também afirma – por sinal, de 
maneira pouco clara – que o poder de julgar pode ser pensado como o 

                                                                 
56 Em termos kantianos, supomos através do conceito de uma técnica da natureza que a natureza 
remete o dado ao nosso poder de conhecer, ou seja, que ela o leva em consideração (“... eine Rücksi-
cht auf unser Erkenntnisvermögen ...”). 
57 Ak, V: 182. 
58 Ak, V: 178-9. 



O princípio da finalidade formal...  
 

160 

“termo médio” (Mittelglied) entre o entendimento e a razão59. Como a 
tarefa geral da atividade da faculdade de julgar envolve dois atos cen-
trais, a saber, a produção de regras empíricas e o posterior ato de deter-
minação in concreto dos particulares através das mesmas, pode-se supor 
que Kant tem em mente o seguinte. O entendimento disponibiliza a prio-
ri a forma de conceitos e leis empíricas através das categorias, logo, for-
nece as funções da unidade objetiva. A aplicação desta estrutura formal 
para a formação de conceitos dependia originariamente na CRP do uso 
regulativo de princípios da razão, os quais, contudo, foram unificados na 
terceira Crítica por meio de um único princípio da faculdade de julgar. 
Nesse sentido, é possível afirmar que a faculdade de julgar torna efetiva 
a aplicação de um conceito regulativo da razão (o conceito de fim) no seu 
trabalho de subsunção, referindo o múltiplo dado ao entendimento na 
produção de regras empíricas. Com efeito, a faculdade de julgar torna 
possível a aplicação das leis do entendimento ao conteúdo dado empiri-
camente através de uma ideia.  

 
Em tal caso, diz-se, por exemplo, que as coisas do mundo têm de ser 
consideradas como se derivassem a sua existência de uma existência 
suprema. Deste modo, a ideia é, em verdade, somente um conceito 
heurístico e não um conceito ostensivo e indica, não como é constitu-
ído um objeto, mas como, sob a sua orientação, devemos procurar a 
constituição e conexão dos objetos da experiência em geral.60 
 

Isto se dá por intermédio de uma complexa atividade de produ-
ção de conceitos empíricos, que é descrito a partir de certos atos men-
tais61 e cujo sucesso depende essencialmente do modo como pensamos o 
múltiplo da intuição através do princípio da finalidade formal. Esse pro-
cesso havia sido descrito essencialmente na Lógica através de dois atos 
complementares que são novamente explicados nas introduções à CFJ: 

 
No caso de este (a regra, o princípio, a lei) ser dado, a faculdade do 
juízo, que nele subsume o particular, é determinante. (...) Porém, se 
só o particular for dado, para o qual ela deve encontrar o universal, 
então a faculdade do juízo é simplesmente reflexiva.62 
A faculdade de julgar pode ser considerada, seja como mera faculda-
de de refletir, segundo um certo princípio, sobre uma representação 
dada, em função de um conceito tornado possível através disso, ou 
como uma faculdade de determinar um conceito, que está no funda-

                                                                 
59 Ak, V: 176-7. Cf. tb. Ak, III: 240. 
60 Cf, por exemplo, Ak, III: 442-3 – tradução portuguesa.  
61 Ak, XX: 220. Cf. Mertens (loc. cit.), pp. 115-124.  
62 Ak, V: 179-80. 



Cordeiro 
 

161 

mento, por uma representação empírica dada. No primeiro caso ela é 
a faculdade de julgar reflexiva, no segundo a determinante.63  
 

O primeiro ato da faculdade de julgar caracterizado por Kant 
corresponde ao seu uso determinante (bestimmend). Nesse caso, a regra 
empírica produzida é ligada na ação de julgar à representação do particu-
lar intuído. Portanto, essa atividade supõe64 a produção anterior de leis e 
conceitos empíricos, o que é realizado por intermédio de outro ato, o uso 
reflexivo (reflektierend) da faculdade de julgar. A dificuldade teórica 
essencial consiste então em explicar o segundo ato, pois ele constitui o 
momento principal da Taetigkeit da faculdade de julgar na formação das 
representações particulares que tornam possível a classificação e a con-
sequente sistematização de classes fenomênicas.  

O conceito de reflexão no contexto da CFJ é definido com maior 
precisão na primeira introdução: 

 
Refletir (Ueberlegen), porém, é: comparar e manter-juntas (zusam-
menhalten) dadas representações, seja com outras, seja com sua fa-
culdade-de-conhecimento, em referência a um conceito tornado pos-
sível através disso.65 
 

O ato de comparar (vergleichen) havia sido anteriormente66 co-
locado ao lado da reflexão e da abstração (Abstraktion) como consistindo 
num dos três atos lógicos distintos da razão67 pelos quais os conceitos 
empíricos são gerados. Mas na passagem acima a comparação é clara-
mente atribuída ao processo de reflexão e, logo, não à razão, mas sim ao 
uso reflexivo da faculdade de julgar. O verbo zusammenhalten (compre-
hendere68) é empregado na esfera dessa explicação no sentido de sele-
cionar, separar e relacionar as características sensíveis comuns encontra-
das em cada representação (Vorstellung) empírica. Em outras palavras, a 
expressão significa discernir representações dadas como as notas que 
constituem a “compreensão” de um conceito. Assim, diz Kant, a reflexão 
envolve, por um lado, a comparação entre si das diversas representações 

                                                                 
63 Ak, XX: 211. 
64 Ak, V: 179. 
65 Ak, XX: 211. A tradução é do Prof. Rubens Torres. 
66 Ak, IX: 94. 
67 Na Lógica os três atos lógicos são referidos na verdade ao entendimento. Entretanto, o único uso 
lícito das ideias da razão no campo do conhecimento é o uso lógico (a razão não pode constituir 
conhecimentos). Além disso, o “Apêndice” associa este uso à formação de conceitos. Suponho 
então que a atribuição dessas funções ao entendimento pode ter se devido a uma distração de Jaes-
che ou do próprio Kant.  
68 Agradeço a tradução precisa do termo ao Prof. Guido de Almeida. 



O princípio da finalidade formal...  
 

162 

sensíveis (correlatas daquilo que é intuído) das quais o sujeito é consci-
ente e, por outro, a comparação das mesmas com o intelecto do mesmo.  

Ora, visto que mesmo na mera consciência empírica dos estados 
subjetivos tem de haver conceitos – exatamente para que cada estado 
possa ser pensado –, pode-se dizer que cada característica sensível pen-
sada numa representação empírica já traduz uma regra particular originá-
ria – ou seja, uma nota. A tarefa essencial do ato de refletir é, portanto, 
separar as regras (conforme o caso, as notas) que expressam característi-
cas sensíveis comuns às diversas representações do que é intuído, em 
vista da produção de conceitos particulares. Estes permitirão a compre-
ensão de diferentes representações em uma69 consciência, através da 
produção de um conceito de objeto. Com efeito, ao se referir ao ato de 
comparar representações com a faculdade de conhecimento (“... mit sei-
nem Erkenntnisvermoegen ...”70), Kant essencialmente está ratificando 
que, ao refletir, o sujeito busca o que há de idêntico na diversidade do 
que lhe é representado. Sobre isto, é particularmente esclarecedor um 
texto escrito pouco antes da primeira edição da CFJ. Nele é sublinhada a 
importância da ação de comparar no interior do processo de reflexão71.  

 
Eu reflito sobre coisas, isto é, eu me torno consciente de diferentes 
representações uma a uma, ou eu comparo diferentes representações 
com minha consciência; sendo assim, então as comparo (vergleiche) 
entre si. Isso é comparation. (Tradução minha.)72 
 

                                                                 
69 Ak, IX: 94. 
70 Ak, XX: 211. 
71 O termo reflexão em Kant suscita uma certa ambiguidade e pode se referir não apenas ao ato da 
faculdade de julgar em seu uso reflexivo, mas também à reflexão transcendental, que não pode ser 
assimilada ao processo descrito na CFJ. Os conceitos de reflexão (identidade e diferença, interno e 
externo, matéria e forma. Cf. Ak, III: 214-26) são conceitos usados para a orientação e aplicados 
pela faculdade de julgar às representações. Eles estão, portanto, relacionados a uma operação desta 
faculdade anterior ao ato de determinar, e que consiste em comparar conceitos entre si, com intui-
ções e com a nossa faculdade de conhecimento. A reflexão transcendental serve para determinar o 
caráter de cada representação que precede os conceitos das coisas e, por conseguinte, a esfera de 
validade das mesmas. Esse ato visa “... uma determinação do lugar a que pertencem as representa-
ções das coisas comparadas, com a finalidade de saber se é o entendimento puro que as pensa, ou a 
sensibilidade que as dá no fenômeno” (Ak, III: 220). O uso ilícito de tais conceitos gera o que Kant 
denomina “anfibolias”, isto é, ou bem a “intelectualização” das aparências, ou bem a “sensualiza-
ção” dos conceitos do entendimento – cf. Ak, III: 221. É entretanto razoável supor que os conceitos 
da reflexão (aplicados aos esquemas da imaginação) tornam possível a formação de conceitos empí-
ricos e, juntamente com eles, a formação das categorias, pois estas nada mais são do que a forma dos 
conceitos empíricos. Mas tenho ainda muitas dúvidas sobre essa possibilidade. 
72 Cf. Ak, XXIV: 566. “Ich reflectire ueber Dinge d. h. ich werde mir nach und nach verschiedener 
Vorstellungen bewust, oder ich vergleiche verschiedene Vorstellungen mit meinem Bewustseyn; ist 
das, so vergleiche ich sie untereinander, das ist comparation ...”. 



Cordeiro 
 

163 

O objetivo da passagem é indicar que, ao atentar73 para as diver-
sas representações que têm de ser posteriormente comparadas, o sujeito 
se torna consciente das mesmas, ou seja, pensa cada uma delas com re-
gras (com usos) singulares para distingui-las. Uma vez separadas, elas 
podem então ser comparadas para selecionar os conteúdos comuns entre 
as regras que correspondem a cada coisa representada empiricamente. 
Por fim, a características comuns expressas conceitualmente são abstraí-
das do que há de diverso em cada elemento representado. Os conteúdos 
comuns (notas) expressos abstratamente são coligidos e formam concei-
tos empíricos capazes de ter um uso universal – e não apenas singular –, 
fato que torna possível sistematizar classes de objetos74. 

O uso reflexivo da faculdade de julgar e a formação de conceitos 
empíricos só é possível admitindo-se que a complexidade exibida pelo 
múltiplo dos dados empíricos não pode exceder as potencialidades do 
intelecto humano. A totalidade dos objetos da natureza tem de ser previ-
amente pensada, portanto, como conforme à natureza do entendimento 
para que este possa captá-la, por assim dizer, e tornar possível a sistema-
tização empírica. Contudo isso só é possível se a natureza é pensada 
como se fosse um produto de uma atividade intencional de um ser inteli-
gente, o que significa, como já esclarecido, pensá-la através de uma idei-
a, ou seja, a ideia de finalidade da natureza relativamente à inteligência 
humana.   
                A ação regulativa da faculdade de julgar complementa assim o 
uso constitutivo das categorias e princípios puros, pois a sistematização 
empírica é dependente da aplicação da ideia de finalidade. Nesse sentido, 
antes do primeiro ato da faculdade de julgar (comparação) é necessário 
pensar o dado da intuição como um objeto qualquer (i. é como algo que 
pode ser identificado como o mesmo, ou ainda, como algo que pode ser 

                                                                 
73 A “atenção” (attentio) para as diferentes representações é um elemento do processo de formação 
de conceitos que já havia sido identificado por Wolff. Cf. sobre isso Baeumler (1923), p. 202 e 
Baeumler (1915). Cf. tb. Liedtke (1964), pp. 99-145. A Aufmerksamkeit já é parte da ação de com-
parar, que por sua vez parece ser compreendida por Kant como o componente central do ato de 
refletir. Ao atentar para cada representação em vista de uma possível unidade da consciência dessas 
representações, o sujeito busca o que há de idêntico, o que há de comum em suas características 
individuais. A teoria de Kant se afasta claramente de Baumgarten e Meier, que distinguem as fun-
ções de reflexão e comparação. Para estes a comparação se limita a um atentar para as diferenças. 
Cf. Ak, III: 215-6 e Ak, XVI: 555-6 (Nr. 2876 e 2878).  
74 As inferências da faculdade de julgar reflexiva podem ser divididas em duas espécies: analogia e 
indução. Cf. Ak, IX: 132. “A indução infere, pois, do particular para o universal (a particulari ad 
universale) segundo o princípio da generalização: o que a muitas coisas de um gênero convém, 
convém às demais também. A analogia infere da semelhança particular de duas coisas a semelhança 
total, segundo o princípio da especificação: as coisas de um gênero das quais conhecemos muitos 
aspectos concordantes também concordam nos demais aspectos que conhecemos em algumas coisas 
deste gênero, mas não percebemos em outras”.   



O princípio da finalidade formal...  
 

164 

pensado em momentos e lugares diferentes). Neste instante inicial, por 
assim dizer, não pode haver ainda um conceito determinado de objeto e 
há, portanto, apenas uma referência indeterminada a um objeto na base 
do processo de produção de conceitos de primeira ordem. Tal referência 
tem a função de tornar possível o pensamento de uma intuição (espácio-
temporalizada) como um objeto em geral e antecipa um conceito possí-
vel. A referência indeterminada a um objeto pode ser expressa com a 
palavra “isto” ( = “objeto qualquer”) e caracteriza o uso de conceitos 
puros aplicados a algo de dado para o qual é buscado um conceito de-
terminado. Nesse momento, é claro, não há ainda a formação de qualquer 
conceito ou juízo, mas unicamente o uso constitutivo-crítico das catego-
rias. Tal uso, entretanto, depende dos atos próprios da faculdade de jul-
gar reflexiva na formação de um quadro conceitual empírico ordenado. 
A aplicação das categorias poderia em tese ser operativa sem o princípio 
da finalidade. Mas apenas porque este aduz uma garantia subjetiva de 
que é possível conhecer, a despeito da hipótese da heterogeneidade ex-
cessiva entre os objetos da experiência, a mente é levada ao processo de 
comparação que conduz à produção de gêneros e espécies. 
 
O problema crítico e a estrutura da dedução transcendental do 
princípio da finalidade 

Kant entende que o princípio da finalidade formal não pode ser 
um princípio do entendimento, nem um princípio regulativo da razão 
teórica e nem um princípio da razão prática pura75, mas ele tampouco 
pode ser considerado um princípio empírico76. A questão sobre o lugar 
do princípio da finalidade no interior da filosofia transcendental é colo-
cada explicitamente por Kant na primeira introdução, particularmente 
numa passagem na qual afirma que o princípio transcendental da facul-
dade de julgar contém a suposição de “... que a natureza atua segundo a 
ideia de um sistema da subdivisão da mesma, em vista da possibilidade 
da experiência enquanto um sistema empírico, na especificação das leis 
transcendentais do entendimento (princípios da sua possibilidade como 
natureza em geral), i. é na multiplicidade de suas leis empíricas”.77 Kant 
refere-se aqui a “princípios da possibilidade da natureza em geral”, por-
tanto, a leis transcendentais da natureza que trazem consigo a forma das 
                                                                 
75 Ak, V: 184. “Dieser transzendentale Begriff einer Zweckmaessigkeit der Natur ist nun weder ein 
Naturbegrif, noch ein Freiheitsbegriff...”. Cf. tb. Ak, XX: 204. 
76 Ak, XX: 211. “Auf Rechnung der Erfahrung kann man ein solches Prinzip auch keineswegs 
schreiben, weil nur unter Voraussetzung desselben es moeglich ist, Erfahrungen auf systematische 
Art anzustellen”. 
77 Ak, XX: 242; cf. tb. XX: 215. 



Cordeiro 
 

165 

diversas leis particulares que devem ser buscadas e especificadas de uma 
maneira sistemática. Vimos acima que, considerados independentemente 
de toda possível diversidade empírica, conceitos e princípios transcen-
dentais do entendimento representam apenas o que é um objeto em geral. 
A abstração de toda diversidade envolve uma distinção central para ex-
plicar a relação das leis transcendentais com o projeto de um sistema 
empírico da natureza. Sobre esta relação Kant afirma o que segue: 

 
Ora, esses conhecimentos empíricos constituem, segundo aquilo que 
necessariamente têm em comum (ou seja, aquelas leis transcendentais 
da natureza), uma unidade analítica de toda experiência, mas não a-
quela unidade sintética da experiência como um sistema, que liga as 
leis empíricas, mesmo segundo aquilo que elas têm de diferente (e 
onde sua diversidade pode ir ao infinito), sob um princípio.78 (Grifo 
meu.) 
 

Os princípios transcendentais estabelecem, por exemplo, que to-
dos os fenômenos são grandezas extensivas, que têm um grau calculável 
de realidade, que estão sujeitos à sucessão temporal segundo a lei da 
causalidade natural, que devem permanecer no espaço e no tempo etc. 
Nessa passagem tais princípios são descritos como os elementos que nos 
conhecimentos particulares (empíricos) permanecem constantes e idênti-
cos. É isto precisamente que Kant quer dizer com a expressão “analytis-
che Einheit der Erfahrung”. “Unidade analítica” significa na terminolo-
gia kantiana a identidade presente em muitos, os quais, do ponto de vista 
empírico, diferem entre si. A expressão descreve a universalidade que 
caracteriza o entendimento discursivo e, portanto, a universalidade pre-
sente na forma de leis e conceitos empíricos79 – e esse é o motivo pelo 
qual os princípios transcendentais são também denominados “Naturbe-
griffe”80. A possibilidade da unidade analítica da experiência supõe, po-
rém, a ligação do múltiplo dado através da apercepção originária. É esta 
consciência, mais precisamente entendida como a consciência da unida-
de sintética de um múltiplo da intuição em geral (a unidade objetiva, ou 
transcendental, da apercepção81), que a rigor torna possível a existência 
de conceitos de objetos – a unidade objetiva da consciência é particular-
mente a unidade conferida às representações que constituem as notas 
características que são relacionadas num conceito empírico. Entretanto, 
na citação acima não está em questão o processo de fundamentação 
transcendental estudado na CRP. Quero dizer que a expressão “synthe-
                                                                 
78 Ak, XX: 203. 
79 Cf. Ak, III: 109 e Ak, V: 406-7. 
80 Ak, V: 174. 
81 Cf. Ak, III: 112-3 (parágrafo 18). 



O princípio da finalidade formal...  
 

166 

tische Einheit der Erfahrung” não se refere aí à unidade sintética da a-
percepção, mas sim à natureza enquanto sistema, também considerada na 
diversidade de leis particulares, relativamente aos quais universais têm 
de ser especificados. Esse sistema é denominado por Kant “unidade sin-
tética”, na medida em que ele não abstrai da diversidade empírica, mas 
sim leva em consideração o dado no múltiplo da natureza82.  

Contudo, pensa Kant, a representação de um sistema da natureza 
a partir de uma perspectiva empírica é possível apenas através da aplica-
ção do princípio transcendental da finalidade formal. Ora, a relação desse 
princípio transcendental com os conceitos puros deduzidos na primeira 
Crítica é derivada da solução do que denominei problema sistemático e 
pode ser resumida e repetida na seguinte explicação. A natureza não é a 
rigor representada como final relativamente ao nosso entendimento, mas 
sim para a própria faculdade de julgar, que tem a função de produzir leis 
e conceitos empíricos a partir do múltiplo da natureza. Entretanto, o “so-
lo”83 da experiência é comum tanto ao princípio da finalidade quanto 
para os conceitos e princípios do entendimento, já que todos têm de mo-
dos diversos relação com o mundo. Eis por que o princípio da faculdade 
de julgar tem de ser também considerado um princípio transcendental, 
porém, subjetivo, já que não sendo uma categoria84, não pode ter valida-
de objetiva. Sem a suposição de que a própria natureza em sua multipli-
cidade de objetos empíricos funciona de um modo que se presta à orde-
nação de um sistema material, a produção eventual de conceitos e leis 
aptos a se organizarem taxonomicamente teria de ser considerada pelo 
sujeito mero acidente. Em tese, supondo que o quadro categorial do nos-
so entendimento ainda existisse mesmo na falta de um princípio para a 
faculdade de julgar reflexiva, poderíamos ainda produzir conceitos. Kant 
imagina a hipótese de que certos dados se prestassem apenas “por sorte, 
ou por acaso” (gluecklicher Weise85) a formar regras particulares. Mas no 
caso-limite de um completo caos ao nível empírico, tais conceitos seri-
am, entretanto, regras que a rigor classificariam tão-somente fenômenos 
isolados (tais regras teriam um uso apenas singular86), mas jamais classes 
                                                                 
82 Acompanho aqui as interpretações dos últimos capítulos de Karja (loc. cit.). 
83 Ak, V: 173-4. A experiência é em última análise o solo (Boden, territorium) em questão. A rigor, 
os princípios do entendimento são legisladores para esse território (eles o delimitam), mas não o 
princípio da finalidade formal, que é apenas regulativo para a faculdade de julgar, com a qual trata-
mos de ocupá-lo.  
84 Ak, XX: 220. 
85 Ak, XX: 210. “... wenn sich besondere Wahrnehmungen einmal gluecklicherwer Weise zu einem 
empirischen Gesetzen qualificirten”. 
86 Cf. Ak, V: 193. Esta suposição pode ser depreendida dessa passagem da terceira Crítica, onde 
Kant sugere que se permanecêssemos tendo a capacidade de aplicar categorias na ausência do 
princípio da finalidade, seria possível em princípio “conhecer” através de leis e conceitos particula-



Cordeiro 
 

167 

de objetos - hipótese que, é claro, tornaria impossível qualquer tentativa 
de sistematização empírica. Ou seja, se nem mesmo por acaso certos 
fenômenos permitissem a formação de conceitos capazes de classificar 
hierarquicamente, “... teríamos sempre apenas coisas singulares, por 
assim dizer isoladas, para o entendimento, nunca, porém, uma classe dos 
mesmos que pudesse cair sob conceitos genéricos e específicos ...”87. Se, 
portanto, não pressupuséssemos uma possível ordem sistemática na esfe-
ra empírica e, por conseguinte, toda organização se desse por mero aca-
so, a natureza consistiria para nós numa “verworrenen Stoffe”88, isto é 
numa matéria confusa, na qual seria impossível buscar qualquer relação 
entre as características sensíveis eventualmente registradas por nosso 
intelecto. Nesse cenário, os dados que porventura fossem determinados 
por conceitos (com usos singulares) seriam incomparáveis com outros 
dados. Numa palavra, a natureza seria para nós um “labirinto do múlti-
plo” (“ ein Labyrinth der Mannigfaltigkeit”89) no qual seria inviável 
qualquer orientação, pois ela resumir-se-ia num “rohes chaotisches Ag-
gregat”, que “... nicht die mindeste Spur eines Systems darlegte, ob wir 
gleich ein solches nach transcendentalen Gesetzen voraussetzen mues-
sen”90.  

Para encerrar a discussão sobre a questão crítica, isto é sobre o 
lugar do princípio da finalidade na filosofia transcendental, resta ainda 
esclarecer três pontos. Em primeiro lugar, falta relembrar os motivos 
centrais alegados por Kant para classificá-lo como um princípio da fa-
culdade de julgar. Também falta esclarecer o termo “herautoromia”, que 
é utilizado na filosofia transcendental para se referir a esse princípio 
formal. Por fim, o que é o objetivo central desse capítulo, apresentarei 
um esquema da sua prova oficial, desenvolvida na “Introdução B”.   

Os mencionados motivos podem ser assim resumidos. A CFJ re-
solve a questão sobre o lugar do princípio na filosofia crítica ao atribuir à 
faculdade de julgar um principio que no “Apêndice à Dialética Trans-
cendental” era atribuido à razão. Esta acumulava, por assim dizer, uma 
função meramente lógica com uma função classificatória. Mas essa últi-
ma função tinha necessariamente de ser atribuída à faculdade de julgar. 
Pois julgar para Kant significa subsumir; e subsumir significa, em prin-

                                                                                                                                               
res que seriam produzidos para usos estritamente singulares. Mas nesse caso a diversidade dos 
particulares seria ainda incompreensível para nós, pois não haveria qualquer ordenação possível para 
as regras particulares que fossem eventualmente produzidas.  
87 Ak, XX: 216. “(...) immer nur einzelne fuer den Verstand gleichsam isolierte Dinge nie aber eine 
Classe derselben, die unter Gattungs- und Artsbegriffe gebracht werden koennten (...)”. 
88 Ak, V: 185-6. 
89 Ak, XX: 214. 
90 Ak, XX: 214. Cf. tb. Ak, III: 435 e Ak, III: 529-30. 



O princípio da finalidade formal...  
 

168 

cípio, determinar. O ato de determinar tem a função de aplicar conceitos. 
Entretanto, tal ação tem de supor a produção de conceitos empíricos para 
ser efetivado na produção de juízos assertóricos. Diante disto, um prin-
cípio da faculdade de julgar só pode consistir num princípio para favo-
recer o seu trabalho de subsunção91. Como sistematizar não consiste em 
outra coisa senão em classificar segundo gêneros e espécies as substân-
cias e leis cujas formas são constituídas pelas regras do entendimento, 
não apenas o ato de determinar, mas também o ato de sistematizar têm 
de ser atribuídos à faculdade de julgar. Na CRP havia sido afirmado que 
a faculdade de julgar (determinante) não podia ter um princípio92, motivo 
pelo qual teve de ser considerado um outro uso (Gebrauch) para a facul-
dade de julgar93. Portanto, já ciente do equívoco que seria manter a sua 
teoria tal como foi exposta no “Apêndice”, Kant termina também por 
transferir para a faculdade de julgar a realização daquela exigência que 
era feita pela razão, a saber, a busca da unidade do conhecimento empíri-
co. Com isso, os atos lógicos que antes caracterizavam parcialmente o 
uso hipotético-sistematizante (den hypothetischen Gebrauch der Ver-
nunft94) da razão (comparação, reflexão e abstração) passam a caracteri-
zar o uso reflexivo da faculdade de julgar na introdução da terceira Críti-
ca.   

Concebido como um princípio regulativo-transcendental, a fina-
lidade da natureza tem de ser compreendida como um instrumento pu-
ramente heurístico, i é metodológico. E como ele cumpre na CFJ preci-
samente uma função que foi atribuída originalmente à razão, da mesma 
maneira que os princípios da homogeneidade, especificação e continui-
dade (ou afinidade), o princípio da finalidade não pode ser uma regra 
objetiva no mesmo sentido que uma categoria o é. Na medida em que se 
refere ao mundo, pode-se dizer que ele, como aqueles princípios do “A-
pêndice”, tem uma validade objetiva, que é, porém, indeterminada (“... 
objective, aber unbestimmte Gueltigkeit haben”95). Essa é a característica 
essencial de um princípio subjetivo e transcendental. Kant utiliza um 
termo específico para distinguir na esfera do conhecimento a propriedade 
de uma faculdade que produz um princípio para aplicá-lo a si própria: 
“heautonomia” (Heautonomie). No interior da filosofia teórica um poder 
autônomo, como o entendimento, produz conceitos e princípios puros 

                                                                 
91 Cf. Ak, XX: 195. 
92 Cf. Ak, IV: 96 e A646. Cf. tb. Ak, XX: 212, além de V: 179 e 311. 
93 Cf. Ak, V: 179. Para uma discussão mais detalhada sobre os usos reflexivo e determinante da 
faculdade de julgar, cf. Marc-Wogau (loc. cit.), pp. 10-15 e Kulenkampff (1978), pp.34-44. 
94 CRP, A 647. 
95 Ak, III: 438. 



Cordeiro 
 

169 

para serem aplicados na constituição do mundo. O princípio da faculdade 
de julgar, contudo, é produzido para ser aplicado “... não à natureza (co-
mo autonomia), mas a si mesmo (como heautonomia), a fim de guiar sua 
reflexão sobre a natureza”96 (grifo meu). “Heautonomia” e “subjetivo” 
são, portanto, expressões sinônímicas nesse contexto. No princípio sub-
jetivo da finalidade formal é representada a priori a relação do múltiplo 
das formas da natureza com nosso poder de conhecer. Mas a finalidade 
dos objetos da natureza relativamente ao entendimento humano é apenas 
uma presunção, uma esperança97, de encontrar características sensíveis 
semelhantes entre os dados fenomênicos, as quais tornam possíveis as 
relações entre notas por meio das categorias. Nada garante, por conse-
guinte, que características comuns em muitos casos não se manifestem e 
tornem fracassadas e decepcionantes as operações de conhecimento e de 
sistematização empíricos. Por esse motivo Kant afirma em diversos mo-
mentos que o princípio em questão é indeterminado98. 

A sua dedução serve para demonstrar que ele é um princípio he-
autônomo, isto é que é aduzido pela faculdade de julgar para operar o seu 
próprio processo de reflexão. Talvez por isso Kant possa afirmar que o 
seu princípio contém uma “legislação do contingente, do acaso” (“Geset-
zlichkeit des Zufaelligen”). De fato, a faculdade de julgar legisla sobre 
algo que é em essência contingente para o sujeito. Sua legislação não é 
capaz de afastar a contingência do múltiplo sensível em relação aos con-
ceitos do entendimento. A identidade em muitos indivíduos é pensada 
através das categorias, mas aqueles são diferentes entre si do ponto de 
vista empírico. A estrutura formal transcendental nada pode determinar 
no que concerne ao modo como as características empíricas podem se 
dar.  

Em síntese, os passos da prova da validade do princípio da fina-
lidade formal, vale dizer, da sua dedução99, estão contidos não linear-
mente nos parágrafos IV e V da introdução definitiva. De qualquer mo-
do, com base no que foi explicado até aqui pode-se com alguma facilida-
de construir uma argumentação que conduz à prova da necessária supo-
sição do princípio. O conceito de finalidade está intrinsecamente associ-
ado à maneira como nós, seres que possuem um intelecto discursivo, 
produzimos regras empíricas. Um sistema empírico da natureza (consti-
tuído pela produção de um corpo ordenado de proposições particulares 
ligadas dedutivamente) não pode ser simplesmente derivado de um prin-

                                                                 
96 Ak, V: 184-5-6.  
97 Ak, XX: 204. 
98 Cf., por exemplo, Ak, XX: 214 e Ak, V: 188. 
99 Ak, V: 184. 



O princípio da finalidade formal...  
 

170 

cípio superior. Portanto, já que o fim do entendimento tem de ser conce-
bido como possível, é necessário supor que aquilo que é dado sensivel-
mente seja conforme à nossa capacidade de conhecimento. Entretanto, 
um dos resultados da CRP consiste na tese de que é impossível erguer 
pretensões de conhecimento acerca do substrato da natureza – em última 
análise, é impossível obter uma comprovação empírica de que o múltiplo 
intuído é de fato conforme ao poder cognitivo humano. O princípio da 
finalidade é, porém, um princípio necessário para que aquilo que é for-
necido empiricamente possa ser reconhecido objetivamente – numa pa-
lavra, se o sujeito tem a intenção de conhecer, tem de poder conhecer100. 
Assim, o princípio representa uma regra transcendental. Os passos da 
dedução contidos nos parágrafos acima indicados podem ser assim re-
sumidos: 
[1] A unidade sintética da natureza entendida como um sistema de leis e 
conceitos particulares é uma exigência101 do entendimento. Ou seja, ele 
exige a unidade da natureza segundo leis específicas, i. e. exige a siste-
maticidade da natureza. 
[2] A unidade da natureza segundo leis gerais já está dada com os con-
ceitos e princípios puros. 
[3] A unidade segundo leis específicas tem de ser buscada na experiên-
cia. Esta procura tem de ser realizada pela faculdade de julgar. 
[4] A unidade segundo leis específicas constitui um desígnio (fim) ne-
cessário do entendimento. Tal fim não pode ser autocontraditório. 
[5] A relação entre a natureza (ou seja, a totalidade dos objetos conside-
rada de um ponto de vista empírico) e nossas faculdades cognitivas é 
contingente. Por conseguinte, o sucesso daquele desígnio é contingente. 
[6] A crença no sucesso é, contudo, necessária, uma vez que é irracional 
buscar o impossível. O ato de conhecer supõe poder conhecer. 
[7] Essa crença implica a crença na finalidade da natureza relativamente 
às nossas faculdades cognitivas. 
[8] A finalidade da natureza relativamente às faculdades cognitivas é um 
princípio transcendental, pois constitui uma condição de possibilidade do 
conhecimento de objetos empíricos – muito embora não uma condição 
                                                                 
100 Cf. Ak, V: 180-1. “Nun kann dieses Prinzip kein anderes sein, als: dass, da allgemeine Naturge-
setze ihren Grund in unserem Verstande haben, der sie der Natur (obzwar nur nach dem allgemeinen 
Begriffe von ihr als Natur) vorschreibt, die besondern, empirischen Gesetze in Ansehung dessen, 
was in ihnen durch jene unbestimmt gelassen ist, nach einer solchen Einheit betrachtet werden 
muessen, als ob gleichfalls ein Verstand (wenngleich nicht der unsrige) sie zum Behuf unserer 
Erkenntnisvermoegen, um ein System der Erfahrung nach besonderen Naturgesetzen moeglich zu 
machen, gegeben haette”. (grifo meu).   
101 Mais precisamente, a unidade sintética da experiência é algo que se coloca como uma exigência 
(ou como um fim a ser buscado) diante do fato de que a prova das categorias garante a possibilidade 
do conhecimento em geral e, com ele, a possibilidade de um sistema natural meramente formal. 



Cordeiro 
 

171 

de possibilidade dos objetos do conhecimento (porque a finalidade não é 
um predicado real dos objetos do conhecimento empírico, i. é, da nature-
za). 

Essa prova tem a dupla função de resolver os problemas sistemá-
tico e crítico aqui tratados. Com respeito à relação entre o princípio da 
faculdade de julgar reflexiva e os juízos estéticos e teleológicos, suponho 
que uma das teses subjacentes à CFJ é a de que o princípio da conformi-
dade a fins da natureza aduzido na introdução representa a forma de to-
das102 as espécies de juízos reflexivos. Com referência à doutrina dos 
juizos reflexivos estéticos, isto é dos juízos de gosto sobre o belo, a rela-
ção com o princípio da finalidade formal é essencialmente estabelecida 
já na “Introdução B”. Evidentemente, a exposição dos detalhes dessa 
conexão ultrapassa a proposta do meu trabalho. Limito-me apenas a 
lembrar que uma descrição geral do processo de produção de juízos par-
ticulares sobre o belo é feita numa detalhada passagem da “Introdução 
B” 103 que enfatiza a atividade da faculdade de julgar reflexiva, guiada 
pelo seu princípio. A tese de que a possibilidade de produção de concei-
tos empíricos e a existência de juízos estéticos têm de estar diretamente 
baseadas na validade do princípio transcendental (ou puramente formal) 
da finalidade é claramente defendida por Kant104. Como sugeri, creio que 
ele expressa também a regra que representa a forma dos juízos teleológi-
cos, um tipo de juízo dependente da possibilidade de aplicação do mes-
mo conceito de fim, cujo uso só pode ser operativo no ato de julgar refle-
xivo105.  

                                                                 
102 Isso significa que o princípio geral tem de valer para todos os objetos do conhecimento empírico, 
por conseguinte, tanto para os objetos que são belos, como para os que não são, tanto para os orga-
nismos quanto para os agregados mecânicos. Diante disto, uma objeção possível seria: mas os 
princípios dos juízos estéticos e dos juízos teleológicos valem apenas para alguns (que satisfaçam 
uma condição particular que outros não satisfazem). Uma resposta parcial para esse problema foi 
aduzida por mim em Cordeiro (2010). 
103 Cf. Ak, V: 189. “Wenn mit der blossen Auffassung (apprehensio) der Form eines Gegenstandes 
der Anschauung, ohne Beziehung derselben auf einen Begriff zu einer bestimmten Erkenntnis, Lust 
verbunden ist: so wird die Vorstellung dadurch nicht auf das Objekt, sondern lediglich auf das 
Subjekt bezogen; und die Lust kann nicht anders als die Angemessenheit desselben zu den Erkennt-
nis vermoegen, die in der reflektierenden Urteilskraft im Spiel sind, und sofern sie darin sind, also 
bloss eine subjektive formale Zweckmaessigkeit des Objekts ausdruecken. Denn jene Auffassunf der 
Formen in die Einbildungskarft kann niemals geschehen, ohne dass die reflektierende Urteilskraft, 
auch unabsichtlich, sie wenigstens mit ihrem Vermoegen, Anschauungen auf Begriffe zu beziehen, 
vergliche. Wenn nun in dieser Vergleichung die Einbildungskraft (als Vermoegen der Anschauung a 
priori) zum Verstande, als Vermoegen der Begriffe, durch eine gegebene Vorstellung unabsichtlich 
in Einstimmung versetzt und dadurch ein Gefuehl der Lust erweckt wird, so muss der Gegenstand 
alsdann als zweckmaessig fuer die reflektierende Urteilskraft angesehen werden. Ein solches Urteil 
ist ein aesthetisches Urteil ueber die Zweckmaessigkeit des Objekts.”  
104 Ak, V: 191. 
105 Sobre o ponto, cf. Cordeiro (2010). 



O princípio da finalidade formal...  
 

172 

Referências 

ALLISON, H. “The principle of purposiveness in the Critique of 
judgement”. In: S. Sedgwick (ed.). The idea of system in German 
idealism. Cambridge: Cambridge University Press, 2001.  

BAEUMLER, A. Das Problem der Allgemeingültigkeit in Kants 
Ästhetik. München: Delphin-Verlag, 1915.  

_____. Kants Kritik der Urteilskraft. Ihre Geschichte und Systematik 
(Erster Band: Das Irrationalitätsproblem in der Ästhetik und 
Logik des 18. Jahrhunderts bis zur Kritik der Urteilskraft). Halle: 
Max Niemeyer, 1923. 

BARTUSCHAT, W. Zum systematischen Ort von Kants Kritik der 
Urteilskraft. Frankfurt: Klostermann, 1972. 

BAUCH, B. Immanuel Kant. Berlin: Göschen, 1917.  
BAUM, M. Die Transzendentale Deduktion in Kants Kritiken. Phil. 

Diss. Koeln, 1975. 
BECK, L. W. A commentary on Kant’s Critique of practical reason. 

Chicago: University of Chicago Press, 1960.  
BIEMEL, W. Die Bedeutung von Kants Begründung der Ästhetik für die 

Philosophie der Kunst. Köln: Universitätsverlag, 1959. 
BOMMERSHEIM, P. “Der vierfache Sinn der inneren Zweckmässigkeit 

in Kants Philosophie des Organischen”, Kant-Studien 32.1 (1927): 
290-309.  

CASSIRER, H. W. A commentary on Kant’s Critique of judgement. 
London: Methuen, 1938. 

CORDEIRO, R. V. “A antinomia da Faculdade de julgar teleológica”, 
Analytica 14.1 (2010): 139-171. 

_____. “Mecanicismo e teleologia no contexto das antinomias de Kant”, 
O que nos faz pensar 19 (2005): 153-179.  

DÜSING, K. Die Teleologie in Kants Weltbegriff. Bonn: Bouvier, 
(1986).  

_____. “Naturteleologie und Metaphysik bei Kant und Hegel”. In: R.-P. 
Horstmann; H.-F. Fulda (Hrsg.), Hegel und die “Kritik der 
Urteilskraft” . Stuttgart: Klett-Cotta, 1990: 139-157. 

HORSTMANN, R.-P. Die Grenzen der Vernunft. Eine Untersuchung zu 
Zielen und Motiven des Deutschen Idealismus. 2. Aufl., Wei-
nheim: Beltz Athenäum, 1995 

KANT, I. Crítica da faculdade de julgar. Trad. por Valerio Rohden. Rio 
de Janeiro: Forense Universitária, 1995. 

_____. Crítica da razão pura. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 
1994. 



Cordeiro 
 

173 

_____. Crítica da razão pura. Trad. por Valerio Rohden. São Paulo: 
Abril, 1980.  

_____. Kants gesammelte Schriften. (Herausgegeben von der Deutschen 
Akademie der Wissenschaften). Berlin: Walter de Gruyter, 1902. 

_____. Primeira Introdução à Crítica da faculdade de julgar. Trad. por 
Rubens Torres (Coleção “Os Pensadores”). São Paulo: Abril, 
1980. 

KARJA, H. Heuristische Elemente der Kritik der teleologischen Urteils-
kraft. Heidelberg, 1975. 

KULENKAMPFF, J. Kants Logik des ästhetischen Urteils. Frankfurt, 
1978. 

KUYPERS, K. Kants Kunsttheorie und die Einheit der Urteilskraft. 
Amsterdam/London, 1972.  

LIEDTKE, M. Der Begriff der reflektierenden Urteilskraft in Kants 
Kritik der reinen Vernunft. Phil Diss. Hamburg, 1964. 

MARC-WOGAU, K. Vier Studien zu Kants Kritik der Urteilskraft. 
Uppsala/Leipzig, 1938. 

McLAUGHLIN, P. Kants Kritik der teleologischen Urteilskraft. Bonn: 
Bouvier, 1989. 

MERTENS, H. Kommentar zur ersten Einleitung in Kants Kritik der 
Urteilskraft. München, 1975. 

PINDER, T. “Kants Begriff der transzendentalen Erkenntnis. Zur 
Interpretation der Definition des Begriffs ‘transzendental’ in der 
Einleitung zur Kritik der reinen Vernunft (A11 f. / B25)” Kant-
Studien 77 (1986): 1-40. 

STADLER, A. Kants Teleologie und ihre erkenntnistheoretische 
Bedeutung. Berlin, 1914. 

TONELLI, G. “Von den verschiedenen Bedeutungen des Wortes 
Zweckmaessigkeit in der Kritik der Urteilskraft”, Kant-Studien 49 
(1957/58): 154-166.  

TUSCHLING, B. “Intuitiver Verstand, absolute Identitaet, Idee. Thesen 
zu Hegels frueher Rezeption der Kritik der Urteislkraft”. In: H.F. 
Fulda; R.-P. Horstmann (Hrsg.), Hegel und die Kritik der 
Urteilskraft. Stuttgart, 1990: 174-188 

_____. “The system of transcendental idealism: Questions raised and left 
open in the Kritik der Urteilskraft”, The Southern Journal of 
Philosophy 30 Supplement (1991): 109-127.  

ZAMMITO. The genesis of Kant’s Critique of judgement. Chicago: 
University of Chicago Press, 1992. 

ZOCHER, R.. Kants Grundlehre. Erlangen, 1959. 
 



O princípio da finalidade formal...  
 

174 

 
Resumo: Meu artigo apresenta um comentário crítico da tese de Kant segundo a 
qual o princípio da finalidade formal fundamenta a possibilidade da sistematici-
dade da natureza de um ponto de vista empírico. Na segunda introdução à Críti-
ca da faculdade de julgar Kant identifica esse princípio como a regra que guia a 
faculdade de julgar reflexiva em sua investigação da natureza. Kant sugere prin-
cipalmente que o princípio da finalidade formal (enquanto um princípio trans-
cendental do conhecimento) expressa uma regra que a faculdade de julgar pro-
duz completamente a priori em sua reflexão sobre a natureza. Meu texto visa 
explicar por que o princípio da faculdade de julgar reflexiva é considerado um 
princípio transcendental cuja legitimidade requer uma espécie de “dedução”.  

Palavras-chave: juízo determinante, juízo reflexivo, leis empíricas, princípio da 
finalidade formal, princípios transcendentais, unidade da experiência 
 
Abstract: My paper offers a critical comentary of Kant’s thesis that the 
principle of the formal purposiveness founds the possibility of the systematicity 
of nature in its empirical laws and concepts. In the second Introduction to the 
Critique of judgment Kant identifies this principle as the one that guides 
reflective judgment in its cognitive inquiry of nature. Kant suggests particularly 
that the principle of formal purposiveness alone (as a transcendental principle of 
knowledge) expresses a rule that judgment lays completely a priori at the basis 
of its reflection on nature. My text intends to explain why reflective judgment`s 
principle is assessed as a transcendental principle whose legitimacy is in need of 
a kind of “deduction”.  

Keywords: determinative judgment, empirical laws, principle of the formal 
purposiveness, reflective judgment, theoretical philosophy, transcendental 
principles, unity of experience 
 
 
Recebido em 25/01/2012; aprovado em 20/12/2011.  
 


