
Studia Kantiana   7 

 

 

 

Confiança condicional. Certeza metafísica em 
um mundo contingente* 

 

Marcus Willaschek  

Universität Frankfurt 

 
 
Nós vivemos em um tempo de mudança. Superpotências desmoronam, 
Estados se dissolvem, pequenas empresas são incorporadas por grandes, 
algumas vezes também grandes por pequenas, homens perdem os postos 
trabalhos que julgavam nunca perder. Com a múltipla rejeição do mundo 
político e social se dissemina um sentimento geral de insegurança e 
incerteza. Sem dúvida tal sentimento não é um fenômeno historicamente 
novo. Na Grécia helenista era tão disseminado quanto na baixa Idade 
Média, e caracteriza tanto o período da Reforma quanto o da Revolução. E 
também em tempos menos movimentados a maioria dos homens deveria 
ter tido consciência da mutabilidade das circunstâncias da vida humana. 
Contudo não são apenas amplos fatores políticos, econômicos e sociais que 
determinam a vida dos homens, mas também fatores locais, individuais e 
privados. Todo o avanço médico, técnico e social não alterou isso, que a 
sorte e a saúde do indivíduo são em qualquer momento bens ameaçados. A 
vulnerabilidade física e psíquica do homem pertence às condições 
fundamentais de nossa vida.  
 Não necessita nenhuma atenção especial, que se reconheça na 
ansiedade de muitos homens por certezas absolutas uma reação à 
experiência da insegurança existencial. Em nossa cultura ocidental a 
necessidade por certeza e orientação criou dois produtos culturais 
estritamente implicados um com o outro, a religião monoteísta e a 
metafísica. Desde a oposição de Platão entre Logos e Mito é usual 
considerar a metafísica como forma secularizada da crença religiosa, que 
em essência responde, como a religião, por uma necessidade idêntica, 
contudo sua legitimação reside diferentemente dessa, não na tradição e 
                                                
* Aula inaugural na Universidade de Frankfurt a. M., em 27.10.2004. – Tradução: Fabian Scholze 
Domingues e Gérson Neumann. Revisão técnica: Valério Rohden. 



Confiança condicional. Certeza metafísica em um mundo contingente 

 

8 Studia Kantiana 

 

na revelação, mas na atribuição de um fundamento racional. Porém a 
ambas é comum que satisfaçam à necessidade que as fundamenta, na 
medida em que remetem a uma ordem invisível, que está na base da 
desordem visível do mundo da vida humana: a causas primeiras, leis 
imutáveis e objetivos últimos. 
 Talvez seja natural aludir a motivos subjetivos por trás da 
Religião e da Metafísica contra suas pretensões de validade objetivas. 
Tal despotencialização (Depotenzierung) não é de forma alguma 
automática. Que uma crença religiosa ou uma teoria metafísica satisfaça 
a uma necessidade subjetiva, não é, contudo, a comprovação de sua 
verdade, mas que também em si não mostra que as proposições 
metafísicas e religiosas são falsas. Por que uma necessidade subjetiva 
por uma ordem objetiva não deveria ser o modo em que essa ordem se 
nos desvela? 
 Então o que acontece caso nenhuma ordem mais profunda 
fundamente de fato o mundo? O que virá a ser da necessidade por 
certeza e orientação, caso inconstância e acaso não apenas caracterizem a 
superficialidade das coisas, mas surjam em todo contexto descritivo? No 
que se segue avançarei as perguntas pela possibilidade da metafísica 
num mundo contingente. Com isso, eu gostaria de lhes apresentar as 
idéias fundamentais de um projeto, que eu gostaria de desenvolver no 
âmbito de meu trabalho nessa Universidade nos próximos anos: o projeto 
de uma transformação pragmatista da metafísica. Para isso, esclarecerei 
primeiro até que ponto metafísica e contingência se contradizem, e então 
apresentarei o diagnóstico de Kant da necessidade metafísica, para 
finalmente esquematizar, como essa necessidade se deixa satisfazer de 
modo racional em um mundo contingente. 
 
 
I. Contingência e Metafísica  
 
Eu vou aceitar que contingência não é simplesmente um fenômeno 
superficial, atrás do qual se esconde uma ordem imutável, mas que toda 
a realidade é por assim dizer contingente de forma radical até a sua 
essência. Desde as menores unidades da matéria, passando pela origem 
da vida até a história de todo o universo, o mundo natural é, portanto, tão 
contingente e mutável quanto a história humana e as circunstâncias da 
vida dos homens singulares. Antes de tudo, é a moderna teoria da 
evolução que possibilitou essa perspectiva sobre os eventos do mundo, 



Willaschek 

 

Studia Kantiana 9 

 

pois ela permite compreender a formação da complexidade como um 
processo natural e não orientado. O modelo explicativo de mutação e 
seleção em relação à aceitação de longos irrepresentáveis períodos de 
desenvolvimento torna possível considerar não apenas a formação dos 
seres vivos, mas o caminho de toda natureza como um processo que, 
embora demonstre legalidades, não segue leis eternas, que na verdade 
têm um início, mas não surge de uma vontade, e percorre um 
desenvolvimento sem ambicionar um objetivo. Neste sentido – esta é 
minha hipótese – o mundo é radicalmente contingente.1 
  Que tudo é contingente, sem dúvida, não se deixa nem provar 
nem negar. Nesse sentido se trata na tese da contingência, de uma 
hipótese metafísica, que perante o pano de fundo da atual concepção 
científica do mundo parece ser plausível, mas da qual não resulta 
necessariamente. – Em um outro sentido da palavra “Metafísica” a tese 
da contingência é por sua vez não metafísica, mas justamente a negação 
da Metafísica. Neste sentido a Metafísica está sempre ligada à diferença 
entre Ser e Aparecer, entre a imutável natureza das coisas e suas 
aparências mutáveis. Enquanto nossos sentidos, segundo uma tão longa 
tradição metafísica, somente captam a instável superfície da realidade e 
assim não nos fornecem nenhum conhecimento estável, se abre com a 
razão a verdadeira e permanente essência das coisas. Se a tese da 
contingência é justificada, então não existe essência permanente das 
coisas: o mundo material tem em verdade uma estrutura microfísica, 
porém até mesmo os elementos mais simples da matéria não são átomos 
imutáveis, mas mantêm uma instável existência entre a realidade e a 
possibilidade. Os seres vivos têm em verdade um código genético, 
contudo esse muda no curso da vida individual como também no curso 

                                                
1 Essa tese da contingência radical precisa ser especificada a partir de diversos pontos de vista. Aqui 
deve bastar a indicação, que ela não exclui, que determinados acontecimentos são necessários sob 
circunstâncias determinadas: uma pedra, que se solta, deve (sob essas circunstâncias dadas) cair ao 
chão. Isso não significa, contudo, que a pedra não pudesse ter se movimentado para cima, se as 
circunstâncias fossem outras: a pedra poderia estar, por exemplo, exposta a forte força gravitacional 
ou poderia se encontrar no estado de falta de peso. Nós temos de diferenciar aqui entre contingência 
em um sentido relativo e absoluto. Se B necessariamente segue A, então B é relativamente 
necessário a A. Disso, contudo, não segue que B também não seja absolutamente necessário. 
Absolutamente necessário é algo somente então que em si não pôde ficar de fora, ou se 
necessariamente segue algo, que não pôde em si ficar de fora. Absolutamente contingente é um 
acontecimento somente então, quando não foram possíveis circunstâncias, sob as quais pudesse ter 
ficado de fora. Minha hipótese, da qual quero partir na seqüência, diz mais precisamente que o 
mundo é contingente em um sentido absoluto: tudo, o que acontece, poderia também ter acontecido 
de forma diferente ou sob circunstâncias reais ou outras, da mesma forma, porém, possíveis. (Auto-
aplicação da tese da contingência: é contingente, que nada no mundo é necessário?).  



Confiança condicional. Certeza metafísica em um mundo contingente 

 

10 Studia Kantiana 

 

do desenvolvimento da espécie biológica. O mundo social e cultural 
finalmente é um produto do homem, cuja existência, se Darwin está 
certo, deve-se a uma cadeia de acasos. Tivesse a mãe africana primitiva 
da humanidade morrido de gripe quando criança, então nunca teria 
existido o homem moderno e as culturas por ele produzidas. Talvez 
então outros hominídeos tivessem, livres da concorrência do homem 
moderno, produzido outras culturas: então essa possibilidade enfatiza 
mais uma vez a contingência radical de nosso próprio ambiente social e 
espiritual. 
 Encontramos-nos, portanto, perante a seguinte situação: a 
insegurança constitutiva da vida do homem clama pela necessidade de 
certezas fundamentadas metafisicamente. Se a tese da contingência está 
certa, então não existem tais certezas. E isso parece significar que a 
necessidade metafísica deve permanecer insatisfatória em um mundo 
radicalmente contingente. Quem simplesmente não fecha os olhos para a 
contingência do mundo deve renunciar à orientação que a crença em uma 
ordem necessária das coisas fornece.  
  Contudo, podemos renunciar realmente a essa crença? Podem os 
homens levar uma vida plena, sem acreditar numa ordem duradoura, que 
dá sentido e objetivo à sua vida? “É tudo vão”, diz Gryphius, se “não há 
nada, que seja eterno2”. Um homem nasce, vive e morre. O que dele 
permanece – lembranças, descendentes, obras – desaparece também em 
algum momento. Em um mundo contingente ninguém deixa uma marca 
permanente – um pensamento inquietante, em última análise não porque 
a longa insignificância da própria vida também parece enterrar seu 
significado presente: se finalmente fica sem conseqüência, que nós 
vivemos, como pode então interessar-nos como viver? Bom ou mau, 
piedoso ou impiedoso, feliz ou infeliz – visto a partir de um par de 
séculos tudo isso não faz diferença. Os efeitos desestabilizadores tanto 
individuais quanto sociais da tese da contingência são óbvios.  

Até agora eu descrevi a crença em certezas metafísicas como 
expressão de uma necessidade vital de segurança e orientação – um 
diagnóstico, que no seu âmago está de acordo com uma longa tradição 

                                                
2 Gryphus podia lastimar a vaidade de todas as aspirações humanas, sem dela se desesperar, porque 
ele acreditava num além paradisíaco, que perante o fundo dessa queixa nos brilha ainda mais 
intensamente. Contudo, se o mundo é radicalmente contingente, então também a felicidade humana 
é contingente e fugaz. Um paraíso, portanto, um estado de felicidade estável e permanente não pode 
então existir. 



Willaschek 

 

Studia Kantiana 11 

 

crítica metafísica e religiosa.3 Immanuel Kant, contudo, esclareceu que 
este diagnóstico, se não é falso, é contudo incompleto. Conforme Kant, a 
necessidade metafísica não surge apenas de uma insegurança existencial 
e como que pré-racional, porém ela está inscrita na estrutura do 
pensamento racional sobre o mundo. Eu gostaria agora de aprofundar 
mais minuciosamente o diagnóstico de Kant, porque ele servirá como 
ponto de partida para a apresentação de meu próprio projeto.  

 
 

II. Kant sobre Metafísica 
 
Razão é segundo Kant a capacidade de levar nossas convicções a uma 
conexão universal consistente. Para isso nós temos de trazer unidade à 
multiplicidade de nosso conhecimento, na medida em que perguntamos 
por fundamentos mais gerais possíveis e por explicações abrangentes. 
Ora, a relação entre questões de fundamentação e fundamentações é 
recursiva: se “A” é a resposta a uma pergunta-por que significativa, 
então é “Por que A?” também uma pergunta-por que significativa. Em 
outras palavras: a resposta a uma pergunta pela fundamentação pode, a 
cada momento, novamente se tornar objeto de uma pergunta pela 
fundamentação: “Por que eu deveria te dar dinheiro?” – Resposta: 
“Porque tu me prometeste e promessas precisam ser cumpridas!” – “E 
por que a gente tem de cumprir promessas?” Ou: “O que causou o 
incêndio na biblioteca de Anna Amália?” Resposta: “Um cabo 
defeituoso” – “E por que o cabo tinha defeito?” Como os dois exemplos 
indicam, não faz nenhuma diferença a esse respeito, se nós perguntamos 
por fundamentos racionais ou por causas naturais: a estrutura recursiva 
das perguntas é em ambos os casos idêntica.4 
                                                
3 Apesar dessa concordância eu gostaria de me distanciar em dois pontos dessa tradição, ou ao 
menos de alguns de seus representantes. Primeiro, eu não acredito, como já mencionado, que a 
origem subjetiva das crenças religiosas e metafísicas seja um argumento contra a sua verdade. Se 
existe ou não uma ordem necessária no mundo, é uma pergunta, que é completamente independente 
da gênese da necessidade metafísica. O segundo ponto de diferença da crítica tradicional da 
metafísica e da religião leva à tese central, que eu gostaria de defender no que se segue. Ela afirma 
que certezas religiosas e especialmente metafísicas também são possíveis em um mundo 
radicalmente contingente. Meu objetivo não é o sacrifício, mas a transformação da metafísica sob 
condições de contingência radical. Essa transformação exige sobretudo algo aparentemente 
impossível, isto é, que as certezas metafísicas são ao mesmo tempo certas hipóteses, por um lado 
necessárias e inalteráveis, por outro lado provisórias e reversíveis. Que se trata aqui apenas de 
contradições aparentes, procurarei mostrar na seqüência.  
4 Resulta disso, que gramaticalmente é sempre correto e assim significativo reagir a uma asserção 
com a pergunta, por que o asserido é o caso. 



Confiança condicional. Certeza metafísica em um mundo contingente 

 

12 Studia Kantiana 

 

Essa estrutura conduz, como Aristóteles já viu, a um trilema: ou 
nós caímos em um regresso ao infinito, na medida em que cada resposta 
gera novamente uma pergunta: “Por que A?” – “Porque B.” – “Por que 
B?” – “Porque C.” etc. Ou as respostas acabam em um círculo, na 
medida em que se dá como resposta, o que já estava em questão: “Por 
que A?” – “Porque B.” – “Por que B?” – “Porque C.” etc., até se 
responder finalmente à pergunta “Por que Z?” – “Porque A”. Ou, então, 
se interrompe arbitrariamente o discurso em algum momento. Em 
nenhum dos três casos se deu à pergunta inicial uma resposta satisfatória. 
 Ora, um círculo em uma fundamentação é um erro comprovável 
e em princípio evitável. E a interrupção arbitrária de um discurso é uma 
conseqüência de impaciência ou cansaço humano. Contudo, a 
possibilidade em princípio de sempre perguntar novamente, que leva a 
um regresso infinito, está segundo Kant inserido na estrutura de nossa 
própria razão. Em verdade, devido a finitude de nossa vida e de nosso 
saber, de fato não podemos fazer interminavelmente muitas perguntas e 
dar muitas respostas, não obstante isso parece ser uma limitação exterior 
de um processo que, conforme a sua lógica interna, leva ao infinito. Se 
nós queremos realmente fundamentar ou explicar uma coisa, então nós 
não devemos nos dar por satisfeitos com nenhuma resposta racional, que 
não esteja ela mesma suficientemente fundamentada ou explicada. E 
assim, segundo Kant, a capacidade de fazer perguntas racionais leva 
necessariamente à aceitação de que a cadeia infinita de perguntas e 
respostas poderia em princípio ser percorrida completamente, de modo 
que para cada pergunta, independente de sua posição na série, exista uma 
resposta. E ainda que cada resposta levante novamente uma pergunta-por 
que, a cadeia infinita de perguntas em sua totalidade não deixa mais 
nenhuma pergunta em aberto. 
 O próprio Kant não fala de perguntas e respostas, mas de 
condicionado e condições. Contudo isto é apenas uma diferença 
terminológica. Se à pergunta “Por que A?” se responde: “Porque B”, 
então afirma-se com isso, que B é uma condição necessária, suficiente 
ou,  melhor, uma condição necessária e suficiente para isso, que A é o 
caso. E como a indicação das condições para A traz consigo a pergunta 
pelas condições das condições para A e assim por diante, constitui em 
última instância a tarefa da razão, segundo Kant, “encontrar para o 
conhecimento condicionado [...] o Incondicionado” (CRP A307/B364), 
quer dizer não descansar, até que sejam respondidas todas as perguntas-
por que a respeito de um fato dado. Mas isto é somente então um 
problema significativo, se se supõe que realmente para tudo o que é 



Willaschek 

 

Studia Kantiana 13 

 

condicionado, existe uma condição, de modo que valha: “Se o 
condicionado é dado, é também dada a série total das condições entre si, 
a qual é, por conseguinte, ela mesma incondicionada” (CRP A308 / 
B364). Portanto, segundo Kant, a lógica interna do pensamento racional 
nos leva da inquestionável afirmação, de que há algo condicionado, 
contingente e mutável, para a admissão de que tenha de existir algo 
incondicionado e, pois, necessário e imutável. Com vistas a nossa 
própria consciência é este incondicionado nossa alma imortal, com 
vistas ao processo da natureza, ele é o mundo como totalidade (Ganzes), 
e com vistas a todas as coisas em geral ele é Deus. A admissão de que 
exista Deus, uma vida depois da morte e uma realidade absoluta não é, 
portanto, apenas expressão de uma necessidade vital e pré-racional por 
sentido e orientação, mas corresponde a uma, como indica a expressão 
de Kant, “necessidade da razão” (A 309/B 365). Se o diagnóstico de 
Kant é justificado, então não se pode dar-se racionalmente por satisfeito 
com um mundo contingente.5 
 Entretanto, isto é apenas um lado do diagnóstico kantiano. O 
outro, o lado moderado constitui-se da tese conhecida, que nós nunca 
podemos saber se Deus, uma totalidade do mundo e uma alma imortal 
realmente existem. Conhecimento seguro, para Kant, nós poderíamos 
alcançar apenas com objetos no espaço e no tempo, porque apenas a 
referência ao tempo e ao espaço, como diz Kant, pode conferir “sentido e 
significado” aos nossos conceitos. Deus, o mundo como totalidade e uma 
alma imortal não são coisas no espaço e no tempo; deles nós temos, por 
conseguinte, quando muito, um conceito aproximado, mas nenhum 
conhecimento. Na medida em que nós concluímos logicamente do 
condicionado (Bedingten) à condição (Bedingung) e de lá passamos para 
o incondicionado, transcendemos sem notar a fronteira entre o 
cognoscível e o incognoscível. Apenas uma Crítica da razão pura, 
portanto, um exame crítico do alcance do conhecimento não-empírico, 
pode nos chamar a atenção para esse erro. 
 Mas essa também não é ainda a última palavra de Kant em 
matéria de metafísica. Então a mesma necessidade, que não pode 
satisfazer a razão no âmbito do conhecimento, encontra o seu objetivo no 

                                                
5 Diagnóstico psicológico e filosófico-transcendental da necessidade metafísica não se excluem. O 
perguntar por “fundamentos” racionais é, como a palavra alemã “Grund” muito bem ilustra, a busca 
por algo sobre o que se constrói e em que se pode confiar. Racionalidade é a faculdade de trazer o 
pensar e o agir próprios para uma ordem confiável e durável. A necessidade existencial por certezas 
e a necessidade racional da razão, de concluir do condicionado a algo incondicionado, sejam talvez 
apenas dois lados da mesma coisa.  



Confiança condicional. Certeza metafísica em um mundo contingente 

 

14 Studia Kantiana 

 

campo da ação. Segundo Kant é mesmo inteiramente racional acreditar 
em Deus e numa alma imortal. Com isso, de modo algum, Kant se 
desvencilha das suas restrições teórico-críticas ao conhecimento. 
Justamente elas o forçam a escolher um novo tipo de argumentação, que 
ele qualifica de “prova prática”. Diferentemente de argumentos teóricos 
tradicionais, ele não tem em vista mostrar, que certas afirmações sejam 
verdadeiras (pois exatamente isso nós não podemos produzir no caso de 
afirmações metafísicas), mas apenas que é racionalmente exigido 
acreditar em sua verdade, e precisamente sob a pressuposição de que sua 
verdade ou falsidade não é verificável para nós. Eu não posso discutir a 
prova prática de Kant aqui em detalhe. Sua idéia fundamental soa, em 
todo caso, que nós, como atores racionais, somente então poderíamos 
sempre resistir ao iminente conflito entre interesse próprio legítimo e 
dever moral, se nós acreditamos na justiça compensatória de Deus em 
relação a uma vida depois da morte. Sem o postulado da existência de 
Deus e da imortalidade da alma, nós deveríamos desesperar do conflito 
entre o desejo da felicidade e a moral. 
 A posição de Kant em relação à metafísica se deixa também 
agrupar em três teses centrais: primeiro, a aceitação metafísica resulta 
inevitavelmente da estrutura racional do pensar e do perguntar; segundo, 
somos induzidos a errar sistematicamente dessa maneira, porque nós 
julgamos saber o que não se pode saber; e, terceiro, algumas assunções 
metafísicas centrais são, apesar disso, fundamentáveis racionalmente, 
contudo não como conhecimento teórico, mas como “postulado prático”. 
Em cada uma dessas três teses, a meu ver, está contida uma importante e 
pioneira compreensão; todavia nenhuma delas me parece ser sustentável 
na forma como Kant as formula. Essa avaliação eu gostaria apenas de 
discutir rapidamente, antes de eu propor uma transformação pragmatista 
da metafísica a partir de Kant. 
 Eu começo com a terceira tese, a doutrina dos Postulados de 
Kant. Eu sustento a idéia fundamental como legítima, que nossa 
autocompreensão prática nos compromete como atores racionais a 
convicções distantes da experiência e portanto metafísicas. Essas 
convicções não recebem sua confirmação através de um exame teórico, 
mas por meio de uma prova prática. A justificação de Kant, por que nós 
devamos postular a Existência de Deus e a imortalidade da alma, baseia-
se no pressuposto, que nós, como seres racionais, não podemos aceitar 
um possível conflito entre a busca pela felicidade e a moral. Esse 
pressuposto, entretanto, não me parece convincente: certamente seria 
difícil em um mundo no qual o bem sempre está mal e o mal sempre está 



Willaschek 

 

Studia Kantiana 15 

 

bem, prender-se à racionalidade de exigências morais. Então, como o 
próprio Kant não se cansa de sublinhar, o bem moral é freqüentemente, 
se não sempre, o benefício de longo prazo. E para este contexto a meu 
ver basta tornar tolerável o conflito sempre iminente entre interesse 
próprio e exigência moral mesmo sem postulados teológico-metafísicos. 
 A segunda das três teses kantianas para metafísica pressupõe um 
claro limite entre aquilo que se pode e aquilo que não se pode saber. 
Kant traça essa fronteira com ajuda da diferença entre “coisas em si” e 
“fenômenos”: nós podemos conhecer apenas como as coisas aparecem a 
nós homens, relativamente ao nosso aparato cognitivo, mas não como as 
coisas são vistas em si mesmas independentemente disso. Se Kant 
procura dar uma leitura teórico-cognitiva dessa diferença, ele finalmente 
não se mantém sem o tradicional confronto entre a superfície perceptível 
e estrutura profunda das coisas, somente acessível ao pensamento.6 
Existe assim um ser das coisas, que nós não podemos infelizmente 
reconhecer. Então a aceitação de que a verdadeira realidade seja 
desconhecida, é um mau pedaço da metafísica, rigorosamente da forma 
como Kant a queria verdadeiramente criticar. Nem é para nós a realidade 
conhecível um puro fenômeno, nem existe uma realidade atrás da 
realidade. E sem essa aceitação não há, em princípio, limite entre o 
cognoscível e o incognoscível, e com isso também nenhuma 
possibilidade de reconduzir os erros da metafísica tradicional ao fato de 
ignorar esse limite.7  
 Com isso eu chego ao diagnóstico inicial de Kant, segundo o 
qual a estrutura de nossa razão nos conduz inevitavelmente para 
aceitação que exista algo incondicionado. Eu acredito que Kant revela 
aqui uma profunda conexão entre a metafísica tradicional e o 
entendimento tradicional de razão e de fundamentação. Contudo esse 
conceito tradicional de racionalidade não é sem alternativa; a meu ver, 
baseia-se num grave equívoco. 
 Nesse ponto faz sentido comparar perguntas-por que, como nós 
as consideramos até agora, com perguntas de conhecimento ou 

                                                
6 Cf. Willaschek, „Affektion und Kontingenz in Kants transzendentalem Idealismus“. In: Idealismus 
als Theorie der Repräsentation, hrsg. von R. Schumacher, Paderborn 2001, 211–231 
7 Um outro problema resulta disso, que a fundamentação de Kant para a tese da incognoscibilidade 
assenta sobre a prova, que nossos conceitos recebem “sentido e significado” apenas através de uma 
referência à intuição, e que sem tal referência permanecem “cegos” e “vazios”. Contudo, disso não 
se segue a incognoscibilidade, mas a falta de sentido das proposições metafísicas, o que Kant 
obviamente não quer defender.  
 



Confiança condicional. Certeza metafísica em um mundo contingente 

 

16 Studia Kantiana 

 

fundamentação. Perguntas-por que pressupõem que uma determinada 
afirmação seja aceita como verdadeira, e perguntam pelos respectivos 
fundamentos ou causas disso, por que se comporta como foi asserido. 
Perguntas de conhecimento pelo contrário levantam a dúvida, se a pessoa 
que afirma realmente sabe que aquilo que ela assere é o caso. Se se reage 
à asserção “Amanhã choverá” com a pergunta: “Por que choverá 
amanhã?”, então se aceita, que amanhã choverá e se pergunta por uma 
fundamentação ou explicação. Uma possível resposta seria: “Porque uma 
baixa pressão atmosférica nos traz ar úmido do mar.” Porém se se 
pergunta: “De onde tu sabes, que amanhã choverá?”, então se pergunta 
por uma justificação para a asserção, que choverá. É perguntado agora 
não pelas causas para tal asserção, que choverá, mas pelos fundamentos, 
de que a pessoa acredita, que choverá. Uma resposta possível seria, por 
exemplo: “Porque foi dito no boletim metereológico”. 
 Também a resposta para uma pergunta de conhecimento pode 
levar a uma outra pergunta de conhecimento: “E de onde sabes tu, que o 
boletim metereológico está certo?” Seja de que modo esta pergunta é 
respondida, também essa nova resposta pode, por sua vez, ser 
questionada: “E de onde tu sabes isso?” As perguntas de conhecimento 
também têm portanto uma estrutura recursiva, de modo que um regresso 
ao infinito pode ser evitado apenas através de uma série circular de 
respostas ou uma interrupção arbitrária da conversação. Céticos desde os 
dias do legendário Pirro de Elis concluíram disso, que ninguém sabe 
nada, pois conhecimento é opinião verdadeira justificada. Se todas as 
justificações resultarem no trilema do regresso, círculo ou interrupção, 
então nossas opiniões nunca são justificadas e com isso não são nenhum 
conhecimento. Como Michael Williams mostrou, todos os argumentos 
céticos da antiguidade até o presente baseiam-se finalmente na estrutura 
recursiva de perguntas de justificação e no trilema resultante disso. 
 Se nós ligamos esta constatação com o diagnóstico de Kant da 
necessidade metafísica, então estamos diante de um resultado 
surpreendente: a metafísica tradicional como teoria do incondicionado e 
o ceticismo filosófico resultam da mesma estrutura recursiva de um tipo 
de pergunta determinado. Entretanto essa estrutura, penso eu contra 
Kant, não é expressão de uma razão humana universal, mas parte de uma 
concepção filosófica determinada de razão e de fundamentação, que 
domina o pensamento ocidental, o mais tardar, desde os dias de Platão e 
Aristóteles. Para essa concepção da racionalidade é característico que, 
dito informalmente, não há perguntas tolas, mas apenas respostas tolas. 
Especificando: cada pergunta linguisticamente correta tem de deixar-se 



Willaschek 

 

Studia Kantiana 17 

 

responder racionalmente, e por sua vez se deixar responder 
informativamente, isto é, sem pressupor o que está em questão.8 Uma 
convicção está então justificada, se todas possíveis perguntas de 
conhecimento (a respeito dessa convicção) forem (puderem ser) 
respondidas informativamente. Um fato é fundamentado ou explicado, se 
todas as perguntas-por que possíveis forem (puderem ser) respondidas. 
 Essa concepção de racionalidade é um artefato da reflexão 
filosófica; ela não reproduz a exigência, que nós como pensadores e 
atores racionais apresentamos a nós e a outros. Quem quer ser racional, 
não precisa de forma alguma saber responder informativamente a 
qualquer pergunta, pois há perguntas tolas – perguntas para as quais, de 
um modo racional, não se precisa ter e, para as quais, não se precisa dar 
nenhuma resposta. Somente, então, se uma pergunta em um dado 
contexto é uma pergunta legítima, se precisa esforçar-se de uma maneira 
racional por uma resposta a ela.  
 
 
III. Transformação pragmatista da metafísica 
 
Essa é a tese central de uma concepção pragmatista de racionalidade. 
Suas idéias fundamentais remetem aos trabalhos de Charles S. Peirce, 
William James e John Dewey. Duas características dessa concepção são 
especialmente importantes na nossa contextualização: primeiro, portanto, 
é racional manter dada convicção também quando não se lhe pode dar 
uma fundamentação informativa ou justificação enquanto não surgem 

                                                
8 Trata-se de uma pergunta pela justificação do tipo “De onde sabes tu isso?” e se não se pode 
respondê-la de um modo informativo, então se prova que o que se pensa saber, na realidade não se 
sabe. Trata-se de uma pergunta pela fundamentação do tipo “Por que isso é assim?”, e se não se 
pode respondê-la, então se prova que a circunstância, por cujo fundamento foi perguntado, se subtrai 
a ordenação em uma imagem racional do mundo, e entretanto deve ser aceito como factum brutum, 
como realidade nua. Uma coisa e outra representa uma violação dessa pretensão a uma 
fundamentação completa e a um perscrutamento racional completo, que implica no conceito 
tradicional de razão. De um modo razoável nós podemos afirmar algo somente então, quando 
podemos justificar nossa afirmação, podendo responder a todas as perguntas do tipo: “Donde sabes 
tu isso?”; de outro modo se fala frivolamente e à toa. E na medida em que nós somos racionais, nós 
temos de estar na condição de indicar para cada fato um fundamento compreensível; por outro lado 
falta para a nossa concepção do mundo aquela unidade e coerência característica para os sistemas de 
convicções racionais. Ambas as reivindicações coincidem ao fim, pois, se não se deixa indicar 
nenhum fundamento suficiente, como se pode estar seguro, que se trata realmente de um fato? A 
asserção de que algo seja o caso, torna-se questionável nessa medida, quando o fato asserido se 
retira de um ordenamento racional num contexto maior. Por isso ele também não pode valer como 
expressão de conhecimento. 



Confiança condicional. Certeza metafísica em um mundo contingente 

 

18 Studia Kantiana 

 

perguntas ou objeções legítimas. Fundamentações e justificações são em 
geral dotadas de sentido, somente como resposta a perguntas legítimas. 
O projeto cartesiano de uma abrangente fundamentação prévia, a qual se 
antecipa a todas as perguntas possíveis, é, portanto, não somente 
irrealizável, como sem sentido. E segundo, depende totalmente de cada 
contexto – do contexto concreto do diálogo, do contexto cultural, social e 
histórico, mas também das condições físicas do meio – quais perguntas 
são legítimas e quais ilegítimas (e com isso, quais convicções necessitam 
ser justificadas e quais não).9 Conforme a concepção pragmatista de 
racionalidade, uma convicção é portanto justificada quando todas as 
objeções contextualmente relevantes contra ela possam ser eliminadas; e 
um fato está suficientemente fundamentado, ou seja, explicado, quando 
todas as perguntas-por que contextualmente relevantes estiverem 
respondidas.10 
 Essa posição já levanta uma série de perguntas legítimas, com as 
quais eu não posso me ocupar aqui: O que se entende por um contexto, 
em cuja relação diferentes contextos estão relacionados uns com os 
outros, e o que são os respectivos critérios relevantes? Em relação a isso 
somente duas indicações: primeiro, diferentes contextos não estão 
isolados uns dos outros; a possibilidade de perguntas e crítica contextual-
mente mais abrangentes não está, portanto, excluída. E, segundo, parece-
me evidente que nós geralmente dispomos de critérios mais ou menos 
claros para diferenciarmos entre perguntas contextualmente legítimas e 
ilegítimas. O desafio filosófico está, sobretudo, em explicitar esses 
critérios. 

                                                
9 A tradicional concepção de racionalidade aborda, ao contrário, perguntas e respostas 
independentemente de seu respectivo contexto discursivo e prática-vital. Não é nenhuma surpresa 
que todas as perguntas possíveis apareçam então da mesma maneira de forma justa, pois a diferença 
entre perguntas legítimas e ilegítimas não pode ser tomada uma vez por todas, mas somente tendo 
em vista o respectivo contexto.  
10 Em relação às raízes da concepção pragmatista de razão e fundamento ver Peirce, James e Dewey, 
ver também Willaschek, “Charles S. Peirce, William James, John Dewey – Denken als 
Problemlösung”, in Reclams Klassiker der Philosophie heute. Organizado por A. Beckermann e D. 
Perler, Stuttgart 2004, pp. 539-560; em relação à sua aplicação ao ceticismo: “Wissen, Zweifel, 
Kontext. Eine kontextualistische Zurückweisung des Skeptizismus”, in Zeitschrift für philosophi-
sche Forschung 54 (2000), pp. 151-172; em relação ao emprego do fundamento de juízos morais: 
“Moralisches Urteil und begründeter Zweifel. Eine kontextualistische Konzeption moralischer 
Rechtfertigung”, in Argument und Analyse. Ausgewählte Sektionsvorträge des 4. internationalen 
Kongresses der Gesellschaft für Analytische Philosophie, organizado por A. Beckermann e Ch. 
Nimtz, publicação virtual na internet 2002 (www.gap-im-netz.de/gap4Konf/Proceedings4Proc.htm), 
630-641.  
 



Willaschek 

 

Studia Kantiana 19 

 

 A concepção pragmatista de racionalidade permite, então, evitar 
o trilema do regresso, círculo ou ruptura arbitrária da fundamentação. 
Inúmeras das nossas convicções são simplesmente fundamentadas e 
legitimadas pelo fato de que elas, no seu respectivo contexto, não são 
expostas a objeções relevantes e não levantam questões legítimas: 
quando eu vejo que chove lá fora, então estou normalmente justificado 
nessa convicção – eu sei então que chove. Naturalmente são imagináveis 
(denkbar) circunstâncias sob as quais eu posso me enganar nisto; poder-
se-ia tratar no que vejo não de chuva, por exemplo, mas de água de um 
cano quebrado. Mas enquanto não existir motivo para acreditar que esse 
é realmente o caso, não resultará da simples possibilidade de um cano 
quebrado nenhuma objeção relevante contra minha convicção de que 
chove. E não sendo meteorologista, também a pergunta, por que chove, 
normalmente não será relevante. Uma resposta da minha parte a ela não 
poderá ser razoavelmente esperada. 
 Em outras situações pode surgir a pergunta absolutamente 
legítima, se eu realmente sei que está chovendo. Será que talvez já não 
parou desde a última vez em que estive lá fora? Nesse caso uma ulterior 
justificação será necessária; mas ela também é possível: confiramos nós 
mesmos! Se sairmos, podemos decidir conclusivamente a questão, se 
está chovendo aqui e agora. Da mesma forma acontece com perguntas-
por que, independentemente se elas perguntam por motivos racionais ou 
por causas naturais. Para uma meteorologista, por exemplo, a pergunta, 
por que chove, é inteiramente relevante. Normalmente ela também 
saberá responder a essa pergunta, como dissemos, através de indicação 
de zona de baixa pressão sobre o Atlântico. Também com base nessa 
resposta pode se fazer novamente uma pergunta-por que, e 
possivelmente também essa deixar-se-á responder. A questão crucial é, 
porém, que depende do contexto se uma tal pergunta ulterior será ou não 
feita de forma legítima. Interrogar sobre as causas do clima atual no 
passado remoto, também deveria ser praticamente irrelevante aos 
meteorologistas. Caso essa pergunta seja feita e caso ela seja relevante 
em um dado contexto, então ela deve ser respondida ou deve ser 
realizado pelo menos algum esforço para se obter uma resposta. 
Contudo, quando a pergunta não é relevante, então também não é 
necessária uma resposta. O trilema de regresso, círculo ou ruptura 
arbitrária da justificativa pode ser evitado desta forma e precisamente por 
causa do fato de que uma ruptura da justificativa não é, de forma alguma, 
sempre arbitrária. Disso geralmente resulta, porém, que em determinados 
momentos não sejam feitas mais perguntas legítimas e relevantes.  



Confiança condicional. Certeza metafísica em um mundo contingente 

 

20 Studia Kantiana 

 

 Nisso, portanto, Kant tinha razão com o seu diagnóstico da 
necessidade metafísica, quando a aceitação de algo incondicional, 
necessário e imutável resulta automaticamente da compreensão 
tradicional de razão e fundamentação. Como esbocei, o mesmo 
diagnóstico não é certo somente em relação à metafísica ocidental, mas 
também em relação a seus críticos céticos. Porém Kant errava quando ele 
equiparava essa concepção de racionalidade com a própria razão 
humana. Uma vez abstraindo que também “a” razão, como parte da vida 
espiritual dos homens, está sujeita a mudanças históricas e culturais, a 
estrutura da ruptura racional analisada por Kant dá um quadro (Bild) 
totalmente desfigurado da nossa prática efetiva de fundamentar, justificar 
e explicar. Isso atesta a especial grandeza de Kant, que reconheceu as 
fraquezas da concepção tradicional de razão e contribuiu de forma 
decisiva para a sua superação, e não somente por meio da prova, que ela 
nos envolve em contradições indissolúveis, mas sobretudo através da 
idéia de uma comprovação prática: mesmo se os argumentos de Kant 
para o postulado da existência de Deus e da imortalidade da alma não 
conseguem convencer, só a idéia de uma tal prova prática rompe a 
concepção tradicional de razão, na medida em que a racionalidade de 
uma convicção não é tomada dependente de uma fundamentação 
anterior, mas somente da função que essa convicção desempenha na vida 
de atores racionais: o que se comprova praticamente nesse sentido é 
racional, a menos que legítimas objeções sejam apresentadas. Com isso 
Kant antecipa o pensamento central da concepção pragmatista de 
racionalidade. 
 No que diz respeito às conseqüências dessa interpretação para a 
metafísica, resultam duas diferentes frentes, que correspondem, por um 
lado, à crítica de Kant à metafísica e, por outro, à sua idéia de uma prova 
prática: por um lado muitas perguntas metafísicas da tradição baseiam-se 
na concepção tradicional de razão e fundamentação. A concepção 
pragmatista de racionalidade permite uma dissolução dessas perguntas. 
Em outras palavras, que elas não serão respondidas no âmbito da 
formação metafísica de teorias, mas apresentar-se-ão como perguntas 
ilegítimas, que dependem de equívocos e de recepções de fundo falhas. 
Por outro lado, porém, determinadas afirmações metafísicas deixam-se 
justificar de tal maneira que sua verdade se apresenta como explicação 
de uma prática comprovada e não está exposta a objeções relevantes. Eu 
gostaria de clarear isto brevemente a partir de um exemplo, e 
concretamente através da pergunta sobre a liberdade da vontade – uma 



Willaschek 

 

Studia Kantiana 21 

 

pergunta que no momento novamente vem sendo discutida de forma 
controversa no campo da moderna pesquisa do cérebro. 
 É de amplo conhecimento que nossas decisões, caso sejam 
oriundas de comandos em nosso cérebro, não podem ser livres e que por 
isso nós não podemos ser responsáveis por elas. Essa visão baseia-se 
geralmente numa reflexão da seguinte forma: se minhas decisões são 
causadas por processos cerebrais, então eu deveria poder controlar esses 
processos para controlar as minhas decisões. Mas como eu não posso 
controlar os processos cerebrais, não estão sob meu controle as minhas 
decisões e com isso também (não) as minhas ações. Então também não 
sou responsável por elas. Nós encontramos aqui a mesma estrutura 
recursiva, que também marca a tradicional concepção de razão: eu 
somente controlo A então, quando eu controlo as causas de A. E eu 
somente então controlo as causas de A, quando eu também controlo as 
causas delas e assim por diante. Eu controlaria minhas ações, portanto, 
somente então, quando eu controlar a série total de suas causas. Isso, 
porém, é impossível, caso minhas ações e decisões sejam causadas por 
processos cerebrais, que eu não posso controlar. Como parece, para ser 
livre eu precisaria ser a causa não-causada de minhas ações e decisões, 
pois do contrário sempre haveria causas de minhas decisões que eu não 
posso controlar. 
 Mas esse argumento não mostra que nós não controlamos nossas 
ações, mas que o conceito de controle, entendido de tal forma, é sem 
sentido: se se controla A somente então, no caso de se controlar a série 
total de causas de A, então ninguém controla coisa alguma. Voltemos a 
esse conceito recursivo de controle, então podemos dizer que eu controlo 
A quando eu causo A (ou seja, influencio de forma causal decisiva). Eu 
controlo, portanto, minhas ações então, quando o que faço depende das 
minhas decisões (causais). Contanto que em geral se possa falar com 
sentido de que eu controlo minhas decisões, assim é então o caso, 
quando minhas decisões dependem das minhas reflexões racionais – em 
outras palavras, das reflexões, nas quais eu considero causas e contra-
causas (Gründe und Gegengründe). Mas simplesmente não faz sentido 
exigir mais uma vez que eu tenha que controlar também as minhas 
reflexões racionais para controlar as minhas decisões. Deve tratar-se 
justamente só de reflexões, nas quais eu pondero de forma racional 
fundamentos e contra fundamentos e então chego a um resultado 
compreensível. Isso não exclui que essas reflexões em processos 
cerebrais sejam realizadas e conseqüentemente causadas por meio de 
outros processos cerebrais, que eu não posso controlar, pois, como 



Confiança condicional. Certeza metafísica em um mundo contingente 

 

22 Studia Kantiana 

 

acabamos de ver, eu preciso, para estar livre em minhas ações e decisões, 
controlar minhas ações e talvez também as minhas decisões, mas eu não 
preciso controlar novamente as causas dessas decisões. Realmente, as 
causas naturais das minhas decisões para a pergunta se eu sou livre ou 
não são, muitas vezes, simplesmente irrelevantes. Nesse sentido trata-se, 
em uma decisão livre, efetivamente de um primeiro, como que um 
princípio sem causas: a pergunta sobre suas causas simplesmente não é 
feita. 
 Obviamente os escassos indícios não são suficientes para tratar 
de forma adequada um problema tão complexo quanto o da 
compatibilidade entre a liberdade e o ato natural de causar. Eu espero, 
porém, ter tornado plausível que esse problema somente se apresenta 
perante o pano de fundo de uma compreensão tradicional de razão. No 
quadro de um conceito pragmatista de racionalidade ele se desfaz, uma 
vez que a estrutura argumentativa central, através da qual o problema é 
gerado, mostra-se como um constructo vazio. Até aqui vimos a parte 
negativa. A positiva corresponde, se não no conteúdo, pelo menos na 
forma à teoria dos postulados de Kant. Os conceitos liberdade e 
responsabilidade seguem, a saber, o mesmo esquema de suposição 
(Präsumption) e crítica como o conceito de fundamentação racional: de 
que uma convicção vale como racional enquanto não existirem objeções 
contextualmente relevantes, assim uma pessoa adulta é considerada livre 
e responsável enquanto nenhum dos fatores presentes nessa pessoa fale 
contra. Liberdade e responsabilidade, assim a prática comum, não 
necessitam ser provadas de saída, mas somente defendidas, em casos 
individuais, contra objeções. Nosso direito penal deixa esse ponto muito 
claro, quando não especifica condições positivas para liberdade e 
culpabilidade, mas cita somente as exceções sob as quais a culpabilidade 
não é dada (na verdade, como consta no Código Penal, “distúrbio 
psíquico”, um “profundo distúrbio de consciência”, “imbecilidade” ou 
“uma grave degeneração psíquica”). Quem não cair nessas exceções, 
quem, portanto, em outras palavras, estiver no seu juízo perfeito e puder 
conduzir sua ação racionalmente é considerado livre e responsável – sem 
que essa liberdade tenha que ser primeiramente provada. Pode-se falar, 
por isso, de um conceito suposto (Präsumtiv) de liberdade. Obviamente 
se faria necessária aqui novamente uma discussão essencialmente 
minuciosa para mostrar que esse conceito de liberdade realmente basta 
para reproduzirmos a nossa autocompreensão como seres dotados de 
uma vontade livre. Aqui deve bastar a referência de que nossa prática 
real da atribuição de responsabilidade se baseia, tanto no dia-a-dia como 



Willaschek 

 

Studia Kantiana 23 

 

no direito, em tal conceito suposto de liberdade. Quem vê esse conceito 
como insuficiente, não pode simplesmente se referir, portanto, a uma 
dada compreensão prévia não-problemática, da qual siga que nós 
realmente não dispomos de liberdade de vontade. Ele precisaria, muito 
mais, provar que o conceito suposto de liberdade, mesmo fundamental 
para a nossa prática, é teoricamente insuficiente. Uma tal prova a meu 
ver não é de se esperar. Uma nova forma de tratamento com criminosos, 
até uma nova imagem de homem, como atualmente alguns pesquisadores 
da área cerebral e filósofos consideram nesse contexto, em breve não 
deveria ser necessária.11 
 Liberdade e o ato natural de culpar são, portanto, não somente 
compatíveis um com o outro, mas uma compreensão correta da lógica 
aplicada dos conceitos liberdade e responsabilidade pode nos assegurar 
o fato que a maioria das pessoas, pelo menos na maior parte do tempo, é 
livre e responsável. Enquanto o problema tradicional da liberdade de 
vontade é resolvido, a pergunta legítima, se e sob quais condições as 
pessoas são livres e responsáveis, recebe, no âmbito da concepção 
pragmatista de racionalidade, uma resposta positiva. 
 Eu considero em relação ao programa de uma transformação 
pragmatista da metafísica isso: eternos enigmas metafísicos tornam-se 
perguntas que se deixam responder a partir do recurso à prática da vida e 
a uma forma relevante dessa prática. Se não perdermos de vista o vínculo 
contextual de perguntas racionais, a necessidade metafísica da razão 
deixa-se, portanto, satisfazer inteiramente. Convicções, que são centrais 
para a nossa auto-compreensão como sujeito de ação e de saber, 
mostram-se, desta forma, racionais, mesmo que se subtraiam a uma 
comprovação empírica direta.  
 Seria interessante elucidar agora como funciona essa idéia a 
partir de outros temas metafísicos, teórico-cognitivos e morais-
filosóficos: da existência de um mundo externo independente do 
pensamento, da objetividade da significação lingüística ou da validade 
de normas e valores morais. Eu não quero, contudo, acrescentar às 
muitas perguntas de detalhe, que tive que deixar em aberto em minha 
exposição, mais outras tantas, mesmo porque nem todas as perguntas 

                                                
11 Cf. Willaschek, “DNS – Doch nicht schuldig? Zum Zusammenhang zwischen genetischer 
Disposition und persönlicher Verantwortung”, in Jahrbuch für Wissenschaft und Ethik 7 (2002), 
243-257; “Freiheit als Bedingung für Verantwortung. Ein kurzes Argument für den 
Kompatibilismus”, in Auf Freigang. Metaphysische und ethische Annäherungen an die menschliche 
Freiheit, org. por S. Mischer, M. Quante e Chr. Suhm, Münster 2003, 199-205 assim como “Wie 
frei ist der Mensch?” (manuscrito inédito) e “Freiheit und Verantwortung” (manuscrito inédito). 



Confiança condicional. Certeza metafísica em um mundo contingente 

 

24 Studia Kantiana 

 

ficaram em aberto por causa da falta de tempo. Muitas delas indicam 
pontos de partida para trabalho futuro. – Contudo, a uma pergunta em 
aberto eu gostaria de retornar mais uma vez ao final de minha 
apresentação: como fica a necessidade vital de sentido e orientação num 
mundo contingente? Ficará nisso, que nossa vida está ameaçada de se 
tornar sem sentido sem a aceitação de algo duradouro e necessário? Eu 
acredito que uma concepção pragmatista de racionalidade poderá 
enfrentar com esse receio, pelo menos em parte. 
 Por que nos inquieta, em geral, o pensamento de que nossa vida 
e a vida de nossa espécie é finita e representa numa perspectiva 
cosmológica somente um episódio mínimo num pequeno planeta 
insignificante? Acredito que isso tem a ver, entre outras coisas, com a 
estrutura de ação racional, a partir da qual ações com conseqüências 
duradouras são mais importantes do que ações que somente têm efeitos 
de curto prazo. A escolha da profissão é mais importante do que a de 
viagem de férias, uma vacina é mais importante do que tomar um 
comprimido para dor, etc. Quanto mais duradouras as conseqüências, 
tanto mais importantes as ações. Ora, se nossa vida fica longo tempo sem 
conseqüências e nesse caso não tem nenhum significado, isso então dá a 
entender que nossa vida a curto prazo, primeiramente, não pode ter 
sentido. Se nós atribuímos um significado a nossas próprias ações, então 
isto seria um erro, comparável com o ato irracional de evitar prejuízos de 
curto prazo por conta de proveitos de longo prazo: como a dor do 
tratamento dental com a qual imediatamente nos defrontamos parece 
mais ameaçadora do que a prótese dental em futuro remoto, assim a 
nossa vida parece de perto mais importante que ela é. – Todavia essa 
reflexão se baseia no pressuposto nada evidente de que importância é um 
conceito recursivo: assim, importante é apenas aquilo, cujas 
conseqüências são importantes. Isso significa que também as 
conseqüências somente são importantes quando elas por sua vez têm 
conseqüências importantes. Assim nós caímos num regresso infinito com 
o resultado que nada pode ser importante. Para concluir o regresso, 
necessitamos então de um segundo conceito de importância, segundo o 
qual muitas coisas – últimos objetivos, valores absolutos – são 
importantes por si mesmas. Nossas ações teriam, contudo, somente então 
um significado, quando elas contribuem para um objetivo último ou 
realizam um valor absoluto, cuja realidade, por sua vez, não depende do 
significado de suas conseqüências. 
 Se esse diagnóstico esquemático for verdadeiro, então o receio 
de que a nossa vida num mundo contingente seja sem sentido é apenas o 



Willaschek 

 

Studia Kantiana 25 

 

reverso da metafísica do incondicionado: ela se baseia na mesma 
estrutura argumentativa e liga o sentido de uma vida humana a um 
objetivo absoluto, previamente dado a nós pela ordem das coisas. 
Acabamos de ver que a aceitação de um incondicionado se dá, de algum 
modo, forçosamente a partir da estrutura da razão teórica. Agora 
podemos constatar que a insignificância de nossa vida num mundo 
contingente não resulta forçosamente da estrutura de uma racionalidade 
prática: na verdade é muitas vezes racional agüentar breves prejuízos em 
troca de proveitos duradouros, mas disso não resulta que os próprios 
proveitos duradouros somente subsistam, por sua vez, para contribuir 
para alcançar proveitos ainda mais duradouros. Se algo é realmente 
importante na nossa vida, então algumas coisas precisam de fato ser 
importantes por elas mesmas. Não se trata, porém, como requer um 
conceito tradicional de razão, de objetivos últimos e fins supremos. 
Trata-se muito mais dessas questões mundanas, que para nós humanos 
são justamente importantes: alimentação, saúde, família e amigos, 
liberdade política e justiça, apenas para citar alguns. A importância 
dessas coisas não é garantida por meio de argumentos sem 
pressuposições: a quem é cego ou faz-se de cego para elas, a ele não se 
demonstrará a sua importância. O mero fato, porém, que nem todos os 
humanos não compartilham dos nossos valores, não põe em questão a 
validade deles. Somente então, quando forem apresentadas objeções 
sérias de conteúdo contra eles, teremos que defendê-los de forma 
argumentativa. Caso essa defesa falhe, temos que desistir deles de forma 
racional. Enquanto, porém, não conseguirem nos convencer do contrário, 
devemos e precisamos dar confiança àquelas convicções e valores que 
dão orientação à nossa vida.  
 Nisso eu vejo os pontos centrais da concepção pragmatista de 
racionalidade: o que dá bom resultado na nossa vida merece nossa 
confiança. Neste caso trata-se não de uma confiança cega, mas de uma 
confiança racional e com isso de uma confiança condicional. Ela é 
racional, primeiro, porque manifesta somente aquilo que deu bom 
resultado, segundo, porque é aberta à crítica e pode ser questionada a 
cada momento por objeções sérias. 
 Não é tão fácil tranqüilizar-se com esses pensamentos: como se 
pode confiar em algo que a qualquer momento pode se mostrar não 
confiável? É como se se perdesse a base segura sob os pés: cada passo 
pode nos conduzir ao sem-fundo. Quem, contudo, sucumbe a esse 
sentimento, não vê uma importante distinção, a saber, entre aquilo que 
em princípio se pode mostrar não confiável e aquilo que provavelmente, 



Confiança condicional. Certeza metafísica em um mundo contingente 

 

26 Studia Kantiana 

 

ou com certa probabilidade, se mostrará não confiável. Em princípio é 
imaginável de cada amigo, que ele nos abandonará justamente quando o 
necessitamos. Seria, contudo, um erro trágico, desconfiar de todos os 
seus amigos por causa desse pensamento abstrato. Esse pensamento não 
nos impede de confiarmos ilimitadamente nessas pessoas, que se 
mostraram amigas por longo tempo e que não dão pretexto para 
suposições de que isso possa mudar no futuro. E assim também é com 
outras coisas, nas quais confiamos: assim que refletimos não somente de 
forma abstrata sobre nossa vida, mas a conduzimos de forma concreta, as 
certezas fundamentais geralmente aparecem por si. Que num mundo 
contingente somente certezas podem estar em prova, não diminui nem 
seu valor prático-vital nem seu valor filosófico.  
. 



Willaschek 

 

Studia Kantiana 27 

 

 

Resumo  

A metafísica tradicional assumiu que a razão pode apreender uma ordem estável 
e necessária sob as aparências mutáveis que são apresentadas a nós por meio de 
nossos sentidos. O artigo endereça a questão de saber, se alguma coisa 
permanece da metafísica se aceitarmos que o mundo é completamente 
contingente (não-necessário). Conforme o diagnóstico de Immanuel Kant das 
falácias da razão pura na "Dialética Transcendental" da Crítica da Razão Pura, 
pensamento racional como tal segue uma estrutura  recursiva de perguntas "Por 
quê?", com a conseqüência de que nossas perguntas podem alcançar um fim (um 
fim no qual a "necessidade da razão" é satisfeita) apenas com algo 
"incondicionado". Contra isto, é argumentado que a estrutura recursiva 
diagnosticada por Kant é característica não da razão como tal, mas apenas de 
uma concepção particular da razão que dominou a metafísica ocidental desde os 
dias de Platão e Aristóteles. Sob uma concepção pragmatística do pensamento 
racional, por contraste (uma concepção prevista pelo próprio Kant em seu 
argumento dos "Postulados da Razão Prática Pura"), perguntas razoáveis se 
apresentam e terminam com respostas que, como matéria de fato, não são 
disputáveis no contexto no qual são dadas. Desta perspectiva, nada necessário e 
incondicionado é requerido para satisfazer demandas da razão. À medida que 
fatos contextualmente incontestáveis tratam de perguntas que têm sido 
tradicionalmente consideradas como metafísicas p.ex., a liberdade da vontade), 
eles podem servir como base para um tipo pragmatístico de metafísica que pode 
ser feito sem ordem eterna e sem fundamentos necessários. 
 
  
Abstract 

Traditional metaphysics has assumed that reason can detect a stable and 
necessary order underlying the changing appearances presented to us by our 
senses. The paper addresses the question what, if anything, remains of 
metaphysics if we accept that the world is contingent (non-necessary) through 
and through. According to Immanuel Kant’s diagnosis of the fallacies of pure 
reason in the “Transcendental Dialectic” of the Critique of Pure Reason, rational 
thinking as such follows a recursive pattern of “Why?”-questions, with the 
consequence that our questions can come to an end (an end in which the “need 
of reason” is satisfied) only with something “unconditioned”. Against this, it is 
argued that the recursive pattern diagnosed by Kant is characteristic not of 
reason as such, but only of a particular conception of reason that has dominated 
western metaphysics since the days of Plato and Aristotle. On a Pragmatist 
conception of rational thinking, by contrast, (a conception foreshadowed by 
Kant himself in his argument for the “Postulates of Pure Practical Reason”), 
reasonable questions come to an end with answers that, as a matter of fact, are 
not contentious in the context in which they are given. From this perspective, 
nothing necessary and unconditioned is required in order to satisfy the demands 
of reason. Insofar as contextually uncontentious facts concern questions that 



Confiança condicional. Certeza metafísica em um mundo contingente 

 

28 Studia Kantiana 

 

have traditionally been regarded as metaphysical (e.g. freedom of the will), they 
can serve as the basis of a pragmatist kind of metaphysics that can do without 
eternal order and necessary foundations. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


