
Resumo

O objetivo deste artigo é apresentar uma discussão detalhada do conteúdo dos 
dois prefácios de A religião nos limites da simples razão, de Immanuel Kant, e, traduzi-
los ao português brasileiro, dada a carência de boas traduções. Além disso, ainda que 
indiretamente, este artigo também pretende estimular os estudos sobre o tema da religião 
em Kant e da tão necessária crítica da religião. O estudo da religião em Kant exige a 
compreensão não só de uma parte apenas do escrito sobre a religião, mas de toda a obra. 
O mais essencial é a compreensão da estrutura metodológica, a qual está apresentada nos 
seus dois prefácios.
Palavras-chave: religião moral; analogia; esquematismo prático.

Abstract

The objective of this paper is to present a detailed discussion of the content of the two 
prefaces to Religion within the boundaries of mere reason, by Immanuel Kant, and to translate 
them into Brazilian Portuguese, given the lack of good translations. Furthermore, 
albeit indirectly, this article also intends to stimulate studies on the topic of religion in 
Kant and the much-needed critique of religion. The study of religion in Kant requires 
understanding not just part of what he wrote about religion, but the entire work. The 
most essential thing is understanding the methodological structure, which is presented 
in its two prefaces.
Keywords: moral religion; analogy; practical schematism.

1 Doutor em Filosofia, Mestre em Filosofia e Bioética. Coordenador do Programa de Pós-Graduação em Ensino de Humanidades 
e Linguagens (PPGEHL), docente do curso de Filosofia, membro do Comitê de Ética em Pesquisa com Seres Humanos (CEP) e 
da Comissão de Ética no Uso de Animais (CEUA), na Universidade Franciscana (UFN), Santa Maria, RS. Membro da Sociedade 
Brasileira de Bioética (SBB) e membro relator (suplente) da Comissão Nacional de Ética em Pesquisa (CONEP), período 2024-2027. 
E-mail: diego.zanella@gmail.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2180-4011

Os dois prefácios de A religião nos limites da 
simples razão de Immanuel Kant: comentário 
e tradução

[The two forewords of Immanuel Kant’s Religion within the boundaries 
of mere reason: commentary and translation]

Diego Carlos Zanella1

Universidade Franciscana (Santa Maria, Brasil)

DOI: 10.5380/sk.v23i1.94017

Studia Kantiana, vol. 23, n. 1 (Abr. 2025): 103-130
ISSN eletrônico: 2317-7462



104Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Diego Carlos Zanella

Introdução

Immanuel Kant (1724-1804) é um filósofo alemão bem conhecido pela comunidade 
filosófica brasileira. Seu pensamento também já se encontra bem recepcionado no Brasil. Daniel 
Omar Perez demonstra isso no livro que organizou sobre Kant no Brasil, e que se encontra 
publicado em português (cf. Perez, 2005) e em inglês (cf. Rauscher; Perez, 2012). A edição em 
inglês é uma versão ampliada, tendo traduzido e republicado textos que procuram mostrar 
uma abrangência maior da recepção e interpretação de Kant no Brasil. “O conjunto resultante 
retém cerca de metade dos ensaios de Kant no Brasil e agora abrange vinte ensaios de dezoito 
diferentes pesquisadores. Uma continuidade substancial de conteúdo e propósito se reflete 
na manutenção do título original, Kant no Brasil” (Rauscher, 2012, p. 6). A edição brasileira 
procurou mapear as linhas interpretativas de Kant no Brasil: o trabalho filológico com Valerio 
Rohden (1937-2010), a interpretação política e sistemática com Ricardo Ribeiro Terra, a leitura 
analítica com Guido Antônio de Almeida, e a reconstrução semântica com Zeljko Loparic (cf. 
Perez, 2005, p. 3-4).

Uma análise dos sumários de ambas as obras demonstra a amplitude dos temas abordados 
da filosofia kantiana e comprova a sua ampla difusão no Brasil. O próprio Frederick Rauscher 
indica isso em sua introdução à edição inglesa, apesar de justificar certa ênfase temática:

Há uma inclinação para o trabalho em filosofia prática e estética nesta coleção. [...] 
Em parte, essa ênfase decorre da importância histórica das questões políticas na 
filosofia brasileira, em parte da disponibilidade em inglês de algum material que de 
outra forma poderia ter sido selecionado (Rauscher, 2012, p. 7).

O ponto em questão aqui é que a grande maioria dos temas da filosofia kantiana encontra-
se muito bem disseminada no Brasil. No entanto, há outros temas que têm recebido menor 
atenção por parte dos pesquisadores da filosofia de Kant. O tema da religião é uma dessas áreas 
da filosofia de Kant que tem recebido pouca atenção dos pesquisadores brasileiros. Por quê? Há 
alguma razão para o pouco interesse no tema da religião em Kant?

Essa é uma questão difícil de ser respondida. Mas, parece que as razões para tal podem ser 
resumidas em três: i) ainda não há uma boa tradução para o português brasileiro de A religião nos 
limites da simples razão; ii) o argumento da senilidade de Kant ainda se faz presente e gera alguma 
dúvida sobre a precisão conceitual das obras da fase final da vida de Kant; e, iii) a complexa 
estrutura conceitual e interpretativa da religião empregada por Kant na obra.

O estudante brasileiro que deseja estudar o tema da religião em Kant certamente 
encontrará alguma dificuldade. O primeiro obstáculo é que ainda não há uma boa tradução 
ao português brasileiro dessa obra. Há uma tradução para o português europeu, de Portugal, 
realizada por Artur Morão, em 1992, e que apresenta erros que comprometem a compreensão 
adequada dessa obra. A recente tradução publicada pela Editora Vozes, em 2024, é melhor do 
que a tradução portuguesa, mas, mesmo assim, ainda há falhas significativas na tradução. Assim, 
o estudante brasileiro necessita recorrer ao texto original, em alemão, ou a outras traduções 
disponíveis. O conhecimento de outro idioma pode apresentar-se como uma barreira para o 
estudo do tema da religião em Kant.

O argumento da senilidade de Kant é bastante controverso, está presente em alguns textos 
e traz algumas dificuldades. Marco Antonio Zingano, em Razão e história em Kant, originalmente 
publicado em 1989, um livro muito influente para quem estuda os escritos tardios de Kant, 
afirma que “[...] a anedota de senilidade intelectual precoce foi levada a sério, o que leva a 
suspeitar de que, provavelmente, há aqui alguma coisa arredia ao pensar ou sobre a qual não 
queremos refletir” (Zingano, 2022, p. 21).

O argumento de Zingano aponta para o fato de que a própria senilidade de Kant seja algo 
que põe em dúvida a credibilidade dos textos da década de 1790, como se a senilidade fosse a 



105 Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Os dois prefácios de A religião nos limites da simples razão de Immanuel Kant: comentário e tradução

causa dos problemas de compreensão de tais textos. Entretanto, Zingano também aponta para 
outro lugar, a saber, haveria nesses textos algo “arredio” ao pensamento ou mesmo algo sobre o 
qual não se quer refletir, ou ainda, algo sobre o qual é melhor não refletir. Pessoalmente, não 
acredito que o argumento da senilidade deva ser levado a sério. Até porque existem estudos 
que mostram que os últimos escritos de Kant não devem ser descartados apressadamente como 
produto da senilidade e que Kant é muitas vezes mal interpretado porque ele ensina a filosofar, 
não filosofia (cf. Schepelmann, 2018, p. 80-84). O livro de Maja Schepelmann — Der senile Kant: 
Zur Widerlegung einer populären These — ajuda a convencer qualquer um que ainda afirme que 
Kant tenha se tornado senil em sua última década de vida e que, por isso, desconsidera seus 
escritos desse período (cf. Schepelmann, 2018).

Dessa forma, é a segunda suspeita de Zingano que deveria ser levada a sério, aquela sobre 
algo “arredio” ao pensamento, acrescido do fato que Kant queria filosofar sobre diferentes 
assuntos em sua obra filosófica, como indicado por Schepelmann, e que isso tenha sido motivo 
de má interpretação em muitos casos. Assim, o objetivo central desse artigo é o de apresentar 
detalhadamente o conteúdo dos dois prefácios de A religião nos limites da simples razão, de 
Immanuel Kant, e, ao final, apresentar a tradução ao português brasileiro de ambos os prefácios.

Parte I: Comentário

A organização metodológica da religião moral

Ao se analisar os dois prólogos de A religião nos limites da simples razão, observa-se a 
articulação dos conceitos de moralidade, religião e teologia em três momentos. No primeiro 
momento, Kant trata de questões entre moral e religião. Nele, a argumentação é a de que a 
moralidade se basta a si própria, mas que também dela promana um fim. No segundo momento, 
o argumento é acerca da relação do trabalho que cabe ao investigador filosófico da religião e ao 
teólogo bíblico, no sentido de que um não deve avançar sobre a área de atuação do outro. No 
terceiro momento, Kant se detém em explicar como compreende o título da obra — A religião nos 
limites da simples razão — a partir do experimento com círculos concêntricos no qual o elemento 
histórico-revelado fornece uma roupagem para o elemento moral puro.

Isso leva, ademais, a acrescentar um quarto momento no intuito de explicar essa estrutura 
metodológica, a saber, como o elemento histórico-revelado veste sensivelmente o elemento 
moral puro? Esse momento será respondido na parte final desse artigo através do mecanismo 
do esquematismo da analogia, uma estrutura teórica para a ilustração analógica dos conceitos 
e princípios morais. Essa estrutura teórica não fornece nenhum tipo de conhecimento teórico-
especulativo, mas apenas torna um conceito moral-puro compreensível através da analogia com 
alguma coisa sensível. Dito de outra forma, trata-se de analisar como os conceitos morais puros 
podem influenciar a disposição humana, isto é, sobre as máximas do arbítrio, ou nas palavras 
do próprio Kant: “como se pode fazer a razão objetivamente prática também subjetivamente 
prática” (KpV, AA 05: 151).

A articulação metodológica entre moralidade e religião

Kant abre o prefácio à primeira edição da Religião recuperando algumas conclusões de 
sua filosofia moral. Ele argumenta que

[A] moralidade, na medida em que se baseia na concepção de ser humano como 
um ser livre que, por isso mesmo, também está vinculado por sua razão a leis 
incondicionais, não precisa nem da ideia de outro ser superior [Deus] a ele [ser 



106Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Diego Carlos Zanella

humano] para reconhecer seu dever, nem qualquer outro incentivo [felicidade] que 
não seja a própria lei para observá-los (RGV, AA 06: 3).

Essa argumentação inicial tem como objetivo afirmar que a moralidade se satisfaz a si 
própria porque possui a condição necessária para a determinação do arbítrio humano. Tal 
condição necessária é a suscetibilidade humana para respeitar a lei moral como sendo ela mesma 
o único incentivo supremo para a determinação do arbítrio. No entanto, cabe lembrar que a 
vontade humana pode “não querer resistir às inclinações, quando elas encorajam à transgressão” 
(RGV, AA 06: 58n). Contudo, como bem argumenta Kant “é sua própria culpa se tal necessidade 
se encontra nele mesmo” (RGV, AA 06: 3). E, desse modo, não é necessário que exista nenhum 
ser superior que faça com que o ser humano reconheça a lei que o ordena a agir moralmente.

Enquanto fundada no conceito de dever, “[p]ortanto, de modo algum a moralidade 
precisa da religião (tanto objetivamente, no que diz respeito ao querer, quanto subjetivamente, 
no que diz respeito à capacidade)” (RGV, AA 06: 3) para fundamentar-se. Ela é autossuficiente 
porque o ser humano é dotado de uma vontade capaz de legislar para si mesma, e, desse modo, 
determinar-se; e por possuir essa capacidade é razão prática. Mesmo assim, Kant argumenta que 
da moralidade algum fim deve surgir.

Mas, embora a moralidade não necessite por si mesma da representação de um fim 
que deva preceder a determinação da vontade, pode bem ser que ela tenha uma 
relação necessária com tal fim, a saber, não quanto ao fundamento, mas quanto às 
consequências necessárias das máximas tomadas de acordo com elas (RGV, AA 06: 
4).

Com isso, uma noção de finalismo aparece naquilo que diz respeito à religião. Contudo, 
quanto à moralidade, não há necessidade alguma de um fim para a determinação do correto 
agir, pois para tal “a lei, que contém a condição formal para o uso da liberdade em geral, basta 
para isso” (RGV, AA 06: 4-5). No entanto, quanto às questões sobre a religião, a referência a um 
fim — que tenha a sua origem na moralidade — é necessária. Essa noção de fim não pode vir 
como fundamento senão como consequência.

Segundo Stephen Richard Palmquist essas duas passagens de Kant expressam uma posição 
copernicana, pois elas “invertem a ordem de prioridade que a maioria das pessoas (se filósofos 
ou não) indicariam para religião e moralidade” (Palmquist, 2000, p. 191, tradução nossa). Assim 
como a revolução copernicana operou mudanças significativas no contexto epistemológico com 
a exclusão das ideias inatas e a afirmação de que “os objetos se deveriam regular pelo nosso 
conhecimento” (KrV, B XVI), essa mesma revolução também operou alterações no campo da 
investigação moral com a mudança do terreno da autoridade. O ser humano pode usar sua 
razão, aplicá-la a qualquer problema e alterá-lo. O ambiente no qual o ser humano encontra-se 
vivendo, de certo modo, contribui para a sua formação, no entanto, ele detém a possibilidade 
de alterá-lo, e, portanto, de melhorá-lo, assim como, também, melhorar a si próprio.

Contudo, a revolução copernicana não ocorreu apenas no campo epistemológico e moral, 
mas também teológico. Para Kant, o sentido moral do ser humano torna-se a fonte da consciência 
moral. Na Religião, Kant está interessado em localizar os principais conceitos religiosos de pecado 
e salvação historicamente articulados pelo Cristianismo na estrutura de significado legitimada 
pelas três Críticas. Essa estrutura requer que rígidos limites sejam localizados sob as afirmações 
teóricas sobre Deus e a alma que estão encravadas em tais doutrinas. A localização de tais 
limites serve para apresentar o que Kant considera ser o autêntico significado religioso dessas 
doutrinas, isto é, o redirecionamento delas a partir da liberdade moral humana e o destino 
moral da espécie humana como a única convergência de liberdade e natureza. Nesse sentido, 
o significado humano da religião é visto como enraizado com o exercício da liberdade moral 
humana nas suas dimensões individual e social.

Dado que a razão, na filosofia kantiana, não pode provar nem negar a existência Deus, 
essa ideia deve ser removida do campo especulativo e localizada no campo da fé.



107 Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Os dois prefácios de A religião nos limites da simples razão de Immanuel Kant: comentário e tradução

Tive pois de suprimir o saber para encontrar lugar para a crença, e o dogmatismo da 
metafísica, ou seja, o preconceito de nela se progredir, sem Crítica da razão pura, é a 
verdadeira fonte de toda a incredulidade, que está em conflito com a moralidade e é 
sempre muito dogmática (KrV, B XXX).

Nesse sentido, a tentativa teórica de provar a existência de Deus conduz ao ceticismo e 
a incredulidade. No entanto, a partir da revolução copernicana operada no campo teológico, a 
religião não pode entrar em conflito com a razão por que a razão a partir de agora é detentora 
da autoridade. Dito de outra maneira, a razão é quem determina a origem, o conteúdo e o 
objetivo de toda e qualquer religião possível. O nome dessa determinação é moralidade. É 
através dessa redefinição do conceito de teologia que Kant justificou a possibilidade de uma 
passagem do conhecimento à moralidade e da moralidade à religião. Com a única diferença 
que a moralidade não fornece nenhum tipo de conhecimento, mas apenas coloca o agente 
moral diante do imperativo categórico do puro dever, e o “tu deves” nunca o levará a formular 
qualquer espécie de “eu sei”. A partir disso, o “conhecimento” que o ser humano tem de Deus 
e da religião permanecem em sua consciência moral. Essa consciência incita no ser humano o 
senso do dever, isto é, um comprometimento à virtude.

Disso segue-se que o redirecionamento da religião a partir da moralidade tem como 
objetivo fornecer um ponto particular de referência à ação humana. Esse ponto particular de 
referência é que todos devem adotar um compromisso público de lealdade comum. É isso que 
Kant quer afirmar quando diz no primeiro prólogo à Religião que “[a] chave para a solução desta 
tarefa, tanto quanto acredito compreendê-la, só posso indicar aqui sem realizá-la” (RGV, AA 06: 
6n). Para tal desenvolvimento deve-se esperar, pelo menos, até o terceiro ensaio da Religião. No 
entanto, cabe aqui mostrar qual é a chave para a explicação dessa tarefa.

Portanto, é apenas a ideia de um objeto que contém em si a condição formal de todos 
os fins que devemos ter (o dever) e ao mesmo tempo tudo o que está condicionado 
a todos os fins que temos (a felicidade apropriada à sua observação), isto é, a ideia 
de um bem supremo no mundo, para cuja possibilidade devemos assumir um ser 
superior, moral, santíssimo e onipotente, que sozinho pode unir os dois elementos 
desse bem (RGV, AA 06: 5).

Esse é o argumento moral para a existência de Deus. No entanto, se a ideia de um sumo 
bem no mundo é para ser realizada, então Deus deve existir. E, a proposição “há um Deus, 
portanto, há um bem supremo no mundo” (RGV, AA 06: 6n) deve apenas ter significado como 
uma proposição de fé.

Ela seria uma proposição analítica, se da bondade de Deus fosse possível derivar o sumo 
bem no mundo. No entanto, a relação entre o dever moral e a ideia de Deus é analítica porque 
as leis da moralidade são as únicas que estão de acordo com a ideia de uma suprema perfeição, 
isto é, a santidade. A proposição citada é sintética a priori porque procede da moral: enquanto, 
por um lado, deve-se assumir a existência de Deus como postulado, por outro lado, o sumo 
bem no mundo deve ser realização da vontade racional humana determinada unicamente pela 
lei moral. A proposição citada é sintética a priori porque ela “vai, no entanto, além do conceito 
de dever, que a moralidade contém (e que não pressupõe nenhum conteúdo do arbítrio, mas 
apenas suas leis formais)” (RGV, AA 06: 6n). Isso não significa afirmar a real existência de 
Deus, mas apenas aceitá-lo como o postulado de um legislador supremo. “Mas a aceitação da 
existência desse legislador diz mais do que a mera possibilidade de tal objeto” (RGV, AA 06: 
6n). O que na proposição sintética a priori excede o conceito de dever? O que está contido no 
conceito de dever? Para o conceito de dever que a moralidade contém apenas a lei formal do 
dever é suficiente para a determinação do arbítrio. No entanto, o que excede o conceito de 
dever é a suposição de um fim, uma vez que não há necessidade alguma de assumir um fim para 
a determinação do correto agir na moral, pois para tal “a lei, que contém a condição formal para 
o uso da liberdade em geral, basta para isso” (RGV, AA 06: 4-5).

No entanto, o sumo bem é a ideia prática que une em si todos os fins porque representa 



108Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Diego Carlos Zanella

uma totalidade, a saber, “a totalidade incondicionada do objeto da razão prática pura” (KpV, 
AA 05: 108). É nesse sentido que o sumo bem deve ser entendido. O conceito de sumo bem é 
definido na Crítica da razão prática como a relação proporcional entre felicidade e virtude (cf. 
KpV, AA 05: 110). Então, o que é felicidade e o que é virtude? Na Crítica da razão pura, Kant 
define a felicidade como a “satisfação de todas as nossas inclinações (tanto extensive, quanto à sua 
multiplicidade, como intensive, quanto ao grau e também protensive, quanto à duração)” (KrV, 
A 806/B 834); ou seja, “para a ideia de felicidade se exige um todo absoluto, um máximo de 
bem-estar, em meu estado presente e em todo estado futuro” (GMS, AA 04: 418). Não obstante, 
embora a felicidade seja desejada por todos os seres humanos, e, a partir dessa concepção de 
felicidade, conclui-se que ter a ideia exata da felicidade é algo impossível para qualquer ser 
humano racional, pois para tal “seria preciso omnisciência” (GMS, AA 04: 418). Na Religião, 
Kant define virtude como “a disposição firmemente estabelecida para cumprir estritamente o 
seu dever” (RGV, AA 06: 22n). Dadas essas caracterizações, observa-se que o conceito de sumo 
bem é uma síntese entre felicidade e virtude. Contudo, cabe analisar em que sentido o sumo 
bem estabelece uma síntese a priori. Tendo em vista a filosofia moral de Kant, afirmar que a 
tendência à felicidade é o que produz uma disposição virtuosa, isso seria o mesmo que fundar 
o princípio moral em um dado empírico. O problema da felicidade como princípio moral é 
sua determinação por um elemento empírico, e por isso ela é formalmente indeterminada e 
indeterminável, pois o agente não tem as condições necessárias para delimitar precisamente o 
conjunto das condições necessárias para a sua perfeita felicidade. A felicidade não é a causa da 
moralidade para Kant, mas uma das suas consequências. Portanto, a moralidade não pode ser 
deduzida de qualquer princípio empírico, como a felicidade, mas deve ter como fundamento 
determinante da vontade a representação da lei como motivo suficiente.

Do contrário, afirmar que a disposição virtuosa produz a felicidade supõe-se ser 
um argumento mais coerente. Relacionado a isso, na primeira Crítica, Kant afirmou que a 
“felicidade, isoladamente, está longe de ser para a nossa razão o bem perfeito. A razão não a 
aprova (por mais que a inclinação a possa desejar) se não estiver ligada com o mérito de ser 
feliz, isto é, com a boa conduta moral” (KrV, A 813/B 841). Ao que parece, a ideia de uma 
moralidade recompensadora está presente nesse argumento para o sumo bem, no entanto, isso 
é precisamente o que a teoria moral de Kant não aceita. Já na segunda Crítica, semelhante 
argumentação também é encontrada: “não é impossível que a moralidade da disposição tenha 
um nexo, se não imediato, contudo mediato (através de um autor inteligível na natureza) e, em 
verdade, necessário como causa, com a felicidade como efeito no mundo sensorial” (KpV, AA 
05: 115). Esse argumento retoma a relação entre Deus e o sumo bem encontrada nas páginas do 
primeiro prólogo da Religião. Nessas páginas, observa-se que o conceito do sumo bem contém 
alguma coisa a mais do que contém o mero conceito do dever.

Nesse sentido, entende-se que a religião é necessária porque é um modo de apresentar a 
realização do destino moral da humanidade como a convergência de liberdade e natureza. Nessa 
instância, Kant está interessado com o sentido prático em que os seres humanos poderiam 
comprometer-se na busca pelo sumo bem moral, “de tal modo que a disposição moral é a 
condição que, antes de mais, torna possível a participação na felicidade” (Kant, 2001, p. 645; 
B 841). A religião tem como função ensinar como estabelecer uma boa disposição moral. Esse 
argumento tem como pressuposto que o ser humano “é afetado ele próprio por tantas inclinações, 
é certamente capaz da ideia de uma razão pura prática, mas não consegue tão facilmente torná-
la eficaz in concreto no modo de vida que é o seu” (GMS, AA 04: 389). Nesse sentido, segundo 
Allen W. Wood, “Kant entende a religião não como uma matéria de conhecimento teórico, mas 
como uma matéria de disposição subjetiva prática” (Wood, 1991, p. 7, tradução nossa) e a fonte 
da autêntica religião continua sendo a consciência da obrigação moral.

A religião não se diferencia em parte alguma da moral quanto à matéria, isto é, 
quanto ao objeto, pois esta lida com os deveres em geral; antes, sua diferença em 
relação a esta é meramente formal, isto é, é uma legislação da razão, para que a 
moral, através da ideia de Deus por ela mesma produzida, exerça influência sobre a 



109 Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Os dois prefácios de A religião nos limites da simples razão de Immanuel Kant: comentário e tradução

vontade dos homens para o cumprimento de todos os seus deveres (SF, AA 07: 36).

Essa passagem deixa claro que quanto à matéria de ambas — moralidade e religião — é uma 
e a mesma, como Kant afirma, deveres. No entanto, cabe observar em que sentido se orienta o 
conceito de dever na moralidade e na religião. A principal diferença é justamente a linguagem 
utilizada para expressar esses deveres. Tanto a religião quanto a moralidade expressam esse 
conteúdo, cada uma com sua própria linguagem. Esse conteúdo é o mesmo, do mesmo modo 
que a lei moral só é essencialmente uma e a mesma, por muitas que sejam as formas e os 
símbolos sob os quais se pretenda expressá-la. A moralidade kantiana usa uma linguagem formal 
para expressar o dever. Segundo essa teoria, o dever é expresso na forma de um imperativo 
categórico. Desse modo, a lei sempre é a forma ou o princípio orientador da ação. Ao invés de 
conceber o dever simplesmente como aquilo que ordena, de acordo com a moral, na religião o 
conteúdo do dever aparece resumido na ideia de um ser supremo, considerado como autor da 
lei moral.

A partir dessa consideração, problemas começam a surgir. Por que a ideia de Deus é 
produzida a partir da moral? E, que tipo de influência é essa sobre a vontade humana para 
o cumprimento de todos os seus deveres? E, se o conceito de dever está resumido na ideia de 
Deus, isso não está colocando em risco o conceito de autonomia da teoria moral de Kant? 
Contudo, essas questões são recolocadas por Allen W. Wood ao afirmar que aquilo que é 
“requisito para a religião é que (1) temos deveres, (2) temos um conceito de Deus, e (3) somos 
capazes de relacionar nossos deveres como alguma coisa que Deus deseja que façamos” (Wood, 
1991, p. 7, tradução nossa).

Quanto ao primeiro ponto não restam dúvidas, tanto a moralidade quanto a religião 
têm a ver com deveres. Os outros dois — sobre o conceito de Deus — são os mais controversos. 
Segundo a passagem de O conflito das faculdades, a ideia de Deus que deve ser esclarecida é aquela 
produzida a partir da moralidade para exercer influência sobre a vontade humana. No entanto, 
na Fundamentação, Kant pergunta “[d]e onde, porém, temos o conceito de Deus, enquanto o 
sumo bem?” (GMS, AA 04: 408-409), ou seja, um conceito de Deus que seja capaz de exercer 
influência sobre a vontade humana; e na sequência ele mesmo responde: “[u]nicamente da 
ideia de perfeição moral que a razão projeta a priori e vincula inseparavelmente ao conceito de 
uma vontade livre” (GMS, AA 04: 409). De acordo com essa passagem, a ideia de Deus como 
bem supremo que surge da moralidade é uma ideia que a razão estrutura a partir da perfeição 
moral, isto é, da ideia de santidade. “O conceito de Deus e até a convicção da sua existência só 
podem encontrar-se na razão, só dela promanam e não nos advêm nem por inspiração, nem 
ainda por uma notícia dada mesmo pela maior autoridade” (WDO, AA 08: 142). Na Religião, 
Deus é reconhecido como ser moral, isso significa que conhecemos Deus enquanto ele é para 
nós e não em si, o que Kant chamará de conhecimento por analogia. Ou melhor, não se trata 
mais de dizer o que é Deus, mas de pensar como se pode falar sobre ele. No entanto, cabe ainda 
perguntar, que tipo de influência esse conceito de Deus é capaz de exercer? Essa influência 
somente pode ser explicada por meio de uma ilustração analógica dos conceitos e princípios 
morais, uma vez que a definição desse conceito de Deus é uma ideia que a razão estrutura 
a partir da perfeição moral, isto é, da ideia de santidade. Contudo, o que significa afirmar 
Deus como um ser moral? A incognoscibilidade das profundezas do coração humano por parte 
dos seres humanos é o que permite Kant, na Religião, postular Deus como o perscrutador dos 
corações. Obviamente, uma vez que é admitida a existência de Deus é possível conferir a esse 
ser a competência de examinar o coração humano. Na Religião, Kant afirma que Deus é “quem 
conhece o fundamento inteligível do coração” (RGV, AA 06: 48).

Considerada dentro dos limites da razão, a religião não compreende nenhum dever para 
com Deus, pois Deus somente é uma ideia da razão. Na religião, os deveres somente podem ser 
deveres dos homens para com eles mesmos. Dado isso, a definição de religião deve ser revisada. 
Na passagem citada do Conflito, a religião é definida como uma legislação da razão com a função 
de adequar para a moralidade um alcance sobre a vontade humana para o cumprimento de 



110Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Diego Carlos Zanella

todos os seus deveres. No entanto, na Religião, Kant entende que a “religião (subjetivamente 
considerada) é o reconhecimento de todos os nossos deveres como mandamentos divinos” 
(RGV, AA 06: 153). Com isso, observa-se que a religião é definida ao nível da subjetividade, isto 
é, religião é uma instância de reconhecimento ou o nível da consciência. Desse modo, a definição 
de religião é entendida como uma legislação da razão para proporcionar à moralidade uma 
influência sobre a vontade humana para o cumprimento de todos os seus deveres. Isso quer dizer 
que a religião é uma atitude pessoal por considerar a lei moral como se fosse um mandamento 
divino. Dado que a religião é definida ao nível da subjetividade, isto é, a religião é uma instância 
de reconhecimento ou o nível da consciência do dever. A religião é o reconhecimento pelo ser 
humano de um princípio superior, um destino comum do qual depende o destino de todo o 
ser humano. A religião como reconhecimento de um princípio superior não sugere nenhum 
tipo de heteronomia, porque Kant está interessado com o significado prático pelo qual os seres 
humanos poderiam melhor comprometer sua busca de seu supremo fim moral. Desse modo, a 
religião como uma instância de reconhecimento é uma atitude pessoal — intelectual e moral — 
para com o destino humano.

A articulação metodológica entre filosofia e teologia

A relação entre filosofia e teologia guarda uma estreita relação com o tópico anterior 
sobre a relação entre moralidade e religião. Kant apresenta a relação entre filosofia e teologia na 
forma de um conflito entre as faculdades de filosofia e de teologia (cf. SF, AA 07: 36-38). Nesse 
sentido, a problemática gerada sobre a obra kantiana sobre a religião se reporta, ao menos, a dois 
pontos: o direito de o filósofo se pronunciar sobre assuntos de religião, e, o lugar da revelação 
na obra. No contexto da segunda metade do primeiro prefácio, essa problemática consiste em 
uma mudança no conteúdo, embora permaneça em relação com o anterior. A partir disso, no 
que toca ao primeiro ponto, Kant está interessado em apresentar a relação do trabalho que cabe 
tanto ao investigador filosófico da religião quanto ao teólogo bíblico, no sentido de que um não 
deve avançar sobre a área de atuação do outro, mas que o primeiro pode pronunciar-se sobre 
assuntos de religião.

No entanto, apesar de ser uma passagem enigmática, o parágrafo de abertura da segunda 
metade do primeiro prefácio ou o que constitui o segundo momento, ressalta a importância 
da crítica. Parafraseando as palavras de Kant (cf. RGV, AA 06: 7), se a moralidade reconhece 
um objeto digno de ser respeitado por causa da santidade da sua lei, ao nível da religião, a 
moralidade representa um objeto de adoração na causa suprema que traz essa lei para realizar, 
e por causa disso, a moralidade aparece na sua majestade. No entanto, esse objeto de adoração 
que a moralidade apresenta na religião como digno de respeito é degradado pelos seres humanos 
quando eles aproveitam tal ideia para seu próprio uso. Contudo, o respeito somente pode ser 
motivado na medida em que o ser humano é livre. A degradação e a tutela religiosa tornam o ser 
humano em um ser dependente e supersticioso porque corrompem sua disposição à liberdade e 
à autonomia, e, desse modo, o que deveria ser — sinceramente — adorado de modo livre resulta 
degradado. Essa degradação é culpa do próprio ser humano porque é “tão cômodo ser menor” 
(WA, AA 08: 35), e, desse modo, é o próprio ser humano quem se submete à sujeição pela 
dependência das leis coercitivas da Igreja e do Estado.

Desse modo, o debate sobre o direito de o filósofo se pronunciar sobre assuntos de religião 
foi um elemento chave para Kant, de modo que projeta o ponto principal do Iluminismo, a 
emancipação do uso público da razão de qualquer dependência ou qualquer relação com algo 
além de si mesma, principalmente com coisas da religião. No entanto, cabe perguntar, por 
que principalmente com coisas da religião? Para Kant, a religião pode ser um instrumento de 
opressão e controle social quando malconduzida.

[A] liberdade de pensar toma-se também no sentido de que se opõe à pressão sobre a 
consciência moral; quando, sem qualquer poder em matéria de religião, há cidadãos 



111 Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Os dois prefácios de A religião nos limites da simples razão de Immanuel Kant: comentário e tradução

que se constituem tutores dos outros e, em vez de argumentos, sabem banir todo o 
exame da razão mediante uma impressão inicial sobre os ânimos, através de fórmulas 
de fé prescritas e acompanhadas pelo angustiante temor do perigo de uma inquirição 
pessoal (WDO, AA 08: 145).

A religião, como uma fonte eminente para a interpretação do sentido da vida humana e 
como um fator importante na sociedade, também foi pensada por Kant para tornar-se sujeito 
da argumentação pública e crítica. No prefácio da Crítica da razão pura Kant já anunciava que 
na época do criticismo — o modo que ele viu o seu século — a religião e a política poderiam 
afirmar uma validade futura na medida em que elas passassem por um exame em um debate 
livre e público.

Com respeito aos problemas que tem uma influência sobre a vida humana em sociedade, 
a razão deve ser entendida como a capacidade do pensamento humano para levantar e responder 
as questões não apenas sobre a realidade e a causalidade no mundo físico — a qual é uma tarefa 
da ciência — mas também sobre a veracidade das normas morais e a legitimidade de instituições 
sociais e políticas. De qualquer modo, ao centrar um de seus focos na questão da possibilidade 
da liberdade, na possibilidade de uma nova instância transcendental que fornece um critério 
para a avaliação das ações do sujeito racional no mundo, a Crítica da razão pura inicia a abertura 
de um novo leque de investigação no campo prático, em que temas como a política, o direito, a 
história, a religião tornam-se novos objetos da apreciação crítica.

Desse modo, no debate sobre o direito de o filósofo também poder se pronunciar sobre 
assuntos de religião, aquilo que cabe como tarefa do filósofo com a religião não é uma intromissão 
no campo de atuação do teólogo bíblico, mas apenas um uso para sua teoria, pois, “entre a razão 
e a Escritura não se encontra somente compatibilidade, mas também concórdia” (RGV, AA 
06: 13). Com isso, a pretensão kantiana no texto sobre a religião é que “essa associação ou a 
tentativa dela é uma tarefa conveniente ao pesquisador filosófico da religião com pleno direito 
e não uma intervenção no direito exclusivo do teólogo bíblico” (RGV, AA 06: 13). A tentativa 
dessa união se dá em virtude da relação entre filosofia moral e teologia bíblica que Kant está 
propondo. Essa relação é uma tarefa que cabe ao investigador filosófico da religião.

A intromissão do investigador filosófico da religião na área de atuação do teólogo, 
para Kant não ocorre, uma vez que a desordem só tem lugar quando o investigador filosófico 
da religião “introduz algo na teologia bíblica, e, assim, deseja direcioná-la para fins diferentes 
daqueles permitidos pelo seu estabelecimento” (RGV, AA 06: 10). Mas, segundo a proposta de 
Kant, não há intromissão do investigador filosófico da religião na teologia bíblica porque ele 
deve permanecer dentro dos limites da simples razão.

Esse aspecto já está inscrito no próprio título da obra — Die Religion innerhalb der Grenzen 
der bloßen Vernunft — uma vez que a palavra Grenzen sugere uma limitação à investigação sobre 
a religião.

O uso de Grenzen indica que ele [Kant] tem em mente um limite (como uma cerca 
dividindo duas porções de terra), em qualquer um dos lados, nos quais encontramos 
aspectos legítimos (embora diferentes) de um e mesmo território (a saber, a religião). 
Em um dos lados encontramos o que é racionalmente necessário, e no outro o que 
é empiricamente real (Palmquist, 2000, p. 118, tradução nossa).

A imagem sugerida por Stephen R. Palmquist deixa mais evidente a disputa entre o que é 
tarefa do filósofo e o que é tarefa do teólogo. Na proposta, “o que é racionalmente necessário” 
— a filosofia moral — é tarefa do filósofo, e “o que é empiricamente real” — a religião revelada — é 
tarefa do teólogo. Com isso, pode-se afirmar que o filósofo também poder pronunciar-se sobre 
assuntos de religião, uma vez que ele se pronúncia a partir de um determinado ponto de vista, a 
saber, o da moralidade; e também, não é uma intromissão naquilo que é específico do teólogo 
bíblico, porque “o filósofo toma algo emprestado da teologia bíblica para usá-lo em seu próprio 
propósito” (RGV, AA 06: 9) e não introduz nada à teologia, a fim de que vá conduzi-la a outros 



112Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Diego Carlos Zanella

fins que não são adequados a sua própria organização. Além do mais, o uso de Kant da palavra 
Grenzen tem a pretensão de implicar limites territoriais, pois se Kant não tivesse desejado dar 
indício de tal imagem, ele poderia, certamente, ter usado um outro termo mais técnico, como, 
por exemplo, reinen (puro), para referir-se ao aspecto interno ou invisível da verdadeira religião.

A estrutura metodológica da religião moral

No segundo prefácio da Religião, Kant se detém em explicar como compreende o título da 
obra — A religião nos limites da simples razão — a partir do experimento com círculos concêntricos, 
no qual o elemento histórico-revelado veste sensivelmente o elemento moral puro, ou seja, o 
segundo elemento da problemática gerada sobre a obra: o lugar da revelação. A imagem kantiana 
de círculos concêntricos é a marcação do limite entre o que é essencial e o que é supérfluo em 
matéria religiosa. Isso quer dizer que ao definir os limites nos quais poderá desenvolver uma 
religião racional, Kant apresenta uma preocupação metodológica para a fixação dos critérios 
da determinação de uma relação entre a razão e a revelação, isto é, entre a crítica e a história. 
Kant propõe esse experimento explicando a compreensão do título de sua obra. Tal explicação 
consiste em que

A revelação pode pelo menos compreender também em si a pura religião da razão, 
mas não o contrário, isto é, a pura religião da razão não pode conter o histórico 
da revelação, assim, posso considerar a revelação como uma esfera maior da fé que 
contém em si a religião da razão como uma esfera menor (não como dois círculos 
externos um em relação ao outro, mas como círculos concêntricos) (RGV, AA 06: 
12).

Para Kant, o aspecto revelado da religião contém algo de puro em seu interior, as ideias 
morais suprassensíveis que são “vestidas” através da linguagem simbólica da religião revelada, 
unicamente, para torná-las mais compreensíveis à humanidade sensível. A religião racional 
pura é a “essência verdadeira e racional” (Wood, 1970, p. 193, tradução nossa) da revelação. A 
revelação, enquanto tal constitui uma religião empírica, histórica. Essa condiciona a fé eclesial 
por suas circunstâncias históricas e afirmações baseadas na revelação divina. A religião racional 
pura, enquanto estrutura da pura fé religiosa (fé moral), contém a parte mais importante, pois 
é o núcleo da revelação.

O experimento kantiano com círculos concêntricos reportar-se à pura religião da razão 
— na esfera mais estreita, e aponta para a avaliação de alguma religião empírica particular — na 
esfera mais ampla, por “considerar a revelação como sistema histórico em conceitos morais 
meramente fragmentário e ver se este não conduz de volta ao mesmo sistema racional puro 
da religião” (RGV, AA 06: 12). Para a religião pura, um desígnio moral-prático de investigação 
é suficiente, uma vez que o conceito racional a priori apenas tem lugar em uma tal conexão 
(entre religião racional e religião revelada). E, como entre ambas existe certa harmonia, quem — 
obedecendo aos conceitos morais — seguir uma, coincidirá com a outra.

Para o experimento kantiano, o culto não é um fim em si, pois isso é um sinal de que ele 
serve apenas como meio para transmitir as ideias morais que a religião histórico-revelada possui 
em seu núcleo. Nesse intuito, essa seção tem como objetivo mostrar como essas ideias morais 
são transmitidas à humanidade em um processo histórico, isto é, como a religião histórica 
é o veículo da religião moral. Ou ainda, é uma investigação para averiguar se o experimento 
kantiano de círculos concêntricos funciona. Desse modo, a religião moral tem como principal 
tarefa a formação moral do indivíduo porque torna “sensível” a percepção da lei moral para o 
ser humano.

O que significa, então, tal conexão, se o conhecimento do suprassensível não é possível? 
Ou melhor, qual a “utilidade” dessa conexão (entre religião racional e religião revelada)? 
Segundo a afirmação de Gordon E. Michaelson, “o lado empírico, histórico e representativo da 
religião, longe de ser automaticamente ilícito é um importante mediador da pura religião moral 



113 Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Os dois prefácios de A religião nos limites da simples razão de Immanuel Kant: comentário e tradução

para uma humanidade finita e sensitiva” (Michaelson, 1979, p. 10, tradução nossa). Nesse 
contexto, o que significa que a religião histórica ou revelada seja mediadora da religião moral 
pura? Esse é o significado do que Kant propõe com o experimento de círculos concêntricos. 
Esse experimento consiste em abordar questões de religião dentro dos limites da simples razão.

Na Religião, como já afirmado, o que é suprassensível e não está submetido às condições 
da sensibilidade, o espaço e o tempo, deve adquirir um aspecto sensível, e desse modo, a 
narrativa bíblica permite representar, por analogia, o que não comporta espaço e tempo, no 
espaço e tempo. Desse modo, é possível afirmar que a religião histórica é o veículo da religião 
moral. Isso se dá, dada à definição do experimento kantiano de círculos concêntricos, pois a 
religião histórica é o veículo da religião moral uma vez que aquela contém os elementos morais 
dessa em seu núcleo.

[A] a história prova que nenhuma fé fundada nas Escrituras poderia ter sido destruída 
[...], quando tal livro [a Bíblia] que chegou às mãos dos seres humanos, além de seus 
estatutos como leis de fé, também contém o mais puro ensinamento religioso moral 
com integridade, que pode ser harmonizado da melhor forma com esses estatutos 
(como veículos de sua introdução) (RGV, AA 06: 107).

Através dos elementos da narrativa bíblica Kant pode simbolizar as ideias morais, isto 
é, uma forma de fornecer uma explicação das ideias morais de modo que seja mais acessível 
à vida humana. Esse processo de simbolização dos conceitos morais se dá em um contexto 
bem delimitado, desse modo, Kant pode ilustrar o modo em que esses conceitos morais puros 
podem ser representados por exemplos históricos contingentes. Na Religião, Kant apresenta esse 
argumento afirmando que “é claramente uma limitação da razão humana, sempre inseparável 
dela, que não se pode pensar em qualquer valor moral significante nas ações de uma pessoa sem, 
ao mesmo tempo, representar essa pessoa ou a sua expressão sob uma forma humana” (RGV, 
AA 06: 64-65n). Isso quer dizer que há uma necessidade natural na humanidade de que essas 
ideias morais suprassensíveis possam ser amparadas sensivelmente, isto é, uma confirmação 
experiencial qualquer. Desse modo, todo objeto suprassensível — no ser humano — necessita ser 
representado por algo visível, isto é, sensível. De acordo com isso, esse procedimento somente 
tem sentido para o âmbito prático da razão, uma vez que ele não possibilita nenhum tipo de 
conhecimento do objeto em questão, senão que “em uma representação simbólica em que 
apenas o prático é compreensível para nós” (RGV, AA 06: 171), isto é, a possibilidade de fazer 
com que uma ideia da razão seja intuitiva apenas segundo certa analogia. Ou seja, a analogia “é 
propriamente uma linguagem para o indizível, uma linguagem que não recua diante das formas 
onde a experiência humana se dá” (Marty, 1997, p. 224, tradução nossa).

O mecanismo do esquematismo da analogia é o procedimento desenvolvido por Kant 
para tornar compreensível como uma religião histórica pode concretizar e representar ideias 
morais. Esse procedimento ajuda a compreender a mediação entre o que é sensível e o que 
é suprassensível. Essa discussão kantiana se resume principalmente, senão exclusivamente a 
dois pontos: o papel que a figura de Cristo tem como o símbolo de um princípio metafísico-
moral e como o fundador histórico de uma religião; o outro ponto, a religião histórica fundada 
por Cristo é o veículo da religião moral proposta por Kant porque contêm em seu núcleo os 
elementos morais dessa.

O papel da figura de Cristo como a representação do arquétipo da disposição moral 
agradável a Deus, na Religião, tem sua raiz na discussão do ideal da razão pura na Crítica da razão 
pura. Na primeira seção, do ideal em geral, Kant argumenta que

[e]mbora não indo tão longe, temos de confessar que a razão humana contém não 
só idéias, mas também ideais que [...], têm no entanto força prática (como princípios 
reguladores) e sobre eles se funda a possibilidade de perfeição de certas ações (KrV, 
A 569/B 597).

Nesse contexto, o ideal é a possibilidade do arquétipo, pois é a ideia a priori de tal arquétipo 



114Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Diego Carlos Zanella

aquilo que possibilita a determinação do ideal. A representação do ser mais real — o ideal — 
não é para ser entendida como existência, mas apenas como a representação transcendental de 
um ideal. Para que o arquétipo seja visto como um ideal é necessário que seja determinado a 
priori pela ideia, que no caso da moralidade é a ideia da perfeição em si mesma, isto é, a ideia 
de santidade. Esse arquétipo não se torna um modelo necessário para a vida moral humana 
por força da imagem pessoal em que se exprime — a figura de Cristo –, mas, enquanto essa 
figura representa a ideia de santidade. É referindo-se a essa ideia de santidade entendida como 
ideal que Kant na Fundamentação argumenta que “[m]esmo o Santo do Evangelho tem de ser 
comparado primeiro com o nosso ideal de perfeição moral antes de ser reconhecido como tal” 
(GMS, AA 04: 408). Isso significa que a ideia de perfeição moral somente é delineada a priori 
pela razão e somente nela reside.

Esta santidade da vontade é, todavia, uma ideia prática que necessariamente tem 
de servir como arquétipo, cuja aproximação infinita é a única coisa que compete a 
todos os entes racionais finitos e que a lei moral pura, que por isso mesmo se chama 
santa, lhes mantém constantemente e corretamente ante os olhos (KpV, AA 05: 32).

Cabe aqui ressaltar que o aspecto inteligível para Kant é considerado sempre como 
um ideal, isto é, um modelo <Urbild> perfeito a ser imitado. É esse modelo de santidade da 
vontade que a figura de Cristo representa e que a constante aproximação a ele é o que compete 
à vontade humana, desse modo, “a virtude, é a coisa mais elevada que uma razão prática finita 
[– humana –] pode conseguir” (KpV, AA 05: 33). No entanto, o máximo de perfectibilidade que 
um ser humano pode alcançar nunca se igualará ao modelo perfeito. O máximo de perfeição 
humana pode — adequadamente — ser apresentado como virtude, isto é, a virtude humana é 
uma imitação imperfeita (de natureza ectypa) do aspecto inteligível que o arquétipo ou o modelo 
de disposição moral agradável a Deus (santidade da vontade) representa. De acordo com isso, 
pode-se afirmar que o ser humano não deve imitar a representação visível de tal arquétipo, mas 
a intenção moral da boa vontade que tal arquétipo representa. Para Kant, um exemplo serve 
apenas para o encorajamento moral. Ainda na Fundamentação, encontra-se a afirmação que a

Imitação não tem lugar de modo algum no domínio moral, e os exemplos servem 
apenas de incentivo, isto é, põem fora de dúvida a factibilidade daquilo que a lei 
manda; eles tornam intuitivo [anschaulich, visível, concreto] aquilo que a regra prática 
exprime de maneira mais geral, mas nunca podem autorizar a pôr de lado o seu 
verdadeiro original, que está na razão, e a regular-se por exemplos (GMS, AA 04: 
409).

De acordo com a passagem, para a moralidade não pode existir exemplos a serem seguidos 
porque de um exemplo existiria apenas a imitação de seu comportamento empírico, ou seja, 
somente aquilo que está ao alcance do “conhecimento” moral-empírico humano. A figura de 
Cristo representa o ideal da disposição moral agradável a Deus, isto é, de uma boa disposição 
moral. Ou ainda, a figura de Cristo representa aquilo que não é apenas legalmente bom, mas 
também moralmente bom.

Jesus é o símbolo do arquétipo moral que torna evidente analogicamente a 
possibilidade e a necessidade de imitar esse arquétipo. Os diversos fatos sobre a 
história pessoal do Mestre do Evangelho esquematizam, em primeiro lugar, a intenção 
moral originária da humanidade em geral e, em segundo lugar, os obstáculos que se 
apresentam para a realização dessa intenção moral ao bem (Lema-Hincapié, 2006, 
p. 136, tradução nossa).

De acordo com isso, pode-se perguntar: o que a figura de Cristo representa para a 
humanidade sensível? A figura de Cristo representa para a humanidade um exemplo de vida 
moral agradável a Deus. Desse modo, o Cristo não pode ser visto como o Salvador do mundo 
como ensina a doutrina do Cristianismo. Aquele que exige um modelo sensível de imitação 
não passa de um incrédulo moral, isto é, alguém que não acredita na virtude humana, mas que 
espera algum tipo de assistência sobrenatural sem tornar-se digno dela.

Se uma religião moral (para não ser projetada nos dogmas e observância, mas na 



115 Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Os dois prefácios de A religião nos limites da simples razão de Immanuel Kant: comentário e tradução

disposição do coração para observar todos os deveres humanos como mandamentos 
divinos) deve ser estabelecida, eventualmente todos os milagres que a história conecta 
com sua fundação devem eles mesmos tornar a fé nos milagres em geral dispensável. 
Pois, traímos um grau culpável de incredulidade moral se não concedemos autoridade 
suficiente para os preceitos do dever, como originalmente inscritos no coração pela 
razão, a não ser que eles estejam autenticados em adição através de milagres: “Exceto 
que você veja sinais e maravilhas, você não acreditará” (RGV, AA 06: 84).

Segundo a proposta kantiana de uma religião moral, todos devem reconhecer que as 
prescrições do dever se encontram na razão mesma. Desse modo, essas prescrições não devem 
buscar justificação fora da razão, pois isso é o que qualifica a fé na revelação. Uma autêntica 
religião moral estabelece-se na pura intenção do coração em cumprir todos os deveres humanos 
como mandamentos divinos. O fundador de uma autêntica religião moral somente pode ser 
alguém que possui uma pura intenção do coração, e por causa disso, ensina aos outros homens 
como assim viver.

Não podemos pensar o ideal da humanidade agradável a Deus (portanto, de tal 
perfeição moral como é possível para um ser pertencente a esse mundo e dependente 
de necessidades e inclinações) exceto na ideia de um ser humano solícito não apenas 
para executar, em pessoa, todos os deveres humanos, e, ao mesmo tempo propagar 
a bondade sobre ele tão longe quanto possível através do ensino e exemplo, mas 
também, ainda que provocado pela maior tentação para tomar sobre ele mesmo 
todos os sofrimentos, até a morte mais vergonhosa para o bem do mundo e mesmo 
de seus inimigos (RGV, AA 06: 61).

Segundo essa passagem, Kant vê a figura de Cristo como o fundador de uma religião 
universal que se denomina Cristianismo, que como “primeiro propósito verdadeiro tinha 
nenhum outro senão a introdução de uma pura fé religiosa” (RGV, AA 06: 131). A partir disso, 
o Cristianismo é visto como uma religião universal porque nele as leis não são vistas como as leis 
coercitivas que constituem um Estado senão como as leis morais que dizem respeito à intenção 
moral. E ainda, o Cristianismo tem a pretensão de universalidade, o que, para Kant, possui as 
condições adequadas para servir de meio “instrumental para fins morais” (Michaelson, 1979, 
p. 12, tradução nossa). A partir disso, a religião histórica “será amada e cultivada como simples 
meio, embora o mais precioso, para dar significado, difusão e continuidade à religião natural — 
mesmo entre os ignorantes” (RGV, AA 06: 165).

A partir disso, o terceiro ensaio da Religião — o triunfo do princípio bom sobre o mau e a 
fundação de um reino de Deus na terra — é desenvolvido dentro de um projeto histórico. Kant 
utiliza-se de um procedimento analógico para mostrar como o princípio bom triunfa sobre o 
princípio mau, ou melhor, o triunfo do princípio bom sobre o mal ocorre mediante a fundação 
de um reino de Deus na terra. O reino de Deus representa um reino de santidade, isto é, um 
ideal de reino moral. Sob o ponto de vista da organização humana de tal reino, isto é, o aspecto 
sensível da humanidade, esse reino de Deus somente pode ser realizado na forma de uma Igreja. 
“A verdadeira Igreja (visível) é aquela que exibe o reino (moral) de Deus na terra, na medida em 
que o último pode ser realizado através dos homens” (RGV, AA 06: 101). Segundo Kant, existe 
uma verdadeira Igreja visível que representa o reino moral de Deus, e suas notas características 
são: a universalidade: a pretensão da união de toda a humanidade; a qualidade: a pureza da união 
sob leis morais; a relação: somente sob o princípio da liberdade; e, a modalidade: a imutabilidade 
da sua constituição (cf. RGV, AA 06: 101-102). Essa verdadeira Igreja visível é a religião histórica 
fundada por Cristo e que se denomina Cristianismo.

A Igreja visível representa uma comunidade ética sob a legislação moral divina, isto é, 
o reino de Deus organizado na forma humana. No entanto, o reino de Deus como um ideal 
de reino moral é uma Igreja invisível, isto é, “uma mera ideia da união de todos os homens 
honestos sob o governo divino direto, ainda moral, do mundo, como serve de arquétipo para 
qualquer tal governo a ser fundado por homens” (RGV, AA 06: 101). A Igreja fundada pelos 
homens é a Igreja visível, isto é, “a união real dos homens em um todo que concorda com esse 
ideal” (RGV, AA 06: 101). Um reino de Deus é um reino onde as disposições devem ser boas.



116Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Diego Carlos Zanella

O processo de instituição de uma comunidade ética — organizado na forma humana como 
uma Igreja — é o lugar onde a religião realiza a sua função de cultivar e disciplinar no homem a 
boa disposição moral, desse modo, prepara o homem para o seu fim final, isto é, a moralização. 
Para Kant, a Igreja é um lugar de “reunião para a instrução e a inspiração [estimulação] das 
disposições morais” (RGV, AA 06: 106). De acordo com isso, a ideia de reino de Deus é o 
símbolo para uma comunidade ética na forma de uma Igreja.

No que toca a parte humana do desenvolvimento dessa ideia, “ao homem não é permitido 
sob sua conta permanecer ocioso no empreendimento e deixar a Providência ter rédeas livres, 
como se cada um pudesse ir depois de seus assuntos morais privados”, mas o ser humano deve 
“conduzir-se como se tudo dependesse dele. Apenas sob essa condição ele poderia esperar que 
uma sabedoria suprema aprovisionasse a realização de seu esforço bem-intencionado” (RGV, 
AA 06: 100-101).

Kant apresenta o reino de Deus como um arquétipo, isto é, um modelo ideal de 
comunidade onde os seres humanos vivem sob leis morais, a saber, a comunidade ética porque 
entende que o ser humano é um ser que pode aperfeiçoar-se. No entanto, Kant nunca deixa 
de chamar a atenção para a responsabilidade individual que o sujeito agente deve ter como 
membro do domínio de uma comunidade ética, pois o âmbito social no qual ele vive e age 
está progressivamente adquirindo forma e estrutura no tempo. Desse modo, a reflexão sobre 
a comunidade ética é uma “reflexão sustentada sobre a ideia de agentes morais legislando 
universalmente por eles mesmos e um ao outro [de modo que] constroem uma comunidade 
de virtude que é diferente em tipo de uma comunidade política tradicional, porque suas leis 
são geradas autonomamente de “dentro”, em vez de impostas heteronomamente de fora” 
(Michalson, 1999, p. 100). Isso se dá desse modo por causa da natureza voluntária a associação 
na Igreja, em contraste ao mecanismo coercitivo associado com a aplicação das leis no território 
político.

Além do mais, é importante salientar como Kant testa seu experimento examinando 
um “modelo” de religião empírica para “ver se este não conduzirá de volta ao mesmo sistema 
racional puro da religião” (RGV, AA 06: 12). De acordo com isso, no esquema kantiano, a 
religião histórica é o veículo da religião moral, “a expressão histórica das verdades morais é 
pedagogicamente necessária” (Michaelson, 1979, p. 116-117, tradução nossa), pois ensina 
como o ser humano deve construir uma vida moral. O desenvolvimento religioso do ser 
humano traduz-se como o desenvolvimento de suas capacidades racionais, ou melhor, a função 
pedagógica a ser desenvolvida pela religião é o ensino de como estabelecer uma vida moral. 
A religião moral consiste na melhoria moral do ser humano. No entanto, dada à natureza 
sensitiva da humanidade, para tal ensino é necessária uma ajuda heurística que é provida pelo 
aspecto histórico-revelado. Desse modo, a metáfora kantiana de círculos concêntricos que 
marca o limite entre o que é essencial e o que é supérfluo em matéria religiosa significa o que 
afirma. De acordo com isso, a conclusão do experimento de Kant é que o Cristianismo pode 
justificadamente ser considerado como a primeira e ainda a melhor manifestação histórica do 
que ele chama de religião universal da humanidade.

Como já afirmado, a relação entre moral e religião, além de ser um elemento essencial e 
estrutural da razão pura, é a consideração progressiva de um plano universal segundo o qual, a 
despeito de todos os abusos da liberdade por parte dos seres humanos, alcançará no final o mais 
alto grau possível de perfeição do gênero humano. A pura religião moral, para Kant, não pôde 
instituir-se historicamente, justamente devido à sua pureza, e, todavia, o seu destino puramente 
racional — moral — realiza-se somente na perspectiva de um progresso moral-histórico em que 
as ideias suprassensíveis da moralidade são comunicadas à humanidade sensível. “Uma religião 
histórica, precisamente porque ela afeta o ser humano sensível onde ele é mais ‘receptivo’, 
assume o papel de uma força maiêutica no esquema de Kant” (Michaelson, 1979, p. 73, 
tradução nossa). Nesse processo evolutivo, em que uma religião histórica é o veículo para as 
ideias de uma pura religião moral, processo em que a religião realiza a sua função, a religião 



117 Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Os dois prefácios de A religião nos limites da simples razão de Immanuel Kant: comentário e tradução

histórica ou revelada é necessária porque provê uma ajuda heurística. Sem essa ajuda heurística, 
a pura religião moral não poderia constituir-se. Por causa disso, a instituição de uma religião 
moral ocorre somente na forma de um progresso moral-histórico, pois o que é transmitido à 
humanidade sensível são as ideias morais apenas.

Como já afirmado, a religião histórica tem utilidade apenas como meio de transmissão 
das ideias morais. Essa religião histórica analisada por Kant como um exemplar de religião 
empírica é o Cristianismo. No entanto, o Cristianismo é visto por Kant como a verdadeira Igreja 
visível, desse modo, com pretensão de universalidade e condições adequadas para servir como 
o meio mais precioso para os fins morais porque as características do Cristianismo preenchem 
os requisitos de uma religião moral.

Com isso, o principal problema da religião histórica que serve apenas de meio, em vez de 
promover o autêntico encorajamento para uma conduta de vida moralmente boa, faz mal uso 
de seus mecanismos internos, porque a religião

Tem sujeitado a consciência [moralmente sã] dos indivíduos à hierarquia de padres, 
solapando a liberdade individual de consciência que é a essência própria da religião 
racional, escravizando a alma mesmo, onde a apropriada função da verdadeira 
religião é precisamente liberá-la (Wood, 1991, p. 5, tradução nossa).

Essa discussão apresenta-se como a crítica kantiana da religião. Essa crítica tem como 
objetivo examinar a origem, o método, e os limites da pretensão de validade de tal religião. 
Segundo Jair A. Krassuski, “nos limites da simples razão, a religião encontra as condições de 
possibilidade de sua verdadeira constituição” (Krassuski, 2005, p. 171). No entanto, não cabe 
aqui desenvolver a crítica — nos moldes kantianos — da religião, mas, sobretudo, indicá-la. A 
crítica da religião somente é possível pelo fato de Kant analisar uma religião histórica. Essa 
religião histórica é — precisamente — o veículo imperfeito da religião moral. Por isso, a crítica da 
religião constitui-se em mostrar os princípios morais que conduzem o agir humano contra toda 
pretensão de ilusão e opressão religiosa.

A proposta de uma religião — que se opõe contra todo tipo de ilusão e opressão religiosa 
— deve ser pensada dentro dos moldes racionais, em que apenas a razão tem “o privilégio de ser a 
derradeira pedra de toque da verdade” (WDO, AA 08: 146). O princípio de pensar por si mesmo 
é um caso especial do princípio kantiano da autonomia aplicado à conduta intelectual humana. 
O teste moral consiste em perguntar para si mesmo se o fundamento sob o qual considera a sua 
própria crença poderia servir como um princípio universalmente válido da razão.

Exigir universalidade para uma fé eclesial (catholicismus hierarchichus) é uma 
contradição, porque universalidade incondicionada pressupõe necessidade, o que só 
pode ocorrer quando a própria razão fundamenta suficientemente as proposições da 
fé, por isso estas não são meros estatutos. Ao contrário, a fé religiosa pura tem uma 
pretensão legítima à validade universal (catholicismus racionalis) (SF, AA 07: 49-50).

Dessa passagem duas coisas são importantes: primeiro, a experiência nunca fornece 
universalidade em seus juízos e isso já estava afirmado na Crítica da razão pura; segundo, e 
consequência do anterior, essa falsa universalidade nunca pode ser comunicada, pois não 
repousa sob fundamentos racionais, o que também já estava afirmado na primeira Crítica. O 
critério para que algo possa ser comunicado é que a “verdade repousa na concordância com o 
objeto e, por conseguinte, em relação a esse objeto, os juízos de todos os entendimentos devem 
encontrar-se de acordo” (KrV, A 820/B 848).

Nesse contexto, Kant localiza o Cristianismo por referência à construção conceitual 
dominante no Iluminismo de “religião natural”. Ele observa que como um resultado dos 
obstáculos que surgem do caráter finito e sensível que constitui a natureza humana, uma 
religião puramente natural é incapaz por si própria de comandar o assentimento a ela devido. 
Por causa disso, existe uma necessidade histórica para a revelação ser adicionada à religião da 
razão. O propósito da revelação não é adicionar alguma coisa de essencial da qual a religião 



118Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Diego Carlos Zanella

da razão carece, mas servir como um veículo para o assentimento livre. “A única fé que pode 
fundar uma Igreja universal é a fé religiosa pura, pois ela é uma simples fé racional que pode ser 
convincentemente comunicada a cada um, enquanto a fé histórica, fundada meramente sob 
fatos, pode estender sua influência até onde conseguem chegar às notícias relevantes aos juízos 
de sua credibilidade” (RGV, AA 06: 103).

O que estabelece a crucial diferença na análise concreta da fé histórica e da fé racional 
é que, por um lado, o Cristianismo é considerado como uma pura fé racional, e por outro 
lado, ele também é considerado como uma fé eclesial, isto é, na revelação. Além do mais, esse 
é o motivo pelo qual Kant considera o Cristianismo afim com a filosofia crítica, e, em meio às 
religiões existentes, a mais completa. Justamente por não se tratar de argumentos teóricos que 
produzem razões objetivas, a fé moral que também pode ser chamada de convicção prática é o 
assentimento completo por fundamentos subjetivos. “Se as verdades da religião são descobertas 
pela simples razão, sem a ajuda de uma comunicação divina, então a religião deve ser uma 
matéria de que todos os homens sensatos são capazes de conhecer” (Michaelson, 1979, p. 56, 
tradução nossa). É no seio dessa discussão que Kant define a religião como o reconhecimento 
de todos os deveres como mandamentos divinos. Essa discussão é o debate entre religião natural 
e religião revelada.

A religião revelada é aquela em que primeiro reconhece-se que algo é um mandamento 
divino para depois reconhecê-lo como dever. A religião natural é aquela em que primeiro sabe-
se que algo é um dever antes de poder reconhecê-lo como um mandamento divino (cf. RGV, 
AA 06: 154-155). Nesse mesmo contexto, Kant ainda marca diferentes posições que podem ser 
assumidas em matéria religiosa. Nesse sentido, o racionalista é alguém que declara que a religião 
natural é moralmente necessária, ou seja, um dever; o naturalista é alguém que nega a realidade 
de qualquer revelação natural divina; o racionalista puro é alguém que segue a revelação, no 
entanto, afirma que não é moralmente necessário para uma religião tomar o conhecimento 
dessa revelação e aceitá-la como real; o supranaturalista é alguém que considera a fé na revelação 
divina ser necessária para a religião universal. Nesse debate, no quarto ensaio da Religião,

A posição de Kant é que poderia existir uma coisa como a revelação sobrenatural, 
mas, se existe, no entanto, nenhum ser humano poderia conhecer tal coisa e 
nenhuma afirmação particular para a revelação sobrenatural poderia ser digna de 
nosso assentimento racional” (Wood, 1991, p. 11, tradução nossa).

Nesse sentido, a posição de Kant é a de um racionalista, alguém que considera que a 
religião natural é apenas moralmente necessária. Desse modo, divide a religião (quanto a sua 
origem primeira e a sua possibilidade interna) em religião revelada e religião natural. No que 
toca a qualidade da religião, isto é, a suscetibilidade de comunicação externa, Kant a divide em 
religião natural e religião erudita. A estratégia kantiana é que aquilo que deve ser a marca da 
verdadeira religião é a sua comunicabilidade, portanto, universalidade. Com essa estratégia, 
Kant quer fazer duas coisas ao mesmo tempo: manter o critério de universalidade sem eliminar o 
potencial eficaz da religião revelada. O que lhe permite fazer isso é a distinção entre classificações 
de religião segundo a origem e a classificação de religião segundo a qualidade. Desse modo, e 
como consequência, aquela religião que deve obrigar todo ser humano

Pode ser natural, ainda que também revelada, se ela é assim constituída que os 
seres humanos poderiam e deveriam ter chegado à ela sob seu próprio uso da razão, 
mesmo que eles não tivessem que vir a ela tão cedo ou tão frequentemente como é 
requerido, portanto uma revelação dela em um dado tempo e um dado lugar poderia 
ser sensata e muito vantajosa para a raça humana, pois então, uma vez que desse 
modo introduzida, a religião está à mão, e, uma vez que tem se tornou publicamente 
conhecida, cada um pode convencer-se de suas verdades por si próprio e sua própria 
razão (RGV, AA 06: 155-6).

Uma religião revelada, situada em circunstâncias particulares de um povo, ensina o ser 
humano ao que ele poderia e deveria ter chegado e descoberto pelo próprio uso da razão. Desse 
modo, torna-se evidente a eficácia que a religião histórico-revelada tem como um importante 



119 Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Os dois prefácios de A religião nos limites da simples razão de Immanuel Kant: comentário e tradução

instrumento mediador para fins morais. Como afirmado, o Cristianismo fundamenta-se sobre 
a fé racional e a fé revelada. Para explicar como uma religião histórica contém um núcleo 
racional, Kant considera que a “religião é objetivamente uma religião natural, embora uma 
religião subjetivamente revelada” (RGV, AA 06: 156).

Para Kant, existe apenas uma verdadeira religião que é objetivamente natural, no entanto 
podem existir vários tipos de fé. Como existem inúmeras manifestações de religiões históricas, 
isto é, vários tipos de fé histórica, Kant considera a possibilidade de que essas manifestações 
contenham um núcleo racional rodeado de elementos empíricos e contingentes. Segundo Kant, 
“toda a religião, em parte ao menos, mesmo que revelada, deve também conter certos princípios 
da religião natural” (RGV, AA 06: 156).

Nesse âmbito, o interesse de Kant em considerar um exemplo de religião é em encontrá-
lo como objetivamente natural e subjetivamente revelado. Uma religião objetivamente natural 
é derivada da razão prática, pois para ela os deveres são morais antes de serem divinos. Essa 
definição expressa a posição de Kant como um racionalista, alguém que considera a religião 
natural moralmente necessária, isto é, um dever. Como a religião histórica encontra-se 
manifestada em um dado tempo e em um dado lugar sob a forma histórico-representativa, isto 
é, subjetivamente revelada, aspecto que pode ser sensato e vantajoso para a humanidade, pois é 
um importante instrumento mediador para fins morais.

O tratamento dessas questões se dá desse modo por causa das limitações da sensibilidade 
humana. “Um aspecto inescapável de ser uma criatura racional é o papel mediador 
desempenhado por nossa natureza sensitiva em qualquer situação que pode ser chamada de 
‘experiência’ pelos padrões kantianos” (Michaelson, 1979, p. 71, tradução nossa). Desse modo, 
a religião histórica desempenha uma importante função de mediador-representativo na teoria 
moral de Kant entre as ideias morais suprassensíveis e a humanidade sensível. Com isso, o fator 
mediador-representativo preenche a necessidade humana de um “apelo sensível” (RGV, AA 06: 
109) para compreender as coisas do suprassensível.

O esquematismo da analogia e o antropomorfismo

Como o elemento histórico-revelado veste sensivelmente o elemento moral puro? A 
estratégia da seção anterior foi a de mostrar como isso ocorre, no entanto, como Kant encontra 
uma justificativa para desenvolver esse procedimento metodológico? Essa é a questão que se 
pretende responder nessa seção. Para Kant, uma religião histórica é a forma ou o modo de 
uma religião que é concretamente acessível à vida humana. A religião histórica representa a 
necessidade humana por um “apelo sensível” (RGV, AA 06: 109) que conduz Kant a afirmar 
que a religião revelada “deve ser estimada e cultivada como um mero meio, mesmo assim, o 
meio mais precioso” (RGV, AA 06: 165) para promover os autênticos fins morais. Como já 
afirmado, a narrativa bíblica tem uma função importante no desenvolvimento da analogia do 
esquematismo na Religião. Essa importante função é que a simbologia que fortemente compõe a 
narrativa bíblica não é a determinação de um objeto qualquer, seja ele natural ou sobrenatural. 
“O símbolo bíblico é uma ilustração analógica dos conceitos morais e dos princípios morais” 
(Lema-Hincapié, 2006, p. 125, tradução nossa). No entanto, essa função denota uma limitação 
da razão humana.

A ilustração analógica de conceitos morais através de um símbolo bíblico represente 
uma limitação da razão humana, pois a representação bíblica de conceitos morais nunca será 
perfeita. A. Lema-Hincapié argumenta que esse é o limite da analogia. Diz ele: “ela estabelece 
uma proporção de equivalência onde os termos são sempre de proporcionais, porém, jamais 
idênticos” (Lema-Hincapié, 2006, p. 125, tradução nossa). Desse modo,

Sempre precisamos de certa analogia com os seres naturais para compreender as 
propriedades suprassensíveis. [...] Temos aqui (como meio de explicação) um 



120Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Diego Carlos Zanella

esquematismo da analogia, com o qual não se pode dispensar. Transformá-lo em um 
esquematismo da determinação do objeto (como meio de expandir nosso conhecimento) 
constitui um antropomorfismo, e de um ponto de vista moral (na religião) isso tem as 
mais danosas consequências (RGV, AA 06: 65n).

Segundo A. Lema-Hincapié, da doutrina kantiana da analogia surge o Princípio 
de Simbolização que enuncia: “para o uso prático, as representações bíblicas servem para tornar 
intuitivos os conceitos morais” (Lema-Hincapié, 2006, p. 120, tradução nossa). Desse modo, 
para as representações bíblicas não deve ser confundido o esquematismo da analogia com o 
esquematismo da determinação do objeto. Nesse intuito, o que Kant quer dizer quando afirma 
que a fé histórica é a apresentação simbólica de uma fé religiosa pura?

Aqui também quero observar a propósito que, na ascensão do sensível para o 
suprassensível, podemos esquematizar (tornar um conceito compreensível através da 
analogia com alguma coisa sensível), mas, de modo nenhum inferir por analogia 
que o que pertence ao sensível deve também ser atribuído ao suprassensível (então, 
expandindo o conceito do último): não podemos, para a razão completamente 
simples [pois] que ela correria contra a analogia para concluir que, desde que devemos 
necessariamente usar um esquema para um conceito tornar-se compreensível a nós 
(para apoiá-lo com um exemplo), esse esquema deve necessariamente pertencer ao 
objeto também como seu predicado. [...] Mas, entre a relação de um esquema ao seu 
conceito e a relação desse esquema ao conceito da coisa em si não existe analogia, 
mas um formidável salto [...] que conduz diretamente ao antropomorfismo (RGV, 
AA 06: 65n).

Para esclarecer a relação entre os elementos morais e históricos da “religião da boa conduta 
de vida” (RGV, AA 06: 51) foi necessário mostrar a relação existente entre religião histórica 
e religião moral. Em outras palavras, foi uma investigação sobre o status de como a religião 
histórica é o veículo da religião moral. Na Religião, o que é suprassensível (ideias morais) e 
não está submetido às condições da sensibilidade, o espaço e o tempo (limitações humanas), 
deve adquirir um aspecto sensível, e desse modo, a narrativa bíblica permite representar ou 
esquematizar, por analogia, o que não comporta espaço e tempo, no espaço e tempo.

No entanto, para melhor explicar a justificação do desenvolvimento de tal procedimento 
metodológico — o elemento histórico-revelado veste sensivelmente o elemento moral puro 
— necessita-se recorrer a outras obras kantianas onde esse mesmo procedimento também é 
desenvolvido. Nesse sentido, a Crítica da faculdade de julgar proporciona a melhor explicação. Tal 
explicação aparece no § 59 — da beleza como símbolo da moralidade.

Kant inicia o § 59 da terceira Crítica argumentando que a “prova da realidade de nossos 
conceitos requer sempre intuições” (KU, AA 05: 351), ou seja, a realidade é sempre fornecida 
ao conceito através de uma intuição que o exibe. Para conceitos empíricos, as intuições são 
exemplos; para conceitos do entendimento, as intuições são esquemas; no caso dos conceitos 
da razão ou ideias, um símbolo os torna apreensível através de um procedimento analógico. 
Nesse último caso, a realidade objetiva não pode ser fornecida através de uma intuição porque 
existiria conhecimento teórico. Dado isso, intuições não podem corresponder a conceitos da 
razão. De acordo com isso, o problema está em como dar significado para uma ideia da razão, 
ou seja, como torná-la sensível para melhor compreendê-la. Sendo que, para sensibilizar um 
objeto requer-se tempo e espaço, e como as ideias da razão não possuem intuições, portanto, 
não estão localizadas no tempo e no espaço. Então, como sensibilizá-las para melhor entendê-
las? A resposta de Kant é encontrada na teoria da simbolização apresentada no § 59 da terceira 
Crítica. A teoria da simbolização é análoga à teoria do esquematismo posta na Crítica da razão 
pura.

Toda hipotipose (apresentação, subjectio sub adspectum) enquanto sensificação é 
dupla: ou esquemática, em cujo caso a intuição correspondente a um conceito que 
o entendimento capta é dada a priori; ou simbólica, em cujo caso é submetida a um 
conceito, que somente a razão pode pensar e ao qual nenhuma intuição sensível 
pode ser adequada, uma intuição tal que o procedimento da faculdade do juízo 



121 Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Os dois prefácios de A religião nos limites da simples razão de Immanuel Kant: comentário e tradução

é mediante ela simplesmente analógico ao que ela observa no esquematismo, isto 
é, concorda com ele simplesmente segundo a regra deste procedimento e não da 
própria intuição, por conseguinte simplesmente segundo a forma da reflexão, não 
do conteúdo (KU, AA 05: 351).

Hipotipose esquemática ou simbólica são duas formas do modo de representação, isto 
é, dois caminhos, nos quais a imaginação trabalha. No caso de conceitos a priori, o esquema 
procede através de demonstração, enquanto o símbolo procede via analogia. De acordo 
com o primeiro caso, a hipotipose esquemática consiste na apresentação a priori da intuição 
correspondente ao conceito do entendimento, portanto, à teoria do esquematismo da Crítica 
da razão pura. Esquematismo é o processo seguido pela imaginação sob a regra do entendimento 
para produzir conhecimento, isto é, a aplicação da categoria ao objeto. O esquema vincula as 
heterogeneidades da intuição sensível e o conceito do entendimento (cf. KrV, A 137-142/B 
176-181).

De acordo com o segundo modo de apresentação, na hipotipose simbólica está a 
possibilidade de tornar um conceito da razão em conceito sensível, isto é, o ato de sensibilizar 
conceitos da razão que não possuem intuição correspondente. O caminho que segue a 
hipotipose simbólica é diferente do caminho que segue a hipotipose esquemática. Enquanto 
na hipotipose esquemática o “intuitivo do conhecimento” é “esquemático por demonstração”, 
na hipotipose simbólica, o “intuitivo do conhecimento” é “simbólico enquanto representação 
segundo uma simples analogia” (KU, AA 05: 352n). Isto é, enquanto na hipotipose esquemática 
há uma apresentação direta do conceito, na hipotipose simbólica o conceito é apresentado 
indiretamente através de uma analogia.

Na hipotipose simbólica o conceito é tornado sensível apenas em um modo indireto, isto 
é, através da analogia. Nesse modo, a faculdade do juízo cumpre uma dupla função: “primeiro, 
de aplicar o conceito ao objeto de uma intuição sensível e então, segundo, de aplicar a simples 
regra da reflexão sobre aquela intuição a um objeto totalmente diverso, do qual o primeiro é 
somente o símbolo” (KU, AA 05: 352). No intuito de tornar mais compreensível o esquematismo 
da analogia, o que se propõe é tomar um exemplo, nesse caso, sugere-se um que Kant apresenta 
nos Prolegômenos:

Se digo que estamos compelidos a olhar o mundo como se ele fosse a obra de um 
entendimento e de uma vontade supremos, não digo realmente nada mais que isto: 
assim como um relógio, um navio e um regimento se relacionam a um artesão, um 
construtor e um comandante, também o mundo sensível (ou tudo o que constitui 
a base desse conjunto de aparecimentos) se relaciona ao desconhecido, que eu não 
conheço por esse meio segundo o que é em si mesmo, mas apenas segundo o que é 
para mim, isto é, em relação ao mundo do qual sou parte (Prol, AA 04: 357).

A explicação que Kant dá dessa passagem é posta numa nota de rodapé e pode ser 
reconstruída do seguinte modo. Nos Prolegômenos, Kant afirma que analogia significa “uma 
perfeita similaridade de duas relações entre coisas inteiramente dissimilares” (Prol, AA 04: 357). 
No entanto, a explicação do exemplo dado por Kant é ainda mais esclarecedora: “a promoção da 
felicidade das crianças = a está para o amor dos pais = b como o bem-estar da espécie humana = 
c está para o desconhecido em Deus = x, que chamamos amor” (Prol, AA 04: 358n). Essa relação 
pode ser expressa como a : b = c : x. Explicitando essa relação G. E. Michaelson argumenta que 
se

Falamos do amor de Deus para a humanidade como análogo ao amor de um pai por 
seus filhos, não estamos — sob fundamentos kantianos — postulando uma analogia 
entre Deus e a ideia de um pai. Estamos postulando uma analogia entre duas relações: 
a relação entre Deus e humanidade é análoga a relação entre pai e filho (Michaelson, 
1979, p. 112).

Aplicando a fórmula de Kant dos Prolegômenos para a concepção de ideias regulativas, 
a primeira relação (a : b) é a relação categorial entre aparências na experiência possível ou 
como o exemplo claramente expressa, a relação entre pai e filho. A segunda relação (c : x) é 



122Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Diego Carlos Zanella

um modelo heurístico de reflexão, isto é, a regra de reflexão usada na primeira relação é a 
mesma regra de reflexão usada na segunda relação. Ou melhor, a regra de reflexão é transferida 
de uma relação à outra para fazer um objeto suprassensível compreensível. A relação entre 
ambos é a mesma, no entanto, o complexo “coisa” das aparências é mutuamente relacionado 
dentro da experiência possível (primeira relação: esquematismo) e o complexo “coisa” da 
relação da experiência possível ao fundamento pensado na ideia (segunda relação: simbolização) 
é totalmente diferente. A diferença está no fato que a ideia significa apenas um “objeto na 
idéia” (KrV, A 670/B 698), portanto, o desconhecido — e desconhecível — quarto membro 
da proporção, na qual se pensa “algo de que não possuímos qualquer conceito acerca do que 
seja em si, mas de que concebemos, no entanto, uma relação com o conjunto dos fenômenos, 
análoga à que os fenômenos têm entre si” (KrV, A 674/B 702).

O interesse ou necessidade da razão em unificar o que é conhecido pelo entendimento 
funciona assim por construir modelos de uma fonte de unidade e inteligibilidade que é 
identificada com as relações existentes entre o mundo da experiência possível e a mera ideia. 
Concretamente, isso envolve o uso análogo das categorias na sua função do conhecer, isto é, 
a analogia entre o esquematismo e as ideias regulativas, que relacionam o que é conhecido 
no mundo com uma causa desconhecida e desconhecível que é assumida como se fosse uma 
causa como as causas conhecidas no mundo. Dado isso, a função do procedimento analógico 
tem por objetivo fazer um conceito da razão — tal como as ideias da moralidade — intuitivo. 
Nesse sentido, “a noção de lei moral e a ideia de uma disposição agradável a Deus não são 
tipos de coisas que poderíamos ‘ver’. Elas são tipos de coisas que podem ser simbolizadas e 
personificadas” (Michaelson, 1979, p. 112): esse é o significado do esquematismo da analogia.

Nesse sentido, o problema apresentado no final do § 57 dos Prolegômenos e no início 
do § 59 da Crítica da faculdade de julgar é o do conhecimento da natureza e existência 
divina. O conhecimento de Deus é apenas um conhecimento simbólico. Isso significa que 
“atribuímos, entretanto, à relação desse ser [ente supremo] com o mundo, e permitimo-nos um 
antropomorfismo simbólico, que de fato concerne apenas à nossa linguagem e não ao próprio 
objeto” (KU, AA 04: 357). É nesse contexto que se insere a discussão sobre Deus. No § 57 
dos Prolegômenos, Kant introduz a temática de como conhecer objetos que são representados 
por signos discursivos, pois se trata do conhecimento filosófico prático, isto é, conceitos 
que não possuem correlato empírico na experiência possível. Depois de Kant ter afirmado 
que o entendimento humano é discursivo (cf. Prol, AA 04: 351), pergunta-se, então, como o 
conhecimento de objetos “que não pode ser objeto da intuição sensorial, como os conceitos da 
metafísica e da moral” (cf. Prol, AA 04: 353) é possível?

Mas, visto que jamais podemos conhecer esses seres inteligíveis segundo o que podem 
ser em si mesmos, isto é, de maneira determinada, embora devamos, não obstante, 
assumi-los em relação ao mundo sensível e conectá-los com este mediante a razão, 
poderemos ao menos pensar essa conexão por meio de conceitos que expressem a 
relação desses seres com o mundo sensível. Pois, se pensarmos um ser inteligível 
apenas por meio de conceitos puros do entendimento, efetivamente não pensamos, 
com isso, nada de determinado, e nosso conceito é, assim, sem significado; se o 
pensamos por meio de propriedades tomadas de empréstimo do mundo sensível, ele 
não é mais um ser inteligível, mas é pensado como um dos fenômenos e pertence ao 
mundo sensível (Prol, AA 04: 355).

Essa passagem dos Prolegômenos resume o que Kant tem em mente ao abordar o caminho 
da primeira Crítica aos Prolegômenos. Esse discurso se põe como a questão do real ao nível da 
possibilidade da experiência. Nesse nível, as coisas são acessíveis ao ser humano através daquilo 
que ele é, ou seja, um ser de natureza sensitiva. Por causa disso, o conhecimento do qual o ser 
humano é capaz passa por sua sensibilidade, assim como o desenvolvimento de sua vida moral 
também deve passar por ela, ou melhor, é na sensibilidade humana que os empecilhos para esse 
desenvolvimento aparecem.

Como já mencionado, trata-se de recolocar o discurso sobre Deus, isto é, a problemática 



123 Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Os dois prefácios de A religião nos limites da simples razão de Immanuel Kant: comentário e tradução

de se o possível também é real na experiência. Desse modo, não se trata de apresentar a crítica 
kantiana aos argumentos da existência de Deus, mas apenas de tomar esse resultado, pois o 
desenvolvimento dessa crítica em Kant é exatamente o de se o possível, isto é, aquilo que pode 
ser pensado sem contradição também é real. A conclusão de Kant é que nenhum conhecimento 
teórico é possível sobre a natureza de Deus. Isso não pode ser compreendido como um discurso 
sobre a existência ou a não-existência de Deus. Nesse contexto da Crítica da razão pura, a 
preocupação de Kant é sobre a possibilidade do conhecimento teórico apenas. A possibilidade 
do conhecimento teórico é desenvolvida por Kant na Analítica dos Princípios da primeira Crítica. 
Com os Prolegômenos, como afirma François Marty, o conceito de analogia é redefinido. A 
redefinição do conceito de analogia é desenvolvida claramente em um viés teológico a propósito 
da recolocação do discurso sobre Deus. “Necessita-se simplesmente observar uma exatidão: o 
que é dito não é o que Deus é em si mesmo, mas o que ele é em relação ao mundo do qual 
eu mesmo faço parte, isto é, o que ele é para mim” (Marty, 1997, p. 179, tradução nossa). Ou 
ainda, “o discurso onde se dá uma relação com Deus só é receptível se ele é aquele discurso que 
se insere no universo como tarefa a fazer, não como objeto a ser explicado” (Marty, 1997, p. 
174, tradução nossa). O tema da religião em Kant é um discurso que se apresenta como tarefa 
a fazer dada ao ser humano porque ele é um ser finito que vive e relaciona-se com as coisas e 
seus semelhantes nesse mundo onde tais “objetos” não tem significado em si, mas que tem 
significação para a vida e o agir humano.

Parte II: Tradução

[RGV, AA 06: 3]

I. Prefácio à primeira edição de A religião nos limites da simples 
razão

A moralidade, na medida em que se baseia na concepção de ser humano como um ser 
livre que, por isso mesmo, também está vinculado por sua razão a leis incondicionais, não 
precisa nem da ideia de outro ser superior a ele para reconhecer seu dever, nem qualquer 
outro incentivo que não seja a própria lei para observá-los. Pelo menos, é sua própria culpa 
se tal necessidade se encontra nele mesmo, que então não pode ser remediada por qualquer 
outra coisa: porque o que não se origina de si mesmo e de sua liberdade não oferece nenhuma 
compensação pela falta de sua moralidade. Portanto, de modo algum a moralidade precisa da 
religião (tanto objetivamente, no que diz respeito ao querer, quanto subjetivamente, no que diz 
respeito à capacidade), mas em virtude da pura razão prática é autossuficiente. Uma vez que suas 
leis se conectam pela mera forma da legalidade geral das máximas a serem tomadas de acordo 
com elas, como condição suprema (mesmo incondicional) de todos os fins: a moralidade, 
portanto, não precisa de absolutamente nenhum fundamento material determinante do livre 
arbítrio,2 ou seja, de nenhum fim, nem para reconhecer o que é o dever, [RGV, AA 06: 4] 

2 Aqueles para quem o fundamento determinante meramente formal em geral (a legalidade) não bastará no conceito 
de dever como fundamento determinante, admitem, no entanto, que este não pode ser encontrado no amor-próprio 
direcionado ao próprio bem-estar. Mas então restam apenas dois fundamentos determinantes, um racional, a saber, a 
própria perfeição, e outro empírico, a felicidade alheia. — Se pela primeira não compreendessem já a perfeição moral, 
que só pode ser uma (a saber, uma vontade que obedece incondicionalmente à lei), caso em que estariam, porém, 
definindo em círculo, [RGV, AA 06: 4] então teriam que considerar a perfeição natural do ser humano, na medida em 
que é passível de aperfeiçoamento, e dessa perfeição pode haver muitos aspectos (como a habilidade em artes e ciências, 
o gosto, a agilidade física e assim por diante). Mas estes aspectos sempre são apenas condicionalmente bons, isto é, 
bons apenas sob a condição de que seu uso não conflite com a lei moral (a única que comanda incondicionalmente); 
portanto, a perfeição moral não pode ser o princípio dos conceitos de dever, quando transformada em fim. Isso 
também vale para o fim que visa a felicidade de outras pessoas. Pois uma ação deve primeiro ser ponderada em si 
mesma de acordo com a lei moral antes de ser direcionada para a felicidade dos outros. A promoção dessa felicidade 



124Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Diego Carlos Zanella

nem para exercê-lo: ao contrário, pode e deve, quando o dever está em questão, abstrair-se de 
todas as finalidades. Por exemplo, é preciso saber: se devo (ou também posso) ser verdadeiro 
em meus testemunhos perante o tribunal ou leal no caso de requisição de bens de terceiros a 
mim confiados, não há necessidade de exigir um fim que talvez eu possa propor a mim mesmo 
realizar por minha declaração, pois que tipo de fim seria esse não importa de forma alguma; 
pelo contrário, aquele que ainda acha necessário procurar algum fim quando sua confissão lhe 
é legalmente exigida, a esse respeito já é desprezível.

Mas, embora a moralidade não necessite por si mesma a representação de um fim que 
deva preceder a determinação da vontade, pode bem ser que ela tenha uma relação necessária 
com tal fim, a saber, não quanto ao fundamento, mas quanto às consequências necessárias das 
máximas tomadas de acordo com elas. — Pois, na ausência de qualquer relação com um fim, 
não pode ocorrer nenhuma determinação da vontade no ser humano, porque tal determinação 
não pode ser sem efeito, cuja representação, embora não como fundamento determinante 
do arbítrio nem como fim que precede a intenção, no entanto, deve admitir um fim como 
consequência de sua determinação pela lei (finis in consequentiam veniens), sem o qual o arbítrio 
que não acrescenta nenhum objeto nem objetivamente nem subjetivamente determinado (que 
tem ou deveria ter) à ação planejada, embora instruído a como agir, mas não para onde agir, não 
pode satisfazer a si mesmo. Assim, a moralidade não precisa realmente de um fim para a ação 
correta, mas a lei, que contém a condição formal para o uso [RGV, AA 06: 5] da liberdade 
em geral, basta para isso. No entanto, um fim emerge da moralidade; pois é impossível para a 
razão ser indiferente à resposta à pergunta: o que então resulta dessa nossa ação correta, e para o 
que, mesmo que isso não esteja completamente em nosso controle, não poderíamos direcionar 
as nossas ações e omissões para um fim para, pelo menos, concordar com ele. Portanto, é 
apenas a ideia de um objeto que contém em si a condição formal de todos os fins que devemos 
ter (o dever) e ao mesmo tempo tudo o que está condicionado a todos os fins que temos (a 
felicidade apropriada à sua observação), isto é, a ideia de um bem supremo no mundo, para cuja 
possibilidade devemos assumir um ser superior, moral, santíssimo e onipotente, que sozinho 
pode unir os dois elementos desse bem; mas essa ideia (considerada em termos práticos) 
não é vazia: porque ajuda nossa necessidade natural a pensar algum fim último que pode ser 
justificado pela razão para com nossas ações e omissões consideradas como um todo, o qual, de 
outra forma, seria um obstáculo à resolução moral. O mais importante aqui, no entanto, é que 
essa ideia procede da moralidade e não é o seu fundamento; um fim que alguém toma para si já 
pressupõe princípios morais. Assim, não pode ser indiferente à moralidade se ela constitui para 
si mesma o conceito de um fim último de todas as coisas (para o qual concordar não aumenta 
o número de seus deveres, mas dá a eles um ponto de referência especial na unificação de todos 
os fins) ou não: porque esta é a única maneira pela qual a realidade prática objetiva pode ser 
dada à combinação da intencionalidade da liberdade com a intencionalidade da natureza, da 
qual não podemos prescindir. Suponhamos que um ser humano que venera a lei moral e que 
pensa (o que dificilmente pode evitar) que mundo ele poderia, guiado pela razão prática, criar 
se estivesse em seu poder, e de modo que ele se colocasse como um membro dele, assim, ele 
não apenas o escolheria da maneira como a ideia moral do sumo bem exige, se apenas a escolha 
lhe fosse deixada, mas também gostaria que existisse um mundo, porque a lei moral quer que 
o maior bem possível se realize por nosso intermédio, embora de acordo com essa ideia ele se 
veja em perigo de perder muita felicidade [RGV, AA 06: 6] para sua pessoa, porque é possível 
que talvez ele não esteja adequado à demanda da felicidade, exigência que a razão impõe; ele 
se sentiria compelido pela razão a reconhecer esse julgamento com total imparcialidade, como 
se tivesse sido feito por um estranho e ao mesmo tempo o seu próprio, e assim o ser humano 
evidencia a necessidade, efetuada nele pela moralidade, de acrescentar ao pensamento de seus 
deveres também um fim último, como consequência deles.

A moralidade, portanto, conduz inevitavelmente à religião, através da qual se estende3 

é, portanto, apenas um dever condicional e não pode servir como o princípio supremo das máximas morais.

3 A proposição: há um Deus, portanto, há um bem supremo no mundo, se (como proposição de fé) deve apenas 



125 Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Os dois prefácios de A religião nos limites da simples razão de Immanuel Kant: comentário e tradução

para a ideia de um poderoso legislador moral fora do ser humano, em cuja vontade está o 
fim último (da criação do mundo) que ao mesmo tempo pode e deve ser o fim último do ser 
humano.

***

Quando a moralidade reconhece na santidade de sua lei um objeto do maior respeito, 
no plano da religião ela representa [RGV, AA 06: 7] um objeto de adoração diante da causa 
suprema que executa essas leis e aparece em sua majestade. Tudo, porém, mesmo o mais 
sublime, diminui nas mãos dos seres humanos quando eles aplicam [RGV, AA 06: 8] a ideia 
para seu próprio uso. O que só pode ser verdadeiramente honrado na medida em que o respeito 
por ele é livre, é forçado a se conformar a formas que só podem ser respeitadas por meio de leis 
coercitivas, e o que por si mesmo se expõe à crítica pública de todo ser humano, deve submeter-
se a uma crítica que tenha o poder, isto é, a uma censura.

Entretanto, visto que o mandamento: ‘obedeça às autoridades!’ também é moral, e a 
sua observância, como a que se pode extrair de todos os deveres para com a religião, convém 
que um tratado dedicado à definição do conceito de religião dê ele próprio um exemplo desta 
obediência, que, no entanto, não pode ser demonstrada apenas pelo atendimento à lei em uma 

emergir da moralidade, é uma proposição sintética a priori que, embora seja aceita apenas em uma relação prática, 
vai, no entanto, além do conceito de dever, que a moralidade contém (e que não pressupõe nenhum conteúdo do 
arbítrio, mas apenas suas leis formais) e, portanto, não pode ser desenvolvida analiticamente a partir dela. Mas como 
é possível tal proposição a priori? O acordo com a mera ideia de um legislador moral para todos os seres humanos é 
de fato idêntico ao conceito moral de dever em geral e, nessa medida, a proposição que comanda esse acordo seria 
analítica. Mas a aceitação da existência desse legislador diz mais do que a mera possibilidade de tal objeto. A chave 
para a solução desta tarefa, tanto quanto acredito compreendê-la, só posso indicar aqui sem realizá-la.
	 Um fim é sempre o objeto de uma inclinação, isto é, de um desejo imediato de possuir uma coisa por meio 
de sua ação, assim como a lei (que praticamente comanda) é o objeto do respeito. Um fim objetivo (isto é, aquele que 
devemos ter) é aquele que a mera razão nos atribui como tal. O fim, que contém a condição inevitável e ao mesmo 
tempo suficiente de todos os outros, é o fim último. A felicidade pessoal é o fim último subjetivo dos seres racionais do 
mundo (que cada um deles tem em virtude de sua natureza dependente de objetos sensíveis, e dos quais seria absurdo 
dizer que se deva tê-lo), e todas as proposições práticas que têm esse fim último como fundamento são sintéticas, mas 
ao mesmo tempo empíricas. [RGV, AA 06: 7] Mas que todo ser humano deva ter o maior bem possível no mundo como 
seu fim último é uma proposição sintética prática a priori e, na verdade, uma proposição objetivo-prática, dada pela 
razão pura, porque é uma proposição que vai além do conceito de dever no mundo e acrescenta uma consequência 
(um efeito) do dever que não está contido nas leis morais e, portanto, não pode ser desenvolvido analiticamente a 
partir delas. Pois essas leis comandam absolutamente, quaisquer que sejam suas consequências, na verdade, elas até 
exigem que nos abstraiamos inteiramente de tais consequências sempre que uma ação particular esteja em causa, 
e assim elas fazem do dever o objeto de maior respeito, sem nos propor, ou atribuir um fim (e um fim último) que 
constituiria uma espécie de incentivo ao cumprimento do nosso dever. Todos os seres humanos também poderiam 
participar suficientemente desse incentivo se apenas aderissem (como deveriam) à regra da razão pura na lei. O que 
eles precisam saber sobre o resultado de suas ações e omissões morais que o curso do mundo trará? É suficiente que 
cumpram seu dever; mesmo que tudo acabasse com a vida neste mundo, e nesta vida talvez nunca convergissem 
felicidade e dignidade. No entanto, uma das limitações inevitáveis do ser humano e de sua faculdade prática da 
razão (talvez também de todos os outros seres do mundo) de estar preocupado com o resultado de cada ação a fim de 
encontrar algo que possa servir como fim e até mesmo provar a pureza de sua intenção, cujo resultado de fato viria 
por último na prática (nexu effectivo), mas primeiro na representação e na intenção (nexu finali). Entretanto, neste fim, 
os seres humanos buscam algo que possam amar, mesmo que isso lhes seja proposto pela mera razão; a lei, portanto, 
que meramente inspira respeito, ainda que não reconheça esse algo procurado como uma necessidade, se estende em 
nome dele para incluir o fim último moral da razão entre os seus princípios determinantes, ou seja, a proposição: 
‘faça do maior bem possível no mundo o seu fim último’ é uma proposição sintética a priori, que é introduzida pela 
própria lei moral, e por meio da qual, no entanto, se expande para além desta, o que é possível porque a lei moral 
se relaciona com a propriedade natural do seres humanos de ter que pensar ainda em um fim para todas as ações 
além da lei (essa característica dos seres humanos os tornam um objeto da experiência), e só é possível (assim como 
as proposições teóricas e ao mesmo tempo sintéticas a priori) porque contém o princípio a priori do conhecimento 
dos fundamentos de determinação de um livre arbítrio na experiência em geral, na medida em que a experiência 
exibe os efeitos da moralidade em seus fins, dá realidade objetiva, embora apenas prática, ao conceito de moralidade 
como tendo causalidade no mundo. — Mas se agora a observação mais estrita das leis morais [RGV, AA 06: 8] deve 
ser pensada como a causa da obtenção do sumo bem (como fim): então deve, porque a capacidade humana não é 
suficiente para tornar efetiva a felicidade no mundo proporcional à dignidade de ser feliz, um ser moral onipotente 
deve ser assumido como governante do mundo, sob cuja precaução isso acontece, isto é, a moralidade conduz 
inevitavelmente à religião.



126Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Diego Carlos Zanella

única regulamentação no Estado, e que permanece cega em relação a todas as outras, mas apenas 
por meio do respeito coerente a todas as regulamentações. Então, o teólogo que avalia os livros 
pode ser designado ou como aquele que deve cuidar simplesmente do bem-estar das almas, ou 
como aquele que ao mesmo tempo deve cuidar do bem-estar das ciências: o primeiro avalia 
apenas como clérigo, o segundo como erudito também. Cabe a este último, como membro de 
uma instituição pública à qual (sob o nome de uma universidade) são confiadas todas as ciências 
relacionadas com a cultura e para as salvaguardar contra interferências, limitar as presunções 
do primeiro à condição de que a sua censura não leva à destruição no campo da ciência e se 
ambos são teólogos bíblicos, então a primazia na censura pertence ao segundo como membro 
da universidade em uma faculdade encarregada do tratamento dessa teologia: porque no que 
diz respeito ao primeiro assunto (a salvação das almas) ambos têm a mesma missão; mas no que 
diz respeito à segunda (a salvação das ciências), o teólogo, como erudito universitário, ainda tem 
uma função especial a administrar. Se nos desviarmos dessa regra, as coisas devem finalmente 
chegar ao ponto em que já estiveram (por exemplo, na época de Galileu), a saber, que o teólogo 
bíblico, a fim de humilhar o orgulho das ciências e poupar seus esforços nelas, pode aventurar-
se até mesmo na astronomia [RGV, AA 06: 9] ou em outras ciências, como a história antiga da 
terra, e se encarregar de todos os empreendimentos do entendimento humano, assim como 
aqueles povos que, não encontrando em si mesmos nem habilidade nem resolução suficiente 
para se defender contra ameaças de ataque, transforme tudo o que os rodeia em um lugar 
selvagem.

Em oposição à teologia bíblica, no entanto, existe no campo das ciências uma teologia 
filosófica que é uma propriedade confiada a outra faculdade. Essa teologia filosófica deve ter 
total liberdade para se expandir até onde alcança sua ciência, contanto que permaneça dentro 
dos limites da simples razão e faça uso da história, das línguas, dos livros de todos os povos, até 
mesmo da Bíblia, para confirmar e explicar suas proposições, mas apenas para si mesma, sem 
transpor essas proposições para a teologia bíblica e desejar modificar suas doutrinas públicas, o 
que é um privilégio dos teólogos; e embora o direito de censura do teólogo (considerado como 
um mero clérigo) não possa ser contestado quando se estabeleceu que a teologia filosófica 
realmente ultrapassou seus limites e invadiu a teologia bíblica, no entanto, assim que isso estiver 
novamente em dúvida e for questionado, portanto, se a transgressão ocorreu por meio de um 
escrito ou algum outro discurso público de um filósofo, a censura superior só pode recair sobre 
o teólogo bíblico como membro de sua faculdade, pois, como tal, ele também foi encarregado 
de cuidar do segundo interesse da comunidade, ou seja, o florescimento das ciências, e foi 
nomeado com tanta validade quanto o primeiro.

Na verdade, em um caso como este, a censura primária é prerrogativa desta faculdade 
[de teologia] e não da faculdade de filosofia: porque apenas a primeira é privilegiada para certas 
doutrinas, enquanto a última conduz relações abertas e livres com suas próprias doutrinas, 
portanto, apenas a primeira pode apresentar queixas de que o seu direito exclusivo foi violado. 
No entanto, as dúvidas sobre a intervenção podem ser facilmente afastadas, independentemente 
da proximidade de ambas as doutrinas entre si e da preocupação de que a teologia filosófica 
possa ultrapassar os seus limites, apenas quando se considera que esse absurdo não acontece 
porque o filósofo toma algo emprestado da teologia bíblica para usá-lo em seu próprio propósito 
(pois a própria teologia bíblica não quererá negar que contém muito em comum com as 
doutrinas da simples razão, e, além disso, contém algumas informações sobre a história dos 
estudos linguísticos e sua censura); mesmo admitindo que o filósofo use tudo o que tomou 
emprestado da teologia bíblica, de uma [RGV, AA 06: 10] maneira apropriada à simples razão, 
mas talvez não agradável a essa teologia; [a desordem] apenas na medida em que o filósofo 
introduz algo na teologia bíblica, e, assim, deseja direcioná-la para fins diferentes daqueles 
permitidos pelo seu estabelecimento. — Assim, não se pode dizer, por exemplo, que o professor 
de direito natural invade o Código de Direito Romano só porque dele toma emprestada muitas 
expressões e fórmulas clássicas para a sua doutrina filosófica do direito natural, mesmo quando, 
como muitas vezes acontece, ele não as emprega exatamente no mesmo sentido em que os 



127 Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Os dois prefácios de A religião nos limites da simples razão de Immanuel Kant: comentário e tradução

intérpretes do Código gostariam que fossem interpretadas, a menos que ele não queira que os 
próprios juristas ou até mesmo os tribunais também deveriam utilizá-las desta forma. Pois se 
isso não fosse da sua competência, poderíamos também, inversamente, acusar o teólogo bíblico, 
ou o jurista estatutário, de ter incontáveis vezes invadido o domínio da filosofia, porque ambos, 
muitas vezes, tomam emprestado dela, embora apenas para sua respectiva vantagem, uma vez 
que eles não podem prescindir da razão nem, quando se trata de ciência, da filosofia. Mas, se 
o teólogo bíblico considerasse não ter absolutamente nada a ver, sempre que possível, com a 
razão nas coisas religiosas, poderíamos facilmente prever de que lado estaria a perda; pois uma 
religião que declara sem hesitação guerra à razão não resistirá por muito tempo contra ela. — Eu 
até atrevo-me a sugerir se não seria benéfico, depois de completar a instrução acadêmica em 
teologia bíblica, acrescentar sempre, a título de conclusão, como requisito para a preparação 
completa do candidato, um curso especial sobre a pura doutrina filosófica da religião (que se 
aproveitaria de tudo, inclusive da Bíblia), segundo um fio condutor, algo nos moldes deste livro 
(ou de qualquer outro, se for possível encontrar um melhor do mesmo tipo). — Com efeito, 
as ciências somente se beneficiam com a separação, na medida em que cada ciência constitui 
primeiro um todo por si mesma, e, somente depois disso se tentará considerá-las em associação. 
O teólogo bíblico pode, assim, concordar com o filósofo ou crer que deve refutá-lo: se, contudo, 
o escutar. Pois só desta forma o teólogo pode estar preparado contra todas as dificuldades que 
o filósofo possa lhe causar. Mas, ocultar essas dificuldades, ou até mesmo desacreditá-las como 
ímpias, é um expediente mesquinho que não se sustenta; mas, misturar as duas [disciplinas] e 
dirigir apenas um olhar ocasional [para a filosofia], por parte do teólogo bíblico, constitui uma 
falta de meticulosidade, com a qual, [RGV, AA 06: 11] no final, ninguém sabe exatamente como 
ele se posicionam no todo no que diz respeito à doutrina da religião.

Dos quatro ensaios seguintes, nos quais, a fim de tornar perceptível a relação da religião 
com uma natureza humana, parcialmente carregada de boas disposições e parcialmente de más 
disposições, apresento a relação dos princípios do bem e do mal como duas causas atuantes, auto 
subsistentes e que afetam o ser humano, o primeiro ensaio já estava inserido na Revista Mensal de 
Berlim de abril de 1792, mas não poderia ser omitido aqui, pela rigorosa coerência dos materiais 
desta obra que, nos três ensaios que agora serão acrescentados, contém o desenvolvimento 
completo do primeiro.

O leitor desculpará a ortografia diferente da minha nas primeiras folhas, tendo em vista 
as diferentes mãos que trabalharam no exemplar e a brevidade do tempo que me restava para 
a revisão.

[RGV, AA 06: 12]

II. Prefácio à segunda edição de A religião nos limites da simples 
razão

Nesta edição nada foi alterado, exceto os erros de impressão e algumas poucas expressões 
melhoradas. As adições recém-adicionadas foram colocadas em notas de pé de página e indicadas 
por uma cruz (†).

A partir do título desta obra (pois, no que diz respeito ao seu propósito oculto, dúvidas 
foram expressas), ainda observo: visto que a revelação pode pelo menos compreender também 
em si a pura religião da razão, mas não o contrário, isto é, a pura religião da razão não pode 
conter o histórico da revelação, assim, posso considerar a revelação como uma esfera maior da fé 
que contém em si a religião da razão como uma esfera menor (não como dois círculos externos 
um em relação ao outro, mas como círculos concêntricos). O filósofo se mantém dentro do 
último círculo como um puro professor da razão (a partir de simples princípios a priori), com 
isto, também deve abstrair de toda experiência. Deste ponto de vista, posso apenas fazer a 
segunda tentativa, a saber, partir de qualquer revelação alegada, e, enquanto abstraio da pura 



128Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Diego Carlos Zanella

religião da razão (desde que ela constitui um sistema existente para si), considerar a revelação 
como sistema histórico em conceitos morais meramente fragmentário e ver se este não conduz 
de volta ao mesmo sistema racional puro da religião, que, embora não em uma perspectiva 
teórica (para a qual também deve ser considerado o propósito técnico-prático do método de 
ensino como estética), mas em uma perspectiva moral-prática independente e suficiente para 
uma religião verdadeira que se realize como conceito racional a priori apenas nesta relação. Se 
isto está correto, então, se poderá [RGV, AA 06: 13] dizer que entre a razão e a Escritura não 
se encontra somente compatibilidade, mas também concórdia, de modo que, quem segue uma 
(sob a direção de conceitos morais) não deixará de se encontrar também com a outra. Se não 
fosse assim, então, ou se teria duas religiões em uma pessoa, o que é absurdo, ou uma religião e 
um culto, caso em que, já que o culto (assim como a religião) não é um fim em si mesmo, mas 
apenas tem um valor como meio, ambos têm que ser frequentemente sacudidos juntos para se 
combinarem por um curto período de tempo, e, logo a seguir, se separarem novamente como 
óleo e água e deixar flutuar a religião moral pura (a religião da razão).

Observei no primeiro prefácio que essa associação ou a tentativa dela é uma tarefa 
conveniente ao pesquisador filosófico da religião com pleno direito e não uma intervenção 
no direito exclusivo do teólogo bíblico. Desde que encontrei essa afirmação na Moral do bem-
aventurado Michaelis (Parte I, p. 5-11), um homem bem versado em ambas as especialidades, e 
praticada em toda sua obra sem que a faculdade superior tenha nisto encontrado algo prejudicial 
aos seus direitos.

Nesta segunda edição, não pude tomar em consideração, como eu bem gostaria, os juízos 
sobre este escrito de homens dignos, nomeados e não nomeados, visto que eles (como toda 
literatura estrangeira) chegam muito tarde em nossa região, especialmente no que diz respeito 
às Annotationes quaedam theologicae etc. do célebre Sr. Dr. Storr, em Tübingen, que examinou esta 
obra com sua habitual sagacidade, zelo e equidade, merecedores dos maiores agradecimentos. 
Certamente planejo lhe responder, mas não o prometo por causa das dificuldades que a idade 
impõe especialmente no tratamento de ideias abstratas. — Uma apreciação, a saber, aquela no 
número 29 das Recentes Notícias Críticas, de Greifswald, eu posso dispor tão rapidamente 
quanto o revisor o fez com o meu escrito. Pois, em sua opinião, meu escrito nada mais é do que 
a resposta à pergunta apresentada por mim a mim mesmo: “como é possível, segundo a razão 
pura (teórica e prática), o sistema eclesiástico da dogmática nos seus conceitos e doutrinas?” — 
Esta experiência, portanto, não diz respeito àqueles que conhecem e entendem tão pouco o seu 
sistema (o de Kant), como eles o exigem poder e para aqueles que o [RGV, AA 06: 14] olham como 
não existente. — A isso respondo: para entender este escrito, segundo o seu conteúdo essencial, 
apenas é necessária a moralidade comum sem se aventurar pela Crítica da razão prática e menos 
ainda pela razão teórica, e, quando, por exemplo, a virtude como uma habilidade nas ações em 
conformidade com o dever (segundo a sua legalidade) é chamada de virtus phaenomenon, mas, 
a virtude como uma disposição constante de tais ações por dever (por causa de sua moralidade) 
é chamada de virtus noumenon, essas expressões são usadas apenas por causa da escola, assim, o 
próprio assunto está contido na instrução mais popular das crianças ou na homilia, se bem que 
com outras palavras e de fácil compreensão. Caso se pudesse exaltar o mesmo dos mistérios da 
natureza divina, inseridos na doutrina religiosa, os quais foram introduzidos nos catecismos 
como se fossem muito populares, mas, mais tarde, devem ser transformados em conceitos 
morais, se devem ser compreensíveis para todos.

Königsberg, 26 de janeiro de 1794.



129 Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Os dois prefácios de A religião nos limites da simples razão de Immanuel Kant: comentário e tradução

Referências

KANT, I. A religião nos limites da simples razão [RGV]. Trad. Artur Morão. Lisboa: Edições 70, 
1992.

KANT, I. A religião nos limites da simples razão [RGV]. Trad. Bruno Cunha. Petrópolis: Vozes, 
2024.

KANT, I. Crítica da faculdade do juízo [KU]. Trad. Valerio Rohden e António Marques. Rio de 
Janeiro: Forense Universitária, 2002.

KANT, I. Crítica da razão prática [KpV]. Trad. Valerio Rohden. São Paulo: Martins Fontes, 2003.

KANT, I. Crítica da razão pura [KrV]. Trad. Manuela Pinto dos Santos e Alexandre Fradique 
Morujão. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2001.

KANT, I. Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft [RGV]. Haburg: Felix 
Meiner Verlag, 2003.

KANT, I. Fundamentação da metafísica dos costumes [GMS]. Trad. Guido Antônio de Almeida. 
São Paulo: Barcarolla, 2009.

KANT, I. Kants Werke: Akademie Textausgabe [AA]. Berlin: Walter de Gruyter, 1968.

KANT, I. O conflito das faculdades [SF]. Trad. André Rodrigues Ferreira Perez e Luiz Gonzaga 
Camargo Nacimento. Petrópolis: Vozes, 2021.

KANT, I. O que é esclarecimento? [WA]. Rio de Janeiro: Via Verita, 2011.

KANT, I. O que significa orientar-se no pensamento? [WDO]. In: A paz perpétua e outros opúsculos. 
Trad. Artur Morão. Lisboa: Edições 70, 2004.

KANT, I. Prolegômenos a qualquer metafísica futura que possa apresentar-se como ciência [Prol]. Trad. 
José Oscar de Almeida Marques. São Paulo: Estação Liberdade, 2014.

KANT, I. Religion and Rational Theology. Cambdrige: Cambridge University Press, 2001.

KRASSUSKI, J. A. Crítica da religião e sistema em Kant: um modelo de reconstrução racional do 
cristianismo. Porto Alegre: EdiPUCRS, 2005.

LEMA-HINCAPIÉ, A. Kant y la Biblia: principios kantianos de exégesis bíblica. Barcelona: 
Anthropos, 2006.

MARTY, F. La naissance de la métaphysique chez Kant: une étude sur la notion kantienne 
d’analogie. Paris: Beauchesne, 1997.

MICHAELSON, G. E. The Historical Dimension of a Rational Faith: The Role of History in Kant’s 
Religious Thought. Washington: University of America Press, 1979.

MICHALSON, G. E. Kant and the Problem of God. Oxford: Blackwell, 1999.



130Studia Kantiana | vol. 23 n. 1 | Abr. 2025

Diego Carlos Zanella

PALMQUIST, S. R. Kant’s Critical Religion: Volume Two of Kant’s System of Perspectives. 
Burlington: Ashgate, 2000.

PEREZ, D. O. (org.). Kant no Brasil. São Paulo: Escuta, 2005.

RAUSCHER, F. Introduction. In: RAUSCHER, F.; PEREZ, D. O. (orgs.). Kant in Brazil. 
Rochester: University of Rochester Press, 2012, p. 1-13.

RAUSCHER, F.; PEREZ, D. O. (orgs.). Kant in Brazil. Rochester: University of Rochester Press, 
2012.

SCHEPELMANN, M. Der senile Kant? Zur Widerlegung einer populären These. Paderborn: Mentis, 
2018.

WOOD, A. W. Kant’s Deism. In: Rossi, P. J.; WREEN, M. Kant’s Philosophy of Religion 
Reconsidered. Indianapolis: Indiana University Press, 1991, p. 1-21.

WOOD, A. W. Kant’s Moral Religion. Ithaca: Cornell University Press, 1970.

ZINGANO, M. A. Razão e história em Kant. 2 ed. São Paulo: Madamu, 2022.

Recebido 01/2024 | Aprovado 05/2024


