
1 Doutor em Filosofia pela Universidade Federal de Santa Maria — UFSM (2020), com estágio doutoral na Friedrich-Schiller-
Universität Jena (2018/2019) e pós-doutorado pela Universidade Federal do Paraná — UFPR (2022–2024), em cooperação com 
a Universität Vechta. Atualmente é pós-doutorando na Universidade Federal do ABC — UFABC e pesquisador colaborador na 
Universidad de Granada, no âmbito do projeto EDITRACK — Edición y traducción al español de las Críticas de Kant. Membro da 
Sociedade Kant Brasileira desde 2016. E-mail: r_eisinger_guimaraes@yahoo.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1912-8242

Resenha: KANT, I. Prolegômenos a toda 
metafísica futura que se possa apresentar como 
ciência

[Tradução de Joãosinho Beckenkamp. Petrópolis: Vozes, 2025]

Rômulo Guimarães1

Universidade Federal do ABC (Santo André, Brasil)

DOI: 10.5380/sk.v23i2.100687

Studia Kantiana, vol. 23, n. 2 (Ago. 2025): 85-92
ISSN eletrônico: 2317-7462



86Studia Kantiana | vol. 23 n. 2 | Ago. 2025

Rômulo Guimarães

Que, por um lado, a chamada “década silenciosa” — que compreende o período entre 
a publicação da Dissertatio, em 1770, e a primeira edição Crítica da razão pura, em 1781 — não 
tenha sido tão introspectiva quando se pode pensar, isso se verifica pelo fato de Kant ter 
publicado, neste meio tempo, alguns pequenos ensaios e resenhas2 — escritos em paralelo a (e 
se servindo de) suas atividades como Professor Titular de Lógica e Metafísica na Universidade 
de Königsberg.3 Que, por outro, tal década fermentou “uma mudança de estilo [...] profunda 
e [...] radical […] [, que] não se mostra em lugar algum da história da literatura e da filosofia” 
(Cassirer, 2021, p. 138)4, isso torna a “ansiedade [de Kant] justificada acerca de como o público 
letrado reagiria” (Beckenkamp, 2025, p. 7) ao fruto desta interfase filosófica: a publicação da 
Crítica da razão pura.

Tamanha expectativa, no entanto, parece ter sido igualada (se não superada) “pelo 
silêncio com que [aquele público] honrou [sua] Crítica” (Prol, AA 04: 380),5 quando esta veio à 
tona. Ora, Kant tinha plena consciência de que o tipo de investigação por ele ali empreendida 
— e o esforço do leitor para acompanhá-la — “sempre permanecerá árduo, porquanto envolve 
a Metafísica da Metafísica” (Br, AA 10: 269). Tampouco tomou o cuidado para torná-la, num 
primeiro momento, mais palatável — e isso fica evidente na sua consideração no que diz respeito 
à clareza do texto da primeira Crítica, onde Kant afirma que

O leitor tem o direito de exigir não apenas, em primeiro lugar, uma clareza discursiva 
(lógica) por meio de conceitos, mas também, em seguida, uma clareza intuitiva (estética) 
por meio de intuições, i.e., exemplos ou outras elucidações in concreto. Da primeira eu 
cuidei suficientemente. Mas isto, que dizia respeito à essência de meu projeto, acabou 
sendo também a causa contingente de eu não poder dar a devida atenção à segunda 
exigência, que, embora não tão forte, é todavia justa. Em quase todo o curso de meu 

2 Cf., e.g., a Resenha do escrito de Moscati: Da diferença corpórea essencial entre a estrutura dos animais e a dos homens, 
publicada em 23 de agosto de 1771, no Königsbergische gelehrte und politische Zeitungen, n. 67, p. 265 ss; o (para dizer 
pouco) controverso — em virtude “do caráter politicamente sensível e polêmico da discussão racial, bem como de 
algumas afirmações pejorativas acerca de diferentes grupos étnicos” (Hahn, 2010, p. 8) — ensaio Das diferentes raças 
humanas, publicado inicialmente em 1775, revisitado e republicado em 1777; bem como os dois Ensaios relativos ao 
Filantrópico, publicados em 28 de março de 1776, e em 27 de março de 1777 — o primeiro, anonimamente, mas com 
autoria “atestada pelo manuscrito anexo à carta enviada a Christian H. Wolke, em 28 de março de 1776 (Br, AA 10, 
194)” (Hahn, 2019, p. 371, nota 1) —; o segundo, sim, firmado com a letra “K” ao pé do texto, e cuja reimpressão, 
no mesmo ano, no Pädagogische Unterhandlungen, editado Johann Bernhard Basedow e Christian Heinrich Wolke, 
fundadores do Filantrópico de Dessau, remove qualquer dúvida de que “K” refere-se a “Kant” (Cf. Louden, 2007, p. 
99).

3 Relaciona-se a tônica destes escritos com a carreira acadêmica de Kant junto à Universidade de Königsberg pelo 
fato de que “nas suas aulas Kant revela a extraordinária amplitude de seu horizonte. Não ensina somente lógica e 
metafísica, mas também física matemática e geografia física [….], antropologia e pedagogia […], filosofia da religião 
(teologia natural), moral, direito natural […] enciclopédia filosófica […] e até mesmo fortificação e pirotecnia” (Höffe, 
2005. p. 12).

4 Ora, embora Cassirer afirme que "somente com muito esforço ainda se pode reconhecer no autor da Crítica da razão 
pura o escritor que redigiu as Observações sobre o sentimeno do belo e do sublime ou os Sonhos de um visionário" (Cassirer, 
2021, p. 138), sobre alguns temas (sobretudo alguns bastante delicados), parece possível, sim, reconhecer uma certa 
continuidade no pensamento pré- e pós-Crítica do filósofo de Königsberg. Para uma abordagem de em que medida 
Kant abandona ou mantém sua argumentação sobre, e.g. diferentes raças e gêneros, Cf., Kleingeld, 2023, 98 ss.

5 As citações das obras de Kant seguem a Akademie-Ausgabe — mesmo padrão adotado oficialmente pela Sociedade 
Kant Brasileira e demais sociedades Kant internacionais. Desse modo, as citações obedecem ao seguinte formato: 
ABREVIATURA, AA (volume): página. Com exceção das duas edições da Crítica da razão pura — as quais serão 
indicadas como edição A e/ou B, seguida da paginação — as demais obras de Kant seguirão a notação acima indicada. 
Para citar a obra Hume, utilizo como referência a edição de The Philosophical Works of David Hume, publicada em 1826, 
em 4 volumes. A citação será indicada da seguinte maneira: PW (volume): ABREVIATURA, paginação. Utilizo T 
para abreviar Treatise of human nature (Tratado da natureza humana). Para a obra de Berkley, a referência é The Works 
of George Berkeley, Bishop of Cloyne, publicados entre 1948 e 1957, em 9 volumes, indicada da seguinte forma: WGB 
(volume): ABREVIATURA, paginação. A abreviatura PHK corresponde a Treatise concerning the principles of human 
knowledge (Tratado sobre os princípios do conhecimento humano). Finalmente, para a obra de Descartes, utilizo a edição de 
Charles Adam e Paul Tannery, publicada entre 1897 e 1913, em 13 volumes, das Oeuvres de Descartes, com a seguinte 
indicação: ABREVIATURA, AT (volume), paginação, e a abreviatura Med para Meditationes de prima philosophia 
(Meditações concernentes à primeira filosofia). Quanto às citações, destas e de outras obras, ao menos que indicado o 
contrário, dizem respeito aos textos originais. No que diz respeito aos textos que não estão disponíveis em língua 
portuguesa, toda tradução é de minha responsabilidade (motivo pelo qual não será indicado “tradução nossa” ao 
final de cada citação).



87 Studia Kantiana | vol. 23 n. 2 | Ago. 2025

Resenha:  KANT, I. Prolegômenos a toda metafísica futura que se possa apresentar como ciência

trabalho, fiquei constantemente em dúvida quanto a como lidar com isso. Exemplos 
e elucidações me pareciam sempre necessários e, assim, encontraram de fato, no 
primeiro esboço, os seus devidos lugares. Eu logo percebi, contudo, a grandeza 
de minha tarefa e a variedade dos objetos com que teria de lidar, e, como me dei 
conta de que estes talvez fossem suficientes para, numa linguagem seca e meramente 
escolástica, completar o trabalho, julguei pouco aconselhável estendê-lo ainda mais 
com exemplos e elucidações que somente são necessários de um ponto de vista 
popular, afinal, este trabalho não poderia pautar-se de modo algum pelos costumes 
populares, e os verdadeiros conhecedores das ciências não necessitam tanto assim 
dessa suavização, que é sempre agradável, mas aqui poderia até mesmo ir contra os 
fins do trabalho. […] Muitos livros poderiam tornar-se bem mais claros se não tentassem ser 
tão claros. Pois os meios auxiliares da clareza, que de fato ajudam no detalhe, com 
frequência atrapalham no geral, na medida em que não permitem ao leitor chegar 
rápido o suficiente a uma visão de conjunto do todo e, mesmo com todas as suas 
cores brilhantes, acabam por embaralhar e tornar irreconhecível a articulação ou 
estrutura do sistema, da qual em geral depende, todavia, a possibilidade de julgar 
sobre a unidade e a solidez do mesmo (KrV, A XVII-XIX).

Nada obstante, com o que Kant não contava era, de um lado, a ausência de reação imediata 
(por ele aguardada) de alguns colegas (em particular, de Moses Mendelssohn, Christian Garve 
e Johann Tetens (Cf. Br, AA 10: 270; 341), e, por outro, uma resenha anônima publicada na 
Göttingische Gelehrte Anzeigen, em 19 de janeiro de 1782 — cujo resenhista, de acordo com Kant, 
“parece não ter compreender de modo algum do que se tratava propriamente na investigação 
de que [ele se ocupou] (feliz ou infelizmente)” (Prol, AA 04: 373).

No que diz respeito ao silêncio manifesto6 de Mendelssohn, Garve e Tetens, Kant parece 
justificá-lo pelo fato de sua Crítica impelir “um adiamento do juízo”, justamente por se tratar 
de uma “obra que abandona todos os caminhos usuais e envereda por um novo, no qual não é 
fácil se encontrar de imediato, [e que] talvez possa ter algo pelo qual um importante ramo do 
conhecimento humano, agora ressequido, poderia ganhar nova vida e fecundidade” — o que 
exigiria, conclui ele, “um cuidado para não quebrar e destruir por um juízo apressado o ainda 
tenro enxerto” (Prol, AA 04: 380). Assim, o aparentemente imodesto mas verossímil raciocínio 
de Kant é: se houve um retardo na reação à Crítica da razão pura por parte do público letrado, 
então foi porque este estava, por assim dizer, digerindo e refletindo sobre um tal divisor de águas 
na história da filosofia.

Já quanto à resenha da Göttingische Gelehrte Anzeigen — a “única reação considerável, 
infelizmente negativa” (Beckenkamp, op. cit., p. 7) à primeira Crítica —, sobre esta Kant 
debruçou-se com mais detalhe: daí de seus Prolegômenos.7 Os motivos que levaram à resposta de 
Kant, então, seriam, de um lado, uma incompreensibilidade em virtude “de um novo jargão de 
difícil associação com o que se praticara em filosofia até então” (Beckenkamp, op. cit., p. 7) e, 
de outro, a queixa de que Kant “não escolheu o caminho do meio entre ceticismo e dogmatismo 
excessivos, a justa via média para retornar com calma, mesmo que não com satisfação total, ao 
modo de pensar mais natural”, i.e., a acusação de que sua obra não parece se afastar nem do 
ceticismo de David Hume, nem do idealismo (pelo próprio Kant denominado “dogmático”) de 
George Berkley.

6 Isso porque, eventualmente, vem à luz o fato de que tal “resenha anônima” da Göttingische Gelehrte Anzeigen, 
conquanto alterada por Johann Georg Heinrich Feder — um dos editores desta revista —, era, originalmente, da pena 
de Christian Garve.

7 Ora, se, de fato, tal incompreensão foi o estopim dos Prolegômenos, i.e., se “um dos propósitos dos Prolegômenos 
foi […] dar uma resposta à resenha desfavorável da revista de Göttingen” (Beckenkamp, op. cit., p. 8), isso, ainda que 
se possa considerar algo “controverso na pesquisa <in der Forschung umstritten> [sobre Kant]” (Lee, 2015, p. 1853), 
o ponto é que tal resenha é explicitamente citada na última parte desta obra, i.e., na Solução da questão geral dos 
Prolegômenos. Contudo, se, com esta resposta, Kant erradicou incompreensões e mal-entendidos, isso é bastante 
questionável, visto sua afirmação de aproveitar a segunda edição da Crítica da razão pura, em 1986, i.e., quatro anos 
após os Prolegômenos, para não “deixar passar a oportunidade, como é justo, de remover ao máximo as dificuldades 
e obscuridades de que podem ter-se originado os muitos mal-entendidos que, talvez não sem [sua] culpa, alguns 
homens perspicazes manifestaram ao julgar este livro [i.e., a primeira Crítica]” (KrV, B XXXVII).



88Studia Kantiana | vol. 23 n. 2 | Ago. 2025

Rômulo Guimarães

No que tange à aridez de sua obra — i.e., à crítica de que esta, “mesmo que nem sempre 
instrua, seguidamente força a atenção até o cansaço” (Garve/Feder, Rez. KrV, p. 41), que 
possui passagens de difícil compreensão (Cf. Garve/Feder, Rez. KrV, p. 42), ou que até mesmo 
descontentam o leitor (Cf. Garve/Feder, Rez. KrV, p. 46) —, embora Kant deliberadamente 
tenha aberto mão de usar “cores brilhantes” (KrV, A XIX) em seu texto, ele confessa ter ficado 
surpreso ao

Ouvir de um filósofo queixas por causa de falta de popularidade, entretenimento 
e comodidade, quando se trata da existência de um conhecimento louvado e 
indispensável à humanidade, que não pode ser estabelecido a não ser de acordo 
com as mais rigorosas regras de uma exatidão escolástica, à qual pode decerto com 
o tempo seguir-se popularidade, mas nunca constituir o começo. Mas, no que diz 
respeito a uma certa obscuridade, que provém em parte da amplidão do plano, em 
que não se pode descurar dos pontos principais de que se trata na investigação, a 
queixa é então legítima, e a ela [responderia Kant] pelos presentes Prolegômenos (Prol. 
AA 04: 261).

Assim, ainda que a contragosto de Kant, os Prolegômenos “visam popularizar uma filosofia 
inicialmente acolhida com reserva pelo publico”: uma popularização por meio de “uma 
apresentação resumida das teses centrais de sua obra capital, enquadrando-as num esquema 
mais acessível ao leitor familiarizado com a matemática, a ciência natural e a metafísica da 
época” (Beckenkamp, op. cit., p. 10).8

Por outro lado, no que se refere à “sugestão de relações da obra tanto com o idealismo de 
Berkeley, por propor que o Entendimento faz os objetos a partir das aparências sensíveis, quanto 
com o ceticismo de Hume, o que […] significa um ataque também à filosofia transcendental 
proposta na Crítica da razão pura” (Beckenkamp, op. cit., p. 7-8), sobre isso a resposta de Kant é 
diferente em cada um dos casos.

Com efeito, conquanto o resenhista (ou seu editor) acuse Kant de chegar às mesmas 
conclusões de Hume quanto, i. e., à questão da personalidade/identidade pessoal (Cf. Garve/
Feder, Rez. KrV, p. 44-45),9 bem como de, tal qual o cético de Edimburgo, “jogar uma contra 
a outra, fundir ou transmutar as duas espécies de sensação, a interna e a externa […] para 
confundir e abalar tudo” (Garve/Feder, Rez. KrV, p. 47-48), a resposta de Kant a tais imputações 
é positiva. Isso porque ele não apenas reconhece a influência de Hume, como também, “em 
vez de se defender da acusação de simpatia pelo ceticismo humeano […], se coloca em linha de 
continuidade com as investigações feitas por Hume” (Beckenkamp, op. cit., p. 8) — de quem “o 
destino […] quis que […] não fosse entendido por ninguém” (Prol, AA 04: 258).

Quanto à primeira, i.e., ao reconhecimento da influência de Hume, já celebre é a 
afirmação de Kant de que aquele lhe despertou de um “sono dogmático” (Prol, AA 04: 260); 
quanto à segunda, i.e., a continuidade de das investigações de Hume, cabe apontar que, para 

8 Com efeito, sobre estas disciplinas se desdobram as três partes da “Questão geral: como é possível conhecimento a 
partir da Razão pura?” — a saber: “Como é possível a matemática pura?” (§§ 6-13), “Como é possível ciência natural pura?” 
(§§ 14-39), e “Como é possível metafísica em geral?” (§§ 40-60), esta última se estendendo à “Solução da questão geral dos 
Prolegômenos”, i.e., “Como é possível metafísica como ciência?” (Prol, AA 04: 365).

9 I.e., que para o primeiro,“o conceito de personalidade […] [não pode ser ostentado] como uma ampliação de nosso 
autoconhecimento através da Razão pura, que nos dá a ilusão de uma duração ininterrupta do sujeito a partir do 
mero conceito do eu idêntico; pois tal conceito fica girando em torno de si mesmo e não nos leva nem um pouco 
adiante no que diz respeito às questões concernentes ao conhecimento sintético” — segue ele linhas abaixo — “como 
eu, no entanto, quando quero observar o mero eu na modificação de todas as representações, não tenho nenhum 
outro correlato de minhas comparações a não ser eu mesmo com as condições universais de minha consciência, 
então só posso oferecer respostas tautológicas a todas as questões: introduzo o meu conceito e sua unidade entre as 
propriedades que pertencem a mim como objeto e pressuponho aquilo que se quer saber” (KrV, A 365-6, grifo meu); 
ao passo que o segundo, “ao fazer uma revisão mais cuidadosa da seção concernente à identidade pessoal [Livro I, 
Parte 4, Seção 6 do seu do Tratado da natureza humana], v[ê-se] perdido em um tal labirinto que, dev[e] confessar, não 
[sabe] nem como corrigir [suas] opiniões anteriores, nem como torná-las coerentes. [De modo que,] se essa não for 
uma boa razão geral para o ceticismo, ao menos é uma razão suficiente (como se [ele] já não tivesse bastantes razões) 
para guardar uma desconfiança e modéstia em todas as [suas] decisões” (PW 02: T, 556, grifo meu).



89 Studia Kantiana | vol. 23 n. 2 | Ago. 2025

Resenha:  KANT, I. Prolegômenos a toda metafísica futura que se possa apresentar como ciência

Kant, Hume “produziu uma fagulha em que se poderia decerto ter acendido uma luz, caso tivesse 
encontrado uma mecha receptiva cuja chama fosse cuidadosamente alimentada e aumentada” 
(Prol, AA 04: 257): uma mecha que, ao que parece, seria o próprio Kant, que, uma vez desperto 
do dogmatismo, afirma ter sido “bem-sucedido na solução do problema de Hume [no que diz 
respeito à metafísica e ao conhecimento a priori] […] com a Crítica da razão pura” (Prol, AA 04: 
260-261).

No que diz respeito, por sua vez, a uma associação de Kant ao idealista de Kilkenny, 
a resenha atribui ao sistema kantiano a consideração de que “tudo de que podemos saber e 
dizer algo é apenas representação e lei do pensamento, [e que] as representações, modificadas 
e ordenadas em nós segundo certas leis, são justamente aquilo que chamamos de objetos e 
mundo” (Garve/Feder, Rez. KrV, p. 47) — uma assumção sobre a qual “também Berkley constrói 
sobretudo seu idealismo” (Garve/Feder, Rez. KrV, p. 41).10 Tal associação, contudo, à diferença 
da supracitada — i.e., a Hume —, recebeu uma resposta mais enérgica da parte de Kant, na qual 
este não apenas distancia-se de Berkley (e de Descartes!), mas também rebatiza o que seria “um 
idealismo de tipo novo ou diferente” (Beckenkamp, op. cit., p. 10):

Pois que eu mesmo tenha dado à minha teoria o nome de idealismo transcendental, 
não autoriza ninguém a confundi-lo com o idealismo empírico de Descartes (embora 
esse tenha sido apenas um problema cuja irresolubilidade deixava na opinião de 
Descartes cada qual livre para negar a existência do mundo corpóreo,11 porque ele 
jamais poderia ser respondido satisfatoriamente) ou com o idealismo místico e 
fantasioso de Berkeley (contra o qual e contra outras quimeras semelhantes nossa 
crítica propriamente contém antes o antídoto). Pois este por mim assim chamado 
idealismo não dizia respeito à existência das coisas (duvidar da qual, entretanto, 
constitui propriamente o idealismo no sentido tradicional), pois nunca me passou 
pela cabeça duvidar dela, mas apenas à representação sensível das coisas, a que 
pertencem no topo espaço e tempo, e em relação a estes e, portanto, geralmente 
em relação a todos os fenômenos mostrei que eles não são coisas (mas apenas modos 
de representar), tampouco determinações pertencentes às coisas em si mesmas. Mas 
a palavra “transcendental”, que para mim nunca significa uma relação de nosso 
conhecimento a coisas, mas apenas à faculdade do conhecimento, deveria evitar este 
mal-entendido. Antes que ela o continue ocasionando no futuro, entretanto, prefiro 
retirar essa designação e chamá-lo de [idealismo] crítico. Mas, se é de fato um idealismo 
condenável transformar coisas reais (não fenômenos) em meras representações, 
com que nome se pretende chamar aquele que, ao contrário, transforma meras 
representações em coisas? Penso que se poderia chamá-lo o idealismo sonhador, em 
distinção do anterior, que se poderia chamar o fantasioso, ambos os quais deveriam 
com todo direito ser excluídos do meu idealismo antes chamado transcendental, 
melhor, crítico (Prol. AA 04: 293-294).

10 Com efeito, esta é uma das teses centrais, apresentada já nos parágrafos iniciais, do seu Tratado sobre os princípios do 
conhecimento humano — a saber: “que nem os pensamentos, nem as paixões, nem as ideias formadas pela Imaginação 
existem sem o espírito; e não parece menos evidente que as várias sensações ou ideias impressas nos sentidos, ligadas 
ou combinadas de qualquer modo (isto é, sejam quais forem os objetos que compõem), só podem existir em um 
espírito que as perceba. Qualquer um pode ter disto conhecimento intuitivo se notar o sentido do termo ‘existir’, 
aplicado a coisas sensíveis. Digo que existe a mesa onde escrevo — quer dizer, vejo-a e sinto-a; e se estiver fora do 
meu gabinete digo que ela existe, significando assim que se lá estivesse vê-la-ia, ou que outro espírito atualmente 
a vê. Houve um odor, isto é, cheirava alguma coisa; houve um som, isto é, ouviu-se algo; uma cor ou uma forma, 
isto é, foi percebida pela vista ou pelo tato. É tudo o que posso entender por esta e outras expressões. O que se tem 
dito da existência absoluta de coisas impensáveis sem alguma relação com o seu ser-percebidas parece perfeitamente 
ininteligível. O seu esse é percipi; nem é possível terem existência fora dos espíritos ou coisas pensantes que os 
percebem” (WGB 02: PHK, 42). Berkley reforçará esta ideia ao longo da obra, ao afirmar, e.g., que “qualidades [...] 
são sensações ou ideias, só existentes em um espírito percipiente; isto é verdadeiro das ideias presentes como de todas 
as ideias possíveis” (WGB 02: PHK, 74). Com isso, no entanto, ele não nega que “as ideias impressas nos sentidos são 
coisas reais ou existem realmente” […], mas [nega] que existam fora do espírito percipiente ou que sejam semelhanças 
de arquétipos exteriores ao espírito, pois uma sensação ou ideia consiste em ser percebida, e uma ideia só pode 
assemelhar-se a uma ideia” (WGB 02: PHK, 90).

11 Assim se encaminha o final da primeira Meditação, a premissa de terra arrasada, sobre a qual se alicerçará o cogito 
cartesiano nas páginas seguintes: “considerar-me-ei a mim mesmo absolutamente desprovido de mãos, de olhos, de 
carne, de sangue, desprovido de quaisquer sentidos, mas dotado da falsa crença de ter todas essas coisas” (Med, AT 
07: 22-23).



90Studia Kantiana | vol. 23 n. 2 | Ago. 2025

Rômulo Guimarães

A tradução que aqui se apresenta, além de trazer, em seu Apêndice, a famigerada resenha 
da Crítica da razão pura, publicada no suplemento da revista de Göttingen, em 1782, vem 
acompanhada de um Estudo introdutório. Este último não apenas contextualiza a publicação dos 
Prolegômenos, mas também, ao pontuar a doutrina kantiana dos limites da Razão pura, “segundo 
a qual a determinação dos limites da Razão pura leva à interdição das pretensões cognitivas 
da metafísica tradicional acerca da natureza última das coisas, na qual sempre se pleiteava um 
conhecimento das coisas em si mesmas para lá de toda experiência possível” (Beckenkamp, op. 
cit., p. 12), vincula esta obra à primeira Crítica e, indiretamente, à terceira.

 Isso porque o limite entre cognoscível e incognoscível

é algo positivo, que pertence tanto ao que se encontra dentro dele [i.e., o limitado] 
quanto ao espaço que se encontra fora de um dado conjunto [i.e., o limitante], assim 
se trata decerto de um conhecimento positivo efetivo de que a Razão só participa 
por se estender até esse limite, mas de maneira tal que não tenta ir além desse limite, 
porque lá encontra diante de si um espaço vazio, no qual ela pode certamente pensar 
formas para coisas, mas não coisas mesmas (Prol AA 04: 361).

Ora, por um lado, tal “conhecimento positivo efetivo”, diria ele linha acima, “é [ou 
melhor, só pode ser] o [conhecimento] por analogia” (Prol, AA 04: 357): um tipo de conhecimento 
que “tinha sido introduzido timidamente [na Crítica da razão pura] para legitimar um certo uso 
regulador, problemático ou heurístico das ideias da Razão pura” (Beckenkamp, op. cit., p. 12).

De fato, Kant esboça esta argumentação quando discute que, se a Razão tem algum uso 
legítimo no âmbito teórico especulativo, este é o uso doméstico, regulativo, de dirigir, ordenar e 
dar unidade ao conhecimento do Entendimento, para que “ele deix[e] de ser um mero agregado 
contingente e se torn[e] um sistema concatenado segundo leis necessárias” (KrV, A 645, B 673), 
vislumbrando, assim, a possibilidade de ser considerado ciência (Cf. KrV, A 832, B 860). Tal 
direcionamento, contudo, conquanto “inteiramente fora dos limites da experiência possível” 
(KrV, A 644, B 672) — porque o Entendimento produz os conceitos, os quais são necessários 
para a formação de conhecimento empírico, i.e., da experiência, mas não ordena nem sistematiza 
esse conhecimento —, aparece como algo “indispensavelmente necessári[o]” (KrV, A 645, B 
673) para exercitar <abrichten> o Entendimento em vista de um conhecimento concatenado da 
experiência possível.

Por outro lado — daí a conexão com a terceira Crítica — mediante um conhecimento por 
analogia, dirá Kant, “a expressão adequada a nossos frágeis conceitos será […] como se <als ob>” 
(Prol AA 04: 360) — mesma expressão empregada para refletir sobre a conformidade a fins da 
natureza. Pois, considera Kant,

tendo as leis universais da natureza o seu fundamento em nosso Entendimento, que 
as prescreve à natureza (ainda que somente segundo o seu conceito universal como 
natureza), as leis empíricas particulares têm de ser consideradas, em relação àquilo 
que nelas é deixado indeterminado por aquelas, de acordo com tal unidade, como se 
um Entendimento (mesmo que não o nosso) as tivesse dado, em benefício de nossa 
faculdade de conhecimento, para tornar possível um sistema da experiência segundo 
leis particulares da natureza. Não como se desse modo tal Entendimento tivesse de 
ser efetivamente admitido (pois é apenas a faculdade de julgar reflexionante que 
se serve dessa ideia como princípio para refletir, não para determinar); mas esta 
faculdade se dá com isso — apenas a si mesma, não à natureza — uma lei (KU, AA 
05: 180).12

12 Cf. também EEKU, AA 20: 200; 216; 232. Além disso, a discussão sobre um sobre pensamento regulativo, diante 
da impossibilidade de se determinar algo sobre o que se julga, dialoga com o ensaio de 1786, O que significa orientar-se 
no pensamento?. Pois é ali onde Kant afirma que, quando “somos limitados pela falta do conhecimento com relação 
aos elementos necessários para o juízo, então torna-se necessária uma máxima, de acordo com a qual possamos 
decidir nossos juízos. Porque a Razão quer ser satisfeita” (WDO, AA 08: 136); é ali onde ele nos fala de um “direito 
de precisão <Bedürfnis> da Razão”, de supor e admitir, como fundamento subjetivo “aquilo que ela com fundamento 
objetivo não pode pretender saber [...] porque tudo aquilo a que ela pode ligar um conceito não satisfaz essa precisão” 
(WDO, AA 08: 137-139, grifo meu); e, finalmente, é ali onde explica que esta precisão sentida pela Razão não é outra 
coisa senão um reflexo de sua “tendência ao conhecimento” <Erkenntnißtrieb> (WDO, AA 08: 139, nota).



91 Studia Kantiana | vol. 23 n. 2 | Ago. 2025

Resenha:  KANT, I. Prolegômenos a toda metafísica futura que se possa apresentar como ciência

Ora, sobre a relevância da presente tradução dos Prolegômenos, cabe pontuar que ela vem 
a somar o hall das recentes traduções de excelência das obras de Immanuel Kant, da Coleção 
Pensamento Humano, da Editora Vozes. Tal coleção não só vem se consolidado como uma das 
principais fontes lusófonas da filosofia kantiana (publicando tanto novas traduções de obras 
já publicadas anteriormente — como é o caso, e.g., das três Críticas, da Metafísica dos Costumes, 
dA Religião nos limites da simples Razão, dentre outros títulos —, bem como traduções até então 
inéditas em língua portuguesa — como as Vorlesungen), mas se dedicando, também, à publicação 
de obras fundamentais da filosofia como um todo.

No que diz respeito a sua qualidade, finalmente, estamos diante de mais um 
empreendimento de um perito em filosofia clássica alemã — em particular, da filosofia kantiana, 
pós-kantiana e do Idealismo alemão (Fichte, Hölderlin, Hegel, dentre outros). Os artigos, livros, 
capítulos e traduções (não sendo esta sua primeira de um texto de Immanuel Kant) publicados 
pelo Professor Joãozinho Beckenkamp sobre o tema davam-nos esperança de que esta se trataria 
de uma tradução técnica especializada — equilibrando rigor e refinamento. Uma esperança, 
creio eu, devidamente recompensada.

Referências

BECKENKAMP, J. Estudo introdutório. In: KANT, I. Prolegômenos a toda metafísica futura que se 
possa apresentar como ciência. Trad. Joãosinho Beckenkamp. Petrópolis: Vozes, 2025.

BERKELEY, G. A Treatise Concerning the Principles of Human Knowledge. In: BERKELEY, 
G. The Works of George Berkeley, Bishop of Cloyne, 9 vols. (vol. 2). Ed. Arthur Aston Luce e Thomas 
Edmund Jessop. London: Thomas Nelson and Sons, 1949.

BERKELEY, G. Tratado sobre os princípios do conhecimento humano. Trad. Antonio Sérgio. 
In: BERKELEY, G.; HUME, D. Tratado sobre os princípios do conhecimento humano; Três diálogos 
entre Hilas e Filonous em oposição aos céticos e ateus; Investigação sobre o entendimento humano; Ensaios 
morais, políticos e literários. São Paulo: Abril Cultural, 1973. (Col. Os Pensadores XXIII)

DESCARTES, R. Meditações. Trad. Jacó Guinsburg e Bento Prado Júnior. In: DESCARTES, 
R. Discurso do método; Meditações; Objeções e respostas; As paixões da alma; Cartas. São Paulo: Abril 
Cultural, 1973. (Col. Os Pensadores XV)

DESCARTES, R. Meditationes de prima philosophia. In: DESCARTES, R. Oeuvres de Descartes, 
13 vols. (vol. 7). Ed. Charles Adam e Paul Tannery. Paris: Léopold Cerf, 1904.

CASSIRER, E. Kant: vida e doutrina. Trad. Rafael Garcia e Leonardo Rennó Ribeiro Santos. 
Petrópolis: Vozes, 2021.

GARVE, C.; FEDER, J. G. H. Kritik der reinen Vernunft. Von Immanuel Kant. 1781 [Rezension]. 
Zugabe zu den Göttingischen Anzeigen von gelehrten Sachen, Göttingen, n. 3, p. 40-48, jan. 1782.

HAHN, A. Ensaios relativos ao Filantrópico de Immanuel (tradução, apresentação e notas). 
Revista de Filosofia Moderna e Contemporânea, Brasília, v. 7, n. 3 (Dossiê A Ideia de Universidade 
Pública e os Desafios Atuais da Formação em Filosofia), p. 371-380, dez. 2019.

HAHN, A. Estudo introdutório do texto Das diferentes raças humanas, de Immanuel Kant. 
Kant e-Prints, Campinas, Série 2, v. 5, n. 5 (número especial), p. 4-9, jul.-dez. 2010.



92Studia Kantiana | vol. 23 n. 2 | Ago. 2025

Rômulo Guimarães

HÖFFE, O. Immanuel Kant. Trad. Christina Viktor Hamm e Valério Rohden. São Paulo: 
Martins Fontes, 2005.

HUME, D. Tratado da natureza humana: uma tentativa de introduzir o método experimental de 
raciocínio nos assuntos morais. Trad. Débora Danowski. São Paulo: Editora UNESP, 2009.

HUME, D. Treatise of human nature. In: HUME, D. The philosophical works of David Hume, 4 
vols. (vol. 2). Ed. Thomas Hill Green e Tomas Hodge Grose. Edinburgh: Adam Black, William 
Tait e Charles Tait, 1826.

KANT, I. Crítica da razão pura. Trad. Fernando Costa Mattos. Petrópolis: Vozes, 2015.

KANT, I. Crítica da faculdade de julgar. Trad. Fernando Costa Mattos. Petrópolis: Vozes, 2016.

KANT, I. Gesammelte Schriften (Akademieausgabe). Berlin: Walter de Gruyter Verlag, 1900 ss.

KANT, I. Prolegômenos a toda metafísica futura que se possa apresentar como ciência. Trad. Joãosinho 
Beckenkamp. Petrópolis: Vozes, 2025.

KANT, I. Que significa orientar-se no pensamento?. In: KANT, I. Textos seletos. Edição bilíngue 
(Introd. Emmanuel Carneiro Leão; Trad. Raimundo Vier e Floriano de Souza Fernandes). 
Petrópolis: Vozes, 1974.

KLEINGELD, P. Sobre como lidar com o sexismo e o racismo de Kant. Trad. Angélica Godinho 
da Costa e Vinicius Carvalho. Studia Kantiana, Curitiba, v. 20, n. 3, p. 97-110, jul. 2023.

LEE, S-K. Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftreten 
können. Trad. Birger Brinkmeier. In: WILLASCHEK, M.; STOLZENBERG, J.; MOHR, G.; 
BACIN, S. (Ed.). Kant-Lexikon. Berlin/Boston: De Gruyter, 2015.

LOUDEN, R. B. Translator’s introduction to Essays regarding the Philanthropinum (1776/1777). 
In: KANT, I. Anthropology, History, and Education. Ed. Günter Zöller e Robert B. Louden (The 
Cambridge Edition of the Works of Immanuel Kant). Cambridge: Cambridge University Press, 
2007.

Recebido 06/2025 | Aprovado 08/2025


