
Abstract

The article focuses on the concept of modern discursive space, defined by Vinicius de 
Figueiredo based on an analysis of the Kantian Critiques, in order to verify its presence, 
albeit in germ, in the pedagogical-philosophical project adopted by the Brazilian author 
and in his works related to this theme. The hypothesis behind the research is that the 
Brazilian author’s commitment to teaching philosophy which, while allowing freedom of 
approach between universal philosophical questions and the prosaic lives of teachers and 
students, requires a strong grounding in classical texts and knowledge of the history of 
such questions (and not the history of authors in a timeline) follows a similar approach 
to his interpretation of the relationship between the categories of imagination and un-
derstanding in the formation and justification of the existence of such a discursive space, 
with a constant dialog between these elements in his work.
Keywords: Modern Discursive Space; imagination; understanding; philosophy education; 
Vinicius de Figueiredo.

1 Professor do IFPR (Instituto Federal do Paraná) e do PGFILOS/UFPR (Programa de Pós-graduação em Filosofia), Professor da 
Residência Técnica e pós-Graduação lato sensu em Gestão Cultural (FAP/UNESPAR). E-mail: prof.maeso@gmail.com. ORCID: 
https://orcid.org/0000-0002-4850-0499

2 Professor Adjunto na Universidade Federal do Paraná. E-mail: vieiranetopaulinho@gmail.com. ORCID: https://orcid.org/0009-
0001-9729-0010

A filosofia na escola como base de construção 
do Espaço Discursivo Moderno? Uma análise 
sobre a relação entre educação e filosofia a 
partir de Vinicius Berlendis de Figueiredo

[Philosophy at school as a basis for building the Modern Discursive 
Space? An analysis of the relationship between education and 
philosophy based on the works of Vinicius Berlendis de Figueiredo]

Benito Eduardo Araujo Maeso1

Universidade Federal do Paraná (Curitiba, Brasil)

Paulo Vieira Neto2

Universidade Federal do Paraná (Curitiba, Brasil)

DOI: 10.5380/sk.v23i3.100318

Studia Kantiana, vol. 23, n. 3 (Dez. 2025): 141-148
ISSN eletrônico: 2317-7462



142Studia Kantiana | vol. 23 n. 3 | Dez. 2025

Benito Eduardo Araujo Maeso & Paulo Vieira Neto

“O que um livro de Filosofia deve procurar fazer é acolher 
nosso espanto e nossa admiração diante dos mistérios e 
dos problemas trabalhados pelos filósofos que também são 

nossos” (Figueiredo, 2016).

O conceito de espaço discursivo moderno cunhado por Figueiredo (2023), tem como um 
de seus pilares a possibilidade de construção de um campo de debate no qual, incorporadas as 
trocas de informação, confrontos teóricos e divergências de seus participantes, estas não seriam 
óbices para a reciprocidade discursiva dos integrantes do campo.

Numa definição preliminar, este [o espaço discursivo moderno] seria presumivelmente 
aberto, não sectário, plural e baseado na ideia de que é possível haver diálogo 
entre posições divergentes. Talvez sua característica mais notória seja a de que ele 
se quer acessível a qualquer indivíduo, isentando todos os candidatos a atravessá-
lo de apresentarem credenciais especializadas ou técnicas. Discernimento e juízo 
bastariam para transitar nesse espaço, qualificá-lo e reciprocamente ser qualificado 
por ele (Figueiredo, 2023, p. 137).

Figueiredo, no entanto, não fundamenta esse campo no mero discernimento, ou 
nos termos de Descartes, bom senso. A política (vida social) e a estética, por exemplo, são 
atravessadas por afetos e por elementos que, por força da maneira segundo a qual Figueiredo 
interpreta a filosofia prática de inspiração kantiana3, precisariam de um controle crítico tanto 
quanto a patologia precisava ser descontada do Imperativo Categórico na moral. Com efeito, 
a pretensão de universalidade esconderia a imposição ideológica de valores de uma classe 
sobre outra, de uma época sobre outra, de uma civilização sobre outra, apagando as diferenças 
inerentes às culturas e funcionando como ferramenta de invalidação epistemológica, política e 
social? Não se, por trás de toda diferença houver uma condição mediadora, como um princípio 
transcendental do gosto, uma região a partir da qual as diferenças se posicionam como que 
em um tabuleiro e, exatamente porque há essa condição originária a verdadeira universalidade 
pode ser pressentida em oposição às falsas universalidades.

Com o recurso a Kant, o autor busca averiguar se a própria hipótese da formulação deste 
espaço contém, em seu mecanismo interno, tanto a resposta à crítica em crise (resultado da 
derrocada das utopias e da dissolução dos horizontes de expectativa social) como uma contestação 
à ideia de que o resgate da “saída moral”, preconizado por Wolff e Sandel, entre outros, pode 
oferecer um caminho seguro para a superação deste impasse político, epistemológico e social: 
“é o caso de indagar se bastaria assumir uma postura humanista ou dizer não à meritocracia 
para reaver o senso de comunidade indispensável para uma política em prol do bem comum” 
(Figueiredo, 2023, p. 138).

A formação do espaço discursivo moderno

Em seu artigo de 2023, Figueiredo reconstitui a origem deste conceito a partir da 
análise de parâmetros dados na Crítica da razão pura4 a fim de assegurar a “aplicação do logos 

3 Para uma análise mais completa da pertinência — ou não — da interpretação de que Kant busca dar à vida em comum 
(materializada no Estado) um suporte moral-racional, enquanto derivação do Imperativo Categórico, recomenda-se 
a leitura de Horn (2009). O que busca-se trazer ao debate neste trecho é a existência do debate filosófico a respeito 
dos fundamentos da associação política: se há o predomínio da razão (posição defendida contemporaneamente por 
diversas teorias de Justiça de matriz neo-kantiana e até mesmo pela teoria da ação comunicativa habermasiana), 
dos afetos (apresentados em ampla linhagem derivada do espinosismo até Nietzsche, Deleuze, Negri e Hardt, por 
exemplo) ou certo hibridismo entre eles (algo que a tradição hegelomarxiana seria símbolo).

4 O autor ressalta que tais parâmetros originalmente estariam na “metafísica especial” da Crítica da razão pura, 
ou no estudo de domínios específicos do ser como a alma, o mundo e Deus. O desenvolvimento do argumento de 
Figueiredo aponta para a extração do conceito de espaço discursivo moderno a partir das categorias da psicologia 
racional kantiana, libertando-se da teologia racional, em relação com o jogo das faculdades proposto na Crítica da 
faculdade de julgar.



143 Studia Kantiana | vol. 23 n. 3 | Dez. 2025

A filosofia na escola como base de construção do Espaço Discursivo Moderno?

à experiência”, porém nota que tais categorias da metafísica especial necessitam de mediações 
para serem aplicáveis na construção do sujeito e na construção dos juízos reflexionantes da 
Crítica da faculdade de julgar, que não necessariamente estão embasados em critérios objetivos e 
racionais mas que podem ser considerados como tendo validade universal. A reflexão subjetiva, 
nesse contexto, refere-se à maneira como o sujeito avalia um objeto ou fenômeno com base em 
seu sentimento de prazer ou desprazer, e em sua capacidade de reconhecer uma finalidade na 
natureza.

Figueiredo observa que o caminho para que a função de regulação e organização da razão 
sobre a experiência, para ser incorporada por esta reflexão subjetiva apresentada nesta Crítica 
kantiana, se encontraria no livre jogo das faculdades entre a imaginação e o entendimento, visto 
a primeira operar “livremente (isto é, sem conceito), mas sob a legalidade do entendimento” 
(Figueiredo, 2023, p. 142). Logo, a atividade formalizante da imaginação fundamenta-se na 
suposição de que os sujeitos são capazes de estabelecer um entendimento intersubjetivo acerca 
do sentido atribuído aos fenômenos e às leis particulares, sem que tal compreensão dependa, 
necessariamente, da adesão a regras anteriores à própria comunicação.

Emancipada, primeiro, da ontologia, em seguida, da teologia racional, a subjetividade 
crítica, em 1790, inflete em intersubjetividade transcendental, o que é dizer que 
a condição de aplicação do pensamento à experiência repousa, agora, sobre o 
horizonte de acordo entreaberto pelo uso do entendimento sadio, isto é, pelo exercício 
compartilhado da faculdade de julgar, apurada pelo exercício da imaginação 
(Figueiredo, 2023, p. 143).

Este exercício compartilhado da faculdade de julgar é a condição de possibilidade da 
construção do Espaço Discursivo Moderno, visto que, se o juízo de gosto é desprovido de 
regras prévias, subentende uma condição universal anterior a todas as outras manifestações da 
atividade de julgar: “os pressupostos informais que sustentam a conversação despropositada, 
mas não menos interessante e duradoura, balizam também os valores em circulação na esfera 
pública”, qual sejam, o diálogo, a intersubjetividade e a comunicação, sendo que esta última 
requer um movimento em direção ao interlocutor. Os critérios não podem valer para apenas um 
sujeito, mas, conforme citação direta de Kant feita por Figueiredo, devem se voltar para aquilo 
que “também se poderia pressupor em todos os demais” (KU, AA 05: 211 apud Figueiredo, 
2023, p. 143).

Portanto, a construção deste espaço baseia-se

na possibilidade de uma linguagem comum, instituída pelo uso sadio da faculdade 
de julgar (ou seja, pelo emprego inventivo mas moderado da imaginação 
transcendental em juntar elementos diversos) [...] Ao invés de reportar-se (em 
ideia) ao incondicionado metafísico, a Canstituição de um campo discursivo 
compartilhável, capaz de estabilizar a heterogeneidade com que se defrontará o 
sujeito de conhecimento (Figueiredo, 2023, p. 143, grifos nossos).

E somente é possível estabelecer este campo discursivo compartilhável se os sujeitos, 
conforme a leitura de Kant trazida por Figueiredo, submeterem “toda presunção de autoridade 
sob o crivo livre e público de uma ‘amadurecida faculdade de julgar’” (Figueiredo, 2023, p. 143) 
que necessita ter, como motor propulsor, afirmações que ampliem nosso conhecimento sobre 
o objeto e que não necessariamente dependam da experiência — ou que dependam desta como 
um modo privilegiado de contato com tais afirmações. Ou seja, relacionarem imaginação e 
entendimento como fatores de produção deste conhecimento. Porém, que práticas sociais e 
intersubjetivas poderiam proporcionar um terreno seguro para tal exercício compartilhado do 
julgamento e de que forma o conhecimento filosófico — ou de um certo modo de conhecer e 
conceber a Filosofia - poderia operar neste processo?



144Studia Kantiana | vol. 23 n. 3 | Dez. 2025

Benito Eduardo Araujo Maeso & Paulo Vieira Neto

A formação do publico leitor

Na apresentação do livro Filosofia: Temas e percursos, chamam a atenção três elementos 
elencados por Vinicius de Figueiredo como cruciais para “auxiliar a sua [do/da estudante — 
N. A.] curiosidade a vir à superfície” (Figueiredo, 2016, p. 8): a intersecção entre as questões 
filosóficas e os problemas do entorno discente, a interdependência entre o fazer filosófico, a 
história da filosofia e a busca pela compreensão dos motivos que levaram filósofos e filósofas a 
“pensar o que pensaram, dizer o que disseram” (Figueiredo, 2016, p. 9). Ou seja, a proposta do 
autor (e autores, visto o livro ser um trabalho a muitas mãos) parece ser tanto a de fornecer as 
ferramentas interpretativas para a compreensão das questões que motivam o pensar filosófico 
como de ressaltar a conexão deste pensamento com a realidade.

Se há uma conexão entre o pensamento e o pensado é preciso circunscrever o campo no 
qual tal conexão se efetua, ou seja, qual a linguagem que opera tal conexão e qual o suporte 
que a legitima. A proposta de Figueiredo é direta: ainda que as questões filosóficas precisem 
encontrar eco nos problemas que surgem cotidianamente, para que esta conexão seja perceptível 
e produtiva é preciso fazer recurso ao manejo das obras clássicas, pois o objetivo do estudo da 
filosofia por meio de seus textos fulcrais é

formar um leitor das filosofias de ontem e de hoje. A ideia é que a filosofia está 
nos textos dos filósofos. Porém, ninguém nasce sabendo ler os clássicos. Como tudo 
na vida, isso requer um aprendizado, envolve uma técnica, comporta vários estilos, 
conforme a diferença de estilos do próprio filosofar (Figueiredo, 2009, p. 10).

Em outras palavras, na própria expressão e linguagem de cada filosofia não apenas suas 
questões-mestras estão imbricadas como a própria forma do texto filosófico é, em si, perpassada 
pelas tensões conceituais apresentadas no conteúdo. Neste ponto, a posição de Figueiredo 
(2016, p. 11) de que “os conceitos de que nos servimos para conhecer e agir no mundo têm uma 
história e nem sempre foram compreendidos como pensamos” — o que indica que o próprio 
conceito do que é um conceito é fluido e influenciado pelo ambiente social e cultural de uma 
época específica - dialoga com o postulado adorniano de que “os antagonismos não resolvidos 
da realidade retornam às obras de arte como os problemas imanentes de sua forma” (Adorno, 
1988, p. 16) — estendendo-se, aqui, a ideia de arte a toda formulação do pensamento, o que 
abarca a própria compreensão do que é o ato de filosofar.

Mas qual seria a necessidade de aprender uma técnica de leitura de textos? O autor 
salienta a oportunidade de, com a leitura do texto clássico, “observar o pensamento em ação” 
(Figueiredo, 2016, p. 12), não com o objetivo de endossá-lo, mas de compreender in loco seu 
discurso, seus argumentos e funcionamento necessário para a estruturação do conceito e de 
suas variações em determinados tempos históricos, visto que “houve também épocas em que 
as mesmas questões promoveram desenvolvimentos diversos por parte de grandes pensadores” 
(Figueiredo, 2016, p. 11). Ao contemplar tal movimento do pensamento das autoras e autores 
da Filosofia, a dinâmica entre problemas e soluções apresentada na própria estrutura do texto, 
o leitor ou leitora podem enriquecer seus próprios pontos de vista sobre as questões abordadas.

Assim, a leitura e o manejo do texto têm como objetivo não o estabelecimento de uma 
hierarquia ou de um simples juízo valorativo a respeito tanto da prosa filosófica empregada como 
do arsenal conceitual mobilizado por autores e autoras, mas daria condições aos leitores tanto 
de promoverem uma atualização das problemáticas filosóficas de acordo com as necessidades 
do presente como de perceberem que as questões fundamentais da Filosofia possuem uma 
natureza atemporal.

Retomar e estudar autores e textos da Grécia antiga, do pensamento medieval ou 
do Renascimento tem muito a nos ensinar, a começar porque somos herdeiros, do 
ponto de vista de nossos valores e concepções de mundo, da tradição cultural do 
Ocidente, que é sedimentada na filosofia. Além disso, nada do que consideramos 
atual consiste em uma atualidade pura, mas sempre traz consigo uma memória, uma 



145 Studia Kantiana | vol. 23 n. 3 | Dez. 2025

A filosofia na escola como base de construção do Espaço Discursivo Moderno?

sedimentação de significados — e é muito útil escavar a profundidade dos conceitos 
e ideias de que nos servimos no dia a dia para fazer ver seu brilho (Figueiredo, 2016, 
p. 12).

Seria, então, o ato de entrar em contato com os textos clássicos — cuja existência independe de 
nossa experiência — e com as problemáticas filosóficas (por definição, atemporais) uma forma de 
ampliar o nosso conhecimento sobre ambos os objetos do conhecimento e, simultaneamente, 
a nossa faculdade de julgar tais objetos de forma livre, pois resultariam em “uma formação que 
incorpore, como um de seus princípios, a capacidade individual de pensar de modo diverso 
do costumeiro, pensar com base em sua própria razão e a partir de sua experiência particular” 
(Figueiredo, 2016, p. 13), não de forma normativa, mas descritiva e intersubjetiva? Teria o 
ensino da filosofia tal poder emancipatório ou transformador para um público para além da 
comunidade acadêmica?

Duas “escolas” do pensar filosófico e uma saída para a crise da crítica? 

A aposta do autor parece apontar nesta direção, pois, para ele, o estudo da filosofia 
contribui para tal autonomia, pois nos “põe em contato com grandes pensadores que conceberam 
o mundo de modo original. Pensar com eles nos ajuda a refletir melhor sobre aquilo em que 
acreditamos e, consequentemente, modificar nosso modo de pensar” (Figueiredo, 2016, p. 
13). E as modificações no modo de pensar e nas formas do viver se estimulam mutuamente, 
principalmente quando nos referimos aos chamados anos de formação e no potencial que o 
contato com as indagações e percursos da filosofia tem de estimular tal movimento do sujeito 
ao mundo.

Se aprender a filosofar não é dissociável de aprender a história (o a priori) da filosofia, 
o próprio aprendizado desta história é um exercício do filosofar, mas tal exercício somente se 
concretiza a posteriori. Surge a questão: até que ponto a obrigação em transmitir tal história 
não retiraria o caráter livre e autônomo da construção filosófica, condicionado o resultado da 
experiência antes mesmo de sua execução? Esta é a posição defendida por José Arthur Giannotti, 
autor fundamental no próprio percurso filosófico de Figueiredo, ao observar duas questões 
para ele cruciais no processo: a qualidade das próprias licenciaturas (e da formação docente, 
por extensão) e a real eficácia de abrir tais discussões desde o ensino médio, visto que tanto as 
condições materiais da sociedade quanto a especificidade do discurso filosófico exigiriam um 
arsenal mínimo e necessário de conhecimento e de suporte ao conhecimento, que ainda não 
existiria na prática. Sobre este ponto, Giannotti (1996, entrevista) comenta:

Se uma escola quer visar mais as humanidades, o ensino da filosofia, muito bem 
[...] desde que tenhamos coisas mínimas, mas neste mínimo não pode entrar 
filosofia, assim como não pode entrar música [...] Se fizermos uma lista de todas as 
necessidades de nossos estudantes, faremos um currículo absolutamente enorme 
que resultará no avacalhamento de todas as necessidades mínimas.

Sobre a questão da formação docente, Giannotti se mostra bastante reticente:

Estamos capacitados para fornecer bons professores de filosofia para o 2º grau ou 
estaremos abrindo vagas para toda sorte de aventureiro lecionar filosofia5? Isto sem 
pensar na qualidade dos cursos existentes. Com dados tão imprecisos, mantenho 

5 Em outra declaração sobre o tema, Giannotti observara que, não havendo uma massa suficiente de professores de 
filosofia competentes e qualificados, o resultado é que “estes postos não seriam ocupados por professores de filosofia, 
mas por professores de educação, por juízes de Direito, por padres e assim por diante. O resultado é que temos a 
obrigatoriedade do ensino de filosofia [...] e se dá muito pouca filosofia no ensino secundário” (1996, online). Tal 
posição um tanto descrente do dito potencial emancipador do ensino em relação à massa discente é reforçada por 
Giannotti, em entrevista ao próprio Vinicius de Figueiredo publicada na revista Analytica (Giannotti, 2011). Para 
o primeiro, o ensino de massa seria um “desastre” em qualquer lugar onde seja aplicado, como efeito da própria 
massificação da cultura.



146Studia Kantiana | vol. 23 n. 3 | Dez. 2025

Benito Eduardo Araujo Maeso & Paulo Vieira Neto

pois minha posição: sou contra a obrigatoriedade dessa disciplina [...], já que 
corremos o risco de criar mais uma disciplina de papagaios falando sobre Aristóteles 
ou Descartes, se chegarem a tanto (Giannotti, 1994).

Parafraseando Figueiredo (2023), estas seriam objeções consideráveis, que exigiriam 
um extenso e intenso debate e não poderiam ser respondidas de forma plena aqui6. Porém, 
respostas possíveis à questão de “para que e para quem ensinar filosofia, se é que devemos fazer isto” 
são encetadas tanto nos textos kantianos como nas posições de nosso autor homenageado sobre 
o tema. Figueiredo (2016, p. 13) pondera que o pensamento qualificado “é sempre útil. Mesmo 
que seja para não fazer nada de imediato”. Ao menos, observa, tal exercício de enunciação 
de um pensamento amadurecido permite relativizar certezas, qualificar crenças e conceber o 
mundo de maneiras diferentes.

A necessidade de que esta qualificação ocorra de forma sistemática7 e organizada (o que 
não quer dizer dogmática e engessada) é, para Figueiredo, condição sine qua non para que a 
ampla circulação de informações e ideias dentro do espaço público discursivo não desemboque 
em sua promessa contrária: a desorientação resultante do excesso e do acúmulo informacional. 
Contra as posições críticas a uma pretensa camisa de força formalista do pensamento que 
comporia o discurso filosófico da modernidade e do esclarecimento, posições que privilegiariam 
a associação livre e a dignidade ontológica e epistemológica de qualquer expressão, ainda que 
descabida, Figueiredo observa que

a aposta de que a formalização realizada por qualquer um pode promover a 
junção significativa de elementos heterogêneos em um discurso é característica da 
modernidade. Sob esse ângulo, a fala sem prumo nem arrimo, que faz do disparate 
sua regra, é a senha pós-moderna. O olavismo, por exemplo. Corrosão por dentro 
da linguagem, discurso informe e imune ao debate. Subversão da legalidade do 
entendimento sob a qual operava a universalidade aufgeklärte (Figueiredo, 2023, p. 
144).

Logo, como seria possível a construção de consensos se não há nenhum movimento na 
direção do pensamento do Outro? Talvez “o espaço discursivo que Kant considerou locus de 
interlocuções possíveis emperrou, se é que algum dia existiu” (Figueiredo, 2023, p. 143). Por 
outro lado, assumir a impossibilidade de sua existência, em prol de uma pretensa autenticidade 
e liberdade de expressão e de discurso sem mediações nos coloca na ingrata situação de supor a 
incomunicabilidade como elemento estrutural de qualquer contrato social, o que nos conduziria 
a um paradoxo insolúvel.

6 Para dissipar impressões em contrário, Figueiredo não se coloca em oposição ou antagonismo a Giannotti ao 
defender a importância e depositar suas esperanças na elaboração criteriosa do material didático para a criação 
de um substrato que permita o livre jogo do pensamento. O que parece operar entre eles é uma certa oscilação de 
perspectiva: se Giannotti considerava, à época de suas declarações, que o sistema educacional brasileiro ainda não 
reunia condições para a implementação de um modelo “mínimo” que realmente valorizasse o ensino de filosofia 
para além de uma enumeração contínua de nomes, datas e conceitos muitas vezes apresentados atabalhoadamente 
por profissionais sem vínculo com a área (ou seja, trata-se mais de uma questão de uma boa formação docente do 
que da criação de um material didático de excelência), Figueiredo busca criar as condições, também por meio dos 
materiais, para que tal novo modelo se estruture via duas metodologias simultâneas: tanto o recurso aos textos 
clássicos “de manual” (como na coleção Seis Filósofos) como em uma abordagem “problematizadora” — por meio 
do estabelecimento de pares conceituais e do recurso a diversas áreas do conhecimento — realizada em Temas e 
Percursos. Porém, um manual ou livro didático que cumpre seu objetivo acaba, em algum nível, oferecendo uma 
solução formulaica cuja eficácia estaria mais em sua aplicação correta do que no preparo daquele ou daquela que o 
aplica. O sucesso absoluto de um material que prenda, por si só, a atenção discente poderia, paradoxalmente, criar 
dificuldades à formação docente de qualidade ou até mesmo à empregabilidade dos e das profissionais formados 
com este pendor desejado por ambos os autores. Sobre a questão da precarização do trabalho docente, recomenda-se 
a consulta à tese de doutoramento (UFRJ) de Amanda Moreira da Silva, notadamente a Resolução 5531/2017 da 
SEEDUC/RJ que autoriza o uso da chamada “segunda habilitação” (Silva, 2018, p. 255).

7 O estabelecimento de um sistema, por mínimo que seja, é pressuposto fundamental para a construção didática, 
materializada, por exemplo, nos livros escolares. Se as formas de leitura e absorção são múltiplas, é preciso um 
ponto de apoio seguro e organizado para que tal multiplicidade seja possível, ou que exista a possibilidade de um 
intercâmbio de ideias, saberes e ações.



147 Studia Kantiana | vol. 23 n. 3 | Dez. 2025

A filosofia na escola como base de construção do Espaço Discursivo Moderno?

Conclusão: ensinando o espaço do não-dogmatismo da razão

Uma análise da obra kantiana nos aponta que “no ensino, temos de refazer o movimento 
do filosofar e [...] compreender que ‘filosofar é algo que só se pode aprender pelo exercício e o 
uso próprio da razão’” (Log, AA 09: 25 apud Terra, 2010, p. 35). E neste processo, a faculdade 
de julgar “complica o ensino e o aprendizado” (Terra, 2010, p. 12), ou seja, o complexifica, pois

o entendimento é, sem dúvida, susceptível de ser instruído e apetrechado por regras, 
mas [...] a faculdade de julgar é um talento especial, que não pode de maneira nenhuma 
ser ensinado, apenas exercido. Eis por que ela é o cunho específico do chamado bom 
senso, cuja falta nenhuma escola pode suprir (KrV, A: 133 apud Terra, 2010, p. 13).

Porém, o bom senso somente se constrói a partir da abstenção do juízo em proferir uma 
sentença definitiva, que poderia gerar algum tipo de dogmatismo8. Tal abstenção é exatamente 
a característica do espaço discursivo moderno ressaltada e desejada por Figueiredo a partir de 
sua análise do juízo reflexionante da terceira Crítica kantiana: essencialmente uma mudança de 
atitude perante o mundo e a construção de uma instância intersubjetiva a partir da subjetividade 
transcendental, porém formalizada pelo uso amadurecido e não-dogmático da razão.

Retomando o cerne da argumentação, o espaço discursivo moderno precisa deste 
movimento intersubjetivo para seu desenvolvimento, assim como de subjetividades qualificadas 
— sujeitos autônomos que reúnam, ainda que contraditoriamente, os “predicados que constituem 
os indivíduos modernos, ou seja, [...] indivíduos dotados de liberdade e igualdade” (Figueiredo, 
2019, p. 3). O ambiente escolar seria o locus por excelência para proceder a articulação complexa 
entre tais termos, cuja relação “esconde tensões internas, talvez constitutivas da ideia de um 
indivíduo livre e igual” (Figueiredo, 2019, p. 3).

A sala de aula seria, então, o ambiente ideal para o exercício compartilhado da faculdade 
de julgar. Com isso em mente, a qualificação dos indivíduos para a produção e ocupação 
de tal espaço discursivo assume papel fundamental no processo. Somente seria possível o 
estabelecimento da “substância moral das democracias liberais contemporâneas” (Figueiredo, 
2019, p. 3) por meio tanto da qualificação dos interlocutores que ocupariam tal espaço como 
do rechaço às posições dogmáticas e da garantia de expressão livre, ainda que tal expressão seja 
pautada sob determinadas regras de convivência que começariam na escola e, notadamente, 
na presença do filosofar nas práticas escolares. Assim, é possível afirmar a imbricação entre 
o projeto filosófico-pedagógico de Figueiredo, com raízes em sua leitura de Kant, e a criação 
de possibilidade do surgimento deste espaço discursivo pelo fato de que, como exposto nos 
movimentos anteriores do texto, a qualificação de opiniões e crenças, de forma não-dogmática, 
e a liberdade do discurso, porém mediada por critérios do entendimento e da reciprocidade, 
são tidas pelo autor de A paixão da igualdade como elementos basilares para a presença e a 
abordagem da Filosofia em sala de aula. Se “a filosofia está menos nas respostas definitivas que 
nas questões bem formuladas” (Figueiredo, 2016, p. 9), esta formulação exige tanto a liberdade 
da imaginação quanto a segurança do entendimento. O espaço discursivo moderno somente 
seria possível, como projeto de sociedade e a partir da posição de Figueiredo, se tiver seus 
alicerces fincados nestas condições operantes em sala de aula.

8 Sentença que, ao final, poderia implicar em um dogmatismo da razão e no desrespeito às peculiaridades da 
subjetividade — acusação direcionada costumeiramente à Modernidade e ao Esclarecimento. Aqui, a liberdade de 
enunciação precisaria necessariamente ser acompanhada do dever da escuta por parte de todos os componentes deste 
campo, sob pena, como já dito, de supor uma sociedade que tenha como pilar básico a incomunicabilidade de seus 
integrantes.



148Studia Kantiana | vol. 23 n. 3 | Dez. 2025

Benito Eduardo Araujo Maeso & Paulo Vieira Neto

Referências

ADORNO, T. W. Teoria Estética. Lisboa: Martins Fontes, 1988.

DESCARTES, R. Discurso do Método. Trad. Maria Ermantina de Souza. São Paulo: WMF 
Martins Fontes, 2009.

FIGUEIREDO, V. O espaço discursivo moderno: ideia e crise. DoisPontos. Curitiba, São Carlos, 
v. 20, n. 2, p. 137-144, dez. de 2023. DOI: http://dx.doi.org/10.5380/dp.v20i2.93551.

FIGUEIREDO, V (Org.) Seis filósofos na sala de aula. São Paulo: Berlendis e Vertecchia Editores, 
2009.

FIGUEIREDO, V (Org.) Filosofia: temas e percursos. 2. edição. São Paulo: Berlendis e Vertecchia 
Editores, 2016.

FIGUEIREDO, V. A paixão da igualdade: uma melodia francesa. Tese. Professor titular. UFPR, 
2019. Disponível em: http://www.cppd.ufpr.br/portal/wp-content/uploads/2021/12/
vinicius_berlendis_de_figueiredo.pdf. Acesso em nov., 2025.

GIANNOTTI. J. A. Entrevista. Roda Viva. Mediação: Matinas Suzuki. TV Cultura 12/02/1996. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=Va2yhbrdtBA. Acesso em dez., 2025.

GIANNOTTI. J. A. Comentário a O Regresso da Razão. Artigo. Suplemento Mais! Folha de São 
Paulo, 01/05/1994. Disponível em: https://www1.folha.uol.com.br/fsp/1994/5/01/mais!/13.
html. Acesso em nov., 2025.

GIANNOTTI, J. A. Entrevista de José Arthur Giannotti a Vinicius de Figueiredo. Analytica, 
Rio de Janeiro, v. 15, n. 2., p. 277-297, 2011.

HORN, C. Qual o fundamento da filosofia política de Kant? Studia Kantiana. Curitiba, v. 
7, n. 8, p. 39-53, mai. 2009. Disponível em: https://revistas.ufpr.br/studiakantiana/article/
view/88577. Acesso em nov., 2025.

SILVA, A. M. Dimensões da precarização do trabalho docente no século XXI: o precariado professoral 
e o professorado estável-formal sob a lógica privatista empresarial nas redes públicas brasileiras. Tese. 
Orientação Profa. Dra. Vânia Cardoso da Motta. PPGE /UFRJ. Rio de Janeiro, 2018. 
Disponível em: https://ppge.educacao.ufrj.br/teses2018/tAmanda%20Moreira%20da%20
Silva.pdf. Acesso em nov., 2025.

TERRA, R. Não se pode aprender filosofia, pode-se apenas aprender a filosofar. Discurso. São 
Paulo. n. 40, p. 09-38, 2010.

Recebido 06/2025 | Aprovado 08/2025


