
159 

 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 6, n. 2, p. 159-178, jul. 2020 

A fenomenologia de Martin 
Heidegger e a especificidade 

metodológica das Ciências 
Humanas 

 
Rafael Ribeiro Almeida1 

Rafaela Magalhães de Paula2 
 

Recebido em março de 2020 
Aceito em junho de 2020 

 
RESUMO 
 
As Ciências Humanas movimentam-se num impasse investigativo desde seu processo de constituição, 
no século XIX. E isso porque o mesmo modelo metodológico utilizado para investigar objetos 
especificamente regidos por leis naturais, transpassou-se como referencial para as Humanidades. Em 
vista disso, a racionalidade ligada às Ciências do espírito se percebe na premência de ir em busca de uma 
base metodológica própria. Neste sentido, nosso objetivo reside em explicitar a Fenomenologia de 
Martin Heidegger e sua possível contribuição para o universo temático das Ciências Humanas, em 
termos de método específico. Para tanto, investiga-se o pensamento de Heidegger em sua primeira fase 
filosófica representado, em especial, por “Ser e tempo” e “Os problemas fundamentais da 
fenomenologia”, ambos de 1927. A primeira evidência da contribuição heideggeriana no tocante a uma 
metodologia específica das Humanidades reside no fato de o autor ter introduzido um universo 
existencial no método por ele elaborado. O segundo indicativo da contribuição heideggeriana 
basicamente resume-se ao modo como o autor entende o conceito de “compreensão”. Assim sendo, 
indica-se viável propor uma postura metodológica alternativa, que, tal qual as Ciências Naturais, 
também pretende produzir uma racionalidade: a racionalidade das Ciências Humanas. 
 
Palavras-chave: Ciências Humanas; Heidegger; Método fenomenológico; Compreensão. 
 

Martin Heidegger's phenomenology and the methodological specificity of the 
Humanities 

 
ABSTRACT 
 
The Human Sciences have been experiencing difficulties since the initial founding process in the 19th 
century. And this is because the same methodological model used to investigate natural facts, has also 
become a standard method for the Humanities. Therefore, the rationality related to the Humanities is 
perceived in the need to seek its own methodological basis. Therefore, the main objective of our article 
is to explain Martin Heidegger's Phenomenology and its possible contribution to the context of Human 
Sciences, from the point of view of the method. Thus, Heidegger's thought in its first philosophical 
phase is investigated, in particular: Ser e tempo (Being and Time) and Os problemas fundamentais da 
fenomenologia (The fundamental problems of phenomenology), books published in 1927. The first 
demonstration of Heidegger's contribution in relation to a specific methodology of the Humanities lies 
in the fact that the author introduced an existential context in the method he worked on. The second 
demonstration of Heidegger's contribution basically comes down to how the author understands the 

                                                           
1 Graduando em Filosofia pela Universidade Estadual de Santa Cruz (UESC) - BA, Ilhéus. Áreas de 

Interesse: Ontologia Fundamental, Filosofia Alemã Contemporânea, História da Metafísica, 
Fenomenologia Hermenêutica e Filosofia da Existência. E-mail: estudosrafael@gmail.com. 

2 Estudante de graduação em Ciências Sociais na Universidade Estadual de Santa Cruz, Ilhéus, BA. 



160 

 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 6, n. 2, p. 159-178, jul. 2020 

concept of "understanding". Therefore, it is possible to propose an alternative methodology, which, like 
the Natural Sciences, also intends to produce a rationality specifically for the Humanities. 
 
Keywords: Humanities; Heidegger; Phenomenology; Understanding. 

 

Considerações iniciais 

 

Copérnico. Kepler. Galileu. Três de alguns célebres nomes que, em meados do século 

XVII, nortearam a constituição das ciências tal como as entendemos hoje: objetivas, 

metódicas, empíricas na comprovação e de linguagem matemática. Como se pode 

presumir, em vista disso, as primeiras ciências a se constituírem com tais não foram as 

humanas, as chamadas ciências do espírito, mas, sim: as da natureza. Tais ciências, 

desde o princípio, lançaram-se no afã de alcançar o conhecimento (dito) 

verdadeiramente científico de modo a afastar, necessariamente, impressões subjetivas, 

haja vista que essas ciências, por escopo metodológico, tratam apenas de fatos a mercê 

de serem estruturados por leis universais – fenômenos astronômicos, físicos, químicos, 

fisiológicos, por exemplo. 

Porém, pergunta-se: e a participação dos sujeitos cognoscentes implicados 

nesse processo científico? Na verdade, as ciências que se deram ao trabalho de 

contemplar – mais do que isso, problematizar – a atuação dos sujeitos pensantes na 

constituição do conhecimento e todo corolário intrínseco a tais sujeitos – a saber: 

aspectos subjetivos, valorativos, existenciais, conotações ideológicas, a questão da 

parcialidade etc –, surgiram ulteriormente no século XIX3. De saída, os primeiros 

esboços de uma teoria geral das Ciências Humanas já apontam, direta ou 

indiretamente, uma concernência com a referência metodológica sedimentada pelas 

Ciências da Natureza. Quer dizer, o mesmo modelo metodológico utilizado para 

investigar objetos especificamente regidos por leis naturais (isto é: leis invariáveis, 

universais e independentes do comportamento humano), também foi transposta como 

                                                           
3 “Assim como as Ciências Naturais se constituíram em um rápido desenvolvimento na primeira metade 

do século XVII, um período relativamente pouco extenso que abrange Wolf, Humboldt, Niebuhr, 
Eichhorn, Savigny, Hegel e Scheleiermacher também foi fundamental para as ciências humanas. [...] 
Sua grande realização metodológica residiu na fundação das ciências humanas sobre factualidades 
histórico-sociais” (DILTHEY, 2010, p. 38). 



161 

 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 6, n. 2, p. 159-178, jul. 2020 

padrão para as Humanidades, vide o caso de Augusto Comte: sob a égide das Ciências 

da Natureza ele se coloca o objetivo de fundar uma nova ciência, a Sociologia – por ele 

chamada, nesse momento, de física social4. Frente a isso, improvável não pensar em 

certos questionamentos os quais, de modo geral, contemplam o tema do presente 

trabalho: uma vez que as Ciências Humanas se edificam no interior do mesmo modelo 

das Ciências Naturais, não estariam as primeiras na iminência de se caracterizaram 

como desumanizadas, isto é, Ciências Humanas sem o homem? Em sendo assim, o 

saber produzido pela racionalidade específica da alçada das ciências do espírito, não 

deve ter a premência de ir em busca de uma base metodológica própria, de modo que 

fundamente a autonomia das Humanidades? Afinal, o sociólogo não pode se deslocar 

da sociedade a fim de investigá-la “corretamente”, o antropólogo não pode tematizar 

um “objeto” cultural de maneira a negligenciar os sujeitos existentes, e o mesmo se dá 

com o historiador em relação à história. 

Em sendo assim, urge a necessidade de uma alternativa. Uma alternativa que 

confira autonomia metodológica às Humanidades em relação aos saberes empírico-

matemáticos, sem deixar, com isso, de produzir conhecimento de validade científica. 

Em vista disso, o objetivo deste trabalho consiste em evidenciar a importância e o 

alcance decisivo da fenomenologia de Martin Heidegger para o universo temático das 

chamadas Ciências Humanas [Geisteswissenchaften5], de modo a destacar, como 

                                                           
4 “a fundação da física social completa o sistema das Ciências Naturais” (COMTE, 1983, p. 30). 
5 A rigor, a tradução literal para o termo alemão Geisteswissenchaften não é “ciências humanas” e sim 

“ciências do espírito” (por vezes, também se traduz o termo por “ciências da cultura”); dessa maneira 
utilizaremos tais termos sempre como sinônimos de um mesmo sentido: Geisteswissenchaften. 
Ademais, cumpre-nos aqui explicitar o que entendemos pelo termo “Ciências Humanas“ 
[Geisteswissenchaften]: de acordo com Wilhelm Dilthey, no texto A construção do mundo histórico nas 
ciências humanas, a área de Humanidades é aquela cujas ciências compartilham um mesmo objeto de 
pesquisa, a saber: “a espécie humana” (DILTHEY, 2010, p. 20); não é sem motivo, por exemplo, que tais 
ciência se valem de conceitos e termos bem como “indivíduos, famílias, associações mais complexas, 
nações, épocas, movimentos históricos ou séries de desenvolvimento, organizações sociais, sistemas da 
cultura e outros” (DILTHEY, 2010, p. 21). As ciências humanas, de modo geral, valem-se de tais termos 
para narrar, descrever, tematizar suas investigações de modo a se referir a um mesmo fato: “à 
humanidade ou à realidade humano-histórico-social” (DILTHEY, 2010, p. 21). Eis, então, a delimitação 
do escopo investigativo das ciências humanas mediante as Ciências da Natureza: as primeiras se 
especificam através de sua relação temática para com a Humanidade. Neste sentido, as Ciências da 
Natureza não “possuem o seu objeto nas impressões, no modo como essas impressões emergem nas 
vivências, mas nos objetos que o conhecimento cria, a fim de tornar essas impressões construíveis para 
si” (DILTHEY, 2010, p. 27). Quer dizer, nas Humanidades o “objeto” sobre o qual elas se debruçam 
cientificamente é formado a partir de algo como a própria vivência dos homens: “Podemos delimitar 
agora, por meio de traços característicos bem claros, as ciências humanas em relação às Ciências 



162 

 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 6, n. 2, p. 159-178, jul. 2020 

desdobramento, a especificidade metodológica dessas Ciências perante às Ciências 

Naturais [Naturwissenschaft]. Pretendemos indicar, a partir de Heidegger, basicamente 

na primeira fase de seu pensamento, a possibilidade do conhecimento científico 

próprio das Humanidades – isto é, as ciências que se debruçam sobre fenômenos 

históricos, criações literárias, fatos sociais, objetos da cultura e outros – traçar 

caminhos investigativos diferentes das Ciências da Natureza, e, com isso, não perder 

sua “positividade” sistemática. Afinal: é possível justificar de direito que existe uma 

metodologia autônoma das Ciências Humanas? Responder assertivamente esta 

pergunta configura-se, de alguma forma, como o primeiro passo para se reconhecer a 

especificidade das Humanidades, e, com isso, atribuir a justa importância da 

elaboração de um método próprio para o conhecimento sistemático dessas ciências. 

 

Parte I 

 

Primeiramente, é notável a influência de Martin Heidegger, de modo geral, 

sobre o pensamento ocidental (e também oriental6) contemporâneo: “Heidegger foi o 

autor cuja obra teve o maior número de análises e interpretações publicadas no 

mundo, neste século [XX]” (SAFRANSKI, 2000, p. 507); e mais: “É com Ser e tempo que 

Heidegger deixa de ser uma referência local e ganha o status de um fenômeno único na 

filosofia do século XX” (CASANOVA, 2009, p. 75). O Filósofo alemão procurou inspirar, 

deliberadamente e de perto, uma série de autores notadamente do contexto temático 

das Ciências Humanas, tais como Gadamer, Horkheimer, Oskar Becker, Fritz 

                                                                                                                                                                                     
Naturais. Esses traços residem no citado comportamento do espírito, um comportamento por meio do 
qual, diferentemente do conhecimento das Ciências Naturais, o objeto das ciências humanas é 
formado. [...] Na condição de objeto das ciências humanas, ela [humanidade, objeto de tematização 
das ciências humanas] não surge senão na medida em que estado humanos são vivenciados, em que 
esses estados ganham expressão em manifestações vitais e essas expressões são compreendidas” 
(DILTHEY, 2010, p. 28. Grifo nosso). 

6 “Nos seus pensamentos, Heidegger procurou paisagens ainda mais distantes. O Oriente, o Japão e, em 
particular, a China foram os lugares que vistiou dessa forma. Para o Japão o chamavam os seus alunos 
japoneses, as pinturas de Van Gogh e a poesia de Bashô” (LOPARIC, 2004, p. 33). Ademais: “Tanabe 
Hajime foi o primeiro filósofo a assinalar, numa resenha destinada aos leitores japoneses e publicada 
em 1924, o surgimento do fenômeno Heidegger. Conde Kuki, pensador da estética, Keiji Nishitani, um 
dos pioneiros da filosofia japonesa da religião, Tsujimura Köichi, tradutor e intérprete de Heidegger, e 
Ueda Yasuharu, leitor heideggeriano e zenbudista do Meister Eckhart, merecem ser destacados” 
(LOPARIC, 2004, p. 64). 



163 

 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 6, n. 2, p. 159-178, jul. 2020 

Kaufmann, Herbet Marcuse, Hans Jonas7, H. Arendt8, Karl Löwith e vários nomes da 

Escola de Frankfurt9. Além disso, o autor do sentido do Ser teve sua obra 

posteriormente repercutida – como legado, ou como crítica – no panorama mundial 

das Humanidades, bem como na França (Albert Camus, Levinas, Sartre, Merlau-Ponty, 

Foucault, Derrida, Pierre Aubenque, Michel Haar, Jean-Luc Marion, Jean Greisch)10, 

nos EUA11, na Croácia12, e também na América Latina13 de modo geral, por exemplo: 

Benedito Nunes, Emmanuel Carneiro Leão, Ernildo Stein, Loparic, Jorge Eduardo 

Rivera, José Gaos, Wagner de Reyna (que precocemente publicou La ontología 

fundamental de Heidegger em 193914); diga-se de passagem “os intérpretes mais 

numerosos de Heidegger são de língua espanhola” (RESWEBER, 1979, p. 190). Isto 

posto, evidenciada de uma forma ou de outra a aproximação teórica de Heidegger com 

relação ao contexto geral das Humanidades, prossegue-se, diante disto, à primeira 

etapa de nossa pesquisa a qual visa destacar a introdução que o Filósofo alemão realiza 

de um âmbito existencial no tocante ao seu método fenomenológico e que, “a partir 

desse momento há uma revolução na história da filosofia e na história das Ciências 

Humanas” (STEIN, 1988, p. 76. Grifo nosso). 

                                                           
7 “A conferência Ontologia, do verão de 1923, deve ter causado uma impressão parecida. Não poucos 

daqueles que mais tarde teriam fama e posição na filosofia sentaram-se aquela vez aos pés do livre-
docente Heidegger, que para muitos já era um secreto rei da filosofia, um rei em trajes suevos. Eram 
Gadamer, Horkheimer, Oskar Becker, Fritz Kaufmann, Herbet Marcuse, Hans Jonas” (SAFRANSKI, 
2000, p. 158) 

8 “A filosofia política de Hannah Arendt, a hermenêutica filosófica de Hans-Georg Gadamer e o projeto 
desconstrucionista de Jacques Derrida são apenas alguns exemplos de uma tal influência” 
(CASANOVA, 2009, p. 9). 

9 “Toda a elite intelectual jovem da Alemanha, da França, do Japão e de vários outros países procurou 
estudar com Heidegger. Os judeus também, entre eles – além de Arendt – Hans Jonas, Karl Löwith, 
Herbet Marcuse e vários outros membros da futura Escola de Frankfurt” (LOPARIC, 2004, p. 9). 

10  “A presença de Heidegger na França é um assunto à parte […]. Além de trabalhos de Levinas, Sartre, 
Merlau-Ponty, Foucault e Derrida, os de Pierre Aubenque, Michel Haar, Jean-Luc Marion e Jean 
Greisch revelam profundas marcas do mestre alemão” (LOPARIC, 2004, p. 63). 

11  “Os EUA produziram uma literatura considerável sobre Heidegger, tanto interpretativa quanto crítica, 
cabendo mencionar obras de Frederick A. Olafson, John Haugeland, Hubert L. Dreyfuss, Richard Rorty 
e Theodor Kisiel” (LOPARIC, 2004, p. 64). 

12  “Na Croácia, o Grupo Práxis de Zagreb tentou pensar Marx a partir de Heidegger, com a conivência de 
alguns frankfurtianos (Habermas)” (LOPARIC, 2004, p. 64). 

13 Numerosos são os pensadores, tanto na América Latina como na Europa, que superam o plano do 
simples estudo objetivo e propõem uma reflexão original, criticando ou prolongando o pensamento de 
Heidegger (RESWEBER, 1979, p. 190). 

14 “Alberto Wagner De Reyna (1915): nascido em Lima (Peru), estudou em Berlim com Nicolai Hartmann 
e Eduard Spranger, e em Friburgo (com Heidegger). […] Depois de ter sido um dos primeiros a dar a 
conhecer a filosofia de Heidegger na América hispânica, Wagner de Reyna trabalhou em diversos 
temas de caráter ‘existencial’ (a morte, o ‘cuidado’ etc.)” (MORA, 2000, p. 3054). 



164 

 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 6, n. 2, p. 159-178, jul. 2020 

A primeira evidência da contribuição heideggeriana no tocante a uma 

metodologia específica das Ciências Humanas reside no seguinte: Martin Heidegger 

introduz um universo existencial no método por ele elaborado. É no § 5 de Ser e tempo 

que o autor explicita (terminológica e filosoficamente) o uso que ele faz do termo 

“Analítica” [Analytik] cujo propósito consiste em analisar o ser-aí em sua existência de 

ser-no-mundo. De acordo com Ser e Tempo, dois são os aspectos que internamente se 

articulam na empreitada da analítica existencial. Por um lado (HEIDEGGER, 1988, p. 

39), o existenciário [Existenziell], isto é, a compreensão [Verstehen] que o ser-aí tem da 

própria existência (dispensando, para isso, qualquer esclarecimento teórico); quer 

dizer, a acepção heideggeriana de  existenciário [Existenziell] diz respeito ao modo 

como o ente que nós mesmos somos decide existir (decide por suas possibilidades, 

suas escolhas, etc). Por outro lado (HEIDEGGER, 1988, p. 39), a existencialidade 

[Existenzialität] refere-se à explicitação filosófica-conceitual no que tange à 

compreensão que o ser-aí tem de si mesmo, ou seja, a existencialidade é relativa à 

explicitação temática da estrutura existenciária do Dasein. É em função desse 

raciocínio que Ser e Tempo não parte de um determinado conceito de (estrutura do) 

Dasein, antes, porém: “sem uma compreensão existenciária, toda análise da 

existencialidade permanece sem solidez” (HEIDEGGER, 2005, p. 105). Em suma: o ente 

preliminarmente dado em seu próprio ser equivale à compreensão existenciária 

[Existenziell], e o esforço metodológico de alcançar um conceito formal de sua 

estrutura equivale à análise (interpretação) da existencialidade [Existenzialität]. Isso 

nos permite assinalar, por conseguinte: todas as explicações que decorrem da analítica 

existencial do ser-aí provêm de sua existencialidade, daí o porquê de todos os 

caracteres ontológicos do Dasein são chamados por Heidegger de modalidades 

existenciais, “porque eles se determinam a partir da existencialidade” (HEIDEGGER, 

1988, p. 80). Nesse sentido, Ernildo Stein, eminente intérprete brasileiro de Heidegger, 

ressalta: “a fenomenologia vem ligada a analítica existencial, ao menos em Ser e tempo” 

(STEIN, 2011, p. 54). Vejamos, então, o liame estabelecido por Heidegger entre seu 

método fenomenológico e um contexto existencial. 

O método utilizado por Heidegger em sua obra capital é o da fenomenologia 

que, embora possua raízes na acepção de seu mestre Edmund Hurssel, é reinterpretado 



165 

 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 6, n. 2, p. 159-178, jul. 2020 

em Ser e Tempo em íntima articulação com um âmbito ontológico-existencial. Pela 

fenomenologia, Heidegger permite ver o Dasein enquanto ente que se mostra por si 

mesmo, uma vez liberado de seus encobrimentos. Através da descritividade 

fenomenológica, Ser e Tempo traz à luz o fenômeno ontológico-existencial do ser-aí, 

quer dizer, interpreta-o não de fora para dentro, mas, isto sim, de “dentro” – quer 

dizer: a partir de sua própria existência – para “fora”, visto que Heidegger 

metodologicamente parte do Dasein, em si mesmo e por si mesmo, e é por ele 

conduzido em toda sua analítica existencial: “a interpretação ontológica projeta o ente 

preliminarmente dado em seu próprio ser, de modo a chegar ao conceito de sua 

estrutura” (HEIDEGGER, 2005, p. 104). À medida que Ser e Tempo, do ponto de vista de 

seu método fenomenológico, baseia-se no Dasein e nele se assegura enquanto ponto de 

partida conveniente, o que se visa é compreendê-lo em sua existência, entendendo-a 

como sua própria possibilidade de ser ou de não ser si mesmo em termos ontológico-

existenciais. É em vista dessa relação entre fenomenologia e analítica existencial que 

chamamos a atenção para a inserção realizada por Heidegger de um âmbito existencial 

no tocante ao contexto metodológico, e como isso contribui positivamente para um 

fazer metodológico específico das Humanidades. O esforço metodológico de Heidegger 

consiste em partir do plano existencial no qual o ser-aí compreende-se a si mesmo, 

com o propósito de descrever fenomenalmente sua constituição fundamental de ser-

no-mundo em que repousa o sentido de seu ser, a fim de, em última instância, 

desanuviar o horizonte para interpretar o sentido do Ser em geral15.  

Seguindo o raciocínio, na medida que Heidegger, através de sua analítica 

existencial, analisa o Dasein previamente dado em seu próprio ser, com o intuito de 

alcançar um conceito filosófico de sua estrutura (o que ele chama de ideia formal de 

existência), o autor se depara com a “seguinte tese: a substância do homem é a 

existência [Existenz]” (HEIDEGGER, 2005, p. 107). Primeiramente, cumpre destacar 

que Heidegger não se vale do termo Existenz numa acepção muito ampla, tendo em 

vista que se trata de um sentido fundamentalmente ontológico e existenciário. Quer 

                                                           
15 “Segundo Heidegger, a analítica da Existência constitui o primeiro estágio e a primeira incitação ao 

desenvolvimento da pergunta acerca do ser, pergunta que determina a direção de semelhante 
analítica” (MORA, 2000, p. 121). 



166 

 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 6, n. 2, p. 159-178, jul. 2020 

dizer, por “existência” o autor não tem em vista seu sentido tradicional16 (“esse 

computador existe”), ou seja, o significado tradicional que indica Vorhandensein, cuja 

tradução indica ser efetivamente presente ou ser simplesmente dado (algo que já é, ou 

que já é dado): 

 

Na medida em que, para a visão ontológica, o modo de ser do Dasein não deve 
se desvirtuar num modo, mesmo que totalmente indiferente, de ser 
simplesmente dado, fez-se necessária a disciplina ininterrupta do 
questionamento existencial (HEIDEGGER, 2005, p. 117). 

 

Martin Heidegger escolhe o termo Existenz “para designar o ser deste ente 

[Dasein]” (HEIDEGGER, 1988, p. 77), e neste sentido o termo diz: poder-ser. Sob a 

perspectiva terminológica, “existência” resulta da preposição ek e do verbo sistere, que 

significa “estar para fora”, movimento que parte de dentro para fora, ek-sistir diz 

respeito ao estar/projetar-se para exterioridade. Em vista disso, o Filósofo alemão traz 

à tona o conceito de existência num sentido veementemente transitivo: o ser-aí não é 

um simplesmente existente [Vorhanden], antes, porém, ele precisa se existir: “Portanto, 

existir não é um estar-presente mas uma realização, um movimento” (SAFRANSKI, 

2000, p. 161); Stegmüller corrobora o mesmo sentido: “Existência não é, pois, um estado 

definitivo, [...] mas uma possibilidade que ele [ser-aí] só é capaz de realizar num 

engajamento muito ativo e concentrado de si mesmo” (STEGMÜLLER, 1977, p. 120). Na 

preleção de 1929/30, denominada Conceitos Fundamentais da Metafísica, Heidegger 

ressalta: “O ente que chamamos ser-aí é o ente de um gênero originariamente próprio, 

um ente que irrompe para o ser. Desse ente, dizemos que ele existe, isto é, ex-siste; que 

ele é na essência de seu ser um movimento para fora de si mesmo, sem, porém, 

abandonar a si” (HEIDEGGER, 2011, p. 469). Quer dizer, o ser-aí precisa conduzir 

[Führen] sua existência a qual coincide com o seu próprio modo-de-ser, isso de tal 

modo que elucidar a essência do Dasein equivale à elucidação simultânea de sua 

própria existência: “A ‘essência’ do Dasein está em sua existência” (HEIDEGGER, 1988, 

p. 77. Grifos do autor). Sob esse aspecto o ser-aí não apenas “é”, mas tem a 

                                                           
16 “Vê-se desde o iníco que não se pode tratar da existência no sentido clássico, a saber, o fato de ser, de 

pertencer ao domínio da realidade por oposição ao das possibilidades puras, como o supomos quando 
dizemos de um objeto: ‘existe’” (DARTIGUES, 1992, p. 99). 



167 

 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 6, n. 2, p. 159-178, jul. 2020 

compreensão (não temática, não teórica) de que é “aí” [da ist]. O modo de ser da 

natureza material, uma pedra, por exemplo, “é” mas não existe: “a pedra (o material) é 

sem-mundo”17 (HEIDEGGER, 2011, p. 230). Ou, dito o mesmo por outras palavras, do 

ponto de vista ontológico somente Dasein existe, o ente que nós mesmos somos é o 

único ente existente: “o homem é o único Eksistente, o único questionador entre os 

outros entes dos quais podemos dizer que são, mas não que existem. É a razão pela 

qual só o homem vivo e concreto poderá ser chamado Dasein” (DARTIGUES, 1992, p. 

130). 

Com efeito, as observações precedentes procuraram destacar a concernência 

entre fenomenologia e analítica existencial segundo o entendimento de Heidegger. 

Procuramos ressaltar a inserção realizada por Heidegger de um âmbito existencial no 

tocante ao contexto metodológico, haja vista o esforço do autor de partir do plano 

existencial no qual o ser-aí ek-siste num sentido transitivo. Dessa maneira, Heidegger 

situa seu método fenomenológico dentro do universo por excelência humano. 

Contudo, cabe aqui uma ressalva fundamental. Uma vez articuladas as observações 

precedentes, significa então – poder-se-ia questionar – que Heidegger confere um 

caráter existencialista a seu método fenomenológico? Será a fenomenologia 

heideggeriana o fundo recôndito de uma Filosofia Existencialista? Não obstante, as 

respostas a essas perguntas devem ser enfaticamente negativas: a relação que 

Heidegger estabelece entre a fenomenologia e a analítica existenciária reduz-se tão-

somente a um mero estágio preparatório para a formulação de uma questão mais 

fundamental (a questão do sentido do Ser), e não ao contrário (a questão ontológica do 

Ser subordinada à análise existencial): 

 

O que Heidegger censura a Sartre ou ao menos a razão pela qual ele se 
mantém à distância disso que se chamou existencialismo, é que tal 
pensamento volta da questão do ser à do homem como centro de sua 
preocupação. [...] Não convém, pois, deixar-se iludir pelos temas existenciais 

                                                           
17 Para que se clarifique conceitualmente essa ausência (carência) de mundo, é necessário trazer à liça o 

que o próprio autor, nessa preleção de 1929/30, entende inicialmente pelo termo “mundo” – o mundo 
como acessibilidade do ente: “o termo mundo com o significado de acessibilidade do ente” 
(HEIDEGGER, 2011, p. 256). Nesse sentido, a afirmação “a pedra é sem-mundo” também pode ser 
expressa, de alguma forma, por “a pedra é sem-acesso”, ou seja, à constituição ontológica da pedra 
pertence uma ausência de acesso, e somente, e tão somente neste sentido, então, que a pedra não tem 
mundo. 



168 

 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 6, n. 2, p. 159-178, jul. 2020 

que Heidegger desenvolve notadamente em sua primeira grande obra, O Ser e 
o tempo, mesmo se esses temas puderam inspirar Sartre na elaboração de sua 
ontologia. Desde o início, a questão de Heidegger não é outra senão a ‘questão 
do Ser’, e, se o ser do homem é nele descrito e analisado, é somente porque no 
homem se situa o lugar, o ‘aí’ (Da) onde o Ser se desvela (DARTIGUES, 1992, 
p. 126). 

 

Ou seja, quando se pretende, no presente trabalho, evidenciar a importância 

da fenomenologia heideggeriana para o universo temático das Ciências Humanas, de 

maneira a destacar, na primeira parte do texto, o universo existencial que o autor 

articula, com isso não se pretende corroborar que Heidegger apresenta uma Filosofia 

da Existência [Existenzphilosophie] – e, se apresenta, é somente no sentido de uma 

preparação para a Ontologia Fundamental –, antes, porém, nosso intuito reside em 

jogar luz sobre a analítica existencial do ser-aí a qual se desentranha, no caso de 

Heidegger, apenas enquanto via metodológica (no caso dele, para alcançar a pergunta 

sobre o Ser). Quer dizer, o âmbito existencial é decisivo para as investigações de 

Heidegger em termos metodológicos, e é em função dessa perspectiva que se pretende 

evidenciar a positividade dessa contribuição para uma diferenciação metodológica das 

Humanidades com relação às Ciências da Natureza. A fenomenologia, tal como 

Heidegger a desenvolve, passa a compreender o sentido da existência do ser-aí: “A 

‘fenomenologia hermenêutica’ deverá, pois, decifrar o sentido do texto da existência, 

esse sentido que precisamente se dissimula na manifestação do dado” (DARTIGUES, 

1992, p. 132). Os existenciários, enquanto fios condutores da analítica da existência, 

demonstram que Heidegger se vale de um método compreensivo e isso é fundamental 

para as Humanidades, pois:“ ‘compreensão’ trabalha com o que transborda das 

categorias, porque não se trata aí de ontologia da coisa, e sim de um universo 

existencial humano, ligado à liberdade, às decisões e às ações humanas” (STEIN, 1988, 

p. 43-44). E mais: “No momento que introduzo o universo existencial ou universo dos 

existenciais, a partir dos quais ampliam-se as categorias, trazendo-as para dentro do 

universo humano, desliga-se esta ontologia da coisa” (STEIN, 1988, p. 48). Quer dizer, 

o autor em questão não traz à liça um método fenomenológico que se propõe alcançar 

leis universais, necessárias, generalizadas e objetivamente verdadeiras, mas, isto sim: 

trata-se de um método que se propõe a operar “com o vivo, com o fato que nasce do 

universo ‘vivido’” (STEIN, 1988, p. 45), diferente, portanto, das Ciências Naturais nas 



169 

 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 6, n. 2, p. 159-178, jul. 2020 

quais “não há necessidade de levar em conta a capacidade de valoração do indivíduo; os 

enunciados são neutros, o conhecimento é neutro, no universo das ciências empírico-

matemáticas” (STEIN, 1988, p. 46). 

Com efeito, as observações precedentes procuraram destacar a tematização 

existencial articulada por Martin Heidegger; posto isso, passaremos à próxima etapa da 

nossa investigação a qual versará propriamente sobre o conceito de “compreensão”, 

trazendo à tona, no limite, uma alternativa metodológica própria e específica das assim 

chamadas Ciências do espírito. 

 

Parte II 

 

A analítica existencial (sobre a qual tratamos anteriormente) visa extrair as 

estruturas existenciárias de um determinado ente, qual seja: aquele que nós mesmos 

somos. Mas, pergunta-se: por que esse e não outro ente? O que move Heidegger a se 

debruçar, em específico, sobre o modo de ser do ser-aí e não sobre o modo de ser, por 

exemplo, do ser-vivo18 (isto é, o animal com vistas à sua animalidade)? Para se 

responder a tal questionamento faz-se necessário, primeiramente, explicitar qual o 

propósito filosófico de Heidegger com essa sua análise ontológico-existencial. Martin 

Heidegger visa, em última instância, revolver a questão considerada por ele como a 

mais fundamental da História da Filosofia, que, embora um dia já feita, desde há muito 

encontra-se petrificada no esquecimento, a saber: que é Ser? O sentido do Ser em geral 

é a mola propulsora a partir da qual o autor desentranha seu pensamento filosófico. 

“Todos os esforços da analítica existencial visam a uma única meta, qual seja, encontrar 

uma possibilidade de se responder à questão do sentido do Ser em geral” 

(HEIDEGGER, 2005, p. 176). Em vista disso, pode-se com maior precisão responder a 

indagação acima: o motivo pelo qual Heidegger concentra seu esforço analítico no 

tocante ao ser-aí está relacionado com o privilégio ontológico desse ente. Diferente de 

todos os outros, o ente que nós mesmos somos é capaz de colocar a pergunta sobre o 

                                                           
18 “vida significa: ser sob o modo de ser do animal” (HEIDEGGER, 2011, p. 269). 



170 

 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 6, n. 2, p. 159-178, jul. 2020 

Ser, e, ao mesmo tempo, ter uma compreensão (ou pré-comprensão19) preliminar 

acerca do Ser em geral. Por outras palavras: o modo de ser do ser-aí mostra-se 

enquanto via metodológica de acesso à questão mais fundamental da Filosofia. E é 

justamente isso que revela o privilégio desse ente com relação aos demais: não 

obstante, o ser-aí pode compreender e interrogar tanto o seu próprio ser, como, 

também, compreender e interrogar o ser dos entes que ele mesmo não é, justamente 

porque, diferente dos demais entes, o ser-aí possui uma compreensão (não teórica, não 

conceitual) do que é Ser: “Toda questão, ontologicamente explícita, sobre o ser do 

Dasein já se acha preparada [de modo não temático] pelo próprio modo de ser do 

Dasein” (HEIDEGGER, 2005, p. 105). Em vista disso, Heidegger concentra seus esforços 

nesse ente ontologicamente privilegiado: “O animal não pode filosofar; Deus não 

precisa filosofar. Um Deus que filosofasse não seria um Deus porque a essência da 

filosofia é ser uma possibilidade finita de um ente finito” (HEIDEGGER, 2009, p.4. Grifo 

nosso). Porque à estrutura ontológica do Dasein há a possibilidade de compreender é 

que ele e capaz de – e nisso reside nosso privilégio ontológico – desvelar tanto o ente em 

seu ser (o que Heidegger chama de verdade ôntica), como é capaz de desvelar o ser do 

ente (verdade ontológica20): 

 

Só conseguimos apreender o ente enquanto tal [verdade ôntica], o ente 
enquanto ente, se compreendemos algo assim como o ser [verdade ontológica]. 
Por mais que de início a compreensão se dê de maneira tosca e não conceitual, 
se não compreendêssemos o que realidade efetiva significa, então o ente 
efetivamente real permaneceria velado. [...] Se não compreendêssemos o que é 
existência e existencialidade, então nós mesmos não conseguiríamos existir 
enquanto seres-aí (HEIDEGGER, 2012, p. 20. Grifos nosso).  

 

Posto o debate nesses termos, cabe-nos destacar notadamente um termo em 

especial a fim de avançarmos com direção ao objetivo de nosso texto: compreensão 

[Verstehen]. “O homem já sempre compreende o ser. A existência é compreensão de ser. 

[...] Desse modo abre-se o lugar em que se revela o ser, que já sempre se manifesta na 

pré-compreensão” (STEIN, 2011, p. 45). A acepção heideggeriana de compreensão é 

                                                           
19 “A compreensão do ser, ainda não reduzida ao conceito, designamos, por isso, compreensão pré-

ontológica ou também ontológica, em sentido mais amplo” (HEIDEGGER, 1999, p. 299). 
20 “verdade ôntica e ontológica sempre se referem, de maneira diferente, ao ente em seu ser e ao ser do 

ente” (HEIDEGGER, 1999, p. 300. Grifo nosso). 



171 

 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 6, n. 2, p. 159-178, jul. 2020 

central no que diz respeito à contribuição desse autor para uma metodologia específica 

das Ciências Humanas: 

 

Dado que o saber humano até esse momento [a passagem se refere ao século 
XVIII], a ciência necessariamente estava ligado à questão das categorias [as 
dez categorias de Aristóteles], dos predicamentos, ou dos conceitos a priori de 
Kant [as doze categorias em Kant], e dado que, com o universo da analítica 
existencial, da Escola Histórica e de toda a tradição hermenêutica, se faz, se 
cria um universo aberto, o saber que passa a surgir nas ciências da cultura, nas 
ciências históricas, tem um caráter diferente; mas ele deve ser fundamentado 
sob o ponto de vista epistemológico, lógico e metodológico, e é para isso que são 
introduzidos então os termos ‘compreender’, ‘compreensão’. Esses termos não 
são introduzidos de uma maneira simplesmente aleatória para indicar 
‘conhecer’, ‘saber que’, ou coisa parecida. São introduzidos justamente porque, 
assim como o ‘explicar’ está ligado ao universo categorial e à ontologia da 
coisa, ‘compreender’ e ‘compreensão’ estão ligados ao universo histórico, da 
cultura, dos existenciais, a partir de Heidegger, através dos ‘modos de ser’ do 
‘ser-aí’ ou através da ideia das ‘formas da vida’ que não se deixam esgotar 
através das ‘categorias’. É então que a palavra ‘compreender’ adquire seu 
estatuto fundamental (STEIN, 1988, p. 40. Grifos nosso). 

 

Nesse sentido, o segundo indicativo da contribuição heideggeriana no que 

tange a uma metodologia especificamente própria às Humanidades, por assim dizer, 

basicamente resume-se ao modo como o autor entende o conceito de compreensão. A 

compreensão é um dos existenciários explicitados pela analítica existencial de 

Heidegger, ou seja, é uma estrutura ontológica-originária do ser-aí e não um recurso 

cognoscitivo a partir do qual o homem “entende” algo. Portanto, tratando-se da 

acepção heideggeriana de compreensão, exclui-se todo sentido de “compreender” 

enquanto um órgão do conhecimento, daí o equívoco terminológico de se traduzir o 

vocábulo alemão Verstehen para a palavra em português “entendimento”, conforme 

incorreu no erro a recente edição bilíngue traduzida por Fausto Castilho21, embora 

frequentemente elogiada pelo “discurso consideravelmente mais fluido, com 

fraseologia direta e isenta das afetações estilísticas” (MERTENS-KAHLMEYER, 2013, p. 

103). Exclui-se também o sentido ordinário que a palavra recebe no senso-comum 

                                                           
21 Castilho optou por traduzir a palavra alemã Verstehen por “entendimento” a fim de aproximar tal 

vocábulo alemão do latino intellegere. No entanto, o termo Verstehen designado pelo prefixo Ver (pré, 
antes) e pelo verbo Stehen significa etimologicamente “permanecer antes”, e é justamente essa 
concepção que Heidegger tem em vista com o uso do termo. Traduzir esse termo para o português 
“entendimento” de alguma forma ofusca esse sentido originário. 



172 

 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 6, n. 2, p. 159-178, jul. 2020 

(“Você me compreendeu?” “Ah, sim, eu te compreendi!”22). Antes, porém, Martin 

Heidegger aborda a compreensão como um existencial, que, enquanto tal, diz respeito 

ao próprio modo de ser do ser-aí: “Pertence a esse ente [homem] o compreender ser 

que possibilita pela primeiríssima vez toda postura comportamental em referência ao 

ente. A compreensão de ser possui ela mesma o modo de ser do ser-aí humano” 

(HEIDEGGER, 2012, p. 29). Ou seja, o Dasein é um ente cujo modo de ser consiste em 

encontrar-se compreendendo, haja vista que essa (pré)compreensão de Ser o ente 

humano tem de modo essencial. Quanto a isso, Ernildo Stein diz: “Heidegger coloca a 

compreensão como um existencial: antes de nos darmos conta nós já compreendemos. 

O mundo já está compreendido, não há como chegar antes dele e compreendê-lo” 

(STEIN, 1988, p. 31). Nota-se em vista disso que o substantivo, compreensão, e o verbo, 

compreender, no caso de Heidegger indicam uma familiaridade originária do homem 

para com o mundo; quer dizer, a compreensão, “por nós caracterizada como existencial 

básico do Dasein” (HEIDEGGER, 1988, p. 207), indica uma condição pré-reflexia e pré-

teórica desse ente que nós somos, de modo a dispensar, como secundária, qualquer 

postura de ordem cognitiva-teórica – sendo esta última não “inferior” ou “falsa”, mas, 

sim, derivada da compreensão, fundada a partir da compreensão, portanto, não 

fundamental da constituição humana. “O compreender em geral não é primariamente 

um conhecer, [...] mas ele é uma determinação fundamental da própria existência. É 

assim que precisamos de fato conceber o conceito de compreender” (HEIDEGGER, 

2012, p. 401). Por exemplo: antes de o homem descobrir cientificamente a galáxia como 

um complexo sistema aglomerado de forma gravitacional, cujo espaço intergaláctico é 

constituído por estrelas, por remanescentes de estrelas, por gás e por poeira, é preciso 

que antes, bem antes, o homem já tenha des-encoberto (nisso reside sua compreensão) 

todo um contexto de mundo a partir do qual o supracitado fato científico aparece para 

ele. Na medida em que o homem entende de forma interpretativa o livro As formas 

elementares da vida religiosa, de E. Durkheim, pressupõe-se que bem antes, antes 

mesmo de o ler, ele já tenha compreendido todo um contexto a partir do qual esse 

livro se localiza, “Quer dizer, há uma espécie de lugar em que sabemos situá-los. Ora, 
                                                           
22 “Desde os gregos até hoje a palavra, no sentido comum usual, vulgar, ordinário, permaneceu com o 

mesmo referencial semântico; algo que está além de um processo indutivo e além de um processo 
dedutivo e fica referido à subjetividade de quem conhece” (STEIN, 1988, p. 58) 



173 

 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 6, n. 2, p. 159-178, jul. 2020 

isto é um processo pré-compreensivo” (STEIN, 1988, p. 59). Reitera-se, nesse sentido, 

que essa região privilegiada no Dasein – qual seja: a compreensão – equivale à primeira 

base a partir da qual se dá qualquer conhecimento de ordem científica, ou qualquer 

relação epistemológica de sujeito-objeto, e isso por um motivo incialmente simples: o 

ser-aí, antes de “sujeito”, é ser-no-mundo. O ser-aí possui compreensão pré-ontológica 

na medida em que ele pode-ser-no-mundo (o discurso que trata do ser-no-mundo não 

é uma verificação espacial, ôntica – o homem está dentro do mundo –, mas sim um 

discurso ontológico e por isso o uso dos hífens). Isso significa que à base de toda 

postura teórica ou científica jaz a compreensão do Dasein enquanto familiaridade 

originária para com o mundo: “O compreender, em sua função de desvelamento, não 

está ligado a um ponto eu isolado, mas ao poder-ser-no-mundo faticamente existente” 

(HEIDEGGER, 2012, p. 404. Grifos nosso). Numa palavra: o ente que nós mesmos 

somos é essencialmente e fundamentalmente – ainda que não apenas – compreender. 

 

Mesmo no comportamento prático-técnico em relação ao ente, na medida em 
que lidamos em geral com o ente enquanto ente, reside compreensão de ser. 
Em todo comportamento em relação ao ente, quer se trate especificamente de 
conhecimento, o que na maioria das vezes se designa como teórico, quer se 
trate de um comportamento técnico-prático, já se encontra uma compreensão 
de ser. Pois só sob a luz da compreensão de ser um ente pode vir ao nosso 
encontro como ente (HEIDEGGER, 2012, p. 400). 

 

Nesse sentido, o conceito de compreensão, a partir de Heidegger, adquire um 

status fundamental no sentido de descerrar uma nova direção investigativa no que 

tange às Ciências Humanas: “a teoria da ‘compreensão’ pretende elaborar bases 

epistemológicas, lógicas e metodológicas para servir de ‘muleta’ à média do universo de 

estudiosos, nos diversos campos das Ciências Humanas” (STEIN, 1988, p. 41). Com esse 

termo aqui em questão e todo o universo temático-existencial implicado com ele, 

torna-se viável um caminho metodológico específico das Humanidades, tendo em vista 

que “não é indispensável às ciências do homem seguirem os caminhos traçados pelas 

Ciências da Natureza. Elas podem perfeitamente utilizar métodos próprios, diferentes 

do da física, matemática, sem perder, por isso, sua ‘positividade’” (VANCOURT, 1964, 

p.43). E isso porque o universo temático relacionado com a “compreensão” não se 

propõe um conhecimento de caráter universal, mas, isto sim, circunscreve-se tão-



174 

 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 6, n. 2, p. 159-178, jul. 2020 

somente ao escopo científico das Humanidades, de modo a não se dispor a analisar os 

“objetos” da natureza, mas, sim, os fatos sociais, culturais e históricos, e “isso significa 

que se passa a analisar aquilo que é produzido pelo ser humano” (STEIN, 1988, p. 40). 

Ademais, o cientista que se lança no afã de uma investigação teórica de maneira a 

operar com o termo “compreensão”, muito possivelmente não colidirá com o problema 

da valoração, já que, por excelência, não há compreensão sem valoração: 

 

não há formas de vida que não se expressem em valor, ou ‘modos de ser’ do 
‘ser-aí’, que não estejam sempre ligados a um certo sentido, o que significa, a 
um certo valor. Não há captação pela compreensão em que não haja o sentido 
acompanhando o valor (STEIN, 1988, p. 46. Grifo nosso).  

 

Nas Ciências da Natureza, busca-se entender e explicar [Erklären] aquilo que 

se entende23 – “Nas Ciências Naturais buscam-se razões explicativas hipotéticas para a 

individuação” (DILTHEY, 2010, p. 73) –, já no caso das Ciências do espírito o objeto 

“espiritual” surge no compreender – “Uma ciência só pertence às Ciências Humanas se 

o seu objeto nos é acessível por meio do comportamento que está fundado na conexão 

entre vida, expressão e compreensão” (DILTHEY, 2010, p. 29). Quanto a isso, Wilhelm 

Dilthey – de quem Heidegger inicialmente recupera a discussão acerca do termo 

“compreender”24, ainda que o Filósofo de Meßkirch atribua outro sentido a tal 

conceito25 – ressalta que: 

 

Essa compreensão designa não apenas um comportamento metodológico 
peculiar; o que assumimos em relação a tais objetos entre as Ciências 
Humanas e as Ciências Naturais não se trata apenas de uma diferença na 
posição do sujeito em relação ao objeto, de um modo de comportamento, de 
um método. O procedimento da compreensão está fundamentado 
objetivamente no fato de o exterior, que constitui o seu objeto, se diferenciar 
inteiramente do objeto das Ciências Naturais (DILTHEY, 2010, p. 71. Grifo 
nosso). 

 
                                                           
23 Assim pensa Gustav Droysen, Friedrich Schleiermacher e Wilhelm Dilthey. 
24 “Dele [de Dilthey] Heidegger aceitou não só a ideia de que o homem é um ser histórico, mas também 

o método da hermenêutica [sic], isto é, da interpretação imanente do sentido do mundo, sem fazer 
qualquer apelo à transcendência. O grande empenho de Dilthey foi compreender o homem através 
dele mesmo” (STEGMÜLLER, 1977, p. 130-1). E mais: “os dois pensadores de que, a nosso ver, Heidegger 
mais se aproxima são Dilthey e Kierkegaard” (STEGMÜLLER, 1977, p. 161). 

25 À (pré)compreensão de que trata Heidegger é anterior à compreensão da filosofia da vida de Dilthey; 
Dilthey se refere à vida, Heidegger, à existência; Dilthey tematiza o homem, Heidegger, o modo de ser 
do homem. 



175 

 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 6, n. 2, p. 159-178, jul. 2020 

Mediante à exposição no tocante ao entendimento de M. Heidegger sobre 

compreensão, entreabre-se como possível defender, enquanto alternativa 

metodológica, uma forma própria e específica das assim chamadas Ciências do espírito. 

Não se trata de tornar estas ciências “mais” científicas, mas de renunciar a referência 

metodológica das Ciências Naturais a fim de construir uma via própria de construção 

de conhecimento. Assim sendo, indica-se viável propor uma passagem de uma postura 

metodológica cuja racionalidade é específica das Ciências Naturais, para uma postura 

metodológica de caráter existencial, que, tal qual as Ciências da natureza, também 

pretende produzir uma racionalidade: a racionalidade das Ciências Humanas. 

 

Algumas considerações finais 

 

Em meados do século XIX, iniciou-se o processo de sedimentação das Ciências 

Humanas com o objetivo de, grosso modo, problematizar a participação dos sujeitos 

pensantes no processo de conhecimento científico. Logo em sua inicial fundação, tais 

ciências tiveram sua abordagem metodológica demarcada pelo padrão das 

investigações metodológicas das Ciências Naturais. O mesmo modelo metodológico 

utilizado para investigar objetos especificamente regidos por leis naturais, transpassou-

se como referencial para as Humanidades. Frente a tal impasse, os cientistas das 

Humanidades – isto é, os cientistas que se debruçam sobre fenômenos históricos, 

criações literárias, fatos sociais, objetos da cultura e outros – perceberam-se na 

necessidade de ir em busca de uma base metodológica própria, sem deixar, com isso, 

de produzir conhecimento de validade científica. Neste sentido, procurou-se ao longo 

deste texto trazer à tona a Fenomenologia de Martin Heidegger e sua possível 

contribuição para o universo temático das chamadas Ciências Humanas. 

Martin Heidegger, de modo geral, imprimiu notável influência sobre o 

pensamento ocidental contemporâneo, e, em particular, sobre o contexto temático das 

Ciências Humanas (tais como Gadamer, Horkheimer, Becker, Kaufmann, Marcuse, H. 

Jonas, Arendt, K. Löwith e vários nomes da Escola de Frankfurt). A primeira evidência 

da contribuição heideggeriana no tocante a uma metodologia específica das Ciências 

Humanas reside no fato de o autor ter introduzido um universo existencial no método 



176 

 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 6, n. 2, p. 159-178, jul. 2020 

por ele elaborado: “a partir desse momento há uma revolução na história da filosofia e 

na história das Ciências Humanas” (STEIN, 1988, p. 76. Grifo nosso). O esforço 

metodológico de Heidegger consiste em partir do plano existencial no qual o ser-aí 

compreende-se a si mesmo, com o propósito de descrever fenomenalmente sua 

constituição fundamental de ser-no-mundo em que repousa o sentido de seu ser. Quer 

dizer, o autor em questão traz à liça um método fenomenológico que não se propõe 

alcançar leis universais (necessárias e generalizadas), e sim: trata-se de um método que 

se propõe a operar “com o vivo, com o fato que nasce do universo ‘vivido’” (STEIN, 

1988, p. 45), diferente, portanto, das Ciências Naturais. 

O segundo indicativo da contribuição heideggeriana basicamente resume-se 

ao modo como o autor entende o conceito de compreensão: “É então que a palavra 

‘compreender’ adquire seu estatuto fundamental (STEIN, 1988, p. 40. Grifos nosso). A 

compreensão é um dos existenciários explicitados pela analítica existencial de 

Heidegger, ou seja: compreensão entendida como um existencial, que, enquanto tal, 

diz respeito ao próprio modo de ser do ente que nós mesmos somos. Isso significa que 

à base de toda postura teórica ou científica jaz a compreensão do Dasein enquanto 

familiaridade originária para com o mundo. Numa palavra: o ente que nós mesmos 

somos é essencialmente e fundamentalmente – ainda que não apenas – compreender. 

Neste sentido, o conceito de compreensão, a partir de Heidegger, adquire um status 

fundamental no sentido de descerrar uma nova direção investigativa no que tange às 

Ciências Humanas: “a teoria da ‘compreensão’ pretende elaborar bases 

epistemológicas, lógicas e metodológicas para servir de ‘muleta’ à média do universo de 

estudiosos, nos diversos campos das Ciências Humanas” (STEIN, 1988, p. 41). O 

cientista das Ciências do espírito que se lança numa investigação de maneira a operar 

teoricamente com o termo compreensão, circunscreve-se tão-somente ao escopo 

científico das Humanidades, haja vista que o termo relaciona-se, por excelência, com 

“objetos” sociais, culturais e históricos, e “isso significa que se passa a analisar aquilo 

que é produzido pelo ser humano” (STEIN, 1988, p. 40). Sendo assim, não se trata de 

tornar as Humanidades “mais” científicas que as Ciências Naturais, mas, isto sim, de 

construir uma via própria (no caso de Heidegger, uma metodologia de caráter 

existencial) para a construção de conhecimento. 



177 

 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 6, n. 2, p. 159-178, jul. 2020 

 

Agradecimentos 

 

Dedicamos esse texto aos pesquisadores e às pesquisadoras de Ciências 

Humanas que perseveram na produção séria de pesquisa acadêmica, não obstante os 

tempos sombrios que assolam a ciência de nosso País. 

 

Referências 

 

CASANOVA, Marco Antônio. Compreender Heidegger. Petrópolis, RJ: Vozes, 2009. 
 
COMTE, Augusto. Curso de Filosofia Positiva (Os Pensadores). 2. ed. Trad. José 
Arthur Giannotti e Miguel Lemos. São Paulo: Abril Cultural, 1983. 
 
CERBONE, David. Fenomenologia. Trad. Caesar Souza. Petrópolis: Vozes, 2012. 
 
DARTIGUES, André. O que é a Fenomenologia? 3. Ed. Trad. Maria José J. G. de 
Alemida. São Paulo: Editora Moraes, 1992. 
 
DILTHEY, Wilhelm. A construção do mundo histórico nas Ciências Humanas. 
Trad. Marco Casanova. São Paulo: Editora UNESP, 2010. 
 
HEIDEGGER, Martin. Sobre a Essência do Fundamento (coleção Os Pensadores). 
Trad. Ernildo Stein. São Paulo: Nova Cultural, 1999. 
 
________. Introdução à filosofia. Tradução de Marco Antonio Casanova. São Paulo: 
Editora Martins Fontes, 2009. 
 
________. Os conceitos fundamentais da Metafísica – mundo, finitude, solidão. 2. 
Ed. Trad. Marco Antônio Casanova. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2011. 
 
________. Os problemas fundamentais da fenomenologia. Trad. Marco Antônio 
Casanova. Petrópolis, RJ: Vozes, 2012. 
 
________. Ser e Tempo - parte I. trad. Márcia de Sá Cavalcanti. 2. ed. Petrópolis: 
Vozes, 1988. 
 
________. Ser e Tempo – parte II. Trad. Marcia Sá Cavalcante Schuback. 12. Ed. 
Petrópolis: Vozes, 2005. 
LOPARIC, Zeljko. Heidegger. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004. 
 



178 

 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 6, n. 2, p. 159-178, jul. 2020 

MERTENS-KAHLMEYER, Roberto. Resenha: Heidegger, Martin. Ser e tempo. Trad. de 
Fausto Castilho. Editora da Unicamp; Vozes, 2012. 1200p. Revista Húmus, Maranhão, 
n. 8, p. 103-104, agosto, 2013. 
 
MORA, Ferrater. Dicionário de Filosofia – tomo I a IV. Trad. Maria Gonçalves, Adail 
Sobral, Marcos Bagno, Nicolás Campanário. São Paulo: Loyola, 2000. 
 
NUNES, Benedito. Heidegger & Ser e Tempo. 2. Ed. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004. 
 
RESWEBER, Jean-Paul. O Pensamento de Martin Heidegger. Trad. João Agostinho 
A. Santos. Coimbra: Livraria Almedina, 1979. 
 
SAFRANSKI, Rüdiger. Heidegger – um mestre da Alemanha entre o bem e o mal. 
Trad. Lya Luft. São Paulo: Geração Editorial, 2000. 
 
SOKOLOWSKI, Robert. Introdução à Fenomenologia. Trad. Alfredo de Oliveira 
Moraes. São Paulo: Loyola, 2004. 
 
STEGMÜLLER, Wolfgang. A filosofia contemporânea: introdução crítica. São Paulo: 
EPU, 1977. 
 
STEIN, Ernildo. Introdução ao pensamento de Martin Heidegger. Porto Alegre: 
EdiPUCRS, 2011. 
 
________. Mundo Vivido – das vicissitudes e dos usos de um conceito de 
fenomenologia. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2004. 
 
________. Racionalidade e Existência – uma introdução à filosofia. Porto Alegre, RS: 
L&PM Editores, 1988. 
 
________. Seis estudos sobre ‘Ser e tempo’. 3. Ed. Petrópolis: Vozes, 2005. 
 
VANCOURT, R. A estrutura da filosofia: as origens do homem. São Paulo: Duas 
Cidades, 1964. 


