
85 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 4, número especial 3, p.85-102, nov. 2018 

La CONAMURI: 
resistencia de mujeres 
rurales e indígenas en 

Paraguay  

 

Marco Enrique González Ramos1 
 
 

RESUMEN: 

La Coordinadora Nacional de Organización de Mujeres Trabajadoras, 
Rurales e Indígenas (CONAMURI) es una organización autónoma de 
mujeres que actúa de forma independiente al movimiento campesino e 
indígena de Paraguay. Entender por qué ellas decidieron construir un 
espacio propio para luchar por sus reivindicaciones así como la constitución 
de género, clase y etnia como base de su organización son claves que 
permiten conocer el impacto de los ejes de desigualdad de nuestra sociedad 
que se entrecruzan en ellas. La teoría feminista y la poscolonial, con aportes 
desde la perspectiva interseccional, son las herramientas de análisis 
utilizadas a fin de lograr una visión multicultural necesaria para 
comprender el contexto de la lucha de estas mujeres indígenas y 
campesinas. 

Palabras-clave: Mujeres Campesinas e Indígenas – Teoría Feminista – 
Teoría Poscolonial – Interseccionalidad – Paraguay.  

 

RESUMO  

A Coordinadora Nacional de Organización de Mujeres Trabajadoras, 
Rurales e Indígenas (CONAMURI) é uma organização autônoma de 
mulheres que agem de forma independente do movimento camponês e 
indígena do Paraguai. Entender porque elas decidiram construir seu próprio 
espaço para lutar por suas reivindicações e também a constituição de 
gênero, classe e etnia como base da sua organização são chaves que 
permitem conhecer o impacto dos eixos de desigualdade da nossa sociedade 
que cruzam em elas. A teoria feminista e a pós-colonial, com aportes a 

                                                           

1 
 Mestrando do Programa de Pós-graduação em Sociologia da Universidade Federal 

do Paraná e Bolsista da CAPES/OEA. E-mail: m.gonzalezramos@hotmail.com 

mailto:m.gonzalezramos@hotmail.com


86 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 4, número especial 3, p.85-102, nov. 2018 

partir da perspectiva interseccional, são as ferramentas de análise utilizadas 
para conseguir uma visão multicultural necessária para compreender o 
contexto da luta destas mulheres indígenas e camponesas. 

Palavras-chave: Mulheres Camponesas e Indígenas – Teoria Feminista – 
Teoria Pós-colonial – Interseccionalidade – Paraguai.  

 

Este artículo tiene por objetivo principal entender por qué las mujeres 

rurales e indígenas deciden organizarse de manera independiente con 

relación al espacio de resistencia encabezado por el movimiento campesino 

e indígena en Paraguay.  

 

La Coordinadora Nacional de Organizaciones de Mujeres Trabajadoras, 

Rurales e Indígenas (CONAMURI) es un caso ejemplar que puede ser 

analizado desde dos aristas: la primera recae en la invisibilidad de la mujer 

dentro de los nuevos movimientos sociales. Esta característica que 

históricamente ha marcado a gran parte de estos movimientos alrededor del 

mundo es un reflejo de la sociedad patriarcal moderna inserta en estas 

nuevas formas de organización. 

 

La segunda arista se refiere a la necesidad de las mujeres rurales e indígenas 

de encontrar un espacio para hablar desde su experiencia, en su propia voz. 

Esto se entiende a partir de lo que implica hacer resistencia no solo como 

mujer, sino como “del tercer mundo”, y más aún, rural o indígena. Es decir, 

en el caso de la CONAMURI, la conjunción de elementos como género, 

clase y etnia que interactúan en varios niveles permite conocer el impacto 

de la desigualdad social en múltiples dimensiones.   

 

La teoría feminista y la poscolonial, ambas a partir de la perspectiva de la 

interseccionalidad, son los instrumentos a través de los cuales se podrá 

explicar no solo la razón de esta autonomía sino también reconocer que 



87 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 4, número especial 3, p.85-102, nov. 2018 

estas mujeres son el punto en el que se entrecruzan los ejes de desigualdad 

de nuestra sociedad.  

 

El análisis del movimiento de mujeres de la CONAMURI desde estas teorías 

busca destacar por un lado la visión multicultural que se puede alcanzar tras 

intercambio intelectual entre la teoría feminista y la poscolonial. Por otro, 

este análisis remarcará las consecuencias que el arraigado patriarcado ha 

ocasionado a las mujeres, profundizando aún más las condiciones de 

desigualdad a la que han estado sometidas históricamente.  

 

Este artículo se divide en tres partes: la primera, presenta a la CONAMURI 

como organización de mujeres en rebeldía y resistencia; la segunda, expone 

el hecho de la invisibilidad de la mujer en los nuevos movimientos sociales. 

La última sección presenta un análisis desde la resistencia de ser mujer, del 

“tercer mundo”, rural o indígena. 

 

La CONAMURI: mujeres en rebeldía y resistencia. 

 

“I tiempo ma kuña o mañavo ybate, anike pende py'amirĩ” 

(Ya es tiempo de que la mujer aspire más alto, no sean cobardes) 

Frase de aliento de uno de los dirigentes campesinos a sus compañeras en 

resistencia. 

 

La Coordinadora Nacional de Organizaciones de Mujeres Trabajadoras, 

Rurales e Indígenas es una organización en Paraguay que nació “como 

respuesta a la necesidad de un espacio propio de las mujeres campesinas e 

indígenas para la defensa de sus derechos, y para la búsqueda de 

alternativas frente a la angustiante situación de pobreza, discriminación y 

exclusión por razones de clase, etnia y género” (CONAMURI, 2018).  

 



88 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 4, número especial 3, p.85-102, nov. 2018 

Esta organización tuvo su origen en el año 1999, durante el Día Mundial de 

la Mujer Rural (15 de octubre), momento en que se reunieron en Asunción 

más de 300 mujeres campesinas e indígenas y en donde se decidió articular 

esfuerzos para trabajar sus respectivas propuestas y reivindicaciones. En 

palabras de la CONAMURI (2009, p. 7) “por primera vez se unen las mujeres 

indígenas y campesinas, de dos mundos separados, aunque unidos por una 

historia común de exclusión en el Paraguay”.  

 

Este punto es clave para el análisis realizado en este trabajo ya que la 

coyuntura política y social en la que se enmarca el nacimiento de la 

CONAMURI tiene por característica principal la desigualdad ocasionada por 

el modelo de acumulación de capital23 y la dictadura patriarcal, hecho que 

afectó aún más a las mujeres indígenas y campesinas, “quienes 

históricamente han sido invisibilizadas en su participación, aporte, intereses 

y realidades” (CONAMURI, 2009, p. 8).  

 

A lo largo de la historia del Paraguay puede notarse la escasa o nula 

participación de la mujer en los distintos procesos que configuraron a la 

nación. En la época de la dictadura de Alfredo Stroessner (1954-1989), los 

movimientos campesinos fueron foco de persecución durante todo el 

régimen, lo que de alguna forma empeoró la situación de invisibilidad de las 

mismas:  

La postergación histórica de las mujeres en el país es anterior a 
este oscuro período de nuestra historia, pero la Dictadura hizo de 
la exclusión social y la discriminación hacia las mujeres una 

                                                           

2 
 En Paraguay, este modelo es sustentado por el agronegocio, “un paquete 

tecnológico que contempla la venta de semillas transgénicas, agrotóxicos, fertilizantes y 

sofisticadas maquinarias para la depredación de bosques, preparación de suelo, 

fumigaciones extensivas incluida la aérea en manos de empresas transnacionales como 

Monsanto, Cargill, y otros”. (CONAMURI, 2009, p. 8). 

3 
 Paraguay es el cuarto exportador mundial de soja (USDA Feb/2018 – Zafra 2017/18, 

en CAPECO, 2018).  



89 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 4, número especial 3, p.85-102, nov. 2018 

política criminal, extremando la violencia en contra de las mujeres 
en las represiones, al mismo tiempo que las mantenía invisibles 
para la historia. Buscó desalentar la participación de las mujeres 
con la tortura sexual, con ocupaciones militares o un constante 

acoso hacia las comunidades (CONAMURI, 2009, p. 11).  
 

En este contexto de represión y reorganización de movimientos de 

resistencia al régimen, las mujeres campesinas e indígenas fueron tomando 

más contacto con lo político, lo que les otorgó mayor conciencia de lo que 

estaba ocurriendo. Sin embargo, dentro de las propias organizaciones de 

resistencia, “el rol de las mujeres era invisible, no era reconocida ni 

valorada, y solo participaban en las organizaciones como cocineras” 

(CONAMURI, 2009, p. 12). Esto generó reclamos por parte de las mujeres, 

quienes también querían participar de los debates y toma de decisiones, 

pero ante los ojos de sus compañeros fue considerado como un acto de 

rebeldía y hasta de intento de división política de la causa.  

 

Desde los años 80, y tras el contacto internacional con organizaciones y 

encuentros mundiales de mujeres, las campesinas e indígenas comenzaron a 

relacionarse con otros grupos que atravesaban situaciones similares a las 

suyas. Este hecho en particular, así como el haber identificado la necesidad 

de encontrar un espacio propio para realizar la lucha por sus derechos a fin 

de acabar con la desigualdad fue lo que terminó de abrir sus ojos:  

 
este proceso fue importante para identificar la necesidad de un 
espacio propio a nivel nacional para las mujeres rurales e 
indígenas, para quienes veníamos participando en organizaciones 
mixtas […] Las mujeres que participaron en estos espacios de 
encuentro y discusión tomaron conciencia de que las mujeres eran 
doblemente oprimidas y explotadas, y desde entonces se fue 
profundizando la idea de que sin un espacio propio, las mujeres 
difícilmente pueden desarrollar sus capacidades y su participación 

a plenitud (CONAMURI, 2009, p. 13). 
 

Vale la pena recalcar que jugó un papel fundamental el contacto que tuvo la 

CONAMURI con la Coordinadora Latinoamericana de Organizaciones del 

Campo (CLOC) y la Vía Campesina Internacional, así como el Movimento 



90 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 4, número especial 3, p.85-102, nov. 2018 

de Mulheres Camponesas do Brasil (MMC). Ambas organizaciones tenían 

como tema central de debate cuestiones relacionadas a género y clase, lo 

que posteriormente fue tomado como eje fundamental de la CONAMURI:  

 

Dentro de la CLOC – La Via Campesina también se estaba 
discutiendo fuertemente las cuestiones de género, y ese fue el 
impulso más importante para organizarnos como mujeres 
campesinas e indígenas. La MMC se definió como una 
organización de género y clase dentro del movimiento campesino 
internacional, y esa fue una posición muy importante como 

antecedente de la CONAMURI (CONAMURI, 2009, p. 15). 
 

Es decir, el haber sentado posición en los ejes género y clase hizo que las 

mujeres campesinas e indígenas finalmente reconozcan que tal vez sus 

voces no hayan sido lo suficientemente escuchadas en las organizaciones 

mixtas, y que era hora de salir de la pobreza y transformar las relaciones 

entre hombres y mujeres. Este fue el motor principal y mayor diferencial de 

la CONAMURI en Paraguay, tal y como lo explica en breves palabras 

Szwako (2012, p. 331, traducción libre, comillas en el original): “es en la 

construcción de ese ‘espacio propio’ que está la novedad de CONAMURI”.  

 

La invisibilidad de la mujer en los nuevos movimientos sociales. 

 

La historia nos ha mostrado en varios momentos que la condición de la 

mujer ha estado relegada al ámbito de “lo privado”, sujeta al rol 

desempeñado dentro de la familia en sus diferentes esferas (sea como 

esposa, madre, reproductora, entre otros). Esta diferencia histórica con 

respecto a los hombres se ha “naturalizado”, y la acumulación de trabajo (no 

pagado) en la figura de la mujer se volvió también “una acumulación de 

diferencias, desigualdades, jerarquías y divisiones que ha separado a los 

trabajadores entre sí, e incluso de ellos mismos (FEDERICI, 2010, p. 176). 

 



91 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 4, número especial 3, p.85-102, nov. 2018 

Esta situación comenzó a cambiar con el proceso de industrialización, tras 

la inserción de las mujeres en el mercado de trabajo, lo que dio pie a 

reconfigurar reglas y normas que han sido establecidas por la sociedad así 

como ampliar la lucha por sus derechos y otras reivindicaciones (FISCHER, 

2006, p. 13). Este protagonismo adquirido por la mujer a través de la lucha 

por el reconocimiento de su posición en el mercado de trabajo permitió su 

emergencia como nueva actora social política. El desafío al patriarcado y a 

las prácticas que socialmente se han naturalizado como de mujeres fue lo 

que hizo constituir al movimiento feminista, lo que significó una sacudida a 

formas de poder y autoridad legitimadas históricamente, así como lo 

destaca Raewyn Connell como: “la más clara conquista y consecuencia del 

movimiento feminista la deslegitimación –fenómeno mundial- de la 

dominación masculina” (CONNELL, apud ADELMAN, 2016, p. 27, 

traducción libre, cursivas mías).  

 

A pesar de que los movimientos sociales contemporáneos actúan con base 

en la redistribución, según los problemas de igualdad de derechos y 

oportunidades, y el reconocimiento, según la identidad (LAMUS 

CANAVATE, 2010, p. 46), la deslegitimación mencionada por Connell no 

significó desentrañar las prácticas patriarcales que se continuaron 

realizando en diferentes ámbitos de nuestra sociedad como tal, inclusive al 

interior de los movimientos sociales que luchan por modificar estas 

cuestiones. 

 

En la experiencia de las CONAMURI, cuando se hacen conscientes de la 

posición subalterna que ocupan en la lucha del movimiento campesino por 

el solo hecho de ser mujeres es el momento en el que buscan 

autoorganizarse a fin de expresar sus inquietudes y reivindicaciones en su 

propia voz. Esta tensión provocada dentro de la organización podría 

tomarse como normal, ya que los movimientos sociales por lo general 



92 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 4, número especial 3, p.85-102, nov. 2018 

tienen debates y quiebres internos, a lo que se añade en la experiencia de las 

mujeres, “iniciativas y expresiones del movimiento que compiten por 

espacios, recursos y adhesiones” (LAMUS CANAVATE, 2010, p. 45, cursivas 

en el original). 

 

Así, las mujeres indígenas y campesinas de la CONAMURI procuran 

democratizar poderes en los espacios que ocupan y hacer de la 

horizontalidad del poder una cuestión compartida entre hombres y 

mujeres, es decir, “hacer rupturas sobre el ‘mandar’ de élites dominantes o 

hegemónicas” (CONAMURI, 2009, p. 18, cursivas mías). Estas rupturas 

tienen que ver con lo que Adelman (2016, p. 63, traducción libre) llama “una 

crítica profunda a las relaciones de poder del orden existente y de la cultura 

en la cual este se sustenta”, ya que si bien muchos otros movimientos 

sociales han reclamado históricamente esta cuestión, las mismas 

campesinas e indígenas notaron que estas relaciones también permearon al 

interior de las organizaciones mixtas en las que solían militar4. Se afirma así 

la incorporación de una contradicción en discursos y movimientos rebeldes 

denominada “sesgo cultural histórico masculinista” (ADELMAN, 2016, p. 32, 

traducción libre), lo que requirió un posicionamiento de las mujeres al 

respecto. 

 

Aquí es donde se encuentra la invisibilidad de la mujer que, específicamente 

hablando sobre el movimiento campesino e indígena en Paraguay, ha sido 

relegada a roles “naturalmente” asignados, como cocinar, ser la secretaria 

del movimiento o a la de amenizar las reuniones o encuentros. Sobre el 

                                                           

4 
 Adelman (2016, p. 64, traducción libre) menciona a la historiadora estadounidense 

Sara Evans, quien afirma que estas contradicciones también fueron percibidas por las 

jóvenes que luchaban en los movimientos de liberación femenina: “Había aquellas que 

surgieron en el seno de los propios movimientos, en los que los discursos libertario, 

democrático y / o socialista se detenían frente a los privilegios masculinos del monopolio 

de la palabra y del liderazgo político”. 



93 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 4, número especial 3, p.85-102, nov. 2018 

punto, Szwako (2012, p. 328, traducción libre) señala que estas 

contradicciones internas generaban conflictos con quienes, a más de ser 

compañeros de militancia, también eran esposos, hermanos o hijos, ya que 

el intento de las mujeres en ocupar cargos que “tradicionalmente” habían 

sido de hombres se tomó con desconfianza y hasta una amenaza de división 

o quiebre del movimiento.  

 

Sin embargo, las mujeres de la CONAMURI han sabido plantear un 

acercamiento a los sectores que se mostraron reacios o desconfiados ante 

estas acciones a fin de lograr la visibilidad que merecían dentro y fuera del 

movimiento:  

Nuestra experiencia muestra que ‘imbeguevé la proceso 
organizativo de las mujeres’

5
 porque tenemos un doble 

condicionamiento y menos oportunidades. Enfrentamos el desafío 
de compatibilizar nuestras tareas de cuidado de la casa y los 
hijos/as con nuestra participación en la organización. Las 
compañeras tenían dificultades para participar en las reuniones y 
en las actividades de la organización porque no tenían con quien 
dejar a sus hijos/as. Esta situación nos enseñó que era necesario 
sensibilizar a los compañeros para que compartan las tareas de 
cuidado e involucrarlos para entender la lucha de las mujeres 

(CONAMURI, 2009, p. 19, cursivas mías). 
 

En este punto, es necesario enfatizar que a partir de la necesidad que 

tuvieron las mujeres del CONAMURI de sensibilizar a los compañeros para 

entender la lucha y hacer de la causa una verdadera unión de fuerzas, se han 

replanteado las reivindicaciones del movimiento desde la propia experiencia 

de las mujeres, sin olvidar la de los hombres. Así, Lamus afirma que estos 

cuestionamientos al patriarcado a partir del feminismo han producido 

“fisuras importantes en los paradigmas dominantes y enriquece los debates 

en torno a los movimientos sociales, al tiempo que ubica en el escenario 

político subjetividades subalternizadas por tales paradigmas” (LAMUS 

CANAVATE, 2010, p. 47). Es decir, el repensar las experiencias de las 

                                                           

5 
 Del guaraní: “es muy lento el proceso organizativo de las mujeres”. 



94 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 4, número especial 3, p.85-102, nov. 2018 

mujeres en la sociedad desde la crítica feminista, según Adelman (2016, p. 

95, traducción libre), implica hacerlo “en toda su historicidad y 

especificidad, esto es, a partir de las relaciones de poder entre los géneros y 

su intersección con otras formas de relaciones sociales, particularmente las 

de clase, raza/etnicidad y orientación sexual”. 

 

Ser mujer, del “tercer mundo”, rural o indígena. 

 

Dar una mirada diferente a las experiencias de las mujeres, intentando 

hacer una nueva lectura a partir del género y su intersección con otras 

relaciones sociales  da paso a lo que se conoce como perspectiva 

interseccional. Kimberlee Crenshaw es la autora que acuñó este concepto, si 

bien en forma provisoria, al detectar cómo las categorías raza y género 

interactúan e impactan en diferentes dimensiones de la experiencia de 

trabajo de mujeres negras. A su ver, las razones por las cuales la identidad se 

construye en el mundo social pueden (y deben) ser entendidas desde la 

categoría clase, orientación sexual, edad, color, entre otros (CRENSHAW, 

1991, p. 1244). Específicamente, al realizar un análisis interseccional se puede 

conocer diversos tipos de discriminación existentes según el contexto en 

donde se originan y las experiencias abordadas por distintas identidades. En 

suma, este análisis permite reconocer cómo se crean estas desigualdades y 

estructuran las posiciones de las personas en una sociedad determinada 

(SYMINGTON, 2004, p. 2).  

 

Desde esta perspectiva, el caso de las CONAMURI cobra importancia al 

detectar su situación de desigualdad en la sociedad debido a la dictadura 

patriarcal, que condiciona a las mujeres no solamente a la subordinación 

por causa de su sexo, sino que utiliza esta cuestión para lograr perpetuarla 

en prácticas sociales asumidas como “naturales” y que provocan brechas de 

desigualdad en ámbitos como el laboral, cultural, social, político, entre 



95 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 4, número especial 3, p.85-102, nov. 2018 

otros. Particularmente, las mujeres del CONAMURI mencionan que antes 

de conformar su propio grupo, en el sector rural o indígena era raro 

encontrar grupos autónomos de mujeres. Difícilmente ocupaban posiciones 

de decisión, sin contar el poco o nulo reconocimiento por el trabajo 

realizado. Inclusive, las indígenas no figuraban en las estadísticas. Este 

hecho hizo que piensen en construir un propio espacio en Paraguay para 

que las mujeres rurales e indígenas consigan participar plenamente, 

desarrollar sus potenciales y dejar atrás la situación de opresión y 

explotación a la que eran sometidas no solo por ser mujeres, sino indígenas 

o campesinas (CONAMURI, 2009, p. 13). 

 

Otra cuestión particular del caso de las CONAMURI que se puede distinguir 

desde esta perspectiva es el hecho de estas mujeres campesinas e indígenas 

agruparse de forma independiente a las mujeres urbanas. Las múltiples 

identidades que se congregan en esta organización hacen que sus 

reivindicaciones sean diferentes a las feministas de la ciudad debido a la 

situación económica y social que las afecta directamente. En sus palabras, 

ellas mencionan “el hambre, la falta de tierra, las diferentes formas de 

violencia, el analfabetismo, la mortalidad materna, la sobrecarga de trabajo, 

la preocupación por los bosques y el agua, ya que estábamos sintiendo la 

falta de agua y leña” (CONAMURI, 2009, p. 16). En este punto, es claro que 

estos problemas no encajan en el contexto de la mujer urbana promedio 

que, teóricamente, tiene mayor facilidad de acceso a servicios de calidad 

como salud, vivienda, educación, especialmente en Paraguay donde aún se 

encuentran centralizados en dos o tres ciudades grandes (Asunción, Ciudad 

del Este, Encarnación). Esto, sin olvidar que existen en las ciudades mujeres 

que viven en condiciones de extrema pobreza, o indígenas y campesinas 

como parte de un proceso migratorio del campo a la ciudad. Aquí radica la 

importancia de la interseccionalidad, ya que no solo se tiene en cuenta el 



96 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 4, número especial 3, p.85-102, nov. 2018 

entrecruce de desigualdades sino el contexto necesario para entender la 

magnitud de la experiencia de discriminación. 

 

Por otra parte, en conjunto con la teoría feminista, la teoría poscolonial va 

tras la recuperación de lo que conocemos como “el Otro de la modernidad 

occidental” (ADELMAN, 2016, p. 199, comillas en el original), es decir, las 

vivencias que se acallaron, se invisibilizaron y que, históricamente, se 

construyeron como ese Otro. Más allá de cualquier binaridad, se rescata 

cómo a partir de la deconstrucción de este Otro creado por un discurso 

hegemónico se conocen “experiencias diferentes más plurales de los ‘nuevos 

sujetos’, nuevos en término de reconocimiento reciente por el mainstream, 

diferente de su larga participación histórica, y el carácter relacional y no de 

oposición del concepto de alteridad” (ADELMAN, 2016, p. 202, cursivas en el 

original).  

 

Para conocer a fondo la realidad de las mujeres de la CONAMURI, se puede 

tomar la sugerencia de Adelman (2016, p. 211, traducción libre) sobre el 

trabajo de las feministas poscoloniales, haciendo mención al proyecto 

desarrollado por Edward Said en su libro Orientalismo: “La crítica de la 

representación de la mujer no occidental, caracterizada como Otro en un 

sentido triple: como mujer, como no occidental y, en tercer lugar, en una 

posición particular producida por la unión de los otros dos términos”. En 

este sentido, se puede relacionar esta posición particular a la cuestión de la 

etnicidad para que, desde la perspectiva interseccional, se pueda entender 

finalmente lo que implica la resistencia de las CONAMURI al ser mujer, “del 

tercer mundo”, rural o indígena. 

 



97 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 4, número especial 3, p.85-102, nov. 2018 

Acerca del “tercer mundo6”, si bien requiere un debate mucho más amplio 

que escapa de las posibilidades de este trabajo, al hablar de la modernidad 

occidental y su deconstrucción conviene conocer la forma en que Chandra 

Mohanty utilizó este término a fin de explicar cómo una parte de la 

corriente feminista occidental constituyó en sus discursos académicos la 

rígida categoría “mujer del tercer mundo”. La crítica que esta autora realiza 

tiene que ver con que esta categorización despersonaliza elementos como 

raza, etnia, clase u origen al punto de construir “una noción homogénea de 

la opresión de las mujeres como grupo” (MOHANTY, 1984, apud SUÁREZ 

NAVAZ, L; HERNÁNDEZ, A, 2008, p. 5).  

 

Como resultado, se crea una imagen discursiva de “la mujer promedio del 

tercer mundo” (pobre, ignorante, sin educación, víctima), en suma, una 

mujer oprimida carente de poder, privilegiando en oposición la imagen de la 

“mujer occidental”. Pensar en esta lógica del “tercer mundo” deriva de una 

visión evolucionista del “primer mundo” como lo desarrollado y el Otro 

como el “subdesarrollo”. Colocándolo en el análisis feminista, Mohanty 

afirma que “al homogeneizar y sistematizar las experiencias de distintos 

grupos de mujeres en estos países, borra todos los modos y experiencias 

marginales y de resistencia” (MOHANTY, 1984, apud SUÁREZ, L; 

HERNÁNDEZ, A, 2008, p. 19). Entonces, la teoría poscolonial lo que hace no 

es colocar un binomio mujer occidental/mujer del tercer mundo, sino 

enfatizar la existencia de diversas realidades, que tienen una propia historia, 

una propia cultura, diferentes entre sí (ADELMAN, 2016, p. 215, traducción 

libre). 

 

                                                           

6 
 Sobre el uso del término “tercer mundo” (comillas incluidas), Chandra Mohanty 

explica que si bien puede “sugerir una similitud sobresimplificada entre las naciones así 

denominadas, como reforzar jerarquías económicas, culturales e ideológicas existentes”, la 

intención es dar un uso crítico y colocarlo en cuestión constante.  



98 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 4, número especial 3, p.85-102, nov. 2018 

La CONAMURI es un claro ejemplo de una experiencia de resistencia que 

por mucho tiempo ha permanecido invisible pero que a partir del contacto 

con otras mujeres cuyas experiencias de opresión han sido similares 

comenzó a cobrar autonomía. Tuvo mucha influencia el hecho de pensar en 

ellas mismas como portavoces de sus experiencias a fin de transformar las 

relaciones de poder que hacen parte en los diferentes espacios en que se 

desempeñan y hacer oír verdaderamente sus voces en esferas de decisión 

como la política. También es importante remarcar que si bien no ha sido un 

camino fácil para ellas, el aprendizaje realizado a partir de pensar 

propuestas, ser críticas, negociar, decidir, perder y ganar hizo que lograran 

autorreconocerse, construirse y constituirse como verdaderas actoras 

políticas en busca de un modelo de poder basado en igualdad de derechos y 

condiciones (CONAMURI, 2009, p. 20).  

 

En suma, desde la teoría poscolonial es posible conocer la profundidad de la 

marginalización de las experiencias de estas mujeres al analizar su situación 

desde estos ejes de desigualdad social (género, etnia, clase) que se 

entrecruzan en ellas: ser mujer, ser indígena o rural, ser considerada “del 

tercer mundo”. Esto permite alcanzar una visión multicultural ya que da 

centralidad al complejo juego que constituyen las relaciones de 

raza/etnicidad, clase, orientación sexual, género, nacionalidad, teniendo en 

cuenta la especificidad e historicidad (ADELMAN, 2016, p. 214, traducción 

libre).   

 

Consideraciones finales 

 

A lo largo de este trabajo se buscó exponer razones por las cuales la 

Coordinadora Nacional de Organizaciones de Mujeres Trabajadoras, Rurales 

e Indígenas (CONAMURI) se constituye como tal, de forma independiente 

en relación al espacio de resistencia del movimiento campesino e indígena 



99 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 4, número especial 3, p.85-102, nov. 2018 

en Paraguay. Este análisis fue realizado desde la teoría feminista y la 

poscolonial, con aportes desde la perspectiva interseccional. 

 

Una de las cuestiones más relevantes radica en cómo la desigualdad ha 

marcado históricamente la experiencia de estas mujeres hasta el punto de 

haber sido invisibilizadas, paradójicamente, dentro de los movimientos 

sociales desde los cuales hacían resistencia. Es decir, el que la dictadura del 

patriarcado haya permeado al interior de la resistencia fue uno de los 

factores que provocó esta necesidad de un espacio propio a fin de acabar 

con la doble situación de exclusión y opresión y conseguir la 

democratización de las relaciones de poder en sus ámbitos de acción. 

 

Otra cuestión relevante y de influencia para lograr esta autonomía fue el 

contacto con organizaciones internacionales como la CLOC, la Vía 

Campesina Internacional y el Movimento de Mulheres Camponesas do 

Brasil. El haberse reconocido e identificado con experiencias similares y, 

sobre todo, el conocer cómo estas organizaciones trabajan sus 

reivindicaciones basadas en los ejes etnia, género y clase, permitió que las 

mujeres rurales e indígenas de la CONAMURI lograran la visibilidad de su 

lucha en Paraguay. 

 

La necesidad de construir soluciones alternativas que consideren la propia 

experiencia de discriminación que han vivido estas mujeres habla del 

desconocimiento del contexto social e histórico en el que desenvuelven sus 

vivencias; así también, el impacto que tiene el hecho de que en ellas se 

entrecrucen los ejes de desigualdad que afectan profundamente a nuestra 

sociedad. Estas dos razones justifican el que se hayan organizado y 

fortalecido como una organización de clase, etnia y género, ya que, como 

ellas mismas mencionan: “las mujeres vivimos la discriminación no solo 



100 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 4, número especial 3, p.85-102, nov. 2018 

como pobres y trabajadoras, por hablar guaraní o por ser indígena, sino por 

el mismo hecho de ser mujer… topa ñemboyke7” (CONAMURI, 2009, p. 39). 

 

La teoría feminista y la poscolonial, así como el análisis interseccional, son 

herramientas que permiten alcanzar una visión multicultural sobre este 

caso, principalmente debido a la necesidad de reconocer las múltiples 

identidades que se congregan en esta autoorganización de mujeres rurales e 

indígenas en Paraguay. En un intento de combatir el binarismo 

reduccionista mujer carente de poder / mujer con poder, o las imágenes 

homogeneizadas de experiencias y opresión “tercermundistas” construida 

por el discurso hegemónico patriarcal y occidental, lo que se procura aquí es 

entender verdaderamente el contexto de la lucha de estas mujeres por la 

igualdad. 

 

REFERENCIAS 

ADELMAN,  Miriam.  A voz e a escuta: encontros e desencontros entre a 

teoria feminista e a sociologia contemporânea. 2. Ed. São Paulo: Editora 

Blucher, 2016. 

ADELMAN, Miriam; GROSSI, Miriam; GUIVANT, Júlia. A teoria feminista e 

as perspectivas de gênero na teoria social contemporânea: contribuições e 

debates. In: GROSSI, M. P; LAGO, M. C.; NUERNBERG, A. H. (org.) 

Estudos In(ter)disciplinados: Gênero, feminismo, sexualidade. 

Florianópolis: Ed. Mulheres, 2010. P. 21-40.  

CÁMARA PARAGUAYA DE EXPORTADORES Y COMERCIALIZADORES 

DE CEREALES Y OLEAGINOSAS Ranking mundial (2018). c2018. 

Disponible en  <http://capeco.org.py/ranking-mundial-es/> Acceso en 20, 

febrero, 2018.  

                                                           

7 
 Del guaraní: que se acabe la discriminación. 

http://capeco.org.py/ranking-mundial-es/


101 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 4, número especial 3, p.85-102, nov. 2018 

CONAMURI. ¿Quiénes somos? (2018) c2018. Disponible en 

<https://www.conamuri.org.py/quienes-somos/> Acceso en: 2 ene. 2018. 

CONAMURI. Mujeres en rebeldía y resistencia. Kuña jetyvyro ha 

jepytaso. Nuestro camino. Ñande Rape. Sistematización de nuestros 

relatos. Ñane Ñe’e. Asunción: CONAMURI, 2009.  

CRENSHAW, Kimberlee. Mapping the Margins: Intersectionality, Identity 

Politics, and Violence Against Women of Color. Stanford Law Review 

[online]. v. 43, n. 6, p 1241-1299, jul, 1991, Stanford. Disponible en 

<http://www.jstor.org/stable/1229039> Acceso en: 20, febrero, 2018. 

FEDERICI, Silvia. Calibán y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulación 

originaria. Madrid: Traficantes de sueños, 2010. 

FISCHER, Izaura Rufino. O protagonismo da mulher rural no contexto 

da dominação. Recife: Editora Massangana, 2006. 

LAMUS CANAVATE, Doris. De la subversión a la inclusión: 

movimientos de mujeres de la segunda ola en Colombia, 1975-2005. 

Bogotá: Instituto Colombiano de Antropología e Historia, 2010. 

MOHANTY, Chandra Talpade. Bajo los ojos de occidente. Academia 

feminista y discurso colonial. In: SUÁREZ NAVAZ, L; HERNÁNDEZ, A (ed.) 

Descolonizando el Feminismo: teorías y prácticas desde los 

márgenes. Madrid: Editorial Cátedra, 2008. 

SYMINGTON, Alison. Interseccionalidad: una herramienta para la justicia 

de género y la justicia económica. Derecho de las mujeres y cambio 

económico. Asociación para los Derechos de la Mujer y el Desarrollo 

(AWID). n. 9, ago, 2004. Toronto: AWID. Disponible en 

<http://www.inmujeres.gub.uy/innovaportal/file/21639/1/2_awid_intersecci

onalidad.pdf>Acesso en: 25, febrero, 2018.  

https://www.conamuri.org.py/quienes-somos/
http://www.inmujeres.gub.uy/innovaportal/file/21639/1/2_awid_interseccionalidad.pdf
http://www.inmujeres.gub.uy/innovaportal/file/21639/1/2_awid_interseccionalidad.pdf


102 
 

Rev. Sociologias Plurais, v. 4, número especial 3, p.85-102, nov. 2018 

SZWAKO, José. Del otro lado de la vereda: luta feminista e construção 

democrática no Paraguai pós-ditatorial. 2012. 440 f. Tesis (Doctorado en 

Ciencias Sociales) – Instituto de Filosofía y Ciencias Humanas, Universidade 

Estadual de Campinas, Campinas, 2012. Disponible en 

<http://repositorio.unicamp.br/handle/REPOSIP/280321> Acesso en: 10, 

enero, 2018. 

 

http://repositorio.unicamp.br/handle/REPOSIP/280321

