
CETICISMO E LIBERALISMO
REFLEXÕES SOBRE UMA POSSÍVEL AFINIDADE ELETIVA

Renato Lessa 
IUPERJ

RESUMO
O objetivo deste ensaio é sugerir possíveis afinidades entre o ceticismo e uma variante específica 
do liberalismo: aquela representada por John Stuart Mill no seu On Liberty. Pretende-se sustentar 
a hipótese de que existe uma compatibilidade entre as premissas céticas, sobretudo aquelas contidas 
nos ‘Modos de Suspensão ’ e nos ‘Modos de Causalidade ’ de Enesidemo, e a concepção positiva de 
liberdade presente no elogio da experimentação individual, tanto na vida pública como na vida 
privada, realizado por John Stuart Mill.
PALAVRAS-CHAVE: ceticismo, liberalismo, liberdade, vida pública.

“[...] the larger the field of interplay between individuals, the 
greater the opportunities of the new and the unexpected, the more 
numerous the possibilities for altering his own character in some 
fresh or unexplored direction, the more paths opens before each 
individual, and the winder will be his freedom of action and 
thought”.
I. BERLIN, 1975: 178.

Nos debates e investigações a respeito do 
ceticismo, um dos temas menos explorados 
é o de suas implicações para a teoria (e para 
a ação) política. Com certeza, uma das ra­
zões para tal escassez se encontra na virtual 
ausência de menções por parte de Sexto Em­
pírico — pensador grego que no século III 
A.D. sistematizou os argumentos do ceticis­
mo antigo— a questões de natureza política. 
Com freqüência, a suspensão do juízo, re­
querida pelo cético diante de querelas a res­
peito de entidades não-aparentes, é compre­
endida por críticos como indicador de indife­
rença e conformismo diante do mundo públi­
co. Minha intenção nesse pequeno ensaio 
não é a de contra-argumentar de modo e- 
xaustivo, mapeando as diferentes possibili­
dades de implicação do ceticismo para a teo­
ria política. O objetivo, mais limitado, é o 
de sugerir algumas afinidades eletivas entre 
o legado do ceticismo e uma variante espe­

cífica da tradição liberal, configurada na re­
flexão de John Stuart Mill, em seu livro On 
Liberty (1975).

A mais importante e recente tentativa de 
definir uma “política do ceticismo” — isto 
é, mapear as suas implicações políticas — 
foi feita por John Christian Laursen, em seu 
importante livro The Politics o f  Skepticism 
in the Ancients, Montaigne, Hume, and 
Kant, editado em 1922. Trata-se de uma ex­
celente investigação, tanto em termos de sis- 
tematicidade como de quantidade de infor­
mações. O argumento básico de Laursen é 
o de que existe umapolitical stance no ceti­
cismo, e que esta mantém com o liberalismo 
relações de forte afinidade. Em outras pala­
vras, o cético veria em uma ordem política 
regulada por procedimentos normativamen- 
te neutros e imparciais um arranjo adequado 
as suas inclinações não-dogmáticas. O Esta­
do de Direito, portanto, poderia ser pensado



como a configuração constitucional àa polis 
cética.

No entanto, ainda que seja plausível su­
por que um cético possa preferir viver sob 
um Estado de Direito do que sob uma tirania, 
é importante registrar que a idéia de uma 
ordem política puramente procedural — 
neutra e imparcial com relações a valores 
— é, ela mesma, a materizalização instituci­
onal de um conjunto de valores. De modo 
mais preciso, essa idéia emerge, em Locke, 
mais precisamente no Segundo tratado so­
bre o governo civil, como corolário de uma 
descrição densa a respeito da natureza huma­
na e dos ditames do direito natural, que difi­
cilmente poderia ser subscrita por um cético. 
A afinidade cética com o liberalismo — se 
assim descrita — poderia ser presa de um 
argumento cuja estrutura formal se asseme­
lha a da perítrope: por recusar a adesão dog­
mática a valores substantivos, o cético pre­
fere uma ordem procedural — neutra e im­
parcial com relação a valores —, sustentada, 
por sua vez, em um conjunto de valores a 
respeito da natureza humana e da lei natural.

Com esse registro não pretendo anular de 
forma apressada qualquer tentativa de apro­
ximação entre o ceticismo e a tradição libe­
ral. Apesar da ameaça de perítrope, sigo sus­
tentando que o Estado de Direito, em sua 
forma liberal é, para um cético, preferível a 
qualquer outro arranjo conhecido. No entan­
to, se aqui interrompermos nossa investiga­
ção, acabaremos associando o ceticismo 
com uma variante da tradição liberal que 
privilegia um modelo negativo de liberdade. 
A vigência de normas imparciais tem por 
finalidade garantir a integridade dos planos 
privados de existência, cuidando para que 
extremidades negativas sejam eliminadas ou 
tenham o seu alcance regulado. O ceticismo 
com relação à possibilidade de definir dog­
mática e universalmente a respeito desses 
valores nos conduziria a advogar por uma 
ordem que abriga virtualmente todos os va­
lores, aqui entendidos como persuasões pri­

vadas. Ao sugerir uma afinidade eletiva entre 
o legado cético e a versão de Stuart Mill para 
a tradição liberal, creio ser possível, em dire­
ção oposta, sustentar a compatibilidade entre 
premissas céticas e uma concepção positiva 
de liberdade. Mas antes que este nexo se a- 
presente de forma minimamente plausível, 
é necessário estabelecer, ainda que de modo 
esquemático, alguns aspectos do legado do 
antigo ceticismo para a reflexão política ulte­
rior. Há duas prescrições dos antigos céticos 
que são de consideração compulsória.

A primeira delas foi apresentada em um 
dos Modos da Suspensão — argumentos que 
afirmam a relatividade de qualquer percep­
ção ou proposição — , de autoria do cético 
Enesidemo que diz respeito à variedade de 
circunstâncias culturais. A principal implica­
ção pode ser resumida da seguinte maneira: 
dada a variedade de leis, hábitos, crenças e 
lendas adotadas por diferentes agregados 
culturais, é impossível adotar um desses 
agregados como critério de avaliação dos de­
mais1 . A aplicação prática imediata desse 
argumento indica, por exemplo, que é injus­
tificado supor que um traço cultural de uma 
sociedade particular — digamos, uma lei a- 
teniense — possa ser tomado como critério 
de avaliação de outro traço cultural de uma 
sociedade distinta — digamos, um hábito 
egípcio. O argumento cético, assim descrito, 
implica o reconhecimento de uma variedade 
de formas de vida. Essa proposição aberta­
mente cosmopolita define antecipadamente 
a estrutura da argumentação anti-etnocêntri- 
ca, desenvolvida no século XX por Claude 
Lévi-Strauss (1970). E importante registrar 
que, em sua circunstância original, o argu­
mento cético contrariou os modos predomi­
nantes de lidar com a diversidade das cultu­
ras. Tal modo pode ser exemplificado nesse 
comentário de Heródoto: na maioria dos

1 Para uma descrição completa desses argu­
mentos (modos), v. SEXTUS EMPIRICUS, 
1976:1,36-163.



seus hábitos, os egípcios invertem exata­
mente os procedimentos usuais da huma­
nidade (apud MOMIGLIOANO, 1991: 09).

A segunda prescrição a ser destacada nes­
te ensaio foi estabelecida em outro conjunto 
de argumentos, definido pelo cético Enesi- 
demo, que diz respeito ao problema da cau­
salidade. Ao todo são oito argumentos — 
dispostos classicamente nos Modos da Cau­
salidade — que desafiam os modos pelos 
quais os dogmáticos sustentam suas proposi­
ções causais2. A descrição detalhada desses 
argumentos excede os propósitos deste en­
saio. Basta registrar o seu propósito comum. 
A principal patologia dos dogmáticos, quan­
do lidam com a causalidade, é a de atribuir 
a fenômenos observáveis, causas não-obser- 
váveis. As implicações desse estilo intelec­
tual são múltiplas:

(i) a evasão de uma esfera fenomênica 
— a das coisas que aparecem —, na qual 
acordos a respeito do que existe e de co­
mo proceder cognitivamente são possí­
veis, para um domínio de entidades não- 
observáveis — hexâmeros, átomos de 
Demócrito, o Espírito absoluto ou a Lógi­
ca do Capital, entre várias entidades pos­
síveis — , com relação ao qual cada dog­
mático estabelece a sua certeza invio­
lável;

(ii) a opção por um modo privado — idió- 
tico — de cognição e de validação de ar­
gumentos.

As implicações políticas dessas duas 
prescrições podem ser formalizadas de se­
guinte modo:

(i) o reconhecimento da diversidade de 
valores e de perspectivas culturais como

2 Os oito modos de Enesidemo sobre a cau­
salidade foram aparesentados por SEXTO EM­
PÍRICO (1976: 1 ,180-186). Para um comentário 
sobre algumas implicações desses argumentos, 
v. LESSA, 1994.

dimensão inerradicável da sociabilidade;

(ii) a definição do mundo público como 
critério de validação de conhecimentos, 
sobretudo aqueles que dizem respeito a 
questões de natureza política.

Assim descrito, o legado do ceticismo pa­
ra a teoria política futura se resume a uma 
prescrição cosmopolita e à ênfase no papel 
do mundo público como esfera de regulação 
de dissensos. Já que o argumento cosmopoli­
ta se vale do reconhecimento de uma diversi­
dade inerradicável de valores e perspectivas 
culturais, é legítimo associá-lo à defesa de 
um padrão negativo de liberdade, que pode 
assim ser formulado: a impossibilidade de 
definir os valores racionalmente corretos, de 
modo universal e incontroverso, tem como 
corolário a legitimidade de inúmeras persua­
sões privadas. A prescrição que estabelece 
um certo elogio do mundo público — enten­
dido como esfera exterior às persuasões pri­
vadas — deixa em aberto uma importante 
questão: como produzi-lo? A questão diz 
respeito diretamente ao tema da liberdade. 
Se o mundo público é um produto instituci­
onal, a sua gênese, em alguma medida, en­
volve graus de liberdade política como re­
quisitos básicos à ação humana.

No entanto, a vertente da tradição liberal 
que de modo mais direto possui conexões 
com o ceticismo — refiro-me diretamente a 
Hume e, de modo mais remoto, a Burke — 
percebe a dimensão pública menos como o 
produto da ação política de sujeitos dotados 
de liberdade do que como resultado agrega­
do de processos seculares. Tanto o hábito 
humeano como a tradição burkeana podem 
ser pensados como processos desprovidos 
de sujeitos intencionais: são dimensões de 
longo prazo que involucram circunstâncias 
temporais específicas. Em outras palavras, 
a liberdade individual, em seu aspecto positi­
vo, não é essencial para a definição de pautas 
de comportamento habituais ou tradicionais. 
Desse modo, a liberdade é um estado de usu­



fruto meramente privado, eom implicações 
para a conduta, mas que encontrará na esfera 
envolvente do hábito e da tradição uma refe­
rência reguladora irrecorrível.

Esse confinamento da liberdade ao âmbi­
to privado emerge de modo claro em Hume 
e Burke. O primeiro, apesar de fornecer des­
crições prazeirosas a respeito da common life 
— apresentada como domínio da amizade, 
da diversão e de uma certa ataraxia — , 
quando trata da liberdade de forma filosófi­
ca, o faz subordinando-a à necessidade. Mais 
do que isso, Hume apresenta a sensação de 
liberdade como um engano que cometemos 
a respeito da origem de nossas ações: “[...] 
Whatever capricious and irregular actions 
we may perform, as the desidere of showing 
our liberty is the sole motive of our actions, 
we can never free ourselves from the bonds 
of necessity” (HUME, 1987: Livro II, parte 
III, seção ii).

No caso de Burke, a liberdade é desqua­
lificada como âmbito autônomo de formula­
ção de juízos sobre a sociedade. A liberdade 
burkeana, manly, moral, regulated, é um 
legado usufruído por todos os membros de 
uma commonwealth e que protege o corpo 
social de fatores corrosivos, tais como a tira­
nia e o cartesianismo político. Retirada de 
seu invólucro social, a liberdade perde com­
pletamente a capacidade de manter os ho­
mens em conjunto, transformando-se, pois, 
em uma faculdade vazia que desconhece 
circunstâncias particulares. Seu movimento, 
então, conduz à atribuição de uma razão oni­
potente a cada indivíduo, criando, pois, as 
condições para que o agregado humano se 
converta em puro poder. A liberdade máscu­
la é prisioneira de circunstâncias sociais. A 
sua emancipação faz com que a fantasia dos 
homens imagine mundos alternativos, cuja 
simples antevisão acaba por desrotinizar 
modos tradicionais de conduta.

Usando a imagem de Isaiah Berlin, pode­
mos dizer que no tratamento do que sig­

nificam as finalidades da vida, Hume e 
Burke desqualificaram inteiramente a razão 
e o dedutivismo como fontes adequadas de 
orientação prática diante da vida. O resulta­
do, porém, não foi o de imaginar agentes 
sociais inteiramente dotados da capacidade 
de decidir os cursos de ação mais apropria­
dos segundo o critério de cada um.

Dada a falência da razão como fundamen­
to do juízo humano, o hábito e a tradição a- 
parecem como limitadores do exercício futu­
ro da liberdade. A liberdade máscula, moral 
e regulada de Burke, assim como o retomo 
ao conforto da vida ordinária em Hume, con­
figuram, a rigor, um padrão que não pode 
ser rigidamente classificado sob os rótulos 
da liberdade negativa e positiva. O confina­
mento ao âmbito privado, acima menciona­
do, é real, desde que seja entendido como 
recusa da legitimidade da pretensão de al­
gum agente social em fazer com que o exer­
cício virtuoso da sua liberdade implique o 
direito de subordinar as regras políticas à 
sua razão privada. Na verdade, a superposi­
ção entre o âmbito privado e a vida ordinária 
faz com que tenhamos o desempenho de 
uma liberdade não-política, em seu sentido 
rousseauniano, mas que, ao mesmo tempo, 
é exercida coletivamente. Em outros termos, 
o indutivismo hume-burkeano impede que 
a razão nos homogeinize. Mas o preço que 
devemos pagar por esta proteção é a subor­
dinação aos padrões ditados pelo hábito.

Em favor de Hume deve ser dito que a 
sua definição de hábito é predominante­
mente procedurál. Esse juízo pode ser atesta­
do nas descrições do que o hábito significa 
em passagens importantes do Treatise o f  
Human Nature (1987). Todas essas caracte­
rísticas podem ser consideradas como fo r­
mais, não revelando a fisionomia de qual­
quer valor substantivo. O hábito aparece co­
mo uma exigência lógica da sociabilidade, 
sem que sua definição tenha como funda­
mento necessário qualquer referência a con­
teúdos éticos substantivos. Em outro mo-



mento de sua fabulação, Hume afirmou que 
a virtude de uma ordem política está asso­
ciada ao modo pelo qual organiza as suas 
instituições (HUME, 1985: 14-31). Os pro­
cedimentos políticos têm, portanto, primazia 
sobre os valores professados pelos decisores. 
Com esse axioma, Hume evita o programa 
estabelecido pelos humanistas cívicos, volta­
dos para a descoberta dos melhores valores 
éticos dotados da capacidade de garantir a 
operação de uma ordem virtuosa. Para Hume 
trata-se, tão-somente, de estabelecer proce­
dimentos. A ciência política humeana é a 
mais pura e ortodoxa aplicação de sua teoria 
geral a respeito do hábito. Tal como o hábito, 
as regras institucionais são exigências lógi­
cas da sociabilidade política.

De qualquer modo, mesmo evitando uma 
definição dogmática e substantiva a respeito 
do que significa o hábito, Hume não elege 
como dimensão decisiva de seu mundo o 
plano da liberdade individual. A liberdade 
é o exercício humano das escolhas sociais, 
orientadas pelas imposições lógicas do hábi­
to. Os homens ordinários agem de acordo 
com procedimentos intelectuais que combi­
nam indução e obediência a máximas estabe­
lecidas pelo hábito e pela tradição. A recusa 
a agir sob orientação de um dogmático 
dedutivismo não os transforma em agentes 
livres e abertos à experimentação.

A plena afinidade entre indutivismo so­
cial e liberdade, em suas duas dimensões — 
negativa e positiva —, foi proposta por John 
Stuart M ill, com base na reflexão de 
Wilheim von Humbolt (STUART MILL, 
1975; VON HUMBOLT, 1973). O argu­
mento central das reflexões de Mill foi esta­
belecido pela famosa passagem de Humbolt, 
estampada como epígrafe de On Liberty, a 
afirmação da diversidade dos indivíduos co­
mo condição de aperfeiçoamento da espécie. 
Na verdade, Mill pode ser considerado como 
definidor de um indutivismo de tipo liber­
tário. Seus alvos críticos serão tanto o dedu­
tivismo racionalista como também as pres­

crições morais rigidamente calcadas no hábi­
to e sustentadas em bases entimêmicas. Com 
Mill, creio, é possível entrever um outro pa­
drão de afinidade entre ceticismo e tradição 
liberal. Nele, há um elogio da experimenta­
ção individual, que diz respeito tanto à vida 
privada como ao mundo público. Há, portan­
to, uma redescrição do tema da liberdade, 
que associa as dimensões negativa e positi­
va, tendo como premissa comum um padrão 
de argumentação que não é estranho ao lega­
do do ceticismo. Essa afinidade, creio, pode­
rá ficar mais evidente a partir a redefinição 
proposta por Mill do tema da liberdade.

Como notou Isaiah Berlin (1975: 185), 
na reflexão de Stuart Mill podem ser locali­
zadas três fontes de liberticídio:

(i) o desejo de exercício de poder sobre 
os outros;

(ii) a busca de conformidade com a opi­
nião comum, tanto pela imposição desta 
aos desviantes como pelo desejo de ade- 
quar-se à inclinação da maioria;

(iii) a crença na existência de uma (única) 
definição racional do que sejam as finali­
dades da vida. Os fatores de liberticídio 
combinam, então, motivações derivadas 
do estado de natureza (i), do hábito (ii) e 
do dogmatismo de corte dedutivista (iii).

A common li/e, na perspectiva adotada 
por Stuart Mill, é dotada de um atributo que, 
à primeira vista, o aproxima de David Hume. 
Em ambos os autores, as bases do conheci­
mento ordinário são limitadas pela experiên­
cia e pelos preconceitos. No entanto, nos li­
mites da reflexão de Hume, a materialização 
daquela falsidade publicamente comparti­
lhada, através do hábito, provoca nos ho­
mens uma blind submission a padrões segu­
ros de cognição e de sociabilidade. Em Stu­
art Mill, a falsidade é substituída pelo que 
poderíamos designar como uma ignorância 
endêmica, produto da nossa parcialidade de 
valores e de circunstâncias.



Desta atribuição de ignorância ao conjun­
to da humanidade não deriva uma desqualifi­
cação do conteúdo substantivo dos conheci­
mentos e juízos humanos ordinários. O que 
estará sob crivo são as condições sociais de 
cognição e experimentação, vistas como res­
ponsáveis pela maior ou menor variedade 
de situações dispostas à reflexão humana. 
Por outro lado, dada a imperfeição inerradi- 
cável do conhecimento social, a unanimi­
dade de opinião aparece, para Stuart Mill, 
como um mecanismo maximizador da igno­
rância. Por esta via, o despotismo político 
segrega efeitos cognitivos letais, pela redu­
ção da variedade cognitiva potencial dos ho­
mens à uma uniformidade artificial e impos­
ta. Diante da precariedade cognitiva apenas 
o alargamento das margens possíveis de ex­
perimentação pode resultar em aperfeiço­
amento da humanidade: “As it is useful that 
while mankind are imperfect there should 
be different esperiments of living; that free 
should be given to varieties of character, 
short of injury to others; and that the worth 
of diferent modes of life should be proved 
practically, when any one thinks fit to try 
them” (STUART MILL, 1975: 54).

O experimentalismo de Stuart Mill dife- 
rencia-se do elogio burkeano da experiência 
em pelo menos uma importante dimensão. 
Não se trata de um estoque prévio de expe­
riências passadas que se impõem ao conheci­
mento por mais variadas que elas possam 
ter sido. O elogio da variedade feito por Bur­
ke é sobretudo retrospectivo: a complexi­
dade do passado, sua não linearidade e sua 
superioridade cognitiva sobre o presente le­
gam aos homens atuais o limite possível e 
legítimo da experimentação. O experimenta­
lismo de Stuart Mill é prospectivo: a liber­
dade depende da variedade de situações 
dispostas aos homens para experimentos 
futuros.

O despotismo do costume (STUART 
MILL, 1975: 66) além de limitar o alcance 
da experimentação humana — individual e

social — é um perverso mecanismo de esco­
lha: “He who does anything because it is 
the custom makes no choice” (Stuart Mill, 
1975: 55). Curiosamente a etnografia dos 
efeitos do costume sobre as escolhas sociais 
é a mesma para Burke e Stuart Mill. No en­
tanto, o que para o primeiro é apresentado 
como um virtuoso mecanismo de configura­
ção de comportamentos e identidades soci­
ais, para o segundo emerge como despotis­
mo e como liberticídio.

O argumento humboltiano da variedade, 
apresentado no primeiro capítulo de Os limi­
tes da ação do Estado, tal como estendido 
por Stuart Mill, tem importantes implicações 
cognitivas. Através dele se esboça uma epis- 
temologia não-dogmática com os seguintes 
desdobramentos políticos:

1. dada a dispersão isonômica da ignorân­
cia, torna-se impossível legitimamente 
determinar que versões construídas sobre 
a vida social podem ser, de modo inequí­
voco, consideradas verdadeiras ou falsas. 
Disto decorre a necessidade da tolerância;

2. uma ordem política legítima tem no 
princípio da maioria uma condição neces­
sária para a sua adequada operação, j á que 
predomínio despótico de uma minoria 
im-plica a submissão de muitos igno­
rantes à ignorância de poucos;

3. conquanto seja condição necessária, o 
principio da maioria não é de modo al­
gum suficiente. A garantia de uma ordem 
livre é dada pela existência de mecanis­
mos protetores da experimentação. Já que 
Stuart Mill observa uma variação con­
comitante entre o surgimento de inova­
ções e o desempenho de grupos minori­
tários na sociedade, ele recomenda que a 
proteção das minorias seja um daqueles 
mecanismos protetores.

Dessas prescrições podemos inferir que 
Stuart Mill postulou em On Liberty um in- 
dutivismo social libertário, embora limitado



pela exigência de que os agentes sociais não 
devam ferir os interesses de outros agentes. 
Essa cláusula bastou para Hobbes confinar 
a liberdade ao silêncio da lei. Em Stuart Mill, 
ela elimina apenas o que poderia ser con­
siderado como comportamento predatório. 
Em outras palavras, o conflito por recursos 
escassos não esgota o repertório objetivo 
possível das ações humanas. O experimen­
talismo, portanto, não aparece como meca­
nismo gerador de inovações sociais voltadas 
para a predação, mas como modo de acres­
centar à vida social existente novas dimen­
sões enriquecedoras. O experimentalismo, 
além de prospectivo, é aditivo: ele alarga o 
estoque de sabedoria social disponível.

Parece ser clara, portanto, a prescrição 
de Stuart Mill a respeito de um adequado 
comportamento cognitivo por parte dos 
agentes sociais. Eles devem orientar sua ela­
boração cognitiva pelo alargamento da ex­
perimentação e pela desnaturalização dos 
preconceitos. Mas, para os indivíduos não 
façam da experimentação presente as bases 
do hábito futuro, Stuart Mill conta com um 
poderoso recurso: a atribuição aos agentes 
sociais, ao lado de atributos cognitivos, de 
um padrão de atributos morais. Tal padrão,

elaborado em oposição ao dedutivismo mo- 
nista e utilitarista que o precedeu, estabelece 
que a busca da felicidade se define como 
resposta para indagações a respeito das fina­
lidades da vida. No entanto, a materialização 
desse objetivo é incomensuravelmente vari­
ada. Como agentes morais e cognitivos, os 
homens são dotados da prerrogativa de defi­
nir livremente que valores substantivos de­
vem preencher o universal vazio que os de­
fine como espécie.

Esta referência a Stuart Mill poderia ser 
estendida de modo exemplarista, através da 
adição de passagens de On Liberty, capazes 
de ilustrar as dimensões aqui apresentadas. 
No entanto, dadas as finalidades deste en­
saio, creio que as dimensões variedade, 
tolerância e liberdade, associadas à uma 
epistemologia não-dogmática, à recusa do 
despotismo do hábito e ao anti-dedutivismo 
moral, caracterizam Stuart Mill como um 
notável indutivista libertário. Este é o lugar 
que parece ocupar no âmbito da tradição li­
beral. Deste lugar, podemos contemplar uma 
imagem de mundo social na qual se admite 
a compatibilidade entre indutivismo e uto­
pia; vida comum e exercício de uma liber­
dade humanamente tangível.

Renato Lessa é cientista político, Diretor Executivo do IUPERJ e Professor Titular do 
Departamento de Ciência Política da Universidade Federal Fluminense

BIBLIOGRAFIA

BERLIN, I. (1975). “John Stuart Mill and 
the Ends of Life”. In: Four Essays on Li­
berty. London, Oxford University Press.

HUME, D. (1985). “That Politics May Be 
Reduced to a Science”. In: Essays: Moral, 
Political and Liberary. Indianapolis, Liberty 
Fund.

HUME, D. (1987). A Treatise o f Human Na­
ture. Ed. Selby-Bigge. Oxford, Oxford Uni­

versity Press.

LAURSEN, J. C. (1992). The Politics o f 
Skepticism in the Ancients, Montaigne, Hu­
me, and Kant. Leiden, E.J. Brill.

LESSA, R. (1994). “Patologias da cognição 
dogmática: comentários aos oito modos de 
Enesidemo”. O que nos faz pensar, Rio de 
Janeiro, nov.

LÉVI-STRAUSS, C. (1970). “Raça e His-



tória”. In: Jean Comas et alii. Raça e ciência. 
São Paulo, Perspectiva, vol. I.

MOMIGLIOANO, A. (1991). “Os gregos 
e seus vizinhos no mundo helénico”. In: Ar­
naldo Momiglioano. Os limites da heleni- 
zação: a integração cultural das civilizações 
grega, romana, céltica, judaica e persa. Rio 
de Janeiro, Jorge Zahar.

SEXTUS EMPIRICUS (1976). Outlines

o f Pyrrhonism. Ed. R. G. Bury. Cambridge/ 
London, Harvard University Press/William 
Heineman, vol. I.

STUART M ILL, J. (1975). On Liberty. 
New York, Norton & Company.

Von HUMBOLT, W. (1973). The Limits 
o f State Action. Cambridge, Cambridge Uni­
versity Press.


