
Revista X, v. 19, n. 04, p. 1160-1179, 2024. 

 

1160  

A REPRESENTAÇÃO DA MATERNIDADE DISSIDENTE EM LAS MALAS, DE 

CAMILA SOSA VILLADA 

 

La representación de la maternidad disidente en Las Malas, por Camila sosa Villada 

 

Tatiane Marques de OLIVEIRA 

Universidade Federal do Paraná 

tatianen2008@hotmail.com 

https://orcid.org/0009-0007-4633-2667 

 

Nylcéa Thereza de Siqueira PEDRA 

Universidade Federal do Paraná 

npedra@ufpr.br 

https://orcid.org/0000-0003-1088-4260 

 

 
RESUMO: Nos últimos vinte e quatro anos, a narrativa latino-americana passou por 

diversas mudanças em relação às produções anteriores, destacando-se temas como 

maternidade e questões de identidade de gênero. A obra Las Malas da autora Camila 

Sosa Villada exemplifica essas transformações, retratando a história de um grupo de 

travestis liderado pela tia Encarna, que encontra um bebê no Parque Sarmiento e o 

acolhe como filho. Esta pesquisa analisa as concepções hegemônicas sobre maternidade 

e a dissidência presente no romance de Sosa Villada, evidenciando a representação de 

uma mãe travesti. Nela, a "maternidade dissidente" é caracterizada por experiências 

maternas que divergem do conceito tradicional de maternidade, desafiando a noção de 

"instinto materno" como uma experiência natural e universal. Para tal discussão, 

utilizamos como referente teórico os estudos de gênero e sexualidade de Judith Butler, 

Paul B. Preciado e Michel Foucault. Bem como os estudos de maternidade e suas 

dissidências de Elisabeth Badinter e de Silvia Federici. Além disso, pesquisas críticas 

da literatura latino-americana atual, como a de Leonardo-Loyza. Por fim, conclui-se 

que obra desnaturaliza a visão tradicional e única de maternidade, propondo novas 

formas de vivenciar e criar laços familiares, sendo um marco importante na 

representação literária das diferentes experiências maternas. 

PALAVRAS-CHAVE: Maternidade dissidente; Maternidades transgênero; 

Literatura Latino-americana; Camila Sosa Villada. 

 

 

RESUMEN: En los últimos veinticuatro años, la narrativa latinoamericana pasó 

por una serie de cambios frente a producciones anteriores, destacándose temas 

como la maternidad y la identidad de género. Las Malas de Camila Sosa Villada 

ejemplifica estas transformaciones, retratando la historia de un grupo de travestis 

lideradas por la tía Encarna, quien encuentra un bebé en el Parque Sarmiento y 

lo acoge como hijo. Esta investigación analiza las concepciones hegemónicas de 

la maternidad y la disidencia presentes en la novela de Sosa Villada, destacando 



Revista X, v. 19, n. 04, p. 1160-1179, 2024. 

 

1161  

la representación de una madre travesti. En ella, la “maternidad disidente” se 

caracteriza por experiencias maternales que divergen de lo tradicional, 

desafiando la noción del “instinto materno” como experiencia natural y 

universal. Para esta discusión, utilizamos como referencia teórica los estudios 

de género y sexualidad de Judith Butler, Paul Preciado y Michel Foucault. Así 

como los estudios sobre la maternidad y sus disidencias de Elisabeth Badinter y 

Silvia Federici. Además, investigaciones críticas sobre la literatura 

latinoamericana actual, como la de Leonardo-Loyza. Concluimos que la obra 

desnaturaliza la visión tradicional y única de la maternidad, proponiendo nuevas 

formas de vivir y crear vínculos familiares, y constituye un marco significativo 

en la representación literaria de las diferentes experiencias maternas. 

PALABRAS CLAVE: Maternidad disidente; Maternidades transgénero; 

Literatura latinoamericana; Camila Sosa Villada. 

 



Revista X, v. 19, n. 04, p. 1160-1179, 2024. 

 

1162  

APRESENTAÇÃO 

 

A narrativa latino-americana dos últimos vinte e quatro anos passou por diversas 

mudanças importantes em relação ao que havia sido produzido durante o século XX e início do 

século XXI, entre as quais se destacam temas como o da maternidade e questões relacionadas 

a identidades de gênero. Entretanto, tais experiências de escrita, geralmente realizadas por 

mulheres, muitas vezes são tratadas como menores por serem consideradas relatos 

autobiográficos com pouco trabalho de criação ficcional. No entanto, ao incorporar elementos 

autobiográficos a temáticas pouco exploradas na ficção escrita por homens, a literatura 

contemporânea desestabiliza o cânone literário masculino e evidencia como diferentes 

realidades podem ser transpostas para a ficção. 

Este é o caso da autora Camila Sosa Villada e sua obra Las Malas1, objeto de análise do 

presente artigo. O romance assume relevância ao representar, sem recorrer a estereótipos, a 

realidade cotidiana de uma comunidade de mulheres travestis2. Tomando como ponto de partida 

o romance que explora a identidade travesti, seus afetos e suas vivências, interessa-nos 

questionar no presente estudo as concepções hegemônicas sobre maternidade e dissidência que 

a obra de Sosa Villada convoca em relação a elas. Entendemos que, em Las Malas, temos a 

presença de uma mãe travesti que representa o que se denomina "maternidade dissidente", isto 

é, figuras e experiências maternas que divergem do que socialmente se imagina ser uma 

experiência natural da maternidade, uma experiência de vida que está em conflito com o que 

comumente entende-se por “instinto materno”. Para tal discussão, utilizamos como referente 

teórico os estudos de gênero e sexualidade de Judith Butler, Paul B. Preciado e Michel Foucault. 

Bem como, as pesquisas sobre maternidade e suas dissidências de Elisabeth Badinter e Silvia 

Federici. Além disso, recorremos a estudos críticos da literatura latino-americana 

contemporânea, como os de Leonardo-Loayza. 

A AUTORA, A TRAVESTI E SUA OBRA 

                                                   
1 Publicado em português pela editora Planeta (2021) com o título: O parque das irmãs magnificas. Com tradução 

de Joca Reiners Terron. Para padronizar a referência ao livro, optamos por utilizar o título de origem: Las Malas. 
2 Optamos por utilizar o termo "travesti" em vez de "pessoa trans" ao longo do texto para respeitar a 
autodenominação da autora, que reivindica essa identidade como símbolo de luta social e resistência. Essa 
escolha ressalta as especificidades culturais e políticas do termo na América Latina. 



Revista X, v. 19, n. 04, p. 1160-1179, 2024. 

 

1163  

Camila Sosa Villada nasceu em 1982, na cidade de La Falda, Córdoba, uma província 

conservadora no centro da Argentina. Sua identidade travesti nunca foi um segredo para a 

família, desde pequena não se identificava com o gênero que lhe haviam designado na infância. 

Em sua adolescência, precisava se esconder para vestir roupas “de mulher”, tanto que cresceu 

com o forte agouro do pai: “Um dia vão bater nessa porta para me avisar que a encontraram 

morta, jogada numa vala” (Villada, 2021, p.7). Afinal, o destino de quem enfrenta tais normas 

de gênero é a prostituição e a morte. E este é um dos motivos pelos quais Camila Sosa Villada 

diz ser uma travesti com sorte. Hoje é uma das autoras mais vendidas pela editora Planeta na 

Argentina, com traduções para diversas partes do mundo. De camelô, diarista, prostituta, atriz 

e cantora, converteu-se em um fenômeno literário, rompendo padrões tanto de gênero quanto 

da própria literatura. 

Aos dezoito anos, mudou-se para Córdoba, onde estudava Comunicação Social durante 

o dia e, à noite, trabalhava como prostituta no Parque Sarmiento. Depois do trabalho, quando 

voltava para casa, tinha vontade de escrever e foi então que criou um blog chamado La novia 

de Sandro. Esse foi um período de extrema importância para a formação de sua identidade e de 

seu olhar literário. Anos mais tarde, abandonou o curso de Comunicação e começou a frequentar 

aulas de teatro na mesma universidade. No dia em que começou sua carreira como atriz, decidiu 

ocultar aquele passado, deletando o conteúdo comprometedor do blog. No entanto, algum 

tempo depois, um fã anônimo lhe enviou um e-mail com aquelas postagens, permitindo que ela 

revisitasse o passado sob outra perspectiva e ressignificasse aquilo que antes lhe causava 

vergonha: 

(...) agora, por outro lado, o que via nos textos daquele blogue era uma atitude 
inabalável, revolucionária, exemplar, daquela irmandade de travestis malvistas, mal-

amadas, maltratadas, mal pagas, mal compreendidas, malfaladas (Villada, 2021, p. 9). 

 

Essa foi a origem de Las Malas, segundo conta Juan Forn, no prólogo desse mesmo 

livro, porque para ele trata-se de um “relato de infância” e de um “rito de iniciação”, pois a 

autora narra em um misto de crônica, memória, manifesto, conto de fadas, de terror, algo que 

vem “polinizar a literatura”. Para Forn, no DNA do romance “convergem duas facetas do 

mundo travesti que mais repelem e aterrorizam a boa sociedade: a fúria travesti e a festa de ser 

travesti” (Villada, 2021, p. 9). 



Revista X, v. 19, n. 04, p. 1160-1179, 2024. 

 

1164  

Em uma entrevista para o site El país, Camila Sosa Villada comenta que muitas vezes 

precisou explicar que aquilo que narra na obra não são crônicas de sua vida, levando a autora a 

reivindicar: “Me permitam o direito à ficção” (Lambertucci, 2022)3. Em outra conversa, agora 

para a “Planeta de livros Brasil”, reforça a mesma questão: “De onde eles tiraram que isso é 

autoficção? Em que entrevista eu disse isso? Em qual parte do livro eu dei a entender que o que 

estava escrevendo havia acontecido da forma que eu estava escrevendo, como uma crônica?”4 

A autora ainda diz se incomodar com isso, pois está atenta às redes sociais e às críticas e sabe 

que o gênero da “autoficção” é “altamente desprezado entre as pessoas alfabetizadas”, tratado 

como um “gênero menor”. Por isso se posiciona com indignação: “Pensar que nós, travestis, 

não somos capazes de criar um mundo, que não somos capazes de criar personagens, de fazer 

anedotas, como em O parque das irmãs magníficas, isso sim me parece uma estupidez, uma 

falta total de respeito e consideração.”5 

Com base nisso, entendemos a importância de saber quem está por trás da escrita de 

uma obra, pois as personagens e histórias formam parte da sua vida, mas também de sua criação. 

A biografia de um autor faz parte do seu olhar literário, saber que se trata de uma travesti 

imprime à obra uma força política, mas não deslegitima e nem apaga o processo de criação 

literária. Assim como Lucretis, uma das organizadoras do volume Las Malas, observamos que 

a obra escapa às classificações tradicionais do cânone literário. Essa característica reflete um 

movimento maior dentro da literatura queer e travesti, que frequentemente desafia categorias 

pré-estabelecidas e se insere em um processo contínuo de construção e reconhecimento crítico 

(Lambertucci, 2022). A partir desse olhar, analisaremos Las Malas como uma obra ficcional 

que, ao mesmo tempo, se insere em um contexto de escrita travesti que frequentemente tensiona 

as fronteiras entre relato biográfico e invenção literária. Sua potência está justamente na 

maneira como constrói mundos possíveis que desconcertam o leitor e ressignificam a 

maternidade como um ato de resistência e reinvenção. 

O GÊNERO E A MATERNIDADE DISSIDENTE 

 

A obra da filósofa Elisabeth Badinter pretende desmistificar (isto é, desnaturalizar) a crença de 

                                                   
3 “Déjenme derecho a la ficción”. (Nossa tradução). 
4 https://www.youtube.com/watch?v=KDe875pY238(06:26-06:47). 
5 Idem, (09:17-09:34). 

https://www.youtube.com/watch?v=KDe875pY238


Revista X, v. 19, n. 04, p. 1160-1179, 2024. 

 

1165  

que o amor materno é um instinto, uma tendência feminina inata, demonstrando que o interesse da mãe 

pela criança não existiu em todas as épocas e em todas as culturas. Um ano após a escrita de Um amor 

conquistado: o mito do amor materno, Badinter conclui que, a julgar pelas reações que ele provocou, a 

maternidade permanecia como um tema sagrado, estando a figura da mãe identificada, em nosso 

inconsciente coletivo, à Maria, “símbolo do indefectível amor oblativo” (Badinter, 1985, p.4). 

Na mesma linha da desmitificação da maternidade como algo intrínseco à mulher, Thomas 

Laqueur demonstra como a própria concepção de diferença sexual (isto é, a existência de dois sexos 

biológicos distintos) vai sendo produzida pelo discurso médico e biológico entre os séculos XVIII e 

XIX. Segundo o autor, o sexo biológico foi construído socialmente, como um dispositivo de 

naturalização do gênero, transformando a anatomia em destino: 

Durante milhares de anos, acreditou-se que as mulheres tinham a mesma genitália que 

os homens, só que a delas ficava dentro do corpo e não fora. A mulher era 

essencialmente um homem imperfeito. Ser homem ou ser mulher era manter uma 

posição social, assumir um papel cultural e não ser organicamente de um ou outro de 

dois sexos incomensuráveis (Laqueur, 2001, p. 16). 

  

Todavia, a partir do século XIX, o discurso científico passa a considerar o corpo biológico 

masculino como qualitativamente distinto do corpo feminino e a utilizar essa distinção como explicação 

para as diferenças morais e psicológicas que homens e mulheres possuiriam. Para Laqueur, essa 

mudança de mentalidade não se deveu a um progresso interno das teorias científicas, na medida em que 

estas descobertas anatômicas só puderam adquirir sentido em um contexto social propício, atendendo a 

demandas sociais particulares. Assim, a história da anatomia demonstraria que a representação do sexo 

biológico é dependente de um jogo cultural de ilusões e representações estéticas e não da evidência 

acerca de órgãos e vasos sanguíneos: “Nenhuma imagem, verbal ou visual, dos fatos da diferença sexual 

existe independentemente de pronunciamentos prévios sobre o significado de tais distinções” (Laqueur, 

2001, p. 66). 

 Em um projeto semelhante ao de Thomas Laqueur, a pesquisadora brasileira Fabíola Rohden se 

utiliza de um episódio médico-policial dos arquivos da Faculdade de Medicina do Rio de Janeiro 

(contendo acusações de desvio de conduta feminina e prática de aborto) para demonstrar o modo com 

que os discursos médicos a partir do século XIX se empenharam em justificar o destino social de homens 

e mulheres a partir de supostas determinações anatômicas e fisiológicas. Para a autora, esse processo se 

mostra particularmente evidente no discurso do que se tornaria uma nova especialidade médica, a 

“ciência da mulher”, isto é, a ginecologia, que surge na época com o fim de explicitar a diferença 

biológica sexual: 

A ginecologia se apresentava então como uma ciência que, com base em supostos 



Revista X, v. 19, n. 04, p. 1160-1179, 2024. 

 

1166  

dados naturais, descrevia e mesmo prescrevia os papéis sociais adequados para 

homens e mulheres. A um determinado corpo corresponderia um determinado tipo de 

comportamento. As principais características dessa produção eram a ênfase na 

diferença sexual, constituída, sobretudo, desde a associação entre a mulher e a 

maternidade e a análise das desordens decorrentes das tentativas de rompimento com 

a separação de papéis (Rohden, p. 19, 2001). 

Em outras palavras, para esse novo discurso ginecológico, as características anatômicas das 

mulheres as destinavam à maternidade, e não ao exercício de funções públicas. Com isso em mente, 

podemos suspeitar que as novas demandas socioeconômicas de controle reprodutivo por parte do Estado, 

exigidas pelo capitalismo quando o biopoder6 ganha relevância, possuem relação intrínseca com os 

discursos que se empenham em “explicar” a diferença sexual. A partir desse momento, torna-se 

importante associar o instinto materno a uma feminilidade inerente a determinados corpos, porque a 

maternidade adquire importância fundamental na divisão social do trabalho a partir do século XIX. 

Em Calibã e a Bruxa, Silvia Federici argumenta que as condutas disciplinares adotadas pelo 

Estado sobre os métodos de procriação visaram destituir as mulheres do controle da natalidade, na 

medida em que, em meio a uma crise demográfica, acreditava-se que a riqueza de uma nação estava 

associada ao seu crescimento demográfico. Assim, o parto se transformou em um território político e 

colocado diretamente a serviço da acumulação econômica capitalista. O discurso médico-biológico que 

descreve a diferença sexual (produzindo-a performaticamente no ato da descrição) e a “subjetividade 

feminina” como uma necessidade biológica vinculada à maternidade, está, em verdade, em prol das 

demandas econômicas de um novo estágio do capitalismo. 

Badinter chama atenção para o fato de que, até o séc. XVIII, a amamentação era vista como uma 

atividade destinada às classes baixas, indigna de uma mulher burguesa, que rapidamente transferia os 

cuidados de alimentação para as amas leiteiras. Tal feito não apenas não era malvisto, como era 

incentivado. No entanto, as transformações econômicas do capitalismo demandaram mudanças na 

organização das famílias burguesas no contexto europeu, delegando às mulheres uma responsabilidade 

central e inédita nos cuidados com as crianças. Como exemplo, pode-se citar a preocupação demográfica 

com a mortalidade infantil: 

As perdas passam a interessar o Estado, que procura salvar da morte as crianças. 

Assim, o importante já não é tanto o segundo período da infância (depois do 

desmame), mas a primeira etapa de vida, que os pais se haviam habituado a 

negligenciar, e que era, não obstante, o momento de maior mortalidade (Badinter, 

1985, p. 146). 

                                                   
6 Para Foucault, a partir do século XVIII o poder público passa a se interessar pela investigação biológica do corpo 

com a finalidade de melhor controlar e disciplinar a população. O biopoder deve ser entendido como “o conjunto 

dos mecanismos pelos quais aquilo que, na espécie humana, constitui suas características biológicas fundamentais, 

vai poder entrar numa política, numa estratégia política, numa estratégia geral do poder” (Foucault, 2008, p. 3). 



Revista X, v. 19, n. 04, p. 1160-1179, 2024. 

 

1167  

Nesse contexto, o amor e cuidado maternos adquirem importância crucial para o bom 

desempenho econômico do Estado, e discursos médicos, religiosos e morais passam a celebrar o que a 

autora chamará de “mito do amor materno”. Se caberá às mulheres exercerem essa função, também se 

tornará fundamental discursos que justifiquem as diferenças sexuais. 

Com isso, buscou-se indicar a forte articulação existente entre os discursos essencialistas que 

produzem as relações de sexo-gênero e o mito de que a maternidade seria um instinto inerente aos corpos 

biologicamente femininos. A exigência social do exercício materno enquanto trabalho não remunerado 

está na base do motivo pelo qual, a partir do século XIX, se proliferam discursos e práticas que produzem 

e disciplinam as performances de gênero. 

De modo que, narrar uma “maternidade travesti” implica subverter não apenas a coerência 

pressuposta que une o sexo biológico ao gênero, mas também um dos discursos basilares da construção 

da feminilidade no decorrer dos séculos XIX e XX, a saber: o discurso que buscou produzir a ideia de 

uma “subjetividade feminina” enquanto consequência natural de uma necessidade biológica da espécie 

(“a anatomia é o destino”, sintetizava Freud), vinculando a noção do feminino a um suposto instinto 

biológico materno.  

Nesse sentido, Las Malas se insere no contexto literário latino-americano do século XXI, que, 

segundo Leonardo-Loyanza, viu florescer uma série de obras escritas por autores que se identificam 

plena e abertamente como parte das dissidências sexuais. Para o pesquisador, essa literatura representa 

um  “desdobramento estético” (Leonardo-Loayza, 2023, p. 46) que desenvolve distintas possibilidades 

de um espectro de manifestações que já não se reduzem a termos como “homossexualidade”, não se 

limitando a um bloco identitário monolítico. 

Por “estética” podemos entender, como Preciado, algo que ultrapassa o sentido estrito que a 

palavra assume no mundo da arte: 

A estética depende sempre de uma regulação política dos aparatos sensoriais do corpo 

vivo em sociedade. Ela é, no dizer de Jacques Rancière, um modo específico de habitar 

o mundo sensível, uma regulação social e política dos sentidos (...). Também entendo 
por estética, com Felix Guatarri e Eduardo Viveiro de Castro, uma tecnologia de 

produção de consciência culturalmente construída por uma comunidade humana e não 

humana. Uma estética, portanto, é um mundo sensorial compartilhado, mas também 

uma consciência subjetiva capaz de decodificá-lo e entendê-lo (Preciado, 2023, p.44).  

  

Uma estética dominante é, portanto, uma tecnologia de naturalização de determinado contexto 

sociocultural. Uma estética dissidente, ao contrário, desnaturaliza a mesma “realidade” - o “mundo 

sensorial compartilhado” -, na medida em que produz uma nova sensibilidade estética do mundo. 



Revista X, v. 19, n. 04, p. 1160-1179, 2024. 

 

1168  

 É sob esta perspectiva que se pretende analisar a obra literária em questão, trabalhando 

com as dissidências que ela promove nas concepções hegemônicas sobre maternidade 

reproduzidas nos últimos séculos, como a noção de “instinto materno”. 

O CORPO (TRAVESTI) 

 

Como já esboçado no início deste artigo, o romance de Camila Sosa Villada insere-se em um 

conjunto de obras literárias contemporâneas que desafiam a representação tradicional das subjetividades 

dissidentes. Ao trazer para o centro da narrativa personagens que, historicamente, eram retratadas de 

modo objetivado e em terceira pessoa, a obra contribui para a construção de novas perspectivas sobre 

gênero e identidade na literatura do século XXI. 

Neste contexto, em uma recente conferência de Preciado para uma plateia de psicanalistas 

(publicada sob o sugestivo título: Eu sou o monstro que vos fala), o filósofo se utiliza do famoso conto 

de Kafka – “Um relatório para uma Academia” – para metaforizar sua própria posição enunciativa. No 

conto, um talentoso macaco, Pedro Vermelho, aprende a falar e usa sua nova habilidade para se dirigir 

aos membros da academia e relatar sua história, sua captura e seu enjaulamento, as violências que sofreu 

e o processo de transição do animal para a existência de falante. Como Pedro Vermelho, Preciado 

também se dirige aos membros de uma academia: 

(...) dirijo-me hoje a vocês, acadêmicos da psicanálise, da minha “jaula” de um homem 

trans. Eu, um corpo marcado pelo discurso médico e jurídico como “transexual”, 

caracterizado na maioria de seus diagnósticos psicanalíticos como sujeito de uma 

“metamorfose impossível”, situando-me, segundo a maioria de suas teorias, além da 

neurose, à beira ou mesmo na psicose, incapaz, segundo vocês, de resolver 
corretamente um complexo edipiano ou tendo sucumbido à inveja do pênis. (...) Eu 

sou o monstro que se levanta do divã e fala, não como paciente, mas como cidadão, 

como seu monstruoso igual. (...) Eu, como um corpo trans, como um corpo não 

binário, ao qual nem a medicina, nem a lei, nem a psicanálise, nem a psiquiatria 

reconhecem o direito de falar com conhecimento especializado sobre minha própria 

condição, (...) aprendi, como Pedro Vermelho, a língua de Freud e Lacan, a língua do 

patriarcado colonial, a sua língua, e estou aqui para falar com vocês (Preciado, 2021, 

p. 281-282). 

 Guardadas as diferenças de gênero textual entre a conferência de Preciado e o romance de 

Camila Sosa Villada, trata-se de dois exemplos de texto que dão voz ao relato de personagens que até 

pouco tempo eram silenciadas e retratadas como corpos abjetos, repudiados e passíveis de serem 

violentados. Isso talvez se deva ao fato de que, desde sempre, o corpo travesti tenha sido visto como 

“desestabilizador da normatividade e do disciplinamento das corporalidades” (Leonardo-Loayza, 2023, 

p. 50).7 

                                                   
7 “desestabilizador de la normalización y el disciplinamiento de las corporalidades” (tradução nossa). 



Revista X, v. 19, n. 04, p. 1160-1179, 2024. 

 

1169  

Se os corpos e vivências travesti naturalizassem a ordem estabelecida, seriam alvo de violência? 

Não seria justamente por revelar o caráter socialmente construído daquilo que parecia o mais natural 

que esses corpos e vivências se tornam abjetos e um perigo para a ordem estabelecida? Essa lógica pode 

ser observada em Las Malas, onde a maternidade exercida por Tia Encarna rompe com as normas 

impostas pelo contrato heterossexual. Como sugere Preciado: 

As práticas S&M, assim como a criação de pactos contratuais que regulam os papéis 

de submissão e dominação, tornaram evidentes as estruturas eróticas de poder 

subjacente ao contrato que a heterossexualidade impôs como natural. Por exemplo, se 
o papel da mulher no lar, casada e submissa, reinterpreta-se constantemente no 

contrato S&M, é porque o papel tradicional “mulher casada” supõe um grau extremo 

de submissão, uma escravidão integral e para a vida toda (Preciado, 2014, p. 32-33). 

 Assim, as práticas S&M – Sadomasoquistas –, ao simularem o contrato heterossexual, não o 

naturalizam, ao contrário: evidenciam sua artificialidade e sua natureza de contrato. O que há de 

subversivo e por isso perigoso na paródia de gênero é a evidenciação de que o original, o natural, é tão 

construído quanto o que está sendo entendido como cópia e artificial. 

Da mesma maneira, em Las Malas, a maternidade travesti representada por Tia Encarna 

funciona como uma ruptura simbólica com os modelos hegemônicos de maternidade. Se a paródia de 

gênero expõe a artificialidade do contrato heterossexual, a maternidade dissidente do romance 

demonstra que a figura da mãe, ao contrário do que o discurso normativo propõe, não está vinculada a 

uma essência biológica ou natural, mas a uma construção cultural e política. 

 Para Butler (2015), o gênero é uma construção performativa8, o efeito da linguagem sobre um 

corpo disforme ao qual o gênero viria a dar forma e significado a partir de determinado contexto cultural. 

Para Preciado, mesmo a dicotomia sexo/gênero é falaciosa, na medida em que também os órgãos sexuais 

“não existem em si”: 

os órgãos que reconhecemos como naturalmente sexuais já são o produto de uma 

tecnologia sofisticada que prescreve o contexto em que os órgãos adquirem sua 

significação e de que se utilizam com propriedade, de acordo com sua “natureza” 

(relações heterossexuais) (...) A arquitetura do corpo é política (Preciado, 2014, p.31). 

 Por isso, ao invés de dizer que o gênero é performativo, Preciado dirá que ele é prostético: “é 

puramente construído e ao mesmo tempo orgânico” (Preciado, 2014, p.29), desestabilizando a “distinção 

entre o imitado e o imitador (...) entre a natureza e o artifício” (idem), o gênero é “uma tecnologia 

sofisticada que fabrica corpos sexuais” (idem, p.31). Fabricação que passa pela significação dos órgãos 

                                                   
8 No sentido que Austin (1975) entende os enunciados que, mais do que descrever uma dada realidade, a produzem. 

Como exemplo, quando um juiz declara “está aberta a sessão”, não se trata de uma constatação, mas de um ato 

que produz a própria abertura. Butler notará que expressões como “é uma menina” no momento do nascimento de 

uma criança possuem a mesma natureza, são também rituais através dos quais o poder produz os seus efeitos, 

inscrevendo o gênero no corpo.   



Revista X, v. 19, n. 04, p. 1160-1179, 2024. 

 

1170  

(quais órgãos se destinam à sexualidade?), pela educação dos corpos, pela produção de subjetividade, 

pela moda, pelo cinema9, e também pela intervenção direta nos corpos. Como aponta Haraway (2009), 

já somos ciborgues. Afinal, mesmo os corpos compreendidos como naturalmente masculinos ou 

femininos já estão submetidos a uma infinidade de intervenções cirúrgicas, hormonais e psiquiátricas. 

As terapias de reposição hormonal, medicamentos para disfunção erétil, próteses de silicone e 

procedimentos estéticos em pessoas cisgêneros também estão a serviço da produção do que será visto 

como um gênero natural, idealmente desejado. 

 Porém, toda essa sofisticada tecnologia em prol da produção de gênero (sob determinado 

contexto socioeconômico) também produz seus acidentes, pois, “como para toda máquina, a falha é 

constitutiva da máquina heterossexual” (Preciado, 2014, p.29). Todo acidente (homossexualidade, 

transexualidade etc.) estará passível de ser visto como uma exceção perversa que confirma a regra, mas 

carregando consigo a possibilidade de expor o “natural” como efeito de uma tecnologia. É por esse 

motivo que, como aponta Leonardo Loayza, as personagens do romance de Camila Sosa Villada: 

(...) experimentam uma violência inusitada por parte da sociedade, não apenas por 

desenvolverem uma “sexualidade problemática”, mas porque se atreveram a 

desnaturalizar uma das instituições mais sagradas do mundo social: a maternidade 

(Leonardo-Loayza, 2023, p.69).10 

 

A CONSTRUÇÃO DA MATERNIDADE TRAVESTI EM LAS MALAS 

  

A obra de Sosa Villada transita entre a ficção e experiências de vida que ressoam com realidades 

vividas por muitas travestis, construindo um enredo que acompanha a trajetória da personagem Camila. 

A narrativa explora espaços habitados por uma comunidade travesti em Córdoba, permitindo abordar, 

de dentro, a realidade hostil que essas personagens enfrentam diariamente. O romance rompe com 

estereótipos, evitando abordagens vitimistas e preconceituosas, abrindo espaço para a construção de 

novas perspectivas sobre a experiência travesti, incluindo a maternidade dissidente.  

A experiência travesti da maternidade se concretiza na figura de Tia Encarna, que desempenha 

o papel de matriarca do grupo. Ela cria vínculos afetivos a partir do lugar maternal com as demais 

travestis, em contraste com as violências que sofreram (e sofrem) da sociedade e de suas famílias 

biológicas. Também é ela que introduz Camila, a protagonista, ao círculo de suas “filhas”. A narradora 

                                                   
9 Para recordar Teresa de Lauretis (1994), que percebia a indústria cinematográfica como uma tecnologia de 

gênero. 
10 “experimentan una violencia inusitada por parte de la sociedad, no solo por desarrollar una “sexualidad 

problemática”, sino porque se han atrevido a desnaturalizar una de las instituciones más sagradas del mundo social: 

la maternidad”. (Tradução nossa). 



Revista X, v. 19, n. 04, p. 1160-1179, 2024. 

 

1171  

descreve essa relação em diversos momentos da obra: “‘Gosto de você como uma filha’, ela me disse 

uma vez. E me abraçou como minha mãe fazia diante da violência do meu pai.” (Villada, p.77, 2021). 

Além disso, a vida dessa personagem sofrerá uma mudança radical depois que as travestis encontram 

um bebê abandonado no Parque Sarmiento: Tia Encarna assumirá o papel de mãe de Brilho dos Olhos, 

ampliando sua rede de cuidado para além de suas companheiras travestis. 

 Para Wetzel, a potência da história de Tia Encarna é crucial pois introduz “formas de 

solidariedade e parentesco que rompem com a radicalidade de esquemas que localizam o destino das 

travestis em uma única via, a da fatalidade11” (Wetzel, p.56, 2020). Ela assumirá o papel que os pais das 

personagens não desempenharam, oferecendo conselhos e cuidados. Restituirá a dignidade das suas 

filhas “adotivas” e criará um espaço para o desenvolvimento de suas identidades, permitindo que 

percebam que podem e merecem um destino diferente. 

Neste ponto, há um paradigma entre o gênero e a maternidade, explorado na trajetória de Tia 

Encarna. O próprio nome “Encarnação” já carrega essa tensão, sugerindo a questão de quais corpos 

podem ou não “assumir ou encarnar” a maternidade. Seu nome representa tanto a encarnação de uma 

nova mãe quanto a presença de uma família substituta na vida das travestis e de Brilho dos Olhos. Dessa 

forma, a personagem simboliza um modelo alternativo de maternidade, enquanto seu nome evoca uma 

dimensão mística e sagrada. 

Segundo Badinter, ao longo da história, a maternidade adquiriu uma “nobre função” sendo 

associada à santidade e à figura da Virgem Maria. Entretanto, em Las Malas, essa representação aparece 

"encarnada" em um corpo dissidente: uma travesti, mãe e prostituta. Nesse sentido, o título da obra: Las 

Malas, que remete às más, que é o completo oposto da mãe ideal: “boa-mãe” (Badinter), em espanhol 

conhecida como mala madre. Complementa-se: 

A maternidade torna-se um papel gratificante pois está agora impregnada do ideal. O 

modo como se fala dessa “nobre função” (...) indica que um novo aspecto místico é 
associado ao papel materno. A mãe é agora usualmente comparada a uma santa e se 

criará o hábito de pensar que toda boa mãe é uma “santa mulher”. A padroeira natural 

dessa nova mãe é a Virgem Maria, cuja vida inteira testemunha seu devotamento ao 

filho (Badinter, 1985, p.223). 

 

O corpo é a imagem central desse tema, pois é com ele que a travesti irá compreender seu lugar 

na sociedade. A obra de Camila Sosa Villada trata o corpo travesti como um objeto encarnado, de venda, 

de liberdade, mas também como um corpo que desestabiliza as normas sociais vigentes. Nesse sentido, 

o corpo travesti está sempre sob vigilância coletiva, pois ameaça a ordem pública. É nesse corpo, que 

não pode gerar biologicamente uma nova vida, e que tem a sua existência condenada pelo julgamento 

                                                   
11 “formas de solidaridad y parentesco que rompen con radicalidad los esquemas que ubican el destino de las 

travestis en la única vía de la fatalidad”. (Tradução nossa). 



Revista X, v. 19, n. 04, p. 1160-1179, 2024. 

 

1172  

alheio, que o tema da maternidade se potencializa na obra. 

Será na mesma noite em que Camila conhece a sua nova família, que Brilho dos Olhos passará 

a fazer parte dela. É perseguindo o “pranto de um bebê” (Villada, p.19, 2021) que Tia Encarna inicia 

sua jornada materna. “Muita fome e muita sede. Isso se sente no clamor do bebê e é a causa da 

atribulação da Tia Encarna, que entra no bosque com desespero porque sabe que em algum lugar há uma 

criança que sofre” (Villada, p.20, 2021). O choro, a fome e a sede são estímulos que a convocam a 

responder àquele chamado, instaurando naquele contexto um instinto materno que, segundo os discursos 

normativos, não deveria pertencer a um corpo travesti. 

Sendo assim, como uma mulher travesti poderia vivenciar tal experiência? Como citado 

anteriormente, para Badinter, o instinto materno não é inato, mas resultado de um processo social e 

histórico. Ao atribuir esse "instinto" a uma mulher travesti, a narrativa de Sosa Villada evidencia a 

maternidade como uma construção cultural, e não como um dado biológico. 

Todavia, como veremos, o não reconhecimento social de Tia Encarna como mãe não apenas 

reafirma a violência transfóbica, mas também desmistifica e desnaturaliza a própria figura materna 

cisgênero, revelando os múltiplos graus e dimensões da dissidência de gênero e de maternidade. 

Em Las Malas, a narradora descreve a comunidade travesti do Parque Sarmiento como uma 

matilha, atribuindo-lhe características animais que evocam tanto a solidariedade quanto a 

marginalização. Esse simbolismo aparece na cena em que Tia Encarna encontra o bebê e chama suas 

companheiras: “(...) as travestis cachorronas do Parque Sarmiento da cidade de Córdoba escutam muito 

além de qualquer humano comum" (Villada, p.20, 2021). Essa e outras caracterizações que vão ser 

trabalhadas no decorrer do artigo, são representações que reforçam a ideia de que as travestis são vistas 

pela sociedade como seres à margem do humano, algo que Leonardo-Loayza também observa ao 

analisar as metáforas animalescas da obra: 

Em uma passagem do livro, Camila diz: “a mulher mais amada da terra, a bem-amada, 

a inesquecível Tia Encarna, mãe de todos os monstros” (Sosa, 2019, p. 29). Assim 

como chama a Tia Encarna nos seguintes termos: “Nas noites em que ela estava 
conosco, quando Tia Encarna adormecia e começava a roncar como um minotauro” 

(Sosa, 2019, 25). María Esther Maciel explica que o movimento de apontar para o 

mundo animal está relacionado à ideia de repensar “o conceito de humano” (2010, 

19). De fato, em Las malas, essas comparações entre animais e travestis não são 

gratuitas. Elas não se devem apenas ao hábito de recorrer à alteridade do outro (o 

dissidente sexual, nesse caso) como um outro diferente, mas também como um outro 

hierárquico, inferior e desumanizado. Agora, o fato de a narradora representar essa 

situação pode ser entendido como um desejo de colocar em cena essa estratégia de 

poder, de levá-la ao extremo e de assumir que a travesti é uma forma diferente de 

existência que não se encaixa necessariamente nos protocolos ditados pela 



Revista X, v. 19, n. 04, p. 1160-1179, 2024. 

 

1173  

heterossexualidade (Leonardo-Loayza, 2023, p. 64-65).12 

 Nesse sentido, não são apenas as travestis que recebem essa caracterização monstruosa-

animalesca. Brilho dos Olhos também é apresentado como um corpo excluído, pertencente ao mesmo 

espaço marginal desse grupo. 

O menino está envolvido por uma jaqueta de adulto, uma peça acolchoada e verde. 

Parece um papagaio com a cabeça calva. Quando tenta tirá-lo de sua tumba de ramos, 

espinhos cravam em suas mãos, que começam a sangrar, tingindo as mangas de sua 

blusa. Parece uma parteira enfiando as mãos dentro da égua para extrair o potrinho. 

Não sente dor, não repara nos cortes que os espinhos lhe fazem. Continua afastando 

os ramos e finalmente resgata o menino, que uiva na noite. Está todo cagado, o fedor 

é insuportável (Villada, p.20, 2021). 

O “uivo” do menino à noite remete à figura ficcional do homem-lobo, criado entre criaturas de 

uma espécie diferente. A metáfora estabelece um paralelo entre o abandono da criança e a condição das 

travestis na narrativa: ambas são relegadas à margem da sociedade, rotuladas como aberrações. 

A narradora descreve a união dos corpos da mãe com o filho como na história de Rômulo e 

Remo: “Só um gesto, nada mais. O gesto de uma fêmea que obedece ao seu corpo, e assim o menino 

fica unido àquela mulher, como Rômulo e Remo à Luperca, a loba” (Villada, p.25, 2021). 

 O primeiro gesto de Tia Encarna com o bebê é apertá-lo contra o peito, gesto que evoca uma 

intimidade materna instintiva e protetora: “Entre as golfadas e o sangue, Tia Encarna o aperta contra o 

peito e começa, aos gritos, a chamar as amigas” (Villada, p.20, 2021). O grito é para sua matilha, o que 

evoca uma relação entre a comunidade travesti e um espaço de cumplicidade, sobrevivência e 

pertencimento: “ as travestis cachorronas do Parque Sarmiento da cidade de Córdoba escutam muito 

além de qualquer humano comum” (Villada, p.20, 2021). 

Ao longo da narrativa, a metáfora dos animais - cães, lobos e gatos - desempenha um papel 

central na construção simbólica da marginalização e da resistência das personagens. O menino 

abandonado reforça essa simbologia: 

(...) coberto com os galhos, deixado assim para que a morte fizesse com ele o que bem 

entendesse. Incluindo cães e gatos selvagens que vivem por ali: as crianças são um 

banquete em todos os lugares do mundo (Villada, p.20-21, 2021). 

                                                   
12 En un pasaje de la novela, Camila dice: “la mujer más amada sobre la tierra, la bien querida, la inolvidable Tía 

Encarna, madre de todos los monstruos” (Sosa, 2019, 29). O también llama a La Tía Encarna en los siguientes 

términos: “En esas noches que estaba con nosotras, cuando La Tía Encarna se dormía y empezaba a roncar como 
un minotauro” (Sosa, 2019, 25). María Esther Maciel explica que el hecho de acceder al mundo animal guarda 

relación con la idea de repensar “el concepto de lo humano” (2010, 19). En efecto, en Las malas no es gratuito 

estas comparaciones que se producen entre los animales y las travestis. Ya que no solo obedecen a la costumbre 

de alterizar al otro (al disidente sexual en este caso) como un otro diferente, sino jerárquico, inferior, 

deshumanizado. Ahora bien, el hecho de que la narradora represente esta situación puede entenderse como el deseo 

de poner en escena esta estrategia del poder, llevarla al extremo y asumir que lo travesti es una forma de existencia 

diferente, que no encaja necesariamente en los protocolos que dicta la heterosexualidad. (Tradução nossa). 



Revista X, v. 19, n. 04, p. 1160-1179, 2024. 

 

1174  

Nesse contexto, são as travestis que irão salvar o menino da dupla morte: do abandono e da 

própria vida. No entanto, para a sociedade heteronormativa, essas mulheres não estão em posição de 

serem heroínas, o flagrante delas com um recém-nascido no parque poderia ser interpretado como um 

crime, um sequestro ou algo ainda mais violento. 

 

Diz Tia Encarna:  
- O menino fica comigo. Vai pra casa com a gente. 

- Mas vai levar como se está todo cagado e coberto de sangue? 

- Dentro da bolsa. Cabe inteirinho nela (Villada, p.21, 2021). 

 

 

Aqui, a imagem da bolsa assume um papel central na construção simbólica da maternidade 

travesti. Como citado anteriormente por Thomas Laqueur, o sexo biológico foi construído socialmente 

como um dispositivo de naturalização de gênero, transformando a anatomia no destino e assim a 

maternidade como intrínseca à mulher cisgênero. Todavia, nesse diálogo, é possível notar um 

movimento descritivo que representa a desnaturalização do que é entendido por um corpo “materno”. A 

imagem da bolsa pode ser lida como algo que remete à ideia de placenta, aquilo que determina os limites 

da mãe e do feto. É a borda que também o alimenta e protege. E, neste caso, ela está fora do corpo. 

A imagem não é do útero, da romantização do órgão exclusivo de mulheres cis, mas sim de uma 

placenta, de uma bolsa transitória que possibilita a sua sobrevivência. Portanto, percebe-se que por meio 

de metáforas, constrói-se um corpo travesti capaz de encarnar todas as funções maternas, inclusive 

aquelas que são atribuídas exclusivamente às mulheres cisgênero pelos discursos médico-biológicos. 

“Levam o menino numa bolsa” (Villada, p.21, 2021). Todas levam: 

Apenas baixando a cabeça, as travestis obtêm o dom da transparência que lhes foi 

dado no momento do seu batismo. Seguem como se meditassem e reprimissem o medo 

de serem descobertas. Porque, ah!, é preciso ser travesti e levar um recém-nascido 

ensanguentado dentro de uma bolsa para saber o que é o medo (Villada, p.22, 2021).  

Ao chegar em casa, o vínculo materno se fortalece através de um gesto inesperado: 

Tia Encarna desnuda seu peito siliconado e aproxima o bebê dele. O menino fareja a 

teta dura e gigante e a abocanha com tranquilidade. Não poderá extrair daquele bico 

nem uma só gota de leite, mas a mulher travesti que o acalenta nos braços finge 

amamentá-lo e canta para ele uma canção de ninar. Neste mundo, ninguém jamais 

adormeceu de verdade se uma travesti não lhe cantou uma canção de ninar (Villada, 

p. 24, 2021). 

 Nessa cena, Tia Encarna acalma o bebê com seu peito, com apenas um gesto, cumpre a função 

de cuidado, de segurança, como já havia feito com as outras personagens. Se a amamentação é um dos 

atributos inerentes à mãe no sistema heteronormativo patriarcal, percebe-se que essa travesti está em 

condições de performar um gênero, conforme a compreensão de Butler, capaz de vivenciar essa 

experiência de maternar. Os empecilhos biológicos que ela sofre por não ter leite são os mesmos que 



Revista X, v. 19, n. 04, p. 1160-1179, 2024. 

 

1175  

uma mãe cisgênero poderia enfrentar. 

 O sofrimento pelo qual mulheres travestis e cis passam por não amamentar advém da mesma 

matriz patriarcal, que define a maternidade como uma experiência biológica e normativa. Nesse sentido, 

e, portanto, em ambos os casos, a impossibilidade de corresponder plenamente a esse ideal (capacidade 

efetiva de amamentar) pode gerar um sentimento de inadequação. 

No entanto, mesmo sendo apenas um gesto, ele assume significados profundos na vida da 

personagem. É na fala da narradora que se percebe a extensão da experiência, uma nova forma de 

expressar seu gênero – de performar. O bebê aceitar o seu peito é um gesto de reconhecimento profundo 

da sua condição de mulher e agora de mãe, conforme lê-se a seguir: 

Tia Encarna está a cerca de dez centímetros do chão de tanta paz que sente em todo o 

corpo naquele momento, com aquele menino drenando a dor histórica que a habita. O 

segredo mais bem guardado das amas de leite, o prazer e a dor de ser drenada por uma 

criança. Uma dolorosa injeção de paz. Tia Encarna tem os olhos vidrados para trás, 

um êxtase absoluto (Villada, p.24-25, 2021). 

Para Preciado, como citado anteriormente, o gênero é “puramente construído e ao mesmo tempo 

orgânico” (Preciado, 2014, p. 29). Desde cedo, Tia Encarna precisou construir um corpo capaz de ser 

reconhecido como mulher, atravessando processos de adaptação e resistência. Essa construção dialoga 

com a noção de Haraway de que já somos ciborgues, pois a corporeidade nunca é fixa, mas moldada por 

tecnologias, discursos e experiências de vida. O ponto disruptivo na obra de Sosa Villada é revelar como 

esse “somos” inclui pessoas travestis e mulheres cisgênero ao mesmo tempo, ambas submetidas às 

normatizações e à regulação do gênero como uma verdade biológica. 

A diferença está na maior resistência que pessoas travestis enfrentam para serem reconhecidas 

do mesmo modo. Tia Encarna não se tornou apenas uma travesti, mas sim uma travesti idosa, um fato 

raro diante da baixa expectativa de vida desse grupo, frequentemente associada à vulnerabilidade social 

e à violência transfóbica. A maioria das mulheres travestis não alcança a velhice, tornando Tia Encarna 

uma figura singular,  

Além disso, desde a sua condição de pessoa travesti, sua longevidade carrega um peso 

emocional significativo, refletido na materialidade do seu corpo: 

(...) aqueles hematomas eram por causa do óleo de avião com o qual moldara seu 

corpo, aquele corpo mamma italiana que lhe dava de comer, pagava a luz, o gás, a 

água para regar aquele quintal lindamente tomado pela vegetação, aquele quintal que 

era continuação do Parque, tal como o corpo dela era a continuação da guerra (Villada, 

2021, p.27). 

 O mesmo peito, desprovido de leite e outrora oferecido em gesto de ternura, agora é descrito 

como preenchido com óleo de avião, um método antigo e perigoso de silicone. Essa personagem está 

constantemente reconstruindo seu corpo; ao longo da obra, testemunhamos as narrativas de suas 



Revista X, v. 19, n. 04, p. 1160-1179, 2024. 

 

1176  

transformações físicas e expressões de gênero. Por exemplo, depois de ser violentamente atacada pela 

sociedade que não aceita uma travesti como mãe, para defender seu filho, realiza um ato “generoso” da 

mãe abnegada: ela volta a fazer algo contrário ao que lutou a vida inteira - se veste de homem. Assim 

como em outros momentos, fica evidente como Tia Encarna está disposta a tudo para criar o seu filho, 

até mesmo abdicar de sua vida sexual. Depois da chegada de Brilho dos Olhos, ela rompe o seu namoro, 

passa a viver mais no ambiente doméstico, volta-se para casa e não para o externo (Parque Sarmiento), 

movimento semelhante ao que muitas mães cisgênero fazem na tentativa de corresponder ao ideal de 

maternidade institucionalizado pelo patriarcado: 

(...) a maternidade como ação prazerosa, invejável e promotora de integridade 

feminina foi institucionalizada pelo patriarcado. Tourinho destaca que na qualidade 

de instituição, a maternidade é fundamentada pela noção de que “a mulher nasceu para 

ser mãe e de que a mãe deverá viver para seu filho “completamente”, devendo acabar 

para ela os prazeres efêmeros deste mundo” (2006, p. 15). Como nos termos postos 
por Rich, isto quer dizer que “a instituição maternidade constrói um reino doméstico 

que física e metaforicamente confirma o isolamento das mulheres” (1986, p. 47). 

Assim, em um cenário perfeito para os prazeres prometidos pelo lar, a mulher é agora 

a responsável pela felicidade – ou infelicidade – de outros sujeitos. (Farias, 2021, p. 

34). 

As mulheres travestis enfrentam uma condição de vulnerabilidade ainda maior do que as 

mulheres cisgênero. Para elas, o imperativo da luta pela beleza e do ideal de aparência feminina é ainda 

mais exigente e rigoroso, pois o sucesso nessa representação é visto como prova de que o sistema 

heteronormativo de gênero é apenas um entre as várias representações possíveis. Nesse contexto, a 

maternidade é um dos argumentos mais utilizados pelo sistema patriarcal para reforçar a separação 

binária e biológica entre os sexos e gêneros, como se fossem intrinsecamente ligados um ao outro.  

Portanto, a forma de maternidade que Tia Encarna introduz na obra é potente, pois demonstra 

os mais profundos motivos que impedem uma mulher travesti de ser mãe. No romance, sua existência 

como mulher e mãe travesti a coloca diante de violências sociais extremas, chegando ao ponto de 

inviabilizar sua permanência no mundo. A personagem que criou laços afetivos alternativos e rompeu 

com os destinos impostos às travestis encontra um fim trágico, evidenciando a dureza da realidade que 

a obra reflete. 

Assim, o desfecho da obra de Sosa Villada carrega uma mensagem poderosa para a sociedade 

argentina (e para o mundo). A personagem que introduziu novas formas familiares de solidariedade e 

parentesco e, que rompeu com o destino fatal de tantas outras travestis, encontrou um fim trágico que 

também afetou seu amado filho. Contudo, a história de Tia Encarna representa uma narrativa 

extremamente poderosa e complexa, que nos convida a refletir sobre as diversas formas de maternidade 

que as pessoas podem experimentar. 

Como lembra Wetzel ao citar Haraway: 



Revista X, v. 19, n. 04, p. 1160-1179, 2024. 

 

1177  

Tia Encarna e Brilho dos Olhos nos lembram o que Haraway (2016) propõe em seu 

ensaio Anthropocene, Capitalocene, Plantationocene, Chthulucene: Making Kin, onde 

ela afirma: “Make Kin Not Babies!" (Façam laços familiares, não bebês!) 

vislumbrando um modo afirmativo de criar laços, famílias, parentescos que se 

distancia drasticamente das narrativas ancestrais, genealógicas e sanguíneas: criar 

parentes é criar pessoas, conjuntos que tomam como antecedente metafórico a vida de 

bactérias e fungos como agentes capazes de estabelecer parentescos e colaborações 

vitais com, entre e em conjunto com outros sobreviventes, sem que estes sejam 

irrevogavelmente mediados pelo sangue e pela genética (Wetzel, p. 56, 2020).13 

 

Las Malas desafia os padrões hegemônicos de maternidade ao apresentar uma mãe que é mulher 

travesti, prostituta e de idade avançada, rompendo com os estereótipos de gênero impostos pela 

sociedade heteropatriarcal. Através dessa narrativa, Sosa Villada evidencia o verdadeiro desafio das 

dissidências na maternidade, sejam elas travestis ou cisgênero, ao questionar o ideal de mãe que é 

construído a partir de uma concepção radical de ser mulher. 

Dessa maneira, a obra de Sosa Villada não apenas ressignifica a maternidade dentro da 

literatura latino-americana contemporânea, mas também se insere em um debate maior sobre a 

performatividade de gênero, os regimes de reconhecimento e as violências estruturais que 

cercam a experiência travesti. Sua narrativa nos convida a repensar as fronteiras entre corpo, 

maternidade e filiação, questionando os discursos normativos que restringem o direito de 

maternar à cisgeneridade. 

 

REFERÊNCIAS 

 

AUSTIN, John Langshaw. How to do things with words. 2ª ed. Cambridge: Harvard 

University Press, 1975.  

 

BADINTER, Elisabeth. Um Amor Conquistado: o mito do amor materno. Tradução: 

Waltensir Dutra. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1985. 

 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. 8ª edição. 

Tradução: Renato Aguiar. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2015. 

 

                                                   
13 La Tía Encarna con El Brillo de sus Ojos nos recuerda a aquello que propone Haraway (2016) en su ensayo 

Anthropocene, Capitalocene, Plantationocene, Chthulucene: Making Kin, donde afirma: “Make Kin Not Babies!” 

(Hagamos parentesco, no bebés!), augurando una forma proposicional de hacer lazos, familias, parentescos que se 

distancian drásticamente de las narrativas ancestrales, genealógicas y sanguíneas: hacer parientes es hacer 

personas, ensamblajes que toman como antecedente metafórico la vida de las bacterias y fungís en tanto agentes 

capaces de establecer parentescos y colaboraciones vitales con, entre y en conjunto con otros sobrevivientes sin 

que éstos estén irrevocablemente mediados por la sangre y la genética. (Tradução nossa). 



Revista X, v. 19, n. 04, p. 1160-1179, 2024. 

 

1178  

FARIAS, Ariane Avila Neto de. “Nada é natural na natureza”: a representação do sujeito-

mãe na literatura brasileira contemporânea escrita por mulheres. Tese (Doutorado). Programa 

de Pós-Graduação de Letras: Universidade Federal do Rio Grande, Rio Grande, 2021. 

 

FEDERICI, Silvia. Calibã e a Bruxa: mulheres, corpo e acumulação primitiva. 1ª ed. Tradução: 

Coletivo Sycorax. São Paulo: Elefante, 2017. 
 

FOUCAULT, Michel. Segurança, território, população: curso dado no Collège de France (1977-

1978). 1ª ed. Tradução: Eduardo Brandão. São Paulo: Martins Fontes, 2008. 
 

HARAWAY, Donna Jeanne. “Anthropocene, Capitalocene, Plantationocene, Chthulucene: Making 

Kin”. Environmental Humanities, Durhan, vol. 6, p. 159-165, 2015. 
 

HARAWAY, Donna Jeanne. Manifesto ciborgue: ciência, tecnologia e feminismo-socialista no final 

do século XX. Tradução: Tomaz Tadeu. In: Antropologia do ciborgue: as vertigens do pós-humano. 2ª 

edição. Autêntica: Belo Horizonte, 2009. 

 

LAMBERTUCCI, Constanza. La escritora, la santa y la espina: la creación de Camila Sosa 

Villada. El País, México, 13 de novembro de 2022. Disponível em: 

https://elpais.com/mexico/2022-11-13/la-escritora-la-santa-y-la-espina-la-creacion-de-camila-

sosa-villada.html?event_log=go 

 

LAQUEUR, Thomas. Inventando o sexo: corpo e gênero dos gregos a Freud. 1ª ed. Tradução: 

Vera Whately. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2001. 

 

LEONARDO-LOAYZA, Richard. Cuerpo travesti en Las malas de Camila Sosa Villada. 

Caracol, São Paulo, n. 25, p. 44-74, JAN/JUN, 2023. Disponível em: 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=9002206 

 

LAURETIS, Teresa de. A tecnologia do gênero. Tradução: Suzana Funk. In: Tendências e 

impasses - o feminismo como crítica da cultura. Rio de Janeiro: Rocco, 1994. 

 

PLANETA DE LIVROS BRASIL. Sou uma tola por te querer com Camila Sosa Villada na 

Megafauna. YouTube, 12 de janeiro de 2023. Disponível em: 

https://www.youtube.com/watch?v=KDe875pY238 

 

PRECIADO, Paul B. Dysphoria Mundi: o som do mundo desmoronando. 1ª ed. Tradução: 

Eliana Aguiar. Rio de Janeiro: Editora Zahar, 2023. 

 

PRECIADO, Paul. Eu sou o monstro que vos fala. Tradução: Sara Wagner York. In: Cadernos 

Pet de Filosofia. V.22. N.1, 2021 (2022). 

 

PRECIADO, Beatriz. Manifesto contrassexual: práticas subversivas de identidade sexual. São 

Paulo: n-1 edições, 2014.  
 

PRECIADO, Paul B. Transfeminismo. 1ª ed. Caixa Pandemia de Cordéis, N-1 edições, São Paulo, 
2015. 

 

https://elpais.com/mexico/2022-11-13/la-escritora-la-santa-y-la-espina-la-creacion-de-camila-sosa-villada.html?event_log=go
https://elpais.com/mexico/2022-11-13/la-escritora-la-santa-y-la-espina-la-creacion-de-camila-sosa-villada.html?event_log=go
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=9002206
https://www.youtube.com/watch?v=KDe875pY238


Revista X, v. 19, n. 04, p. 1160-1179, 2024. 

 

1179  

ROHDEN, F. Uma ciência da diferença: sexo e gênero na medicina da mulher [online]. 2ª ed. 

Rio de Janeiro: Editora FIOCRUZ, 2001. Disponível em: 

https://static.scielo.org/scielobooks/8m665/pdf/rohden-9788575413999.pdf 

 

VILLADA, Camilla Sosa. Las Malas. 1ª ed. Barcelona: Tusquets Editores, 2020. 

 

VILLADA, Camila Sosa. O Parque das Irmãs Magníficas. Tradução: Joca Reiners Terron. 

São Paulo: Planeta, 2021. 

 

WETZEL, Agustina Gálligo. Formas de la aparición en Las Malas de Camila Sosa Villada. 

Revista landa, Santa Catarina, n. 2, p.51-78, JUN de 2020. 
 
 

https://static.scielo.org/scielobooks/8m665/pdf/rohden-9788575413999.pdf

