
Revista X, v. 17, n. 1, p. 231-249, 2022. 231

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ
Departamento de Letras Estrangeiras Modernas

ISSN: 1980-0614

PARA UM CURRÍCULO FEMINISTA DECOLONIAL1

Hacia un currículum feminista decolonial

Iris HERNÁNDEZ MORALES  
Universidad Central de Chile 

irislhernandezmorales@gmail.com

Melissa Maciel PAIVA 
Universidade Federal do Paraná 

macielp.melissa@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0002-4524-0601

RESUMO: O texto aborda os limites dos currículos pres-
crito e crítico. Este último associado à Pedagogia Feminista. 
Através das contribuições dos estudos de Modernidade/Colonia-
lidade, o artigo observa como ambos reproduzem a matriz de po-
der/moderno colonial, para sugerir algumas questões que de-
veriam ser consideradas por um currículo feminista decolonial. 
PALAVRAS-CHAVE: Currículo; Interseccionalidade; Modernidade/
Colonialidade; Pedagogia Feminista.

RESUMEN: El texto aborda los límites del currículum prescrito y 
del crítico. Este último asociado a la Pedagogía Feminista. A través 
de los aportes de los estudios de Modernidad/Colonialidad observa 
cómo reproducen la matriz de poder/moderno colonial para sugerir 
claves que un currículum feminista descolonial debería considerar. 
PALAVRAS-CLAVE: Currículum; Interseccionalidad; Modernidad/
Colonialidad; Pedagogía Feminista.

INTRODUÇÃO

No presente artigo, tento pôr em jogo uma reflexão sobre currículo, conectando 
o prescrito, ou oficial, ao da Pedagogia Feminista, através de alguns elementos que 
produzem Colonialidade. Defendo a existência de uma associação entre seus conteúdos, 
tendo em vista que reproduzem princípios dominantes, apesar dos aportes ético/políticos 

1 Publicação original: HERNÁNDEZ, I. Hacia un currículum feminista decolonial. 
Nomadías, n. 28, 2019, p. 43-63.

mailto:irislhernandezmorales@gmail.com 
mailto:macielp.melissa@gmail.com 
https://orcid.org/0000-0002-4524-0601 


Revista X, v. 17, n. 1, p. 231-249, 2022. 232

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ
Departamento de Letras Estrangeiras Modernas

ISSN: 1980-0614

do feminismo. Iluminar esta questão pode aprofundar a crítica a tais princípios e as 
relações que eles produzem. 

Minha reflexão se nutre do debate proporcionado pelos estudos de Modernidade/
Colonialidade Latino-americana, que explicam a relação entre a Modernidade, ou o lugar 
do legítimo, e a Colonialidade, ou o lugar do que não é relevante em nenhuma de suas 
formas. O argumento indicado se enquadra em um contato coercitivo entre Modernidade 
e Colonialidade, no qual a primeira produz ativamente a invisibilidade da segunda. O que 
se fundamenta no protagonismo do conhecimento ocidental coloca em evidência que o 
colonialismo nunca teve um fim, visto que são impostas relações políticas, econômicas, 
culturais e sociais, que universalizam uma única forma de ser e estar no planeta.

Esse eixo, que estrutura as relações entre pessoas, comunidades, entre estas 
e a natureza, é estabelecido pela operação da matriz de poder moderno/colonial ou 
Colonialidade do poder, que articula raça, classe, gênero, sexualidade, perspectiva 
eurocêntrica, capitalismo e o Estado, como agente de controle da subjetividade. Defendo 
que esta matriz nutre os imaginários dos currículos oficiais e da Pedagogia Feminista, 
reproduzindo os termos dominantes que emergem da coerção Modernidade/Colonialidade.

Na trama que indico, o que é decolonial ganha importância, pois representa 
uma ampliação das formas como compreendemos a realidade, permitindo-nos refletir 
não apenas sobre os limites curriculares, mas também a razão por que nos tornamos 
as feministas que somos. Examinar as causas, e não apenas as consequências da 
violência e da opressão, vitaliza o debate da Pedagogia Feminista, contribuindo para o 
desmantelamento das hierarquias de conhecimento totalizantes e construindo condições 
para que as vozes de baixo se manifestem e fraturem a relação dominador/dominadxs.

A referida fratura possibilita um desmantelamento da episteme global ocidental. 
Para concretizá-la, é necessário esclarecer, entre outras coisas, como o colonial se reproduz 
no nosso presente. Assim, atribuo ao decolonial um caráter metodológico, pois reconhecer 
a importância das vozes de baixo nos permite entender as formas modernas pelas quais 
o colonialismo se expressa e localizar alternativas construídas como Alteridade para 
subverter suas influências. Neste sentido, um currículo feminista decolonial compreende 
que os saberes são muito mais amplos do que os da modernidade educativa e do próprio 
feminismo, uma vez que revela o caráter monocultural ocidental que os organiza.

O que destaco é uma tarefa árdua que assumo com cautela, indicando que as 
ideias que serão expostas surgem da minha experiência como ativista, sempre em contato 
com outrxs companheirxs. Sob este marco, tento observar como o currículo prescrito e 
o da Pedagogia Feminista produzem Colonialidade, expondo que a violência epistêmica 



233Revista X, v. 17, n. 1, p. 231-249, 2022.

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ
Departamento de Letras Estrangeiras Modernas

ISSN: 1980-0614

reatualiza as formas de dominação, porém não a estrutura que a sustenta. Com isso, quero 
dizer que, embora o feminismo represente uma crítica relevante à ordem hegemônica, 
ainda opera vinculado à matriz de poder moderno/colonial e, por isso, afeta axs mesmxs 
sujeitxs e saberes devastados pela conquista.

Seguindo o raciocínio anterior, o objetivo deste artigo é mobilizar questões que 
possam contribuir para a decolonialidade do currículo, questão que organizo em três 
seções. A primeira identifica como o currículo prescrito e suas lógicas reprodutivas 
reatualizam a matriz de poder moderno/colonial. A segunda, distingue como o gênero e a 
interseccionalidade – elementos recorrentes nos discursos críticos da Pedagogia Feminista 
e presentes nas suas fases de desenvolvimento curricular – aprisionam as relações sociais 
em limites oriundos da mesma matriz, enfraquecendo o seu alcance. Por fim, levantarei 
alguns elementos a serem considerados por um currículo feminista decolonial. Esta é 
a questão que tento responder, encorajada por um horizonte cuja finalidade é deter o 
projeto genocida da Modernidade. Por isso a sua importância.

CURRÍCULO PRESCRITO E COLONIALIDADE

	A relação que o currículo mantém com a cultura é inevitável. Com efeito, os debates 
ao seu redor podem se dividir em dois conjuntos: os que o associam como reprodutor 
cultural e os que o definem em função de seu caráter transformador. Da mesma forma, em 
torno deste existem diversas definições. Algumas estão limitadas aos programas oficiais 
que organizam conteúdos e atividades disciplinares; outras são amplas e o conectam com 
experiências diversas que transcendem os espaços educativos. Suas perspectivas também 
são diversas: técnicas, praxiológicas, sociocríticas, entre outras, que expõem a existência 
de uma história que desejo abordar a partir de questões estruturais. Com este horizonte, 
irei expor dois tipos de currículos: o prescrito ou oficial (CP) e o crítico, que associarei à 
Pedagogia Feminista (PF). Sobre o primeiro irei me concentrar a seguir.

	Para Sacristán (1998), o CP remete ao documento oficial estatal ou institucional 
que estabelece os conteúdos que organizam o processo educativo; ou seja, é produto 
de políticas educativas administradas pelo Estado, associado, portanto, a uma noção 
limitada que reproduz os valores dominantes. Isto se dá através da seleção de conteúdos 
da tradição hegemônica, isto é, da tradição ocidental. Desta forma, o CP aparece como 
um instrumento de 

[...] vastíssima destruição de conhecimentos pertencentes aos povos 
causada pelo colonialismo europeu – o que chamo de epistemicídio 



Revista X, v. 17, n. 1, p. 231-249, 2022. 234

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ
Departamento de Letras Estrangeiras Modernas

ISSN: 1980-0614

– e, por outro lado, o fato de que o fim do colonialismo político não 
significou o fim do colonialismo nas mentalidades e subjetividades, 
na cultura e na epistemologia e que, pelo contrário, continuou se 
reproduzindo de modo endógeno (SOUSA SANTOS, 2010, p. 8).

	Sua ação favorece alguns sujeitos e saberes em detrimento de Otrxs, tidos como 
restos. Desta forma, o que é “favorável” se inscreve na Modernidade; o que é “contrário” 
na Colonialidade. Isso define a sua adesão a um processo histórico de devastação que, 
através de limitações que se atravessam, legitimam somente x sujeitx que está de acordo 
com a subjetividade administrada pelo Estado/nação moderno. Seus limites são evidentes, 
pois, por exemplo, promove uma igualdade – reitero – baseada em conteúdos cuja seleção 
compromete a seleção de conteúdos Outros, associados a comunidades inferiorizadas pela 
cultura dominante por meio de argumentos que sempre operam a favor de sua hierarquia.

Neste ponto, destaco a partir de Quijano o que a Colonialidade do Poder articula:

1) A colonialidade do poder, isto é, a ideia de “raça” como fundamento 
do padrão universal de classificação social básica e de dominação 
social2; 2) o capitalismo, como padrão universal de exploração social; 
3) o Estado como forma central e universal de controle da autoridade 
coletiva e o moderno Estado-nação como sua variante hegemônica; 4) 
o eurocentrismo como forma hegemônica de controle da subjetividade/
intersubjetividade, em particular na forma de produzir conhecimento. 
(QUIJANO, 2000, p.1).

Essa matriz de poder permite observar a organização colonial da seleção curricular 
oficial, questão que discutirei na sequência, problematizando a operação dos pilares que 
a sustentam e que, vale dizer, afirma-se na relação de uns com outros.

Começo pelo eurocentrismo, cuja marca é o conhecimento científico. Por isso 
inscreve as comunidades mencionadas na Colonialidade, pois não são coerentes com sua 
racionalidade. O que é ancestral, ritual, mágico em seus saberes, arraigado em um caráter 
relacional, está em oposição ao caráter linear e fragmentário do pensamento científico, 
que define um objetivo final que não é “[...] a compreensão das conexões ocultas, entre 
todas as coisas, mas a decomposição da realidade em fragmentos com o objetivo de 
dominá-la” (CASTRO GÓMEZ, 2007, p. 81-82). O relacional define, ao contrário, que 
“todos os tipos de seres vivos dependem de outros para sua existência e se entrelaçam em 

2 Destaco as contribuições de María Lugones (2008), que permitem compreender não apenas que a 
raça organiza a matriz, mas também que uma série de variáveis se co-constituem entre si, ou seja, 
a reclassificação social atravessa múltiplos sistemas de opressão para forjar o sujeito colonial.



235Revista X, v. 17, n. 1, p. 231-249, 2022.

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ
Departamento de Letras Estrangeiras Modernas

ISSN: 1980-0614

um imenso tecido que evolui continuamente” (INGOLD, 2011, p. 10). Assim, apresento o 
antagonismo, a título de exemplo, entre uma relação com a natureza em que as coisas e os 
seres só existem em relação com otrxs, e a exploração extrativista amparada pelo Estado, 
que autoriza o deslocamento violento daqueles que habitam zonas de exploração, pois 
considera que essas vidas não importam para as relações que defende.

O conhecimento eurocentrado não pode ser criticado, pois é especializado e 
rigorosamente científico. O currículo, ao aceitá-lo como verdade absoluta e completa, 
incentiva uma conduta acrítica análoga ao mimetismo que define que o colonizado quer 
falar, vestir-se e agir como o colonizador, inclusive branquear-se como ele (FANON, 
2009). Ao universalizar o conhecimento da Modernidade, o currículo exercita uma 
violência epistêmica que se caracteriza por utilizar conceitos de um contexto cultural 
para interpretar outros. Assim, outros contextos e conceitos são negados como sendo 
verdadeiros ou possíveis, impedindo a possibilidade de existência de relações Outras.

O que destaco apaga trajetos políticos, socioculturais, epistêmicos de comunidades 
indígenas, negras, do campo e populares. Transformadas em restos, consolidam uma 
circulação do poder/saber curricular que reproduz sistematicamente uma visão de 
mundo a partir das perspectivas hegemônicas do Norte (LANDER, 2000), autorizando 
que o desenvolvimento de capacidades intelectuais, morais e afetivas se concretizem 
em concordância com a cultura e as normas de convivência dominantes. Desta forma, a 
Colonialidade é a face oculta da Modernidade, e não apenas isso, sustenta-a, já que ao negar 
a história dessas comunidades, reprime a possibilidade de transformar a Modernidade em 
outros termos – não-científicos – em relação àqueles que a legitimam. Com efeito, os 
processos de independência levantaram projetos de igualdade e de justiça sem questionar 
a opressão, a devastação e a usurpação dos territórios indígenas. Igualmente, o projeto 
político pós anos 80 envolveu o neoliberalismo, excluindo xs mesmxs sujeitxs. Sujeitxs, 
vale notar, que como Mariátegui propôs em fins da década de vinte do século passado, 
não são contemplados pelo marxismo. Peço a quem lê que imagine um trabalhador hoje. 
Ele é indígena?

No contexto curricular, basta mencionar que a abordagem de temáticas associadas 
a comunidades indígenas costuma ser realizada no passado, isto é, conta-se uma 
história sobre indígenas que viviam ou faziam. Desta forma, nega-se sua co-presença 
com as sociedades modernas, apagando o conflito histórico-político e reforçando a 
sua construção como sujeitos atrasados ou não-modernos, por meio de um processo 
de hierarquização cognitiva. Nesta linha, Soler (2009) afirma que os textos escolares – 
amplamente utilizados para abordar os conteúdos curriculares – difundem um discurso 



Revista X, v. 17, n. 1, p. 231-249, 2022. 236

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ
Departamento de Letras Estrangeiras Modernas

ISSN: 1980-0614

racista que exacerba a homogeneização e o etnocentrismo branco, questão que naturaliza 
a existência de sociedades mais poderosas e civilizadas do que as outras, produzindo 
diversos estereótipos. Por exemplo, a existência de afro-colombianos é traçada a partir de 
sua escravização, questão que não os impede de serem felizes e realizarem trabalhos duros 
para os quais estão “biologicamente equipados”, naturalizando diferenças construídas “a 
partir do mundo colonial” (MENA, 2009, p. 107).

Antes de passar aos seguintes pilares da matriz moderno/colonial, destaco que 
uma análise decolonial demanda uma análise transversal; isto é, não se deve pôr em xeque 
o pensamento eurocentrado sem relacioná-lo com os outros pilares da Colonialidade 
do Poder e vice-versa. No entanto, mencionei até o momento alguns aspectos de sua 
operação cognitiva que organiza o governo “[...] dos outros e de si, em nome da verdade 
produzida pelo saber especializado” (CASTRO GÓMEZ, 2010, p. 1371).

Esta reflexão está conectada com o eixo Estado, já que o CP compila forças 
assimétricas que são oriundas deste, consolidando a exclusão mencionada. Por isso, 
são naturalizadas as relações de dominação/subordinação com base em hierarquias 
e papéis sociais que guiam a circulação de seus conteúdos. O que sublinho associa o 
CP a uma genealogia de discursos e práticas que contribuíram para que, por exemplo, 
nos anos noventa, Abya Yala fosse tratada como “[...] subdesenvolvida, sob o marco 
de uma estratégia de desenvolvimento que ganha relevância, [...] pois enfrentará as 
condições de sua pobreza e ‘atraso’” (ESCOBAR, 1999). Esta questão está vinculada, 
inevitavelmente, ao pilar capitalismo, enquanto o único modelo legítimo de produtividade, 
que transformará em atraso e improdutividade aqueles que fazem parte de comunidades 
indígenas, afrodescendentes, do campo e populares, impondo projetos para retirá-los de 
seu “subdesenvolvimento”.

Dito “subdesenvolvimento” não é questionado como produto da estratégia de 
desenvolvimento capitalista. Ao contrário, aceita-se como modelo universal aquilo que 
transforma o mercado em um eixo educacional, que impulsiona projetos científicos 
e jurídicos que se ajustam aos seus custos sociais, classificando conceitos como 
desenvolvimento, empreendimento e certificação. Desta forma, as habilidades básicas, a 
competência matemática e de alfabetização, serão aprisionadas pelo enfoque tradicional 
de crescimento econômico, sendo estimulado “[...] ainda que os setores mais pobres 
da população rural continuem sendo analfabetos e careçam de recursos informáticos 
mínimos” (NOUSBSAUMM, 2010, p. 41). Isto posto, remete-se ao mesmo problema: 
“[...] a marginalização e a desqualificação dos sistemas de conhecimento não-ocidentais” 
(ESCOBAR, 2007, p. 34).



237Revista X, v. 17, n. 1, p. 231-249, 2022.

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ
Departamento de Letras Estrangeiras Modernas

ISSN: 1980-0614

O que discuto reduz os temas educativos aos temas gerenciais: credenciamento, 
eficiência, desenvolvimento de habilidades para se integrar ao mundo do progresso. Isto 
prioriza a tecnologia como o referente de um sujeito produtivo, em benefício da nação e 
de si mesmo, sem questionar a injustiça cognitiva implicada e que 

[...] é vivida pelos grupos sociais com menos acesso ao conhecimento 
científico como uma inferioridade geradora de incerteza acerca de seu 
lugar em um mundo definido e legislado a partir de conhecimentos 
simultaneamente poderosos e desconhecidos, que os afetam de maneira 
diferente e sobre os quais têm pouco ou nenhum controle (SOUSA 
SANTOS, 2017, p. 26).

Deste modo, os mesmos grupos são objeto de pesquisa, questão que atravessa o 
currículo, reforçando a legitimidade cognitiva daqueles que os estudam e a invalidação 
de seus próprios conhecimentos. De fato, as lutas indígenas, afrodescendentes, do campo, 
em Abya Yala, levantaram conceitos que o debate crítico da teoria eurocentrada não 
incorpora. Neste, sobrevivem “os termos familiares do socialismo, direitos humanos, 
democracia ou desenvolvimento” (SOUSA SANTOS, 2010, p. 17) e não os dos grupos 
mencionados como Bem Viver, dignidade, território, respeito, entre outros, o que se 
reflete nos conteúdos curriculares oficiais.

Portanto, é produzido um amplo sistema de hierarquizações que se ajusta à 
Colonialidade do Poder, que por sua vez atravessa e cruza a operação de todos os eixos 
que a sustentam: a produtividade capitalista transforma modelos não capitalistas, como 
aqueles baseados na reciprocidade, em improdutivos; o eurocentrismo e seu caráter 
científico produzem a ignorância daqueles que não seguem o padrão de sua episteme. 
Assim, por exemplo, a linearidade do tempo produz o atraso daqueles que não aderem 
à noção de desenvolvimento moderno, protegida por Estados transnacionais do Norte 
que afetam os do Sul com tal economia de exploração. Isto retoma o imaginário colonial 
racista que nos anos noventa identificou as mulheres do Sul como um entrave para o 
progresso, pois o seu apego à tradição limitava o seu desejo de ingressar no mundo 
moderno (PARPART, 1996).

As questões discutidas expõem uma dominação que universaliza apenas um 
modo de compreender a realidade e de ser e estar no mundo, naturalizando o desejo de 
Modernidade do Currículo Prescrito. Este projeto transformou as formas de dominação, 
mas não as estruturas que a sustentam com a cumplicidade do currículo. Deste modo, 
“[...] no fundo, o que está sempre vigente no pensamento único e eurocêntrico sobre 



Revista X, v. 17, n. 1, p. 231-249, 2022. 238

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ
Departamento de Letras Estrangeiras Modernas

ISSN: 1980-0614

educação é a ideia de modernidade como uma forma estática e universal, presumidamente 
homogênea para a espécie humana” (SODRÉ, 2012, p. 268).

PEDAGOGIA FEMINISTA E COLONIALIDADE

	A subjetividade forjada pela matriz de poder colonial é administrada pelo Estado, 
transferindo-a ao CP, perpetuando-se, assim, a produção de relações sociais hierárquicas. 
Percebê-lo nos permite questionar o sistema monocultural ocidental que as sustenta. Este 
é um exercício crítico que abre a porta para conteúdos e finalidades educativas Outras. De 
uma forma ou de outra, isto foi o que a crítica feminista fez; no entanto, sua ascendência 
ocidental ainda não foi superada. Irei revisá-la a seguir.

	A princípio, reconheço que a PF confronta o CP, quando tenta romper a violência 
epistêmica androcêntrica que define e determina: 

[...] as regras do jogo: quem pode falar, a partir de quais pontos de vista, 
com que autoridade e segundo quais qualificações; define as regras a 
serem seguidas para o surgimento, denominação, análise e eventual 
transformação de qualquer problema, teoria ou objeto em um plano ou 
política (ESCOBAR, 207, p. 101). 

Utilizo a argumentação de Escobar que considera o desenvolvimento como 
discurso, pois é análoga à crítica feminista do sistema androcêntrico, cujos aportes neste 
âmbito são inquestionáveis.

	No marco da política educativa, são observadas cinco fases curriculares 
feministas: 1) aquela que ilumina a história das mulheres; 2) a que as inclui como exceção, 
incorporando suas contribuições a partir de uma ótica eurocêntrica; 3) a que considera 
gênero, classe, raça e sexualidade como imprescindíveis para produzir conhecimentos; 4) 
a que dissolve limites entre professor(a)/estudante para criar relações não hierárquicas, 
pluralizando conjuntamente as fontes de conhecimento; 5) a que transforma o currículo 
com base no respeito à diferença e à diversidade, apropriando-se dos conhecimentos de 
homens e mulheres (ORTEGA, 2018, p. 97-98)3.

	Essas fases permitem analisar uma genealogia feminista que expõe algo de truísmo: 
o feminismo não é só um. Também ajudam a questionar dois conceitos atuais e recorrentes 

3 Irei me centrar particularmente nas fases 1 e 2 devido a sua conexão com o gênero, e na fase 3 em 
razão da conexão que possui com o enfoque interseccional. Não abordarei seus desenvolvimentos 
específicos, portanto, aparecerão diluídos no texto. Isto porque me interessam os conceitos 
mencionados, aos quais os associo. Tais conceitos também se conectam, vale dizer, com as fases 
4 e 5. Aprofundar esta questão não faz parte dos objetivos deste texto.



239Revista X, v. 17, n. 1, p. 231-249, 2022.

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ
Departamento de Letras Estrangeiras Modernas

ISSN: 1980-0614

nesta Pedagogia: gênero em função da diferença sexual e interseccionalidade como 
manutenção de relações não-hierárquicas. Ressalto que a PF assume que é preciso	

[...] nos perguntarmos uma e outra vez que sujeito é preciso constituir 
para que as transformações revolucionárias sejam possíveis, e até 
onde exacerbamos as diferenças e as transformamos em barreiras 
insuperáveis, enfraquecendo nossas possibilidades concretas de 
transformação (KOROL, 2016, p. 151).

Com base nisso, interessam-me os limites destes conceitos, pois neles se 
encontram os elementos para um currículo decolonial.

	A respeito do gênero, o seu protagonismo coloca outras variáveis de análise à 
margem; esta não é uma questão insignificante, pois é um critério que mede o quanto os 
Estados são democráticos ou não (FASSIN, 2013). A partir disso, a igualdade está posta 
entre homens e mulheres, heterossexualidade/homossexualidade, e não entre raças. Basta 
pensar nas conquistas políticas feministas nos últimos cinquenta anos – gostem ou não 
– no que diz respeito às comunidades racializadas em Abya Yala em mais de quinhentos 
anos. Além de explicar a inclusão da perspectiva de gênero na educação, isto antecipa 
que não só se aceita acriticamente, como também se desconhece a estrutura que produziu 
o seu protagonismo.

	Parpanat, já citada anteriormente, argumenta a favor desta reflexão, permitindo-
me advertir a presença de uma lógica de falsa universalização (LUGONES, 2005), 
visto que o gênero, através do discurso de desenvolvimento, se adequou à perspectiva 
cultural do colonialismo europeu. Esta perspectiva definiu as mulheres do Sul – como 
foi apontado – como entrave ao progresso. Somado a isto, o seu uso é problemático 
quando revela diferenças sexuais entre homens e mulheres, sem se aprofundar em como 
foram produzidas (SCOTT, 2016). Para mim, esta diferença chegou a ser central, pelo 
desconhecimento da imposição conquistadora, o que se traduz no uso sexualmente 
diferenciado de termos como igualdade de gênero, direitos sexuais, empoderamento da 
mulher, autonomia econômica na lógica capitalista, que novamente se sobrepõem aos 
conceitos oriundos das lutas latino-americanas. Assim se desmonta a violência a partir 
dos termos do conquistador, que continuam oprimindo os termos das vozes colonizadas.

	Isto posto, conectado com a fase 1 e 2 do desenvolvimento curricular feminista, 
impulsionou a retirar o gênero do centro, conectando a PF com a fase 3 ou com um 
currículo que relaciona as práticas pedagógicas com a classe, a raça e a sexualidade 
(CRABTREE et al., 2009). A partir disso, agrego a importância da interseccionalidade. 
De fato, “falar de uma pedagogia feminista é falar de interseccionalidade” (MARTÍNEZ, 



Revista X, v. 17, n. 1, p. 231-249, 2022. 240

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ
Departamento de Letras Estrangeiras Modernas

ISSN: 1980-0614

2017, p. 85) e de uma “[...] luta contínua para superar nosso sexismo, classismo, racismo, 
colonialismo, homofobia” (ORTEGA, 2018, p. 96).

	Esclareço que as fases curriculares apontadas não determinam a superação das 
outras fases, pois cada uma segue presente no debate com maior ou menor protagonismo. 
O debate mobilizado por uma educação não sexista, por exemplo, ao colocar esta variável 
no centro, minimiza a importância de debates que definem a violência como um produto 
em que classe, raça e sexualidade se expressam simultaneamente. O que enfatizo é que 
o sexismo e o gênero, ao estarem no centro do debate, subordinam diferentes variáveis 
de opressão experimentadas por mulheres Outras, reatualizando conteúdos definidos 
por termos modernos, ainda que para os problemas modernos já não existam soluções 
modernas (SOUSA SANTOS, 2010).

	Observo a interseccionalidade a partir deste lugar, já que se transformou no 
conceito teórico mais utilizado para falar de desigualdades múltiplas (VIVEROS, 2016). 
O que destaco não evita a pergunta em torno do porquê tem sido desta forma, conectando-
me às experiências vividas e às relações feministas que nos permitiram ser as feministas 
que somos hoje. Voltarei a esta discussão no final desta seção, já que antes esclarecerei 
por que o sexismo e o gênero são conceitos modernos, subvertendo a potencialidade 
da interseccionalidade.

	O protagonismo do gênero – e “o moderno” que representa –, expõe a habilidade 
desenvolvida para pensar categoricamente, o que se mostra central para o debate entre 
o CP e a PF. Apesar de ampliar a compreensão da violência que habita na fase em 
que gênero, classe, raça, sexualidade são citados como imprescindíveis para produzir 
conhecimentos, o gênero continua produzindo Colonialidade. Uma explicação para 
o que aponto diz respeito à conquista de Abya Yala, que impôs um sistema de relação 
entre homens e mulheres à maneira do conquistador, instalando um sistema único de 
opressão da mulher (HERNÁNDEZ, 2018) e apagando experiências Outras, vinculadas 
às comunidades onde mulheres e homens exerciam o poder de outra forma.

	A respeito disso, esclareço que em algumas sociedades pré-coloniais de Abya 
Yala, a mulher era o centro. Nada era sagrado sem sua benção. Além disso, acrescento a 
existência de lógicas de reciprocidade nas quais a atual exploração capitalista não era um 
horizonte. Quando o feminismo resiste e se opõe às características impostas às mulheres 
(inscrição no privado, papel reprodutivo, passiva, entre outras), omite que existiram 



241Revista X, v. 17, n. 1, p. 231-249, 2022.

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ
Departamento de Letras Estrangeiras Modernas

ISSN: 1980-0614

relações entre homens e mulheres que se expressaram sob outras condições4. A partir 
disso, é possível pensar que a atual luta feminista se revolta em relação a um sistema de 
representação e significação da realidade produzido pela conquista, e não com os termos 
apagados por esta e que existiam nas relações Outras, isto é, o faz com termos modernos 
alçados como aspiração universal.

	Defendo que este último deve estar presente na análise interseccional, pois, ainda que 
tente superar a análise fragmentária, se não conseguir visualizar como opera a hierarquia, 
suas contribuições se diluem. Nas sociedades hierárquicas, o poder é um privilégio exercido 
muitas vezes de forma naturalizada, o que permite que nos grupos subalternos também 
existam hierarquias, sendo o gênero – como revisei – um marcador de seu fortalecimento. 
Assim, quando se fala em interseccionalidade, aparecem mulheres diversas, o que não 
assegura interações relacionais simétricas. Por exemplo, o gênero ocidental continua 
explicando a violência homem/mulher indígena, encaixando-as em relações culturais 
específicas, apenas produzidas entre indígenas ou pessoas negras, o que propicia uma 
ideia de atraso em função de uma cultura considerada mais machista (CUMES, 2009).

	Acrescento que embora a interseccionalidade visibilize sujeitas omitidas pela 
Modernidade, “[...] ver a violência enquanto se está presa em sua lógica, não estimula 
alguém a resistir a ela” (LUGONES, 2005, p. 69). Lugones faz uma crítica a Crenshaw, 
que cunhou o conceito de interseccionalidade. Este conceito dá visibilidade à mulher negra 
em um marco legal que não se questiona e assim reafirma a falsa universalização, pois 
sua “aparição” se dá sob os marcos eurocentrados da lei5. Cabe dizer que o conhecimento 
legal junto ao conhecimento científico são o suporte da linha que separa Modernidade 
de Colonialidade. Na zona moderna – de regulação/emancipação – se articula o binômio 
legal/ilegal, cuja coerção deriva a zona colonial – de apropriação/violência – ao sujeito 
alegal, ou aquele que é irrelevante em todas suas formas (SOUSA SANTOS, 2010); ou 
seja, não se trata de ilegalidade, mas da alegalidade que se oculta. Isto é pior do que ser 

4 Não pretendo mobilizar uma visão romântica a respeito destas relações Outras, apenas destaco 
que a conquista ocultou experiências, favorecendo – como expresso – a universalização do 
imaginário feminista à violência contra a mulher.
5 A crítica de Lugones é mais bem compreendida ao relacioná-la com a diferença entre Feminismo 
da Igualdade e da Diferença. O primeiro deseja igualar em direitos os homens e as mulheres; o 
segundo, criar um mundo a partir das mulheres, portanto a sua pretensão não é se integrar, nem 
validar os produtos elaborados por homens. O marco legal é androcentrista, portanto, Crenshaw 
reativa o dilema Wollstonecraft, que sintetiza o que acabo de apresentar. Destaco que este dilema 
em seus termos mais convencionais está longe de questionar o racismo, que Crenshaw, sim, o faz. 
Para além disso, Lugones põe em jogo que se deve transitar a partir de uma etapa compreensiva 
(interseccionalidade) para uma etapa de ação (Fusão).



Revista X, v. 17, n. 1, p. 231-249, 2022. 242

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ
Departamento de Letras Estrangeiras Modernas

ISSN: 1980-0614

ilegal, pois, em um território sem lei, concede-se ao mais “forte” um poder de veto sobre 
a vida e sustento do mais “fraco” (SOUSA SANTOS, 2018).

	O veto a que me refiro se expressa em uma interseccionalidade que neutraliza o 
racismo e transita em direções diversas e contraditórias. Uma delas é que, ao ser promovida 
fundamentalmente a partir de vozes femininas, a preponderância do gênero subordina 
outros eixos de desigualdade. Desta forma, colocá-lo no centro delimita a violência em 
termos feministas ocidentais, o que não permite compreender que existe uma relação entre 
as situações sociais das mulheres brancas e as situações das mulheres de cor (LUGONES, 
2005, p. 66). Lugones ilumina como o pensamento categórico produz opressão, pois 
“Gênero e raça, por exemplo, não se atravessam como categorias de opressão separadas e 
separáveis. Ao contrário, a opressão de gênero e da raça afetam as pessoas sem nenhuma 
possibilidade de separação” (LUGONES, 2005, p. 69). Dito de outra maneira e situado no 
exemplo: o sexismo opera como veto dos termos periféricos associados ao racismo.

	Outra direção é a que se refere a um uso da interseccionalidade associada a uma 
tradição alheia ao conceito de gênero. O que aponto insiste na desagregação das análises, 
deixando tudo da mesma forma e eliminando a possibilidade de se pensar em relação e 
de ver como se estabeleceram os protagonismos e as periferias em diferentes contextos, 
para equilibrá-los. Esse equilíbrio não pode negar as formas em que o colonialismo 
se reatualiza, uma vez que sua trajetória demanda inflexões. Com efeito, uma crítica 
recorrente à interseccionalidade é a sua lógica aditiva, que trata de modo equivalente 
diferentes categorias sociais, isto é, equipara-as como se a violência contra uma mulher 
branca fosse igual a de uma mulher racializada. Desta forma, destaco que é possível 
compreender a importância de unir essas variáveis nas análises, porém, caso não se 
atente às suas diferenças, tudo permanece igual. Os afetos, um conceito recorrente da PF, 
esclarecem esta ideia.

	Para a PF, os afetos “[...] fazem parte de uma ética feminista do acompanhamento, 
do caminhar lado a lado, de transitar as dores e nos fazermos cúmplices de nossos 
desejos” (KOROL, 2007, p. 20). No entanto, há um processo de generização que 
naturalizou processos coloniais que construíram todas as mulheres como afetivas. Essa 
ideia produzida de cima para baixo, ou a partir do dominante ao subordinado, apaga a 
desigualdade, gerando respostas paradoxais. Neste sentido, Cumes descreve que “existem 
mulheres indígenas e negras que acham que é melhor ter atos de bondade e de amor para 
perdoar ‘ações ofensivas’, com a intenção de não romper com as construções coletivas” 
(CUMES, 2017, p. 515), questão que entendo ter a função de permitir que “[...] o futuro 
impeça que a crueldade do agora seja questionada” (BERLAND, 2012, p. 112).



243Revista X, v. 17, n. 1, p. 231-249, 2022.

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ
Departamento de Letras Estrangeiras Modernas

ISSN: 1980-0614

	O perdão da ofensa, como indicado por Cumes, é funcional à trama colonial, 
pois propicia o silenciamento da voz racializada. Isto também pode ser visto como 
branqueamento, já que estas mulheres sentem mais afeto pela construção coletiva do que 
pela sua própria voz, que não é um produto das relações simétricas, mas do eurocentrismo. 
Este nutre as interações sociais hierárquicas que se concentram em proteger o projeto da 
Modernidade, e que ocultam, vale afirmar, a Colonialidade e os danos experimentados 
pelxs sujetxs, saberes e demandas que são submetidos a essa zona. Desta forma, a trama 
coletiva protege uma ideia de falsa igualdade entre mulheres que, por meio do silêncio de 
algumas, põe em xeque um caráter otimista dos vínculos, que são mantidos para aliviar 
o peso, mesmo que as condições de vínculo não se transformem (BERLAND, 2012). 
Se tais condições não mudam, para além do marco dos afetos, conserva-se uma versão 
restrita da realidade, que serve para que as vozes ocidentais sejam mais relevantes do que 
as não ocidentais.

	Dito isto, a respeito da interseccionalidade destaco que: 1) permite uma entrada 
à zona moderna que não desmonta a zona colonial, ao não questionar amplamente a 
coerção da primeira sobre a segunda. Os afetos são um exemplo disso. 2) Não se trata 
somente de articular teoricamente categorias sociais, mas também de construir condições 
simétricas de encontro entre elas, que devem considerar as diferenças entre sistemas de 
desigualdades e os contextos que as produziram; 3) o currículo da PF deve transcender 
um discurso teórico que, na prática, reativa relações coloniais, e para isso é necessário se 
desprender do pensamento ocidental que limita seu caráter crítico.

	A respeito do caráter crítico, pontuarei que os movimentos sociais se caracterizaram 
por “[...] usar de modo contra-hegemônico e para fins contra-hegemônicos instrumentos 
ou conceitos hegemônicos” (SOUSA SANTOS, 2010, p. 16). No entanto, o uso desses 
conceitos foi possível “[...] dentro de um horizonte de possibilidades que originariamente 
não é o seu” (SOUSA SANTOS, 2010, p. 16). Assim, são introduzidos em um debate sem 
discutir os termos hegemônicos, como observado em uma interseccionalidade feminista 
antirracista que não reconhece as relações entre pessoas, comunidades e com a natureza 
que a conquista apagou e transformou. Esta falta de reconhecimento revela um ser 
feminista que não se interroga por que somos as feministas que somos, uma vez que não se 
compreende – como reviso através do gênero, a interseccionalidade e sua relação com os 
afetos – como produtora de Colonialidade ou do que é invisibilizado em nossas relações.

	Nesta linha reflexiva, reanimo a importância de propor um currículo crítico 
feminista que “[...] talvez já não se trate simplesmente dos ‘olhos do ocidente’, mas de 
como esse ocidente está dentro e reconfigura constante e globalmente os termos de raça e 



Revista X, v. 17, n. 1, p. 231-249, 2022. 244

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ
Departamento de Letras Estrangeiras Modernas

ISSN: 1980-0614

gênero” (MOHANTY, 2008, p. 432). A respeito disso, acrescento sexualidade, classe e os 
afetos de agrado ou desagrado que a globalidade do seu projeto produz.

CONCLUSÕES (OU CONSIDERAÇÕES PARA PENSAR UM CURRÍCULO 
FEMINISTA DECOLONIAL)

Foi discutido até aqui que a violência epistêmica moderno/colonial mobiliza 
análises que utilizam a tradição ocidental como nivelador compreensivo universal. Desta 
forma, foi evidenciado que o CP e a PF coincidem em discursos e práticas que expõem 
que o fim do colonialismo político não significou o fim do colonialismo nas mentalidades 
e subjetividades, definindo que as relações ainda ocorram de cima para baixo, isto é, 
omitindo as relações de dominação/subordinação que sustentam este fluxo e que amparam 
os limites curriculares revisados.

	Isto foi exemplificado, na primeira parte, através de práticas que reproduzem e se 
co-constituem sob a matriz do poder moderno/colonial. A respeito disso, foi destacada uma 
análise fragmentada que omite o relacional e transforma a diferença em hierarquia, para 
revelar que a seleção dos conteúdos do CP é acrítica em relação ao racismo/classismo que 
a organiza. Ainda, na segunda parte, vinculando-o a algumas fases de desenvolvimento 
curricular feminista, destacou-se o uso hegemônico do gênero e da interseccionalidade 
para alertar a respeito de uma crítica que ainda é restrita, dada a existência de imaginários 
que reatualizam o colonial no nosso presente. Dito de outra forma: a transformação 
da cultura não é tal se sobrevivem as diferenças que inferiorizam o conhecimento e as 
experiências vividas não ocidentais. Vale reiterar que é vital transcender esse limite, visto 
que reforça a subalternidade de comunidades racializadas.

	Por meio deste trajeto, conclui-se que a superação do colonial deve considerar 
as dimensões epistêmicas, políticas e institucionais, relacionando-as com diferentes 
categorias sociais. Focar em somente um destes âmbitos enfraquece uma perspectiva 
ampla da opressão racista/classista que tem sido mobilizada, como foi revisado, pela 
importância que a Modernidade atribuiu ao gênero e ao sexo. A partir deste lugar e para 
responder à pergunta que formulei no início, sugiro algumas considerações para pensar 
em um currículo feminista decolonial:

	1) Habilitar uma perspectiva relacional entre os desenvolvimentos do pensamento 
eurocêntrico e de epistemes Outras, isto é, apostar na transdisciplinaridade, de forma 
que sejam reveladas possibilidades de co-presença que superem a coerção e, portanto, as 
hierarquias cognitivas. Uma análise que inclua as vozes de baixo, vinculadas a conteúdos 
não ocidentais, confere pertinência e coerência do currículo às demandas sociais, políticas 



245Revista X, v. 17, n. 1, p. 231-249, 2022.

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ
Departamento de Letras Estrangeiras Modernas

ISSN: 1980-0614

e culturais que confrontam o epistemicídio moderno – o que é bom para todxs, ou as lutas 
anticapitalistas pela defesa dos territórios não nos afetam? É um caminho proveitoso 
colocar em questão, como temas curriculares, as verdades eurocêntricas, o tempo 
moderno como produtor de atraso, as relações hierárquicas produzidas pela colônia e a 
produtividade capitalista.

	2) Incorporar os saberes descartados no currículo educativo, questão que surge a 
partir da análise do que é difundido e do que é apagado em todas as disciplinas. Desta forma, 
considerar os impactos da matriz de poder colonial na vida que vivemos, inscrevendo-a 
na análise dos conteúdos curriculares; pôr em circulação conceitos levantados pelas lutas 
latino-americanas; superar os limites dos conhecimentos que produzem Colonialidade, 
como o científico e o legal, encorajam outras formas de ser e estar no planeta, portanto, 
são caminhos sugeridos.

	3) Utilizar a interseccionalidade como enfoque de análise. Neste sentido, sugiro 
reforçar um caráter dialógico curricular que se distancie da equivalência entre categorias 
sociais e sistemas de desigualdade, favorecendo a construção de condições simétricas de 
encontro entre diferenças. Nesta questão, adquire importância a escuta dx subalternx – 
conforme Sousa Santos (2010) –, pois confronta a incompletude do saber, o que amplia 
os marcos restritos de compreensão da realidade. Isto equilibra relações assimétricas, 
favorece decisões coletivas em torno do tempo das ações, reforçando que se defenda a 
igualdade quando a diferença inferioriza, e que se valorize a diferença quando a igualdade 
apaga trajetórias particulares e resistências à cultura dominante. Esta escuta amplia a 
imaginação política com ideias Outras e favorece que a denúncia do racismo/classismo 
seja considerada como contribuição à mudança, facilitando que a aliança seja um campo 
concreto de ação. Neste sentido, dar espaço aos saberes feministas subalternos, indígenas, 
afrodescendentes, do campo e populares possibilita deslocar as análises fragmentárias, 
assim como o racismo e o classismo que as alimentam, dado o caráter relacional que 
movimentam. Acrescento que a interseccionalidade é um pensamento complexo 
que desafia políticas públicas, cujo caráter identitário descartam o caráter múltiplo e 
relacional da violência. Tais políticas incidem nas práticas educativas que, ao simplificar 
as abordagens e os estudos da realidade, omitem experiências nas quais o racismo, o 
sexismo, o classismo e a homofobia se expressam simultaneamente.

	4) Enfatizar a crítica ao capitalismo/neoliberalismo, já que a crise ecológico-
planetária produzida por estes é de abordagem urgente. Isto deve se relacionar aos 
desenvolvimentos teórico/políticos das lutas indígenas, negras, do campo e populares. 
Assim, descentraliza-se o poder, que adquire formas específicas através dos limites da 



Revista X, v. 17, n. 1, p. 231-249, 2022. 246

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ
Departamento de Letras Estrangeiras Modernas

ISSN: 1980-0614

crítica eurocentrada, proposta por Sousa Santos e descrita no texto. Com isto me refiro 
a um exercício dialético que confronte conceitos como socialismo, direitos humanos, 
democracia, desenvolvimento de Bem Viver, dignidade e território, para revelar o que 
ocultam os primeiros para excluir os últimos. O que aponto, a título de exemplo, e que 
também inclui outros conceitos mencionados, como crescimento, eficiência, certificação, 
empreendimento, entre outros, fratura paradoxos jurídicos e institucionais que habitam 
a universalidade dos direitos, de forma que é preciso questionar se os princípios que os 
regem são válidos para todos os contextos e histórias.

	O que elenco é amplíssimo, complexo e estreito ao mesmo tempo, pois destaco 
que a reflexão deve ser coletiva e deve se esforçar para pluralizar os imaginários 
através da incorporação dos saberes descartados. Neste trajeto, existem ações urgentes 
e concretas que possibilitam a existência deste currículo Outro, entre as que destaco: 
1) formação/autoformação nos temas propostos, não apenas para docentes, como 
também para educadores populares, ativistas, artivistas6, acadêmicxs; 2) planejamentos 
que, usados de modo contra-hegemônico, problematizem e interconectem o que as 
distintas linguagens e práticas disciplinares ocultam como eixo de desenvolvimento de 
habilidades de análise, síntese, avaliação e criação; 3) didáticas orientadas para vivenciar 
possibilidades que transformem as condições impostas pela reatualização colonial, 
sustentando transposições didáticas vinculadas às experiências vividas, no relacional, na 
reciprocidade, na responsabilidade territorial, que evidenciem como temos feito parte da 
superação e também da conservação da matriz de poder colonial; 4) metodologias que 
destaquem a dimensão colonial que vive na sociedade e nas pessoas, que potencializem 
encontros simétricos com as diferenças nos ambientes educacionais e para além deles, 
que valorizem o silêncio para escutar o que não é escutado, bem como propiciem pôr à 
disposição os privilégios a partir das ideias que não antecedem as relações estabelecidas; 
5) revisão de materiais educativos, a fim de evitar toda forma de racismo, classismo, 
sexismo, homolesbotransfobia, omissão de conflitos e exigências históricas, entre outros, 
destacando as vozes racializadas com a finalidade de não encaixá-las em demandas de 
corte meramente cultural, que apagam a experiência colonial.

	Tudo isto se transforma em um desafio à imaginação política dos objetivos, 
conteúdos e atividades que mobilizamos para transformar a realidade a partir do 
currículo. Neste sentido, uma análise decolonial poderia resultar em novas perspectivas 
de abordagem, cujo caráter crítico reconheça e questione os termos hegemônicos, 

6 União de arte e ativismo no sentido da mudança e da transformação. Esta é uma energia que 
transcende os espaços da universidade e dos museus para se colocarem nos espaços sociais.



247Revista X, v. 17, n. 1, p. 231-249, 2022.

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ
Departamento de Letras Estrangeiras Modernas

ISSN: 1980-0614

mesmo quando tenham sido levantados por grupos subalternos. Vincular este exercício 
à reatualização colonial que define o quê, como e para quê do debate, estimula pensar, 
entre outras coisas, por que o CP e a PF seguem produzindo Colonialidade; por que são 
defendidas algumas demandas e não outras e por que e como nos tornamos as feministas 
que somos.

REFERÊNCIAS 

BERLANT, L. Optimismo Cruel. Tradução de Nattie Golubov. Debate Feminista, v. 45, 
p. 107-135, 2012. 

CRABTREE, R.; SAPP, D.; LICONA, A. (ed.). Feminist Pedagogy: Looking Back to 
Move Forward. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 2009.

CRENSHAW, K. Cartografiando los márgenes. Interseccionalidad, políticas, identitarias 
y violencia contra las mujeres de color. Tradução de Raquel (Lucas) Platero e Javier Sáez. 
In: PLATERO, R. (ed.). Intersecciones: cuerpos y sexualidades en la encrucijada. Temas 
Contemporáneos. Barcelona: Bella Tierra, 2012.

CASTRO-GÓMEZ, S. Decolonizar la universidad. La hybris del punto cero y el diálogo 
de saberes. In: CASTRO-GÓMEZ, S.; GROSFOGUEL, R. (ed.). El giro decolonial: 
reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global. Bogotá: Siglo 
del Hombre Editores; Universidad Central, Instituto de Estudios Sociales Contemporáneos; 
Pontificia Universidad Javeriana, Instituto Pensar, 2007.

CUMES, A. Mujeres indígenas, patriarcado y colonialismo: un desafío a la segregación 
comprensiva de las formas de dominio. Anuario Hojas de Warmi, n. 17, p. 1-16, 2012.

CARIÑO, C.; CUMES, A.; CURIEL, O.; GARZÓN, M. T.; MENDOZA, B.; OCHOA, K.; 
LONDOÑO, A. Pensar, Sentir y Hacer Pedagogías Feministas Descoloniales. Diálogos 
y Puntadas. In: WALSH, C. (ed.). Pedagogías Decoloniales: Prácticas insurgentes de 
resistir, (re)existir y (re)vivir. t. 2. Quito: Ediciones Abya-Yala, 2017. (Serie Pensamiento 
Decolonial).

ESCOBAR, A. El final del salvaje. Naturaleza, cultura y política en la antropología 
contemporánea. Bogotá: CEREC, 1999.

ESCOBAR, A. La invención del Tercer Mundo. Caracas: Fundación Editorial El perro 
y la rana, 2007.

ESCOBAR, A. Territorios de diferencia: Lugar, movimiento, vidas, redes. Tradução de 
Eduardo Restrepo. Popayán: Envión editores, 2017.



Revista X, v. 17, n. 1, p. 231-249, 2022. 248

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ
Departamento de Letras Estrangeiras Modernas

ISSN: 1980-0614

FANON, F. Piel negra, máscaras blancas. Madrid: Akal, 2009.

FASSIN, E. La democracia sexual y el choque de civilizaciones. Revista Mora, v. 18, n. 
1, p. 1-10, 2012.

GIMENO SACRISTÁN, J. Reformas educativas y reforma del currículo: anotaciones a 
partir de la experiencia española. In: WARDE, M. (org.). Novas Políticas Educacionais: 
críticas e perspectivas. São Paulo: Pontíficia Universidade Católica de São Paulo, 1998.

HERNÁNDEZ, I. Colonialidad feminista, sociosexual y aportes lesbofeministas 
antirracistas descoloniales. Nomadías, n. 24, p. 67-87, 2018.

HERNÁNDEZ, I. Trascender la diferencia colonial. Otras miradas sobre extractivismo. 
In: JARA, A. E (comp.). Mujeres en defensa del Territorio. Reflexiones de mujeres 
frente al extractivismo. Valparaíso: Heinrich Böll, 2018.

INGOLD, T. Being Alive: Essays on Movement, Knowledge and Description. New York: 
Routledge, 2011.

KOROL, C. Feminismos populares. Las brujas necesarias en tiempos del cólera. Revista 
Nueva Sociedad, n. 265, p. 142-152, set./out. 2016

KOROL, C. Hacia una Pedagogía Feminista: Géneros y educación popular. Buenos 
Aires: El Colectivo, 2007.

LUGONES, M. Multiculturalismo radical y feminismo de las mujeres de color. Tradução 
de Joaquín Rodríguez. Revista Internacional de Filosofía Política, n. 25, p. 61-76, 2007.

LUGONES, M. Colonialidad y género. Revista Tabula Rasa, n. 9, jul./dez. 2008.

MARTÍNEZ, I.; RAMÍREZ, G. Des-patriarcalizar y Des-colonizar la educación. 
Experiencias para una formación Feminista del profesorado. Revista Internacional de 
Educación para la Justicia Social (RIEJS), v. 6, n. 2, p. 81-95, 2017.

MENA, M. I. La ilustración de las personas afrocolombianas en los textos escolares para 
enseñar historia. Revista de Historia del Caribe, Barranquilla, n. 15, p. 105-122, 2009.

MOHANTY, C. Bajo los ojos de occidente: academia feminista y discursos coloniales. 
In: SUAREZ, L.; HERNÁNDEZ, R. Descolonizando el feminismo: teorías y prácticas 
desde los márgenes. Madrid: Cátedra, 2008.

NUSSBAUMM, M. Sin fines de lucro. Por qué la democracia necesita de las humanidades. 
Buenos Aires: Katz, 2010.



249Revista X, v. 17, n. 1, p. 231-249, 2022.

UNIVERSIDADE FEDERAL DO PARANÁ
Departamento de Letras Estrangeiras Modernas

ISSN: 1980-0614

ORTEGA, E. Señas para una Educación Feminista. Nomadías. n. 25, p. 91-100, jul. 2018.

PARPART, J. ¿Quién es la otra? Una crítica feminista posmoderna de la teoría y la práctica 
de “mujer y desarrollo”. Debate Feminista, v. 13, p. 327-356, 1996.

QUIJANO, A. Colonialidad del poder, globalización y democracia. Revista de Ciencias 
Sociales de la Universidad Autónoma de Nuevo León, ano 4, n. 7-8, set./abr. 2002.

SCOTT, J. Género: ¿Todavía una categoría útil para el análisis?. La manzana de la 
discordia, v. 6,  n. 1, p. 95-101, 2011.

SOUSA SANTOS, B. Descolonizar el saber, reinventar el poder. Montevideo: Trilce, 
2010.

SOUSA SANTOS, B. Democracia y Transformación. Cidade do México: Siglo XXI, 
2017.

SODRÉ, M. Reinventando a edução: Diversidade, Descolonização e Redes. Petrópolis: 
Vozes, 2012.

VIVEROS, M. La interseccionalidad: una aproximación situada a la dominación. Debate 
Feminista, v. 52, p. 1-110, out. 2016.

Recebido em: 01 out. 2021 
Aceito em: 21 jan. 2022


