
1Revista X, v. 16, n. 1, p. 1-5, 2021.

APRESENTAÇÃO

Nylcéa Thereza DE SIQUEIRA PEDRA 
Universidade Federal do Paraná 

npedra@hotmail.com 
https://orcid.org/0000-0003-1088-4260

No ano de 2020, no mundo soou o aviso de que o modo de vida que estamos 
levando já não pode existir sem um custo inestimável. Jung chamaria de sincronicidade 
o fato de que, neste mesmo ano, discentes e docentes do curso de Letras da Universidade 
Federal do Paraná estivessem preparando este dossiê intitulado “Estudos decoloniais em 
tradução”. Nele, estão reunidas as traduções de quinze artigos de temática decolonial, 
alguns escritos pelos precursores do grupo de estudos modernidade/colonialidade; outros, 
pelos que seguiram seu legado. Ainda que apresentando temáticas distintas, o chamado 
original do grupo continua valendo: é preciso rever o nosso lugar no mundo, é preciso 
encarar o que a modernidade impôs como verdade e é preciso procurar outras margens, 
novas fronteiras.

O convite a um novo olhar, a colocar o Sul no centro global, já se encontra na 
ilustração que abre este dossiê, de autoria de Letícia Pilger, artista plástica e discente da 
pós-graduação do curso de Letras. Na composição feita pela artista, é possível observar, 
de um lado, o amor que emana em ecos, saindo do continente, como marca de uma 
enunciação que se faz a partir de um lócus e, de outro, textos em diversas línguas, para 
representar o pensamento decolonial e a sua teorização.  

Os três artigos de abertura do dossiê são de autoria dos inauguradores dos estudos 
decoloniais: Ramón Grosfoguel, Walter Mignolo e Catherine Walsh. Partindo da premissa 
de que discutir a relação entre modernidade e capitalismo é um dos assuntos fundamentais 
para o debate político contemporâneo, Grosfoguel apresenta, em “A complexa relação 
entre modernidade e capitalismo: uma visão descolonial” um panorama sobre como a 
modernidade faz parte do projeto civilizatório capitalista, bem como as maneiras para 
superar essa relação que dá origem a tantas desigualdades e opressões. Trata-se de um 
texto introdutório, fundamental para entender o pensamento decolonial e a rede de estudos 
modernidade/colonialidade.



Revista X, v. 16, n. 1, p. 1-5, 2021. 2

Em “Desobediência epistêmica, pensamento independente e liberdade decolonial”, 
Walter Mignolo expõe as nem sempre sutis relações de poder colonial/imperial presentes 
no âmbito acadêmico, além das consequências da persistência tardia da influência 
europeia nas pesquisas e projetos dos países do Terceiro Mundo. Explora também teorias 
de opções decoloniais e descolonializantes desenvolvidas por estudiosos não brancos e 
extrapola suas conclusões, finalizando o artigo ao entrelaçar as teorias citadas com seu 
próprio parecer sobre a produção do conhecimento em países previamente colonizados.

Por sua vez, Catherine Walsh, em “´Outros´ saberes, ´outras´ críticas: reflexões 
sobre as políticas e práticas de filosofia e decolonialidade na ´outra´ América”, debate 
a ordenação geopolítica do pensamento crítico, apontando para o projeto epistêmico 
que a modernidade e a sua outra face, a colonialidade, também possuem. Com isso, 
evidencia outros modos de pensar que foram e continuam sendo subalternizados 
pela modernidade/colonialidade.

Entendendo a linguagem como reafirmação de pertença a um lugar no mundo, mas 
também como instrumento de poder (e consequentemente de dominação), os três artigos 
seguintes apresentam como tema central a linguagem como artifício de colonização 
e a importância de se rever o modo como se opera a educação em busca de uma 
Pedagogia decolonial que inclua os subalternizados. Assim, em “Sobre a colonialidade 
da linguagem”, Gabriela Veronelli analisa as relações linguísticas de poder, e destaca o 
processo de desumanização das populações colonizadas por meio da linguagem. Esse 
processo começa na conquista da América e se perpetua até a atualidade. A autora se une à 
nova geração de pesquisadores decoloniais e introduz conceitos inéditos, criando termos 
como monolinguajar para explicar o fenômeno linguístico que coloca as gentes nativas 
em um lugar inferior e que encobre a opressão colonial da linguagem.

Noah de Lissovoy e Raúl Olmo Fregoso Bailón tratam em “Colonialidade: 
dimensões-chave e implicações críticas” dos principais aspectos da colonialidade e 
de suas implicações para a teoria educacional. Na primeira parte, os autores abordam 
a definição, as origens, as características e as consequências desse conceito, além de 
proporem a transcolonialidade como uma solução para os danos da questão colonial. Em 
seguida, demonstram como um deslocamento epistemológico pautado na decolonialidade 
questiona a tradição intelectual Ocidental e influencia a Educação, sobretudo a Teoria 
Crítica e a Pedagogia.

Alexander Ortiz Ocaña, María Isabel Arías López e Zaira Esther Pedroso Conedo 
aprofundam a questão educativa e nos propõem alguns caminhos “Rumo a uma pedagogia 
decolonial no/do Sul global”. O convite para decolonizar o ensino parte da reflexão de 



3Revista X, v. 16, n. 1, p. 1-5, 2021.

teorias propostas por outros pensadores, como Paulo Freire e a pedagogia do oprimido. 
Para os autores, a principal característica da pedagogia decolonial é o deslocamento da 
importância dos papéis. Os alunos e as suas vivências recebem o protagonismo que não 
têm em outras abordagens pedagógicas e a partir deles se constrói o conhecimento.

	Os cinco artigos seguintes são de estudiosos que seguem a linha dos estudos 
decoloniais em diferentes lugares do mundo, evidenciando como as discussões a respeito 
do giro decolonial ganham cada vez mais importância no meio acadêmico. Claude 
Bourguignon Rougier e Philippe Colin, em “Do universal ao pluriversal: questões e 
desafios do paradigma decolonial”, destacam que é necessário reconhecer o impacto 
que o processo colonizatório europeu causou em diversas partes do globo, afetando não 
somente as relações de produção, mas a vida social e a maneira como o conhecimento é 
produzido. Defendem, portanto, considerar as histórias locais para, com isso, reavaliar a 
perspectiva utilizada na produção do conhecimento. 

Partindo da noção de colonialidade do saber, Eduardo Restreppo em “Descentrando 
a Europa: contribuições da teoria pós-colonial e do giro decolonial ao conhecimento 
situado” denuncia a falácia da neutralidade, objetividade e universalidade do conhecimento, 
característica do paradigma eurocêntrico moderno. Assim, junto a reflexões realizadas 
pelos estudos decoloniais, expõe a necessidade de descentralizar o pensamento ocidental 
europeu, aprofundando a compreensão do conhecimento próprio.

Em “Decolonização, Sul global e colonialidade do poder”, Marina de Chiara 
revisita os principais conceitos advindos de perspectivas críticas sobre a modernidade 
e sobre a colonialidade do poder, úteis para se pensar a oposição epistemológica entre 
Norte e Sul do mundo, fratura que atua inclusive no corpo das nações, a exemplo do que 
ocorre hoje na Itália, desde onde escreve a autora.

Para Leandro Salamanca López, desde o processo de colonização, a América 
Latina tem sofrido a imposição de uma forma de poder, saber e ser. Neste contexto, o seu 
artigo “Bem viver, decolonialidade e bioética: discussões, contribuições e articulações” 
apresenta o que o autor entende por colonialidade do poder, do saber e do ser; as críticas 
ao modelo do projeto colonialidade/modernidade; e como o projeto decolonial, a proposta 
do bem viver e a bioética podem contribuir para a resolução de problemas atuais advindos 
do projeto da modernidade. 

O artigo mais atual deste dossiê, “A ´resistência anormal´ da África frente ao 
vírus da Covid-19: esboço de uma análise de uma colonialidade do poder sobre a vida 
na África”, escrito por Paul Mvengou Cruzmerino, procura analisar um discurso velado 
de cunho colonialista existente no poder e nas mídias europeias ao perceberem a não 



Revista X, v. 16, n. 1, p. 1-5, 2021. 4

concretização da catástrofe sanitária que haviam imaginado para a África em relação 
à evolução da pandemia de Covid-19. Aponta também para o olhar colonialista que 
se mantém para a África, revelando o intuito da realização de testagens no continente 
africano, prática comum na época colonial. 

Apresentamos, ainda, quatro artigos cuja temática central versa sobre o feminismo 
decolonial, discussão que vem ganhando fôlego nos últimos anos. María Luisa Femenías 
apresenta em “O feminismo latino-americano, cartografia preliminar” um panorama dos 
feminismos latino-americanos pensando a sua genealogia e a tradução/transformação 
das teorias feministas, assim como as convergências das análises feministas latino-
americanas sobre o fazer/ser feminista no nosso continente. Para isso, ela dialoga com a 
fronteira de Gloria Anzaldúa, a leitura do feminicídio na América Latina como sistema 
de comunicação de Rita Segato, o trabalho de Sonia Montecino com a figura do huacho 
(órfão) e as consequentes masculinidades exacerbadas, e a denúncia de Marie Ramos 
Rosado do racismo e da ausência do reconhecimento das contribuições negras na formação 
cultural da América Latina e do Caribe.

Intitulado “Ao feminismo decolonial na América Latina”, o artigo de Ana Marcela 
Montanaro Mena questiona o papel e a postura de feministas “privilegiadas”, que seriam 
aquelas que não se encontram em países denominados do Terceiro Mundo. A partir de uma 
perspectiva hispânica e decolonial, a autora visa discutir a inserção das latino-americanas 
na luta pelos direitos das mulheres. São apresentados no escrito vários exemplos de 
mulheres latino-americanas que por vezes são esquecidas em estudos feministas.

Para finalizar o dossiê, nos permitimos fazer um experimento tradutório. O 
leitor vai encontrar o artigo “Colonialidade de gênero e poder: da pós-colonialidade à 
decolonialidade”, de Breny Mendoza, em tradução do original em língua inglesa e em 
tradução da autotradução publicada em espanhol anos depois. Com um mesmo cerne, 
mas fundamentos que se complementam, o(s) artigo(s) explora(m) as formas como o 
conceito de gênero está relacionado aos projetos de colonização. Traçando as origens 
históricas do feminismo decolonial e o contextualizando em relação a outras vertentes 
feministas e escolas de pensamento decoloniais, Mendoza apresenta um panorama 
completo que ilustra, por meio das principais teorias sobre o tema, como o gênero foi e 
continua sendo essencial às hierarquias da colonialidade. A dupla tradução também revela 
o caráter marginal e fronteiriço do exercício tradutório. Nestes dois textos, é possível 
observar como as traduções aproximam-se e distanciam-se parágrafo a parágrafo, e como 
os feminismos decoloniais vão se construindo entre o Norte e o Sul global tomando novas 
formas agora em língua portuguesa.



5Revista X, v. 16, n. 1, p. 1-5, 2021.

Esperamos que com estas leituras, os que delas se aproximem aceitem o convite 
do poeta Manuel de Barros e se disponham a transver o mundo.


