
Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020. 18

DA POLÔNIA AO BRASIL, COM BAGAGEM CULTURAL E 
LINGUÍSTICA. O QUE UMA PESSOA LEVA DENTRO DE SI?

From Poland to Brazil with Cultural and Linguistic Baggage. What Does 
One Carry Inside?

Jolanta TAMBOR  
Uniwersytet Śląski 

Universidade da Silésia, Polônia 
jolanta.tambor@us.edu.pl 

https://orcid.org/0000-0002-0801-3821

RESUMO: O presente texto, escrito por ocasião dos dez anos de 
existência do único Curso de Letras Polonês na América do Sul, na 
UFPR, registra a fascinação pelos rumos tomados pelos descendentes 
de poloneses no Brasil e o encantamento pelo excelente estado do 
idioma polonês da geração mais antiga e da geração intermediária. 
As descrições apresentadas são estudos de casos. Não deixa de ser 
surpreendente a permanência do sistema da língua polonesa no Brasil por 
tanto tempo em condições muito desfavoráveis. O grau de polonidade 
e de brasilidade na identidade de cada descendente é discutido levando 
em conta diferentes fatores: tempo de permanência no Brasil, em que 
geração de descendentes o indivíduo se insere, papel desempenhado na 
vida, sendo também influenciado pela percepção dos conceitos de pátria 
e língua nativa. Nesse ponto, torna-se inevitável uma discussão sobre os 
conceitos língua materna/língua nativa sob a ótica da cultura polonesa. 
O início do século XXI é visto como um novo ponto de virada no que 
concerne à identidade polonesa no Brasil, em que essa identidade passa 
por um renascimento; por outro lado, esse momento marca também 
o frequente desvio da geração mais jovem da aquisição da língua 
polonesa nos lares. A língua polonesa na comunidade polonesa, é uma 
língua-vínculo para as gerações mais antigas; para os jovens pode se 
tornar uma língua de contato com o mundo e com a grande comunidade 
de descendentes de poloneses no Brasil e em vários outros países.  
PALAVRAS-CHAVE: Migração; Identidade; Comunidade polonesa 
no Brasil; Língua materna.

ABSTRACT: The present text, written for the occasion of ten years 
of existence of the Faculty of Polish Studies in South America, 
at UFPR, contains stories of Brazilian Poles and talks about my 
admiration for the excellente Polish language maintenance by the older 
and middle-aged generations. The descriptions are case studies. The 



19Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020.

Polish language spoken by Poles in Brazil shows how excellently the 
system of the language has been maintained for many generations in 
unfavourable conditions. The degree to which Polish and Brazilian 
identities are perceived in the composition of the identity of a concrete 
person depends on many factors: the length of their stay in Brazil, the 
generation of immigrants they belong to, and their life role. It is also 
influenced by the way the terms “homeland” and “mother tongue” are 
understood. The concepts of ethnic and cultural identity and mother 
tongue are difficult to define, especially in borderland or migration 
situations, and it is also important to be aware of the significance of 
expressions equivalent to “mother tongue”/“native language” in Polish 
culture. The start of the 21st century marks a new turning point in 
the studies of Polish identity in Brazil, in which this identification is 
experiencing a renaissance; on the other hand, in this moment members 
of the youngest generation often do not use their ancestors’ language 
in their family home. For the Polish community in Brazil, Polish is a 
language of bonding for the older generations, while for the youngest 
ones it may become a language used for contact with the world at large 
and with the big Polish diaspora living in Brazil and in other countries. 
KEYWORDS: Migration; Identity; Polish community in Brazil; 
Mother tongue.

STRESZCZENIE: Tekst został napisany z okazji 10-lecia powstania 
jedynej polonistyki w Ameryce Płd, na UFPR. Zawiera zapis fascynacji 
losami Polaków brazylijskich i oczarowania wspaniałym stanem 
polszczyzny ich starszego i średniego pokolenia. Wszelkie ustalenia 
i opisy to studia przypadków. W zjawisku polszczyzny brazylijskiej 
zadziwia utrzymanie systemu polszczyzny przez tak długi czas (kilka 
pokoleń) w bardzo niesprzyjających warunkach. W artykule wskazuję, że 
stopień polskości i brazylijskości w tożsamości każdej z osób polskiego 
pochodzenia w Brazylii zależy od wielu czynników – długości pobytu 
w Brazylii, pokolenia imigranckiego, roli życiowej itp. Zależy też od 
rozumienia pojęć ojczyzny i języka ojczystego. Pokazuję, że tożsamość 
etniczna i kulturowa, język ojczysty bywa trudna do ustalenia szczególnie 
w sytuacjach pogranicza czy sytuacji emigracji, a szczególnie kolejnych 
pokoleń na emigracji. Uważam, że początek XXI w. wyznacza nową 
cezurę w badaniach polskiej tożsamości w Brazylii. Polska identyfikacja 
migrantów przeżywa renesans. Widoczny jest nawrót do postrzegania 
języka jako podstawowego komponentu tożsamości. Początek XXI 
wieku zrodził też, niestety, nowe zjawisko – najmłodsze pokolenie, 
często całkowicie odchodzi od języka jako fenomenu wynoszonego 
z domu. Dla Polonii język polski jest– w starszych pokoleniach 
językiem więzi, w najmłodszych może stać się językiem kontaktu ze 



Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020. 20

światem i z wielką społecznością Polonii brazylijskiej i światowej. 
SŁOWA KLUCZOWE: Migracja; Tożsamość; Polonia brazylijska; 
Język ojczysty.

COMO CHEGAMOS AQUI?

A celebração do jubileu do curso de Letras- Polonês em Curitiba, 10º aniversário 
do primeiro e, até o momento, único curso do gênero na América do Sul, foi o fato que 
me motivou a abordar a questão apresentada no título do presente artigo.

No começo do meu fascínio pelo Brasil encontra-se a proposta de cooperação 
da Universidade de Silêsia com o Curso de Letras Polonês da Universidade Federal do 
Paraná feita por Aleksandra Piasecka-Till. Um ano após essa reunião, nosso Reitor, como 
Presidente da KRASP (Conferência dos Reitores das Instituições Acadêmicas Polonesas), 
voaria para o Brasil para participar na conferência intitulada Innovative Strategies for 
Higher Education in Latin America and Europe: International Collaboration and 
Regional Development, que se realizou em São Paulo, de 11 a 14 de novembro de 2012, 
como parte do programa Alfa Puentes, ou seja, um projeto de cooperação internacional 
entre a Europa e América Latina, com o objetivo de melhorar e modernizar o sistema de 
ensino superior latinoamericano e harmonizar os currículos entre os dois continentes. 
O Professor W. Banyś concordou em incluir Curitiba em seu plano de viagem para se 
reunir com o Vice-Reitor da Universidade Federal do Paraná (UFPR), Prof. Rogério 
Andrade Mulinari e com o Cônsul-Geral da República da Polônia em Curitiba, Sr. Marek 
Makowski, com vistas à assinatura de um acordo bilateral entre a Universidade da Silésia 
e a Universidade Federal do Paraná.

No ano seguinte após a assinatura do contrato, durante o verão polonês decidimos 
iniciar a cooperação através de uma série de palestras. Estive aí com meu marido, Prof. 
Romuald Cudak, que deu palestras sobre literatura e eu dei palestras sobre língua. 
Alojamo-nos na casa de nossos amigos brasileiros, Rita e Sidney. Além de palestras e 
seminários,  participamos de duas conferências: uma relacionada à Alta Silésia (uma das 
regiões polonesas, que tem como capital Katowice)  – que eu tive a honra de abrir, a 
outra sobre Skamander, mas acima de tudo sobre Julian Tuwim, que foi aberta pelo Prof. 
Cudak. Provavelmente esta seja a parte mais importante de meu relato: em duas ocasiões, 
conhecemos pessoas de origem polonesa, que participavam de aulas de língua polonesa 
no CELIN – Centro de Línguas e Interculturalidade – um programa da UFPR que tenta 
responder às necessidades tanto de pessoas da comunidade universitária como externas a 
ela, promovendo cursos de línguas para grupos étnicos do Paraná, incluindo, claro, cursos 



21Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020.

de língua polonesa. Lá conhecemos pessoas maravilhosas, descendentes de imigrantes do 
século XIX no Brasil. Entre eles estava Mafalda, que nos convidou para sua casa e para as 
casas de suas amigas na Colônia Dom Pedro II. O Sr. Michał me ofereceu fotocópias de 
documentos de família, de seus bisavós que tinham viajado da Polônia para o Brasil. Na 
Colônia Dom Pedro II, comecei a gravar meus interlocutores, porque suas histórias eram 
extremamente fascinantes. Por isso, pensei que tudo, que fosse possível, deveria ser feito 
para não esquecer essas histórias. E então eu conheci Marcia Kovalczyk, que concordou 
em nos levar para a casa da família dela e dos amigos em Cruz Machado e Santana.

Fiquei fascinada pelos destinos que haviam tomado meus interlocutores e seus 
ancestrais, mas o que mais me encantou foi a qualidade do polonês usado pela geração 
mais antiga e pela geração intermediária de pessoas com raízes polonesas que vivem no 
Brasil. Afinal, é a quarta e talvez a quinta geração de imigrantes. Não especificarei aqui 
o termo “geração”, pois uso-o no sentindo não terminológico, ou seja, bisavós – avós – 
pais – filhos – netos. 

IDENTIDADE DA COMUNIDADE POLONESA NO BRASIL

O fenômeno da língua polonesa no Brasil é extremamente interessante para nós. Por 
um lado, não deixa de ser supreendente que o sistema da língua polonesa tenha se mantido 
por tanto tempo (várias gerações) em condições políticas muito desfavoráveis (proibições 
de uso de língua étnicas); por outro lado, existem fatos linguísticos interessantes que 
basicamente se repetem nas enunciações de várias pessoas – os lexemas transferidos para 
a língua polonesa do português com as características terminações polonesas, pronúncia 
à maneira polonesa, etc.

Władysław Miodunka, autor do estudo Bilingwizm polsko-portugalski w Brazylii 
(O bilinguismo polono-português no Brasil, 2003), marcou o ponto de virada de 1970 
como um elemento importante nas mudanças de identidade dos descendentes de poloneses 
no Brasil:

Em 1970, a identidade da comunidade polonesa no Brasil mudou 
simbolicamente. Dos poloneses no Brasil, passando pela comunidade 
polaca, coletividade polonesa, depois polono-brasileira, polonesa-
brasileira, eles se tornaram a comunidade brasileiro-polonesa. 
Tornaram-se brasileiros de origem polonesa. [...] Os termos portugueses 
aqui apresentados se referem às diferentes etapas da identidade 
polonesa no Brasil. A primeira etapa é o polonês no Brasil, ou seja, 
polonês temporariamente estabelecido no Brasil. Se ele se sente muito 



Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020. 22

conectado ao Brasil, pode se considerar um polonês brasileiro. A 
próxima etapa é a identidade dividida: meio polonesa, meio brasileira. 
Evoluindo mais, a identidade vai para ser brasileiro através da etapa 
de ser brasileiro de ascendência polonesa. Então, como se pode ver, a 
identidade é considerada um certo tipo de continuum entre dois pontos 
extremos: o polonês e o brasileiro. Passando de um ponto extremo a 
outro, a identidade contém cada vez menos elementos poloneses e cada 
vez mais brasileiros. O ponto médio é uma identidade dividida, ou seja, 
meio polonesa, meio brasileira (MIODUNKA, 2003, p. 56-57).

Felizmente para nós, poloneses, porque nós, sendo uma nação cultural, vemos 
na língua, nas tradições e no amor pela história, um dos componentes mais importantes 
da identidade nacional, esse estágio intermediário, a etapa da identificação dividida, 
continua nas gerações subseqüentes. Não podemos determinar em termos percentuais 
o grau de polonidade e brasilidade na identidade de cada pessoa de origem polonesa no 
Brasil. Tudo depende de muitos fatores - não apenas do tempo de permanência no Brasil, 
não apenas do número da geração de imigrantes que alguém representa, mas também 
do momento da vida, do papel que uma determinada pessoa desempenha na vida, do 
interlocutor e da pergunta que ele faz. Às vezes, é apenas durante a conversa, ao tentar 
responder a uma pergunta mais direta, que surge um novo pensamento, uma ideia que 
nunca foi concebida antes. Passando pelos estágios subsequentes marcados no texto de 
Miodunka, a transição para a etapa seguinte não é uma função linear, é cheia de laços 
e nós, caracterizada por emaranhados e retornos. Parece-me que para as nações como 
a polonesa, ou seja, nações culturais, essa curva emaranhada é mais difícil do que para 
outras nações políticas, estatais. Entre os fatores básicos que definiem ambos os tipos de 
nação (ALTERMATT, 1998; CHLEBOWCZYK, 1977, 1983; KŁOSKOWSKA, 1996) o 
mais frequentemente indicado é o fato de que, no caso de nações políticas, o uso da língua 
é pouco determinante, enquanto as nações culturais baseam-se na língua e cultura. Nessas 
últimas, a língua é um dos determinantes nacionais mais importantes.

Essa diferença também causa uma percepção um pouco diferente dos conceitos 
de pátria e língua nativa1. O termo língua nativa não significa a mesma coisa em todas 
as línguas nem em todas as comunidades nacionais. Para nós, poloneses, a língua nativa 
é um termo fortemente carregado de ideologia. É por isso que não podemos realmente 
comparar as definições da língua nativa (materna, “da mãe”) com as definições, por 

1 Nota da redação: O termo “língua nativa” será usado quando no original a autora usa “język 
ojczysty”.



23Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020.

exemplo, estadunidenses. Esse termo não pode ser objetivado. A ideologização na língua 
polonesa significa que se trata de język ojczysty, “língua pátria”, “língua da pátria”, não 
materna, porque tem uma relação clara com nossa pátria (ojczyzna), não com nosso pai 
ou mãe. Embora usemos também a expressão język macierzysty, com o significado de 
“língua nativa”, ou, mais propriamente, “língua matriz”, a terra natal ainda é o ponto de 
referência2 – observe-se que não usamos język macierzyński, que seria “língua materna”, 
“língua da mãe”. Portanto, não podemos tentar identificar totalmente nosso nome com 
alguns da Europa Ocidental: Muttersprache, mother tongue, langue maternelle, nos 
quais o significado de ‘mãe’ é, no entanto, claro. Nas definições ocidentais, podem se 
encontrar componentes (língua da mãe; língua que a mãe transmitiu aos descendentes; do 
lado materno) que estão ausentes na acepção polonesa do nome. Portanto, se quisermos 
usar um equivalente para o język ojczysty (língua nativa), teremos que usar o adjetivo 
macierzysty (“da matriz”), e não macierzyński (“materno”, “da mãe”), ou seja, que está 
relacionado a macierz (matriz = pátria, de origem, principal), e não a mać = mãe.

Mas o estabelecimento do nome - embora muito importante, porque mostra uma 
menor determinação por fatores biológicos, focando na escolha individual e na mensagem 
social - em última análise, não é a coisa mais importante. A questão incomparavelmente 
mais importante é: o que é a língua nativa? De que língua se trata? Qual é a relação 
emocional do usuário em relação a uma língua específica - uma das duas ou a que mais 
usam. 

Geralmente, a língua nativa é identificada com a que também é às vezes chamada 
de primeira (ver também MIODUNKA, 2003, p. 170 e segs.), ou seja, a que foi dominada 
mais cedo (adquirida, assimilada, e não aprendida). Tal significado poderia ser adotado - 
para simplificar - se estivéssemos realmente falando sobre a língua “da mãe” ou “do pai”. 
No entanto, no caso da Polônia e dos poloneses - uma nação cultural determinada pela 
língua, não é assim que entendamos o termo język ojczysty (língua nativa). O senso de 
identidade e identificação nacional polonês é determinado por fatores culturais, entre os 
quais a língua desempenha um papel importante. A identificação nacional não é, ou não 

2 No polonês moderno, a palavra mać <* mat ‘ (matriz) perdeu seu significado original ‘mãe’ 
(permaneceu apenas em uma maldição e como um morfema vinculado nas palavras: útero, porca, 
etc.). A palavra matriz (macierz que vem de mać) realmente existe apenas em relação a 1) pátria, 
2) termo matemático. O adjetivo macierzyński é usado apenas em relação ao significado antigo: 
macierz (matriz) = ‘mãe’ (licença de maternidade – urlop macierzyński, amor materno – miłość 
macierzyńska), enquanto macierzysty é usado em relação ao significado básico atual: macierz = 
‹pátria› (macierzysty język (língua pátria) ou metaforicamente relacionado à pertença de alguém: 
macierzysty zakład, macierzysty port (estabelecimento principal, porto de origem).



Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020. 24

precisa ser, a mesma que a pertença nacional. Há também situações específicas em que o 
senso de identificação nacional não é óbvio, é uma questão de escolha. Isso pode incluir:

– situação nas zonas fronteiriças - por exemplo, Silésia (influências polonesas, 
alemãs, tchecas e sentimento étnico silesiano), muitos silesianos (inclusive eu) 
pronunciaram as primeiras palavras e frases em silesiano antes que eles adquirissem a 
capacidade de usar o polonês geral;

– a situação da emigração e, especialmente, das gerações subseqüentes no outro 
território: por exemplo, uma candidata (cujos avós eram poloneses deportados em 1936) 
para estudante (na Polônia) afirma no Cazaquistão que quer estudar na Polônia, porque 
são suas terras nativas, pois são de lá os avós dela, têm suas raízes lá, e ela acrescenta: 
“depois da formatura, quero voltar aqui porque fui educada aqui, cresci aqui, aqui estão 
meus amigos e pais, aqui é minha pátria” (é possível ter duas pátrias?); no Canadá, Estados 
Unidos, Grã-Bretanha, Brasil - há crianças de origem polonesa nascidas lá, mas elas 
realmente consideram a Polônia como sua pátria? Na verdade cresceram culturalmente 
nesses países, frequentam high-school, pegam cursos em um college ou em uma 
universidade, viajam usando highway e subway, se separam de outros grupos, comem 
laranże e cultivam milijo3. Não entendem os jogos de palavras ou alusões presentes nos 
anúncios, os quais se baseam nos textos literários poloneses, literatura infantil e juvenil 
polonesas.

O polonês pode ser uma língua nativa para essas pessoas? Pode, mas não 
necessariamente. E certamente não precisa ser a primeira língua ou língua primária. 

W. Miodunka (1980) ressalta que a língua nativa organiza a visão e a interpretação 
do mundo (językowy obraz świata) e que somente essa língua parece lógica, natural e 
fácil. Mas nossas descobertas nos levam a concluir que realmente se trata dessa língua 
básica, porque atribuir a uma língua o termo “materna” ou “nativa” geralmente é uma 
questão de escolha e relacionamento emocional. Não podemos concordar totalmente 
com as afirmações de que a língua nativa é a língua “realmente” expressiva, aquela em 
que sentimos, aquela em que vivemos nossas experiências. Se uma pessoa pode escolher 
sua terra natal e sua língua nativa/materna, às vezes é mais fácil sentir em sua língua 
principal. A língua nativa pode ser muito menos internalizada. Às vezes, atingir a definição 
completa da identificação nacional (ou étnica) e, portanto, escolher a língua envolvida 
na construção da identidade é um processo de longa duração. Os alunos muitas vezes 

3 Nota da redação: palavras “larenże” e “milijo” referem-se aqui a empréstimos lexicais presentes 
na língua polonesa no Brasil que veem, respectivamente, das palavras “laranjas” e “milho”.



25Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020.

passam por um período de rebeldia contra a identidade dos pais e a rejeitam. Predomina 
o desejo de se tornar/ser igual aos outros ao redor, o que está associado a uma relutância 
em usar a língua que não é observada entre os coetâneos. No entanto, a língua dos pais é 
frequentemente uma língua em potencial. 

Nas conversas que gravei4, para a pergunta “como é mais fácil pensar e conversar 
hoje?” vinha a resposta que era mais fácil pensar em brasileiro/português, porque a vida 
continuava em português, porque no trabalho, na escola, na loja e no escritório e na rua 
se falava português. Portanto, é mais fácil pensar e falar palavras em português. Mas a 
maneira de construção de frases com essas palavras pode ser, às vezes a polonesa, o que é 
resultado da educação em uma casa polonesa, das tradições polonesas ou de uma imagem 
da Polônia e polonidade sacralizada e idealizada.

A LÍNGUA POLONESA NO INÍCIO DO SÉCULO XXI

No entanto, parece que hoje é chegada a hora de definir mais um ponto de virada. 
Trata-se do começo do século XXI. Os grupos estudados por W. Miodunka incluem 
pessoas para quem a língua era um elemento importante da identidade étnica (étnica-
nacional). Obviamente, era uma língua preservada em vários níveis, dependendo da 
situação de cada pessoa em particular. As maneiras de preservar a língua polonesa foram 
diferentes no caso das pessoas oriundas de famílias monoétnicas, daquelas cujos pais 
formavam casamentos mistos, daquelas que obtiveram educação, daquelas que viviam no 
meio polonês, em sua colônia, permanecendo quase a vida toda sem estudar na cidade. 
A nacionalidade do cônjuge em um casamento misto não deixou de ter significado. 
Como escreve Miodunka (2003, p. 51), “poloneses eram vistos como um grupo étnico 
socialmente deficiente”, o que foi influenciado pelo baixo nível de educação de muitos 
imigrantes e pela natureza camponesa dessa imigração.  Em casamentos com pessoas de 
origem italiana ou portuguesa, por exemplo, esta segunda cultura ocupava um lugar de 
predominância: 

Ludzie tutej sie wstydały powiedzieć, że sóm Polacy. Były takie, co sie 
wstydały, bo Włochy sie pośmiywały. To łón nie powiedzioł, ze jes Polak. 

(As pessoas aqui tinham vergonha de dizer que eram poloneses. 

4 Nos anos 2014-2017 realizei pesquisas na Colônia Dom Pedro II e em Cruz Machado. Todas as 
citações, caso indicado diferentemente, fazem parte das minhas gravações. Essas pesquisas foram 
descritas também em TAMBOR, 2018, p. 221-236.



Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020. 26

Havia pessoas que tinham vergonha porque os italianos riam. Então 
ele não disse que era polonês)5. 

A vergonha e a sensação de “inferioridade” deixam sua marca até hoje. Por essa 
razão, existem indivíduos de gerações anteriores que não falam polonês, lembram-se de 
certas frases desde a infância, sem saber em muitos casos o que significam. Conheci 
algumas dessas pessoas, que de repente extraíam dos recantos da memória algumas 
palavras, que ouviram na infância na casa de suas avós. Mas elas não são o centro do meu 
discurso, são apenas o pano de fundo. Minha atenção é atraída pelos descendentes de 
migrantes poloneses que mantiveram a língua trazida por seus bisavós através do oceano.

O início do século XXI mudou a situação das pessoas com raízes polonesas 
(aliás, não apenas polonesas e não apenas no Brasil). Mesmo aqueles cuja origem tem 
sido apenas uma vaga memória familiar, começaram a anunciar em alto e bom tom sua 
origem polonesa (o reitor da PUCPR - a Pontifícia Universidade Católica do Paraná, em 
Curitiba -, falou sobre isso, por exemplo, em 2016 na abertura das oficinas organizadas 
pela Universidade da Silésia na PUC-PR) e, em parte, se deram o trabalho de aprender a 
língua polonesa e visitar o país dos antepassados. É um grande esforço, porque, como diz 
um dos interlocutores: “to jest daleko i drogo, bo gdyby tylko przelot, to by było taniej, 
ale to trzeba wszysko płacić” (“é muito caro e muito longe, porque se fosse apenas um 
voo, seria mais barato, mas é preciso pagar tudo”). 

Certamente, vários projetos de educação e autoeducação nem sempre foram bem-
sucedidos. Não se conseguiu pôr em funcionamento o leitorado da língua polonesa na 
PUC-PR (ao lado do bem-sucedido Curso de Letras-Polonês  que está em funcionamento 
na UFPR há dez anos), mas o interesse em aprender polonês nessa universidade, vários 
ciclos de aulas para iniciantes, uma publicação sobre estudos poloneses na revista 
Universidade em Debate da PUC-PR (TAMBOR; CUDAK; ACHTELIK, 2014, p. 
52-59), são elementos importantes para reavivar o interesse pelo polonês em vários 
ambientes, não somente dentro da comunidade polonesa no Brasil. Outro exemplo de 
reavivamento étnico é o interesse incomum entre os representantes de várias gerações 
- desde as mais antigas até o momento (idade: 70-80 anos) até estudantes - nas escolas 
de verão na Polônia. Elas são atendidas por pessoas que falam bem o polonês e aquelas 
que começaram a aprender polonês na universidade em um sistema de estudo regular ou 
como parte de cursos organizados pela UFPR e não só, porque nos últimos anos, temos 
observado um reavivamento incrível, também na cidade de Irati, PR. Vale a pena ressaltar 

5 Todos os grifos nas falas citadas são da autora do artigo. 



27Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020.

que esses poloneses brasileiros vêm à Polônia precisamente para participar nos cursos de 
língua, ficando mais tempo após o fim dos cursos de verão para vistar o país e mostrá-lo 
aos cônjuges de outra nacionalidade. Há uma tendência visível de perceber a língua como 
um componente básico da identidade.

A GERAÇÃO MAIS JOVEM NO SÉCULO XXI

Infelizmente, o início do século XXI também deu origem a um novo fenômeno, 
oposto ao descrito – a geração mais jovem muitas vezes se desvia completamente da 
língua como um fenômeno transmitido em casa. Isso é claramente visto nas famílias que, 
por várias gerações (muitas vezes por mais de 100 anos), mantiveram a língua de seus 
ancestrais. Os bisavós vieram ao Brasil com seu polonês (geralmente regional), os avós 
e os pais falavam fluentemente polonês, os jovens adultos de hoje falam-no muito bem, 
mas seus filhos não falam nada de polonês, o conhecimento da língua dos avós e dos 
pais se limita ao entendimento das mensagens mais simples. A perda da língua nessas 
famílias é repentina e radical. A geração dos pais fala bem polonês (a comunicação ocorre 
sem problemas, eventuais portugalismos/lusitanismos não interferem nela), seus filhos 
não falam nada polonês. Um dos padres da Colônia Dom Pedro II disse-nos que até as 
canções polonesas na missa são:

takie najprostsze: Baranku Boży, z mszy późni Serdeczna 
Matko, Matko Boska Częstochowska, takie proste pieśni. Nawet 
na ofiarowanie śpiewają pieśń po polsku [tylko] czasami. 
Nie za dużo, bo młodzi już tego nie rozumieją.	  

(as mais simples: Cordeiro de Deus, depois Mãe de Coração, Mãe de 
Deus de Częstochowa, canções simples. Mesmo durante o Ofertório, 
eles [somente] às vezes cantam em polonês. Não muito porque os 
jovens já não o entendem.) 

Essa situação é causada principalmente pela mudança no estilo de vida das 
crianças e dos adolescentes. Seus pais, depois de regressar da escola eram “condenados” à 
companhia dos familiares - falavam polonês com os avós e os pais, ouviam suas histórias, 
os contatos com os amigos só eram possíveis na escola, depois das aulas eram limitados 
devido à distância entre as casas (por exemplo, em Santanta, localidade perto de Cruz 
Machado, as casas ficam na floresta, frequentemente a vários quilomêntros umas das 
outras). Sobre esse ponto, apresento as três citações abaixo:



Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020. 28

My mówili zawdy, od dzieci w dómu, wszyskie tu na koloniji mówili 
po polsku, do szkoły my sły, miały my siedym lot iii nic po brazylijsku 
my nie wiedziały. Naucyli my sie języka brazyliskiego w szkole.

(Conversávamos sempre, desde criança, todos aqui na colônia falavam 
polonês, até na escola em que íamos, tínhamos sete anos e não sabíamos 
nada de brasileiro. Aprendemos a língua brasileira na escola.) 

Ta, wszyskie po polsku, moja mama przyjechała z Polski, nie umiała po 
brazylijsku i umarła i ona się nie nauczyła po brazylijsku, my wszyskie 
po polsku. Po brazlijsku się zawse mówiło, jak do szkoły posed, a tak 
to po polsku i do dziź dnia jesce mówie po polsku.

(Sim, todos em polonês, minha mãe veio da Polônia, ela não sabia falar 
brasileiro e morreu e ela não aprendeu brasileiro, todos nós em polonês. 
Falava-se brasileiro na escola, mas normalmente polonês, e hoje eu 
ainda falo polonês.) 

W domu już dzieci się nie chcą uczyć polskiego. Dawniej, to przed 
pójściem do szkoły wszyscy mówili po polsku, bo w domu się mówiło 
po polsku. A teraz telewizja, komputer, to wszyscy zaczynają od 
portugalskiego. I są duże trudności dla tych dzieci, młodzieży, [żeby w 
nich polski zachować], przyszli do szkoły i trzeba było po portugalsku. 
Zresztą polski, niemiecki, włoski to bardzo zostały skrzywdzone te 
języki za tego, za Vargasa. Zamknął szkoły, zabronił.

(Em casa, as crianças não querem mais aprender polonês. No passado, 
antes de ir à escola, todo mundo falava polonês, porque o polonês era 
falado em casa. E agora televisão, computador, todos começam com 
o português. E há grandes dificuldades para essas crianças, jovens [para 
manter o polonês vivo nelas], eles vieram à escola e era necessário falar 
português. De qualquer forma, polonês, alemão e italiano ficaram muito 
feridos na época de Vargas. Fechou escolas, proibiu.)

Não há necessidade de se aprofundar aqui na questão da(s) doutrina(s) de Vargas; 
essas temas são bem conhecidos pelos leitores brasileiros. Cito as palavras do padre 
Malczewski, um homem daqui – do Brasil, autor do texto do livro dedicado ao prof. W. 
Miodunka:

o período de nacionalização durante o governo do Presidente Getúlio 
Vargas, que começou em 1938, afetou negativamente o desenvolvimento 
da educação polonesa e de outros grupos nacionais. Todas as escolas 
étnicas foram fechadas em virtude das leis de nacionalização. 



29Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020.

[...] Todas as autoridades foram obrigadas a implementar a plena 
assimilação ao ambiente nacional dos brasileiros de origem estrangeira. 
O decreto recomendava aprender português e usá-lo amplamente, 
além de aprender a história do Brasil e unir estrangeiros a associações 
patrióticas (essas atividades tinham por objetivo promover a formação 
de uma consciência brasileira comum). Além disso, o decreto inclui 
a disposição que determina que as escolas brasileiras devem ser 
estabelecidas em áreas habitadas por estrangeiros. Somente aqueles 
que se esforçavam por implementar as recomendações do referido 
decreto podiam ser professores nessas escolas. [...] O decreto proibia 
o uso de línguas estrangeiras em locais públicos, quartéis e durante o 
serviço militar. Também nas igrejas, os sermões deveriam ser pregados 
na língua oficial, ou seja, o português (MALCZEWSKI, 2016, p. 241).

Uma das minhas interlocutoras mencionou que mesmo “as colônias não podiam 
ter nomes em língua estrangeira, apenas brasileiros”; portanto, entre outros aspetos, a 
Colônia Nova Polska mudou seu nome para Dom Pedro II. Hoje, apenas o restaurante 
dessa povoação lembra o nome anterior.

Afinal, parece que, o que Vargas não conseguiu destruir e arruinar em relação ao 
conhecimento da língua polonesa, os computadores, a internet e a globalização prejudicaram 
em um ritmo acelerado. Isso não significa que eu esteja negando o progresso tecnológico, 
ou que não veja os benefícios da globalização, ou talvez melhor, ao amplo acesso aos 
recursos da comunicação no mundo de hoje. Todos nós apreciamos o ritmo, a facilidade 
e o baixo custo da comunicação (até de graça) com os cantos mais distantes do mundo, 
graças à World Wide Web. Todos nós apreciamos os benefícios educacionais e didáticos 
resultantes do uso da internet: existem programas de aprendizagem que no interior do 
Brasil não podem ser superestimados, o que foi observado, por exemplo, pelo embaixador 
da Polônia no Brasil em 2013-2017, Andrzej Braiter, com quem implementamos o projeto 
de curso da língua polonesa para iniciantes, na forma de cenas de filmes gravadas pelos 
estudantes da Escola de Língua e Cultura Polonesa da Universidade da Silésia,  disponíveis 
gratuitamente on-line (http://www.sjikp.us.edu.pl/pl/publikacje/e-nauczanie/polski-dla-
poczatkujacych/). Apreciamos a disponibilidade de informações sobre o mundo e essas 
em qualquer língua. A internet está cheia de programas úteis, inclusive educacionais, para 
adultos e crianças, que apresentam o conhecimento de uma maneira divertida, ilustrados 
com lindas fotografias e coloridas imagens, estáticas e animadas. É inegável. 

Mas a internet também é – não se pode negar – uma ameaça a certos valores, 
incluindo a manutenção de identidades étnicas, nacionais, culturais e os vínculos 
específicos que deles resultam.



Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020. 30

As crianças já não ouvem as histórias dos avós em casa depois de regressarem 
da escola; elas não acompanham os pais na execução de todas as tarefas domésticas. Ao 
chegerem em casa após a escola, as crianças sentam-se em frente à tela do computador, 
laptop ou olham o smartphone. Porque é lá que estão seus colegas e suas fascinações em 
comum.

Atualmente, a conectividade com a internet mudou totalmente o tipo de contato. As 
crianças passam a maior parte do tempo livre interagindo com colegas nas redes sociais, 
jogando, buscando entretenimento na internet - para estarem “na moda” elas precisam se 
mover no mesmo espaço digital e linguístico que seus colegas. Então, automaticamente, 
o português se torna a língua da comunicação cotidiana. Embora os cursos da língua 
polonesa sejam organizados nas escolas, por exemplo, no ano letivo de 2015-2016 apenas 
seis crianças (incluindo uma menina sem origem polonesa) se matricularam nesse curso 
(gratuito) na escola de Santana. As aulas em uma escola com mais de 1.000 alunos se 
realizam por turnos. A participação exige que alguns alunos saiam de casa por volta 
das seis horas, algo bastante desmotivador. Nas gerações anteriores, essas distâncias, 
quando não havia ônibus escolares que levavam crianças dos lugares mais distantes, por 
sua vez, causavam a interrupção total da escolaridade (daí o contato fraco com a língua 
portuguesa). Portanto, ao considerar os prós e os contras da internet, é necessário pesar 
bastante o que colocamos em risco. As considerações tecidas aqui são uma tentativa de 
análise do fenômeno e não a sua valoração. O acesso ao conhecimento, à educação, ao 
mundo e às informações sobre ele não é comparado às questões da preservação da língua 
chamada de “nativa”. Portanto, não avalio os resultados dessas relações, somente constato 
a sua ocorrência. 

O MÉTODO, OU SEJA, A IMPORTÂNCIA DAS PESSOAS E SUAS VIDAS

Todas as descobertas e descrições que utilizo são estudos de caso. W. Miodunka 
escreveu sobre as possibilidades e os benefícios do uso de estudos de caso, biografias 
individuais, especialmente biografias e autobiografias linguísticas no artigo Biografia 
językowa jako jedna z metod badania dwujęzyczności (Biografia linguística como um dos 
métodos de pesquisa do bilinguismo, MIODUNKA, 2016).

O pesquisador já antes formulou teses importantes para a descrição do bilinguismo, 
escrevendo, entre outros, que “uma pessoa bilíngue não possui tanto dois sistemas 
linguísticos separados, senão duas línguas que interagem entre si, a análise da língua 
deve levar em consideração o cruzamento do limite da norma linguística” (MIODUNKA, 



31Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020.

2014, p. 223). Essa ideia deve ser complementada, acrescentando que se trata também 
(além de fatos sistêmicos) de ultrapassar a norma do polonês nacional, por assim dizer 
do polonês polonocêntico. Especialmente, se estamos falando de questões lexicais e, mais 
especificamente, de empréstimos. Se são pessoas que vivem em lugares remotos sem 
contato com o polonês atual, o léxico que aparece atualmente no polonês na Polônia 
é substituído por elementos emprestados da língua que envolve a língua polonesa da 
diáspora, neste caso o português.

As pesquisas baseadas em estudos de caso são valiosas em si mesmas e, como 
base para generalizações posteriores, as biografias individuais são importantes, porque 
“o pesquisador deve se esforçar para conhecer as condições internas e externas do 
funcionamento da pessoa pesquisada em um determinado grupo social” (MIODUNKA 
2016, p. 51) – e isso é possível apenas como resultado de entrevistas muito aprofundadas, 
vendo-se a situação, referindo-se em conversas a fatos lançados casualmente que chamam 
a atenção do pesquisador e que não foram analisados ​​espontaneamente pelo falante, 
que geralmente é menos consciente do impacto de certos fatos em sua “configuração 
linguística” e apenas por meio de perguntas adicionais do pesquisador eles permitem 
extrair certos fatos, fenômenos e processos dos recessos da memória. Geralmente, 
podem-se generalizar as conclusões até certo ponto, porque, embora essas biografias 
frequentemente difiram em detalhes e fatos específicos, elas ilustram certas tendências 
que se repetem. No entanto, deve-se lembrar sempre das limitações desse método, 
conforme enfatizado por Miodunka (2016, p. 52), citando a máxima de Pilch e Bauman 
(2001, p. 300): “O conhecimento obtido durante o estudo de caso apenas permite afirmar 
que ‘assim acontece’ e não que ‘é assim’”.

Conforme o próprio autor comenta, durante a pesquisa e redação da monografia 
sobre o bilinguismo polonês-português, “a hipótese originalmente concebida era a maior 
vitalidade da língua polonesa nas colônias dominadas pela população polonesa no interior 
do Brasil, em comparação com a menor vitalidade da nossa língua [polonesa] nas grandes 
cidades brasileiras” (MIODUNKA, 2016, p. 64). Essa tendência, como mencionei 
anteriormente, hoje parece estar parcialmente se invertendo ou se nivelando. A língua 
desaparece também no interior. Às vezes ou até cada vez mais, a polonidade está se 
tornando um ornamento, um acréscimo folclórico à vida cotidiana, mesmo em um lugar 
onde praticamente todos são de origem polonesa, tendo apenas ancestrais poloneses. 
Porque, embora não seja mais a regra de formar casamentos endoétnicos e não exista, a 
princípio, tal obrigação ou pressão do entorno, é a tradição que influencia as escolhas por 
cônjuges do mesmo grupo étnico.



Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020. 32

Na geração mais jovem, o conhecimento de línguas étnicas ou minoritárias, ou 
(como é chamado na Austrália) ‘comunitárias’ (ver DĘBSKI, 2016, p. 90), desaparece 
essencialmente (não apenas no Brasil). Nas grandes cidades há mais tentação de falar 
apenas a língua local, mas há uma oportunidade maior de aprender polonês em cursos, 
participar de eventos culturais poloneses, palestras e conferências abertas (na Universidade, 
nas sociedades polonesas, na Cada da Cultura Polônia-Brasil), etc. No interior, por sua 
vez, antigamente a casa da família dominava o ensino de línguas e agora esse papel foi 
assumido pela internet: 

Dawniej to przed pójściem do szkoły wszyscy mówili po polsku, bo w 
domu się mówiło po polsku. A teraz telewizja, komputer.	  

(Antigamente, todo mundo falava polonês antes de ir à escola, porque o 
polonês era falado em casa. E agora a televisão, o computador.) 

Atualmente, a criança depois da escola contata seus colegas pela internet, usando 
o português, de modo que o polonês doméstico dessa criança se afasta completamente, 
sendo limitado a algumas palavras básicas. Esse processo já não pode ser esquecido na 
pesquisa, porque “o fenômeno de bilinguismo consiste em adquirir duas línguas, mas 
também esquecer uma delas, a menos usada; o uso estável de duas línguas ao longo do 
tempo, mas também uma falta temporária de contato com uma das línguas, enfraquecendo 
seu conhecimento” (MIODUNKA, 2016, p. 80-81). 

TENDÊNCIAS E PROCESSOS OPOSTOS

As proibições impostas por Vargas causaram muitos danos de identidade a 
imigrantes de diferentes nacionalidades no Brasil. Os poloneses, no entanto, mantiveram 
sua língua num nível que é digno de admiração. As distâncias em um país com uma área 
próxima à superfície da Europa provavelmente causaram que as leis de Vargas tivessem 
um impacto menor no interior, o que permitu a vários grupos nacionais/étnicos proteger 
grande parte da sua herança cultural. Além disso, comparando a situação linguística dos 
poloneses no Brasil, mesmo com o período de partições na Polônia, podemos defender a 
tese sobre a teimosia polonesa e a resistência às ações contra a língua polonesa, que muitas 
vezes causam reações opostas às pretendidas pelas autoridades lingüísticas opressoras. 
Cito: 



33Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020.

A moja mama to jeszcze chodziła do szkoły, a ja uczyłam się, to 
znaczy mówiliśmy po polsku w domu, ale trzeba było zamykać okna i 
zaciemniać okna na przykład. 

(Minha mãe ainda ia à escola e eu estudava, ou seja, falava-se polonês 
em casa, mas era preciso fechar as janelas ou escurecer as janelas, por 
exemplo). 

As tendências de se assimilar às condições linguísticas e culturais do país de 
assentamento não podem ser subestimadas. Ganhar prestígio, elevar o status (objetivo 
e subjetivo) no novo ambiente é frequentemente identificado pelos imigrantes com a 
necessidade de assimilação o mais rápido possível, porque a posição humana depende, 
entre outros, do prestígio da língua que usa e o português pertence ao grupo das oito maiores 
línguas do mundo (as com mais de 150 milhões de falantes). Existem casos conhecidos 
em vários países de se livrar deliberadamente da língua nativa da comunicação em casa; 
alguns até por essa assimilação e irreconhecibilidade étnica mudaram oficialmente seus 
sobrenomes. A língua polonesa no Brasil sobreviveu a todas essas proibições e dificuldades. 
No entanto, é lamentável dizer que aquilo que as autoridades não conseguiram fazer 
durante cem anos é feito pela cultura pop e pela globalização voluntária.

AUTOCONSCIÊNCIA LINGUÍSTICA

Ao refletir sobre o bilinguismo dos imigrantes, são importantes suas autoconsciência 
e autoavaliação de seus conhecimentos de ambas as línguas. Os poloneses com que 
conversei no Brasil reparam nas diferenças entre seu polonês e o padrão; conhecem esse 
fato, embora não saibam identificar as diferenças.

Entre os poloneses no Brasil (gerações mais antiga e intermediária), há consciência 
da qualidade de sua língua, a convicção de que ela é diferente daquela hoje falada na 
Polônia. Por exemplo, um padre da colônia Dom Pedro II (que trabalha no Brasil há 
várias décadas) menciona:

Ale to nawet nie ma sensu mówić kazania czy homilii po polsku, 
bo połowa nie zrozumie, nawet starsi. Języka współczesnego nie 
rozumieją. To się zamknęło, z tym językiem, co oni przijechali, tym 
operują cały czas.

(Não faz sentido dizer um sermão ou homilia em polonês, porque 
metade não entende, nem os mais velhos. Eles não entendem a língua 
moderna. Isso foi fechado, com a língua com que eles vieram, eles 
operam o tempo todo.)



Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020. 34

A língua trazida da Polônia - de várias regiões da Galícia, da Silésia da região de 
Opole e de outras regiões - era falada por imigrantes da primeira geração e por aqueles 
que nasceram no Brasil e a aprenderam em casa, dos avós, pais e vizinhos mais próximos 
(citação: ”My mamy jynzyk taki bardzi starodowny. Starodawny język jes, jaki przywiezły 
z Polski” (”Temos uma língua tão antiquada. A língua antiquada que eles trouxeram da 
Polônia”).

Foi a língua trazida da Polônia que ocupou um lugar de destaque nas malas e nos 
pacotes dos migrantes. A língua ocupou o lugar principal na sua bagagem. Eles a pegaram 
inteira porque não pesava nada. A língua polonesa, a língua é para os poloneses um dos 
componentes mais importantes da polonidade. Sempre foi assim. Estamos cientes de sua 
importância para nossa identidade, que é mencionada até no preâmbulo da Lei da Língua 
Polonesa, adotada em 7 de outubro de 1999:

O Parlamento da República da Polônia: 
- considerando que o polonês é um elemento básico da identidade 
nacional e um bem da cultura nacional,
- considerando a experiência da história, quando a luta dos invasores 
e ocupantes contra a língua polonesa era uma ferramenta de 
desnacionalização,
- reconhecendo a necessidade de proteger a identidade nacional no 
processo de globalização,
- reconhecendo que a cultura polonesa é uma contribuição para a 
construção de uma Europa comum e culturalmente diversificada e que 
a preservação dessa cultura e seu desenvolvimento só é possível 
mediante a proteção da língua polonesa,
- reconhecendo essa proteção como o dever de todos os órgãos e 
instituições públicas da República da Polônia e como o dever de seus 
cidadãos promulga esta lei. (POLÔNIA, 1999, p. 1)  

O reconhecimento do papel da língua na construção de identidades étnicas e 
nacionais é declarado nos parágrafos sobre o respeito aos direitos - incluindo direitos 
linguísticos - da Lei sobre minorias nacionais e étnicas e sobre a língua regional6 
polonesa de 6 de janeiro de 2005 (POLÔNIA, 2005, p. 1). Nas disposições sobre as 
características constitutivas das minorias nacionais e étnicas, encontramos as disposições 
que, na acepção da Lei, definem  uma minoria nacional  como um grupo de cidadãos que 
atendem conjuntamente às seguintes condições:

6 Ustawa o mniejszościach narodowych i etnicznych oraz o języku regionalnym z 6 stycznia 2005 
roku



35Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020.

1) é menor que a parte restante da população da República da Polônia;
2) distingue-se significativamente de outros cidadãos na língua, cultura ou tradição;
3) esforça-se para preservar sua língua, cultura ou tradição;
4) conhece sua própria comunidade histórica nacional e concentra-se em sua expressão 
e proteção;
5) seus antepassados viviam no atual território da República da Polônia por pelo me-
nos 100 anos;
6) identifica-se com a nação organizada em seu próprio estado.

A lei chama principalmente a atenção para os valores específicos da nação cultural, 
ou seja, valores culturais, definindo-os geralmente com as palavras: cultura, cultural ou 
tradição. Ao valor cultural “língua” é  atribuído um lugar especial, único e prioritário, 
uma vez que em documentos tão importantes (não apenas em polonês, porque a Lei se 
baseia nas disposições da Carta Europeia das Línguas Regionais ou Minoritárias adotada 
em 1992 pelo Conselho da Europa), é explicitamente mencionada duas vezes.

Os brasileiros de origem polonesa estão cientes da “antiguidade” de sua língua 
trazida da Polônia pelos ancestrais. Talvez haja menos senso de distinção regional de 
algumas palavras e frases. Eles podem falar sobre velhos hábitos e explicar as palavras 
que usam nesta ocasião. Há palavras em sua língua que até muitos jovens poloneses 
na Polônia não entendem hoje em dia, os quais se afastam de tradições e costumes, da 
economia familiar rural, de famílias multigeracionais e, finalmente, das manifestações 
folclóricas e do folclore.

Assim, nas histórias dos poloneses brasileiros aparecem:
- cepowiny - regionais, mais conhecidas como oczepiny (um ritual durante a festa 

de casamento, no qual a noiva torna-se uma mulher casada);
- rękowiny, zrękowiny - hoje no polonês geral substituídas por zaręczyny (noivado);
- chodzić na katechizm - hoje, ir às aulas de religião; nesse sentido a palavra 

catecismo (katechizm) já não aparece, sendo que atualmente é usada ao se referir ao livro 
que contém as principais regras da religião católica, na forma de perguntas e respostas.

Mas - é claro - os pesquisadores dão igual ou até maior atenção às aquisições 
na língua polonesa da comunidade polonesa no Brasil – os portugalismos ou, talvez, 
brasileirismos? Os empréstimos na língua dos grupos de migrantes costumam ser 
classificados negativamente. Acredita-se que eles poluem a língua polonesa, que levam 
à criação de uma interlíngua, uma mistura de línguas e que geralmente são o resultado 



Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020. 36

da alternância de códigos e da preguiça linguística. No entanto, se olharmos para os 
brasileirismos observados nessa comunidade, notamos que, em maioria, são nomes de 
elementos da realidade que não existiam na época da partida de seus ancestrais da Polônia 
(especialmente quando se trata de emigração a partir do final do século XIX) ou que não 
haviam chegado à Polônia, não eram conhecidos na Polônia. Então... os ancestrais de 
meus interlocutores atuais, do século XXI, não puderam trazê-los na bagagem da Polônia. 
Tem-se, por exemplo, seguintes empréstimos da língua portuguesa:

- awion – “oni polecieli do Polski awionem” (“eles voaram para a Polônia de 
awion”); no espaço público, apareceu na consciência mais ampla apenas em meados 
do século XX. Os primeiros testes de avião não eram, para os migrantes que estavam 
construindo suas novas fazendas, uma questão de primeira importância;

- bicykleta - bicicleta, sua história remonta ao século XIX, mas a produção na 
Polônia na década de 1930 atingiu apenas 5000 peças, e elas certamente não chegaram às 
aldeias e cidades das quais os poloneses partiram para atravessar o oceano;

- laranże – laranjas, certamente não estavam em casas polonesas na virada do 
século;

- pysyski – pêssegos, aqui a situação era semelhante;
- larąski – provavelmente trata-se da fruta conhecida como kin-kan, fruta pequena 

com casca alaranjada;
- milija – milho, ouso supor que não fosse comum no campo polonês;
- fizión - talvez tenha substituído a palavra polonesa fasola por ser diferente? 

Normalmente o feijão polonês é branco e grande, não o feijão preto pequeno.
Isso é confirmado por outras interferências do português do Brasil, as palavras 

que não são usadas nas conversas cotidianas, na comunicação cotidiana comum, 
principalmente na comunicação polonesa, que, no entanto, continua sendo comunicação 
doméstica:

̶  “to z pocontku było tak, bardzo… jak to separado” (“no começo foi tudo 
separado”);

̶  “majóm miejsce rezerwado w uniwersite” (“eles têm um lugar reservado na 
universidade);

̶   “rzónd rozdawoł ale miały kontrato” (“governo dava, mas tinha contrato“)
̶  “miały inkse komportamenty, zachowanie i dziś jak to… komprehensja – 

współżycie” (“Tinha outro comportamento e hoje, compreensão, convivência…”) 



37Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020.

AVALIAÇÃO DAS LÍNGUAS DE MIGRANTES

A metodologia de ensino de línguas estrangeiras praticamente não se beneficiou 
dos achados do cognitivismo. Provavelmente, isso se deve ao fato de os resultados 
obtidos na aquisição da imagem linguística do mundo serem imprecisos e, portanto, 
pouco mensuráveis. No entanto, como escreve Taylor, 

o próprio fato da existência de expressões que desafiam o princípio 
da composicionalidade não precisa negá-lo de forma alguma - desde 
que essas exceções possam ser facilmente identificadas como tais. 
Na realidade, porém, verifica-se que as exceções ao princípio da 
composicionalidade não formam uma categoria estritamente definida, 
porque muitos elementos da língua são, em certa medida, idiomáticos, 
muitos deles são, em certa medida, expressões metafóricas e a maioria 
está sujeita à interpretação pragmática. Na análise final, verifica-se que 
a composicionalidade total é uma exceção (TAYLOR, 2007, p. 119).

Se os princípios do cognitivismo fossem totalmente aceitos em vários estudos 
linguísticos, a necessidade de avaliação e aceitação na avaliação da porcentagem de 
roteiros culturais deveria ser assumida. Em outras palavras, seria necessário encontrar 
uma ferramenta para mensurar a porcentagem dos comportamentos novos/adquiridos 
em em relação aos já encontrados no existência social de um indivíduo. Dependeria da 
intuição e das habilidades de interpretação do pesquisador esse reconhecimento de quão 
próximo o pesquisado está ou se afasta da cultura examinada no estudo. Existem muitas 
etapas intermediárias na língua das comunidades migrantes, que são o terceiro - nem o 
próprio nem o novo - valor da imagem linguística do mundo. Os pontos focais dessas 
etapas foram indicados por Miodunka, mostrando ao mesmo tempo que a realização das 
identidades migrantes nas gerações subsequentes, e mesmo na vida de uma determinada 
pessoa, é uma espécie de continuum.

Os poloneses brasileiros, sabendo que sua língua difere, pouco ou muito, 
frequentemente significativamente, da língua polonesa atual, sentem um orgulho evidente 
pelo fato de ela ter sido preservada. Cientes de interferências e empréstimos, estão 
claramente satisfeitos com os elogios dos poloneses ao esforço em preservar a língua 
polonesa e transmiti-la de geração em geração:

Ale jesce sóm ludzie takie tu, co dobrze po polsku rozmawiajóm. A my 
tu tak sie naucyli, ale tak troske, tak zmiysane po polsku i po brazylijsku.



Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020. 38

(Mas ainda há gente como esta aqui, que fala bem polonês. E nós 
aprendemos assim, mas um pouco misturando o polonês com o 
brasileiro.)

Jak my byli w Polsce za trzy lata w tył, to „rozmawias tak jak mój 
dziadek, mój łojciec”. Bo tam tyz język się przeinacył.

(Quando estávamos na Polônia há três anos, diziam “você fala como 
meu avô, meu pai”. Porque aí que a língua também mudou.)

My w tamtym roku byli w Polsce, to my tam do sklepu kupić takie 
rozmaite rzecy i my mówi, że my sóm z Brazilie, to ta, co sprzedawała 
tam, mówi: „Matko Boska, jak ładnie umicie rozmawiać”, ona myślała, 
że „same sóm Braziliany”, jo mówie tak, ze w Brazilie jest wiyncy 
Polaków jak tu w Polsce.

(Nós estivemos na Polônia naquele ano, vamos lá para comprar uma 
variedade de coisas na loja e dizemos que somos do Brasil, e quem 
vendeu lá, diz: “Mãe de Deus, como vocês falam bonito”, ela pensou 
que “éramos brasileiros”, eu digo, que há mais poloneses no Brasil do 
que aqui na Polônia.)

As línguas étnicas dos imigrantes no Brasil estão passando por um renascimento. 
Eventos, fatos e instituições percebidos nas categorias de alta cultura têm um papel 
enorme em aumentar o prestígio da língua e da identidade polonesas: é o trabalho de Paulo 
Leminski, um poeta de ascendência polonesa conhecido em todo o Brasil, que intitulou 
um de seus poemas Powróciło moje polskie serce (O meu coração de polaco voltou), 
são duas áreas universitárias de língua e cultura polonesa: na Universidade Federal do 
Paraná em Curitiba e na Universidade de Brasília, ou a criação de cursos de polonês 
na UNICENTRO, em Irati. Afinal, “o trabalho de base” é muito importante: escolas de 
língua polonesa organizadas no Brasil, oficinas de metodologia para professores locais 
(organizadas há muitos anos pelo Consulado-Geral da República da Polônia em Curitiba), 
com participação de especialistas em ensino de língua da Polônia, palestras, seminários 
e, finalmente, bolsas de estudo concedidas a pessoas de origem polonesa no Brasil para 
realizar estudos completos ou parciais na Polônia e para as escolas de verão. São esses 
bolsistas e participantes de oficinas glotodidáticas que garantem o renascimento do 
polonês na geração mais jovem - eles serão professores conscientes do prestígio e do 
potencial internacional da língua polonesa. Acredito que o aprendizado escolar da língua 
polonesa no futuro será a maneira básica de adquiri-la, mesmo para as pessoas de famílias 
monoétnicas.



39Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020.

CONCLUSÃO

Hoje em dia, vale a pena mostrar para os mais jovens o conteúdo dos baús de 
viagem trazidas pelos bisavós. Vale a pena conscientizá-los da beleza e do enorme valor 
dessa bagagem. Vale a pena apresentar conclusões de cientistas de todo o mundo. Por 
exemplo Ellen Bialystok (2001), professora de psicologia na Universidade de Toronto, 
prova que as pessoas bilíngues não só não sofrem de uma “confusão na cabeça”, mas são 
melhores em executar várias tarefas ao mesmo tempo. Sabe-se também que as pessoas 
bilingues segregam informações com mais facilidade, dividem a atenção e conseguem 
enxergar o problema de diferentes ângulos (são mais criativas). E esses fatos não são sur-
preendentes à luz das funções desempenhadas por ambos os hemisférios, cuja cooperação 
e complementação mútua é necessária para um funcionamento humano mais eficaz. O bi-
linguismo também traz benefícios práticos: pode-se estudar na Polônia, que os aproxima 
de empregos em grupos internacionais da Europa, onde o conhecimento do polonês - uma 
das principais línguas da União Europeia - pode ser uma habilidade desejável.
	 Para a comunidade polonesa, a língua polonesa é a língua pela qual os vínculos 
são estabelecidos: nas gerações mais antigas, ela pode expressar o que toca na alma; para 
os jovens, pode-se tornar uma língua de contato com o mundo e com a grande comunida-
de polonesa no Brasil e em outros países. Talvez não seja tão comum como o inglês, mas 
é a língua de seus corações e de suas almas, a língua para expressar emoções e sentimen-
tos, mas também a língua de ciência, a língua de muitos ganhadores do Prêmio Nobel. É 
a língua que está no coração polonês, o qual volta, como diz o título do poema de Paulo 
Leminski. 



Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020. 40

REFERÊNCIAS:

ALTERMATT, U.  Sarajewo przestrzega. Etnonacjonalizm w Europie. Introdução de 
Tadeusz Mazowiecki. Tradução de Grzegorz Sowinski. Kraków: Znak, 1998.

BIALYSTOK, E.  Bilingualism in Development: Language, Literacy, and 
Cognition. Cambridge: Cambridge University Press, 2001. Disponível em: 
<https://www.cambridge.org/core/books/bilingualism-in-development/F4B33562B852B 
2DAF6A4F7BBE7E7DD2E>. Acesso em 20 ago. 2020.

DĘBSKI, R. Badania wielojęzyczności w Australii. Implikacje dla badań dwujęzyczności 
polsko-obcej. In: DĘBSKI R.; MIODUNKA, W.T. (Ed). Bilingwizm polsko-obcy dziś. Od 
teorii i metodologii badań do studiów przypadków. Kraków: Uniwersytet Jagielloński, 
2016. p. 89-106.

CHLEBOWCZYK, J.  Świadomość historyczna jako czynnik narodotwórczy. Zarys 
problematyki teoretycznej. Dzieje Najnowsze, r. 9, n 1, p. 103-119, 1977.

CHLEBOWCZYK, J.  O prawie bytu małych i młodych narodów. Katowice: Śląski 
Instytut Naukowy, 1983.

KŁOSKOWSKA, A. Kultury narodowe u korzeni. Warszawa: PWN, 1996.

MALCZEWSKI, Z. Nauczanie języka polskiego w Brazylii – od szkół polskich osadników 
do polonistyki na brazylijskich uczelniach federalnych. In: MIODUNKA; W. SERETNY, 
A. (Ed.). Język, literatura i kultura polska w świecie. Kraków: Uniwersytet Jagielloński, 
2016. p. 239-246.

MIODUNKA, W. Teoria pól językowych: społeczne i indywidualne ich uwarunkowania. 
Warszawa: PWN, 1980.

MIODUNKA, W.  Dwujęzyczność polsko-obca w Polsce i poza jej granicami – Rozwój 
i perspektywy badań. LingVaria, v. 17, p. 199-226, 2014.

MIODUNKA, W.  Bilingwizm polsko-portugalski w Brazylii: w stronę lingwistyki 
humanistycznej. Kraków: Universitas, 2003.

MIODUNKA, W.   Biografia językowa jako jedna z metod badania dwujęzyczności. In: 
R. Dębski, W.T. Miodunka (Ed.). Bilingwizm polsko-obcy dziś: od teorii i metodologii 
badań do studiów przypadków. Kraków: Uniwersytet Jagielloński, 2016.



41Revista X, v. 15, n. 6, p. 18-41, 2020.

POLÔNIA. Parlament Rzeczypospolitej Polskiej. Ustawa z dnia 7 października 1999r. 
o języku polskim. ISAP – Internetowy System Aktów Prawnych, Varsóvia, 8 nov. 1999. 
Disponível em: <http://isap.sejm.gov.pl/isap.nsf/download.xsp/WDU19990900999/U/
D19990999Lj.pdf>. Acesso em 20 ago. 2020.

POLÔNIA. Parlament Rzeczypospolitej Polskiej. Ustawa o mniejszościach narodowych i 
etnicznych oraz o języku regionalnym z 6 stycznia 2005 roku. ISAP – Internetowy System 
Aktów Prawnych, Varsóvia, 31 jan. 2005.  Disponível em: <https://isap.sejm.gov.pl/isap.
nsf/download.xsp/WDU20050170141/U/D20050141Lj.pdf>. Acesso em 20 ago. 2020.

TAMBOR, J. Mowa Górnoślązaków oraz ich świadomość językowa i etniczna. Katowice: 
Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, 2006.

TAMBOR, J.; CUDAK, R.; ACHTELIK, A.  Academic education of foreigners (based on 
the example of Polish studies). Universidade em Debate, n. 2, 9, 2014

TAMBOR, J. Po polsku, po brazylijsku i po portugalsku – o świadomości językowej 
Polonii brazylijskiej; odrodzenie i zanikanie języka. Postscriptum Polonistyczne, n. 1 
(21), p. 221-236, 2018.

TAYLOR, J.R. Gramatyka kognitywna. Trad. Pol. M. Buchta e Ł. Wiraszka. Kraków: 
Universitas, 2007.


