
D o s s i ê  E s p e c i a l  F I C L L A  
R E V I S T A  X ,  C u r i t i b a ,  v o l u m e  1 4 ,  n . 5 , p. 168-180, 2019 

  

 

SILVA, 2019 

168 

LETRAMENTO CRÍTICO (VISUAL E RACIAL): DESCONSTRUINDO 
REPRESENTAÇÕES UNÍVOCAS E SUAS VIOLÊNCIAS 

 
 
Critical Literacy (Visual and Racial): Deconstructing Univocal Representations and 
Their Violence 

 
Andréa Cotrim SILVA (UNIP)1 

 
 

RESUMO: As práticas do Letramento Crítico e de suas vertentes (Letramento 
Visual e Letramento Racial) nos servem como um modo de docência que 
estimula o pensamento reflexivo do aluno, em prol da formação de identidades 
menos violentas. Isto só pode acontecer mediante a desconstrução dos saberes 
impostos pela colonização, de suas “verdades universais” como a noção de 
moderno versus primitivo, bom versus ruim,  justo versus injusto, superior 
versus inferior ou qualquer outra hierarquização de desigualdade, o que acaba 
gerando a marginalização de certas  identidades e seu modo de vida. 
Pretendemos, à luz de Souza (2016), Vattimo e Zabala (2011), Monte Mór 
(2018), Collins (2000), dentre outros teóricos da educação, do pós-colonialismo 
e do feminismo mostrar como diminuir no público a violência da representação 
cinematográfica hegemônica, em relação a determinados grupos sociais como os 
afro-americanos, ora legitimando, ora repudiando discriminações 
interseccionais, apontando para tentativas de rupturas e suas re-partilhas de 
sentido (RANCIÈRE, 2005). Por extensão, objetivamos um exercício 
pedagógico crítico que privilegie a expansão de pontos de vista e agência em 
sala de aula. 
PALAVRAS-CHAVE: letramento crítico; cinema; educação de língua inglesa;  
violência; decolonialidade. 
 
ABSTRACT: The practices of Critical Literacy and its aspects (Visual Literacy 
and Racial Literacy) serve us as a teaching mode that stimulates the student's 
reflective thinking, in favor of the formation of less violent identities. This can 
only happen through the deconstruction of knowledge imposed by colonization, 
of its “universal truths” such as the notion of modern versus primitive, good 
versus bad, fair versus unfair, superior versus inferior or any other hierarchy of 
inequality. This leads to the marginalization of certain identities and their way of 
life. We intend, in the light of Souza (2016), Vattimo; Zabala (2011), Monte 
Mór (2018), Collins (2000), among other theorists of education, post-
colonialism and feminism, to show how to reduce the violence of hegemonic 
cinematic representation in the public, in relation to certain social groups like the 
African-Americans, sometimes legitimating, sometimes disaffirming 
intersectional discriminations pointing to attempts at ruptures and their “re-
distributions of meaning” (RANCIÈRE, 2005). By extension, we aim for a 

                                                           
1 Professora na Universidade Paulista (UNIP) e Doutora em Letras pela Universidade de São Paulo (USP) 
no Programa de Pós-Graduação em Estudos Linguísticos e Literários em Inglês. 
cotrim.andrea@gmail.com 



D o s s i ê  E s p e c i a l  F I C L L A  
R E V I S T A  X ,  C u r i t i b a ,  v o l u m e  1 4 ,  n . 5 , p. 168-180, 2019 

  

 

SILVA, 2019 

169 

critical pedagogical exercise that privileges the expansion of views and agency 
in the classroom. 
KEYWORDS: critical literacy; cinema; English language education; violence, 
decoloniality. 
 
 
A proposta de Letramento Crítico (re)definida por Souza (2016), com base nos 

ensinamentos de Paulo Freire (1921-1997), nos estimula não somente a decolonizar o 

pensamento acostumado a categorias fixas de significado, impostas por uma visão 

ocidentalizada, mas também a rever nossa prática em sala de aula, enquanto docentes 

que almejam tanto uma reflexão crítica como uma postura ética por parte de nossos 

alunos, diante das adversidades. Segundo o autor, torna-se um objetivo pedagógico 

preparar aprendizes para confrontos e conflitos com as diferenças de toda espécie. Para 

tanto, é preciso sair da sensação de conforto acalentada por nossas verdades 

pretensamente inquestionáveis e, por consequência, violentas, posto que obliteram 

outras formas de se ver, sentir e interagir (n)o mundo. 

Logo, Letramento Crítico é para Souza senão um processo constante de reflexão 

sobre um texto (verbal, sonoro, visual etc.) que sabidamente tem origem no contexto de 

seu autor, interpretado por um leitor, igualmente, produtor de significados e que precisa 

se tornar autoconsciente da origem de seus pensamentos e valores como tendo sido 

elaborados em uma coletividade sócio-histórica específica.  

Duas das vertentes do Letramento Crítico são o Letramento Visual e o 

Letramento Racial. Em se tratando do Letramento Visual ou aquele que se presta à 

análise das imagens, partimos do pressuposto que nenhuma visualidade pode ser 

transparente ou inconteste; cada intérprete mobiliza sentidos advindos de sua cultura, 

experiências, valores e crenças para a compreensão dos dados imagéticos que podem, 

eventualmente, ser reorganizados por um olhar mais atento do objeto. Há, portanto, uma 

vontade nossa de analisar o visual na sua expansão de sentidos e na miríade de 

indagações que este processo evoca. 

Comecemos pela noção de real, realidade e representação com vistas à 

representação cinematográfica do Outro não-hegemônico, ou seja, o Outro mulher, 

quilombola, refugiado,  negro(a) ou qualquer um que seja frequentemente figurado às 

margens, despontando com generalizações excessivas e necessitando travar 

constantemente uma luta por reconhecimento e dignidade. E, ao falar do Outro que nos 

é tão diferente e, ao mesmo tempo, tão igual, há de se refletir igualmente sobre o nosso 



D o s s i ê  E s p e c i a l  F I C L L A  
R E V I S T A  X ,  C u r i t i b a ,  v o l u m e  1 4 ,  n . 5 , p. 168-180, 2019 

  

 

SILVA, 2019 

170 

locus de enunciação ou o território onde e do qual se fala, suas concessões e 

vulnerabilidades, subalternidades e privilégios, mediante contextos diversos que só 

podem ser compreendidos por meio da noção de signo oscilante, conforme explica 

Souza (2004), citando Bhabha e Bakhtin: 

 
Contrário a uma visão abstrata e idealizada do signo saussuriano que 
pressupõe uma ligação direta e imediata entre o significante e o significado, 
ou seja, entre a palavra e o conceito/significado, Bhabha postula algo 
semelhante ao signo opaco e material bakhtiniano; no conceito de signo 
abstrato saussuriano, o signo já vem pronto, normatizado e pré- interpretado, 
não havendo espaço para a variação e para outras interpretações. Enquanto 
conceito de signo onde a ligação entre o significante e o significado já vem 
normatizado, ele dispensa, portanto, o lugar do intérprete e a necessidade do trabalho 
de interpretação. Trata-se de um conceito de signo que não atende à 
problemática pós-colonial uma vez que tal conceito não dá conta das 
justaposições conflitantes linguísticas e culturais comuns em tais contextos. 
Por outro lado, o conceito sócio-histórico do signo bakhtiniano (Bakhtin 
1973), prevê que a conexão entre o significante e o significado seja feita 
indiretamente, mediada por intérpretes  ou usuários da linguagem situados 
socialmente sempre em determinados contextos ideológicos, históricos e 
sociais, marcados por todas as variáveis existentes nesses contextos (classe 
social, sexo, faixa etária, origem geográfica etc.). Como tal, o signo 
bakhtiniano é sempre material, produto de condições determinadas de 
produção e fruto do trabalho necessário da interpretação. Tal conceito de 
contexto e de condições sócio-históricas de produção e de interpretação é 
chamado por Bhabha de locus de enunciação (SOUZA, 2004, p. 08). 

 

Deste modo, o signo saussuriano normatiza conceitos, engessando-os, uma vez 

que não pressupõe o papel do intérprete, nem as condições de produção do significado. 

As epistemologias que apostam na fixidez do signo e que ditam, arbitrariamente, o que é 

a verdade acabam por  legitimar seu próprio poder (FOUCAULT, 2007), em prejuízo da 

pluralidade de saberes, culminando no silenciamento do sujeito que, ultrajado em suas 

opiniões, modos de vida e direitos, não dá a ver sua visão de mundo (VATTIMO; 

ZABALA, 2011). Este silenciamento do sujeito ocorre porque um significante estável 

desconsidera, invariavelmente, o consentimento daqueles a quem pretende definir, a 

exemplo do termo “mulher” que transcende a definição de gênero, dada a sua 

constituição interseccional de etnia, classe social, escolaridade etc., em diferentes 

contextos geográficos e históricos. A categoria “gênero”, portanto, não vem separada de 

outras discursividades.  

Satya Mohanty (1997, p. 116) corrobora Bhabha, ao explicar que a crítica ao 

signo saussuriano esbarra no campo político justamente quando destrincha este “social” 

em coletividades e/ou subjetividades, nos termos mencionados (gênero, sexualidade, 

raça, classe econômica, faixa etária, origem geográfica, religiosidade) e seus 



D o s s i ê  E s p e c i a l  F I C L L A  
R E V I S T A  X ,  C u r i t i b a ,  v o l u m e  1 4 ,  n . 5 , p. 168-180, 2019 

  

 

SILVA, 2019 

171 

significados culturais, fundantes da condição de exclusão e/ou de pertencimento em 

espaços específicos. São exatamente essas variáveis às quais Bhabha e Mohanty se 

referem que fazem do signo um predicamento movente e não aleatório. Em outras 

palavras, não existe relação unívoca entre significante e significado como suposto por 

Saussure; a noção de signo presume, sim, um contexto de onde intérpretes surgem, 

estabelecendo elos de sentidos (SILVA, 2017). O processo de significação interconecta 

significante (palavra, imagem, gesto) e significado (conceito, objeto), mediante um  

referente cultural e histórico-social. 

Já, o signo bakhtiniano concebe as noções de temporalidade e historicidade do 

significante, exigindo inúmeras releituras do interpretante, dentro de uma teia de 

significados possíveis, o que implica dizer que a realidade não é uma só e a mesma para 

todos. O real físico é, eminentemente, a representação da verdade de um grupo e não se 

constitui senão como um (re)corte simbólico do real ou, analogamente e na esteira de 

Bakhtin, uma contenção singela da realidade, permeada por incessantes construções 

sócio-históricas, como já dissemos.  

Isto posto, ainda que alguns filmes pareçam ensejar um direcionamento 

monolítico para os nossos sentidos ou algum tipo de controle simbólico, aos moldes do 

signo saussuriano, dada uma montagem criteriosa das cenas e de suas sequências, 

enquadramentos, iluminação, angulação etc., por parte do esforço conjunto de diretores, 

roteiristas, atores, dentre outros, percepções sequer  imaginadas vêm à tona, em virtude 

do universo particular de cada espectador. 

Ainda assim, a questão do modo dominante de representação e de seu caráter 

político necessita de nossa atenção, pois insiste em um regime estereotipado de certos 

grupos sociais, cristalizando e disseminando preconceitos, ao que demos o nome de 

“violência da representação” ou a condição mesma de toda e qualquer tentativa que 

busca visibilizar alguns grupos, sobretudo formados por pessoas brancas, 

heterossexuais, euro-estadunidenses e de classe média, invisibilizando outros, a 

exemplo de indígenas, latinos, afro-americanos, asiáticos, os quais são geralmente 

assinalados como primitivos, exóticos, tolos, subservientes, caricatos, etc. Seguiremos, 

então, com uma breve descrição do Outro não-hegemônico, durante algumas décadas da 

principal indústria cinematográfica mundial e, posteriormente, à sugestão de trabalho 

destas percepções em sala de aula, convocando os estudos dos Letramentos Visual e 

Racial.  



D o s s i ê  E s p e c i a l  F I C L L A  
R E V I S T A  X ,  C u r i t i b a ,  v o l u m e  1 4 ,  n . 5 , p. 168-180, 2019 

  

 

SILVA, 2019 

172 

As representações desfavoráveis de certos grupos sociais nem sempre passaram 

despercebidas por teóricos que examinaram produções fílmicas estadunidenses. 

Indígenas de aldeias diferentes chegaram a reclamar de equívocos culturais e históricos, 

pois alguns deles eram retratados como guerreiros quando, na verdade, não passavam de 

fazendeiros pacíficos. Os hispânicos também protestaram, reiteradas vezes, contra o 

rótulo de preguiçoso, membro de gangue, de “chicano” ultrarreligioso e/ou mal-

intencionado, de revolucionário, toureiro, etc., enquanto suas mulheres eram associadas 

à dança e à fogosidade. Representações preconceituosas também não pouparam os afro- 

americanos que desde o tráfico negreiro sofrem com o desejo velado, mas sistêmico ou 

ad aeternum de dominação (SILVA, 2017, p. 76). 

Por sua vez, Giroux (1995) sustenta que a representação do mundo nas telas 

coloca o negro em severa desvantagem porque embora a violência pareça atravessar 

designadas fronteiras de classe, raça e espaço social, a representação da violência na 

mídia popular é vastamente retratada em termos raciais. Deste modo, a compreensão 

generalizada que se tem é de que a vida urbana está associada aos crimes cometidos 

pela juventude negra, uma vez que a estética do audiovisual assinala, recorrentemente, a 

desordem dos guetos, das escolas decadentes, dos professores desanimados, dos 

arrastões, do desemprego e do ódio social. Todo esse empenho em criminalizar o negro 

afasta da sociedade branca quaisquer responsabilidades sobre a violência e 

desigualdades enfrentadas por certos grupos sociais: 

 
Como o contexto e as condições para a produção de representações violentas 
são justificados em nome do entretenimento e dos lucros de bilheteria alta, os 
jovens se vêem cada vez mais tanto sujeito como objeto de violência 
cotidiana e brutalidade (...) a cultura da violência tratada com desdém pela 
televisão, vídeos e filmes é muito difundida para ser ignorada ou rejeitada 
(GIROUX, 1995, p. 05). 

 

Quando falamos de violência da representação, não nos restringimos ao âmbito 

cotidiano da agressão física, da verbal ou da coletiva das guerras; existe uma violência 

simbólica das relações de poder que se esconde no apagamento d outro quando ele deixa 

de existir socialmente e não tem o direito de narrar-se2. Esta questão é redimensionada 

por Vattimo e Zabala (2011) quando ambos afirmam que a violência, por si só, 

                                                           
2 Nesse sentido, o estudo sobre “representação da violência” assume uma amplitude considerável, dada à 
natureza indissociável dos conceitos “representação” e “violência, assim, denominado, por nós, de 
“violência da representação”. 
 



D o s s i ê  E s p e c i a l  F I C L L A  
R E V I S T A  X ,  C u r i t i b a ,  v o l u m e  1 4 ,  n . 5 , p. 168-180, 2019 

  

 

SILVA, 2019 

173 

prescinde dos insultos verbais e dos assassinatos sanguinolentos. Bourdieu (1989), ao 

seu turno, coopera com a noção de violência simbólica, exercida como forma de 

dominação: 

 
Não basta notar que as relações de comunicação são,de modo inseparável, 
sempre, relações de poder que dependem, na forma e no conteúdo, do poder 
material ou simbólico acumulado pelos agentes (ou pelas instituições) 
envolvidos nessas relações [...]. É enquanto instrumentos estruturados e 
estruturantes de comunicação e de conhecimentos que os sistemas simbólicos 
cumprem a sua função política de assegurar a dominação de uma classe sobre 
outra (violência simbólica) dando o reforço de sua própria força às relações 
de força que as fundamentam e contribuindo, assim, segundo a expressão de 
Weber, para a “domesticação” dos dominados (BOURDIEU, 2012, p. 11). 

 

Já, para Rancière (2005), a violência complexifica-se nas partilhas desiguais de 

sentido, pois não temos acesso a tudo; há verdades encobertas, em decorrência de um 

mecanismo ao qual o autor chama de “polícia”.  Destarte, criam-se sentidos que são 

endossados, em detrimento de outros que são ofuscados. Transpondo-nos para o cinema, 

os valores dominantes da colonialidade e de suas estruturas de poder enaltecem, 

sobremaneira, a branquitude, desfavorecendo os demais grupos étnicos sutil ou 

escancaradamente, mas sempre à exaustão, podendo propagar injustiça, ódio racial e 

descaso, não obstante um enredo despretensioso ou aparentemente desvinculado de 

alguma ideologia (SILVA, 2017). 

Constatamos, desta maneira, que a representação hegemônica do Outro vem, 

desde o início de Hollywood, na chave essencialista dos sujeitos subalternos, embora 

tenha havido algumas tentativas de desestabilização.Via de regra, o homem negro dos 

filmes das décadas de 1910 e 1920 era caracterizado como lascivo, perigoso e causador 

de intrigas. Tomemos como exemplo O nascimento de uma Nação (1915), de D. W. 

Griffith, o qual apregoa, tenazmente, um arsenal de falsidades ideológicas, a começar 

pela inscrição gráfica, já na primeira cena: “O carregamento de Africanos para a 

América plantou a primeira semente de desunião”. Inverdades como esta são agravadas 

pela atuação jocosa de atores brancos que utilizavam uma técnica chamada blackface, a 

qual consistia em pintar seus rostos com cortiça queima da para encenar pessoas negras 

de índole duvidosa. Abaixo, o desenho mostra a representação caricata da população 

negra, até meados de 1940, quando ainda há uso de blackface. O esquema é uma 

releitura nossa do signo saussuriano nos sets de cinema, pois relaciona o homem negro a 

significados restritos, ora como ameaçador, ora como o “preto velho” e servil, de acordo 



D o s s i ê  E s p e c i a l  F I C L L A  
R E V I S T A  X ,  C u r i t i b a ,  v o l u m e  1 4 ,  n . 5 , p. 168-180, 2019 

  

 

SILVA, 2019 

174 

com sua compleição física para uma plateia, majoritariamente, branca. 

Concomitantemente, a mulher que se consagra nas telas é a “Mammy”, reconhecida 

como boa cozinheira, mas rabugenta, ao passo que a mulher negra magra era destinada a 

papéis que ressaltavam sua sensualidade. 

Esquema: 

Signo (negro/a) 

 
       Significante Significado 

 

 
Fonte: SILVA (2017, p.141). 

 

Nos anos posteriores, o negro era extenuantemente estampado como vítima e 

observador passivo de sua própria saga, ao passo que a representação da mulher negra 

persistia em atribuições estereotipadas, relacionadas a sua sexualidade exacerbada ou a 

sua arrogância, supostamente, nata. 

Reiteramos que ao longo dos séculos, diretores afro-americanos apostaram 

incessantemente em produções independentes3, as quais não contavam com o 

investimento de Hollywood. Houve, no entanto, uma re-partilha do sensível, em meados 

dos anos 1950, quando despontaram atores glamurosos, sofisticados, inteligentes e 

amáveis como Poitier e Belafonte, responsáveis pela sistematização positiva da 

negritude, em uma época de militância (não) violenta pelos Direitos Civis. Nos anos 

1970, por exemplo, o movimento blaxploitation, inspirado pelas lutas antirracistas dos 

Panteras Negras e de líderes como Martin Luther King e Malcolm X, da década 

anterior, havia rearticulado a imagem do homem negro como viril, inteligente e 

“descolado”, atuando nos espaços de poder e reconhecimento como um detetive ou 

transitando por lugares de contravenção com relativo prestígio e glamour. A mulher 
                                                           
3 Ler informações mais detalhadas a respeito das tentativas de ruptura da representação hegemônica na 
tese de doutorado de SILVA, A. A. C. O sensível (não) partilhado: a violência poética e política da (ir) 
representação do negro em Hollywood, 2017. 

Blackface 
Homem forte 
“Preto velho” 
“Preta velha” 
Negra jovem 

cartunesco, tolo, desumanizado 
ameaçador 
Pai Tomás assexuado,  
Mammy 
Hipersexualizada 



D o s s i ê  E s p e c i a l  F I C L L A  
R E V I S T A  X ,  C u r i t i b a ,  v o l u m e  1 4 ,  n . 5 , p. 168-180, 2019 

  

 

SILVA, 2019 

175 

negra, no entanto, persistia na figuração sexualizada, embora também ganhasse mais 

poder e autossuficiência. Já, nos anos 1990, o desafio de diretores como Spike Lee era o 

de retomar a temática do racismo e de seus efeitos nefastos, enquanto a maioria dos 

filmes, a despeito dos levantes populares e de outras lutas sociais, sublinhavam o afro-

americano como coadjuvante, na chave do “melhor amigo” do branco protagonista. 

Alguns atores como Eddie Murphy, Wesley Snipes, Whoopi Goldberg e Denzel 

Washington assumem maior destaque, ocasionalmente, resvalando à estereotipia do 

negro cômico, atrevido, fanfarrão ou excêntrico. 

Mas, a constatação de uma mudança expressiva, deu-se, de fato, durante a Era 

Obama (2009-2016), em que uma profusão de filmes realça a participação da negritude 

na causa abolicionista dos séculos XVIII e XIX e na militância pelos Direitos Civis, das 

décadas de 1950 e 1960. Coincidência ou não, foi durante o governo do primeiro 

presidente de pele escura nos Estados Unidos que a temática negra torna-se enredo tanto 

em produções tímidas, como aquelas de orçamento mais robusto. Filmes, séries e 

documentários ganham as telas. O mordomo da Casa Branca (2013), Doze anos de 

escravidão (2013), Selma - uma luta pela igualdade (2015), Os oito odiados (2016), O 

nascimento de uma nação (2016) e Estrelas além do tempo (2017) perfazem o rol de 

produções do grande circuito4, desde a posse de Barack Obama, em 2009. É natural 

cogitarmos que o contexto político contemporâneo estivesse entrelaçado com a feitura 

destas obras, de alguma maneira, e que este tivesse mobilizado um campo de sentidos 

específico. Afinal, é a primeira vez que a narrativa negra avança e pode ser contada 

como um épico, uma história com suas feridas, porém, exitosa, uma vez que alcança, 

concomitantemente, na vida real, o cargo mais alto do governo. Neste sentido, há o que 

Rancière denomina como política ou re-partilha dos sentidos, isto é, o que  

 
rompe a figuração sensível na qual se definem as parcelas e as partes ou sua 
ausência a partir de um pressuposto que por definição não tem cabimento ali: 
a de uma parcela dos sem- parcela. Essa ruptura se manifesta por uma série 
de atos que reconfiguram o espaço onde as partes, as parcelas e as ausências 

                                                           
4 Outros filmes de menor bilheteria sobre a temática negra tomaram as telas, durante a Era Obama: Red 
Tails (2012), EUA, Direção: George Lucas; For Colored Girls (2010), Canadá, Direção: Tyler Perry; 
Precious (2010), EUA, Direção: Lee Daniels; Cercas (2016), EUA, Direção: Denzel Washington; 
Michelle e Obama (2016), EUA, Direção: Richard Tanne; À procura da Liberdade (2016), EUA. 
Direção: Peter Cousens, além dos documentários What happened, Miss Simone? (2016), EUA, Direção: 
Liz Garbus, 13th (2016), USA, Direção: Ava DuVernay e das produções televisivas Raízes (2016), EUA. 
Direção: Bruce Beresford et al e Showing Roots [Raízes de uma amizade] (2016). EUA. Direção: Michael 
Wilson. 
 



D o s s i ê  E s p e c i a l  F I C L L A  
R E V I S T A  X ,  C u r i t i b a ,  v o l u m e  1 4 ,  n . 5 , p. 168-180, 2019 

  

 

SILVA, 2019 

176 

de parcelas se definiam. A atividade política é a que desloca um corpo do 
lugar que lhe era designado ou muda a destinação de um lugar; ela faz ver o 
que não cabia ser visto, faz ouvir como discurso o que só era ouvido como 
barulho (RANCIÈRE, 2005, p. 42). 

 

Em outras palavras, a imagem convencional do negro como lascivo, preguiçoso, 

tolo, hipersexualizado, ingênuo ou passivo, pelo viés homogeneizante do signo 

saussuriano assume, resultante de um período sócio-histórico diverso e de seus novos 

paradigmas, um caráter político que redistribui saberes, neste caso, por meio da arte 

como forma de deslocamento, incômodo, deslumbramento e, sobretudo, ressignificação. 

Nos filmes citados, tem-se uma temporalidade de protagonismo para os afro-

americanos, em uma esfera diametralmente oposta à anterior.  

Pode-se dizer que este processo ininterrupto de construção de sentidos imbrica o 

esquema sígnico bakhtiniano, o qual concebe o significado como categoria subjacente 

ao contexto sócio-histórico do diretor/produtor/roteirista/espectador, etc. Em nossa 

pesquisa, notamos que se o filme sobre a trajetória negra é realizado por uma pessoa 

negra, há ênfase na coragem  e na resiliência de seu povo, quer durante as rebeliões 

abolicionistas, as marchas pelos Direitos Civis, os segregados do Jim Crow, os 

confrontos com a KuKluxKlan, quer no combate a qualquer outra sorte de opressão. Em 

contrapeso, quando o realizado ré branco, há uma exaltação da valentia de um 

personagem branco, na defesa da causa negra, pois ele acredita na conciliação do povo 

estadunidense (SILVA, 2017, p. 141-144). À guisa de ilustração, apropriamo-nos do 

esquema de Souza (2004, p. 119) sobre o signo bakhtiniano, ao seu turno, uma 

reinterpretação do signo de Saussure, acrescido dos referentes contextuais (intérprete, 

sujeito e seu locus de enunciação): 

 
Fonte: SOUZA (2004, p. 119). 



D o s s i ê  E s p e c i a l  F I C L L A  
R E V I S T A  X ,  C u r i t i b a ,  v o l u m e  1 4 ,  n . 5 , p. 168-180, 2019 

  

 

SILVA, 2019 

177 

De acordo com a nossa interpretação do diagrama de Souza, a desconformidade 

na narrativa de diretores negros, em relação às mesmas histórias contadas por brancos é 

evidente, mas vale a ressalva de que a maioria dos filmes dirigidos por negros ainda 

conta com o dinheiro de produtores brancos, a exemplo de Doze anos de escravidão de 

Steve McQueen, na direção e Brad Pitt, na produção (SILVA, idem). Em filmes assim, 

o branco também aparece para ajudar o negro nos conflitos raciais, como explicitamos 

abaixo: 

 

Signo (negro/a) 
 

        Significante Significado 
 

Fimes sobre escravidão / MDCivis  negro/a 
protagonista na 
sua 
emancipação. 
resiliente, mas 
atuante, 
viril,capaz. 
branco “Salvador” ou 
racista. 

Intérprete 
 
 

Contexto  Eventos Momento 
 
Era Obama    de 2009 a2016 
 

Em busca demais representatividade    2015 à atualidade 
 

 
 

Fonte: SILVA (2017, p. 144). 
 

Resta-nos saber se a proeminência de diretores negros e suas temáticas 

pedagógicas e reivindicatórias persistirão no governo de Donald Trump. Se depender 

das redes sociais, sim, visto que a pouca representatividade destes filmes nas 

premiações de 2015 e 2016 ocasionou manifestos de grande repercussão, a exemplo do 

#oscarsowhite. 

O rompimento da representação hegemônica visa uma redistribuição de sentidos 

estéticos e políticos mais equânime e, por consequência, menos desigual no mundo 

vivido. Quando voltamos nosso olhar para questões de gênero, por exemplo, 



D o s s i ê  E s p e c i a l  F I C L L A  
R E V I S T A  X ,  C u r i t i b a ,  v o l u m e  1 4 ,  n . 5 , p. 168-180, 2019 

  

 

SILVA, 2019 

178 

constatamos que a desigualdade é mais abrangente, pois intersecciona opressões como 

explica Collins: 

Primeiro, o pensamento feminista negro promoveu uma mudança 
paradigmática fundamental na maneira como pensamos sobre as relações 
injustas de poder. Ao abraçar um paradigma de interseção de opressões de 
raça, classe, gênero, sexualidade e nação, bem como de agência negra 
feminina individual e coletiva dentro deles, o pensamento feminismo negro 
reconceitualiza as relações sociais de dominação e resistência (COLLINS, 
2000, p. 273). 

 

A socióloga brasileira Sueli Carneiro, por sua vez, nos atualiza com mais um 

tipo de violência interseccional, a “estética”, posto que impõe padrões étnicos de beleza 

à mulher negra: 

 
Em relação ao tópico da violência, as mulheres negras realçaram uma outra 
dimensão do problema. Tem-se reiterado que, para além da problemática da 
violência doméstica e sexual que atingem as mulheres de todos os grupos 
raciais e classes sociais, há uma forma específica de violência que constrange 
o direito à imagem ou a uma representação positiva, limita as possibilidades 
de encontro no mercado afetivo, inibe ou compromete o pleno exercício da 
sexualidade pelo peso dos estigmas seculares, cerceia o acesso ao trabalho, 
arrefece as aspirações e rebaixa a autoestima. Esses são os efeitos da 
“hegemonia da branquitude” no imaginário social e nas relações sociais 
concretas” (CARNEIRO, 2003, p. 122). 

 

Por fim, as práticas de Letramento Crítico envolvem sempre uma relação eu-

outro. Como sustenta Souza (2016), ao procurar redefini-las, é preciso que o aprendiz 

aprenda a “ler se lendo” e descubra que seu mundo, seus valores e seus significados se 

originaram na coletividade: 

 
Isso significa que já não basta entender o letramento crítico como um 
processo de revelar ou desvelar as verdades de um texto construídas e tendo 
origem no contexto do autor do texto. Entendemos agora que o processo é 
mais amplo e complexo: tanto o autor quanto o leitor estão no mundo e com o 
mundo. Ambos - autor e o leitor -são sujeitos sociais cujos “eus” se 
destacaram de e tiveram origem em coletividades sócio-históricas de “não-
eus”; isso não apenas cria um sentido de identidade e pertencimento para o 
sujeito social, mas também uma consciência histórica (SOUZA, 2016, p. 03). 

 

Em consonância com Souza, Vattimo e Zabala (2011) propõem o 

enfraquecimento de qualquer metafísica ou fundamento nocivos sobre o Outro, 

reforçados pelos sistemas de produção simbólicos, a exemplo da mídia audiovisual.  Se 

a violência da representação contra os afro-americanos deu-se, mormente, pela 

figuração estereotipada de personagens irrelevantes ou que apenas ancoravam 

protagonistas brancos, tal regime hegemônico sofre, com o passar dos anos, rupturas 



D o s s i ê  E s p e c i a l  F I C L L A  
R E V I S T A  X ,  C u r i t i b a ,  v o l u m e  1 4 ,  n . 5 , p. 168-180, 2019 

  

 

SILVA, 2019 

179 

que suscitaram representações mais positivas. Isto só é ou foi possível, em decorrência 

de contextos sócio-históricos que ressignificaram verdades pré-estabelecidas. A fim de 

realizarmos um trabalho com o letramento crítico (visual e racial), reiteramos Souza 

(2016), para quem uma pós-crítica só pode ser aquela que busca a origem sócio-

histórica dos significados que atribuímos aos textos. 

O estudo do cinema, em sala de aula, pode se configurar como território 

decolonizador, a partir do momento que tanto crenças totalizantes como conceitos 

binários de “centro e margem”, ‘mais civilizado e menos civilizado”, ‘igual e desigual” 

etc. são problematizados (MONTE MÓR, 2018), diminuindo distâncias e injustiças 

sociais. O professor de cultura, língua e literatura estrangeira, cuja práxis se alinha a 

uma proposta social, transdisciplinar e transversal e que pretende analisar filmes com os 

seus alunos, tem de se inteirar de conteúdos outros que não somente os da sua área 

específica de atuação. Além de pedagogias educacionais críticas, é importante estudar 

História dos Estados Unidos, história da representação fílmica, epistemologias 

decoloniais, de gênero e de raça e, mais especialmente, o cinema e suas convenções 

enquanto linguagem multimodal. Logo, sugerimos que o aluno (re)pense como as 

relações de poder são firmadas, a relevância dos papéis, de acordo com a raça, o gênero, 

a classe social, econômica, cultural, religiosa, etária etc. dos personagens; o quanto esta 

figuração é ou não estereotipada, discriminatória, subalternizada, bem como a questão 

inevitável sobre a importância da representatividade de determinados grupos no 

audiovisual. Por fim, podemos traçar um paralelo com o que é dominante em nosso 

país, em que instâncias há racismo, machismo e demais hierarquias de desigualdade e 

com qual frequência estas discursividades aparecem nas mídias. Tal investigação 

ultrapassa o espaço escolar, ou seja, implica também em sondar o que a(s) 

comunidade(s) pensa(m) sobre o assunto a ser discutido, em um exercício de expansão 

interpretativa, como prescreve Monte Mór (2018).  

Espera-se que o resultado seja a multiplicidade de percepções, de si e do outro, 

re-partilhas mais igualitárias dos sentidos, em um espaço dissensual; porém, sempre em 

prol da formação de identidades menos violentas. 

 
 
 
 
 



D o s s i ê  E s p e c i a l  F I C L L A  
R E V I S T A  X ,  C u r i t i b a ,  v o l u m e  1 4 ,  n . 5 , p. 168-180, 2019 

  

 

SILVA, 2019 

180 

REFERÊNCIAS 
 
BOURDIEU, P. Surl’État. Coursau Collège de France (1989-1992). Paris: Raisons 
d’Agir/Seuil, 2012. 
 
CARNEIRO, S. “Mulheres em movimento” in Estudos Avançados 17, 2003. 
 
COLLINS, P. H. Black Feminist Thought: Knowledge, Consciousness, and the Politics 
of Empowerment, New York, London: Routledge, 2000.  
 
FOUCAULT, M. Vigiar e punir: nascimento da prisão; trad. Raquel Ramalhete. Ed. 34. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2007. 
 
GIROUX, H. Breaking in to the Movies: Film and the Culture of Politics. Malden: 
Blackwell Publishers, 2002. 
 
MOHANTY, S. P. Political Criticism and the Challenge of Otherness. In: MOHANTY, 
S. P. Literary Theory and the claims of History: postmodernism, objectivity, 
multicultural politics. Ithaca and London: Cornell University Press, 1997. 
 
MONTE MÓR, W. Letramentos críticos e expansão de perspectivas: diálogo sobre 
práticas. In: JORDÃO, C.; MARTINEZ, J. Z.; MONTE MÓR, W. (Orgs.). Letramentos 
em Prática na formação inicial de Professores de Inglês, Campinas, SP: Pontes Editora, 
2018, p. 315-335. 
 
RANCIÈRE, J. A partilha do sensível: estética e política. Tradução: Mônica Costa 
Netto. São Paulo: EXO experimental, Ed. 34, 2005. 
 

SOUZA, L. M. T. Hibridismo e tradução cultural em Bhabha. In: ABDALA JÚNIOR, 
B. (Org.). Margens da cultura: mestiçagem, hibridismo & outras misturas. São Paulo: 
Boitempo Editorial, 2004, p.113-133. 
 
MENEZES DE SOUZA, L. M. T. Para uma redefinição de letramento crítico: conflito e 
produção de significação. In: MACIEL, R.F.; ARAÚJO, V.A. (Orgs.). Formação de 
Professores de Línguas: ampliando perspectivas. Jundiaí: Paco Editorial, 2011, p. 128-
140. 
 
SILVA, A. A. C. O sensível (não) partilhado: a violência poética e política da 
(ir)representação do negro em Hollywood. Tese de Doutorado, Faculdade de Filosofia, 
Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2017. 
  
VATTIMO, G.; ZABALA, S. Hermeneutic Communism - From Heidegger to Marx. 
Columbia University Press, New York, 2011. 


