
R E V I S T A  X, v o l u m e 2, 2 0 0 9                                                                90 

 

 

EGGENSPERGER 

 

 

AVATAR E OS ESTUDOS CULTURAIS - ALGUMAS OBSERVAÇÕES 
 
 

Klaus EGGENSPERGER - UFPR 

 

 

Resumo 

Este trabalho discute o mais recente e, provavelmente, o mais bem-sucedido filme hollywoodiano 

até o momento, Avatar, em relação ao conceito de “cultura” e seus significados básicos. São 

questionados a idéia da civilização apresentada no filme, a sua forte crítica ecológica e anti-

imperialista, o problema da identidade cultural e a questão da indústria cultural, da qual o filme é 

um produto exemplar. Finalmente, defende-se a idéia de um ensino universitário integrativo de 

literatura e cultura, abrangendo também o campo dos estudos audiovisuais.  

Palavras-chave: estudos culturais; indústria cultural; cinema; ensino de cultura 
 

 

Em seu ensaio A Idéia de Cultura (The Idea of Culture), o teórico britânico Terry 

Eagleton levanta a questão da transformação histórica da palavra “cultura” e de seus usos 

contemporâneos. Diante do pressuposto “Se existe cultura como civilidade, cultura como 

identidade e cultura como comercialização, há também a cultura como protesto radical” 

(EAGLETON, 2000, p. 181), o autor toma as medidas do amplo campo conceitual e 

diferencia os significados mais básicos do conceito: cultura como civilização e civilidade, 

cultura como modo de vida, cultura como mercadoria (fenômeno relativamente novo na 

história da humanidade) e cultura como crítica. Tais noções podem nos servir de ponto de 

partida para uma tentativa de avaliação do último filme de James Cameron, Avatar, sob o 

ângulo dos estudos culturais e vice-versa, considerando também os aspectos que os estudos 

culturais podem apreender do mais recente blockbuster produzido por Hollywood. 

 

 

 

 

 



R E V I S T A  X, v o l u m e 2, 2 0 0 9                                                                91 

 

 

EGGENSPERGER 

 

 

1. Civilização e natureza 

 

FIGURA 1 

A oposição semântica entre cultura e natureza tem origens latinas. A palavra “cultura”, 

como lembrou Alfredo Bosi, é derivada da forma nominal latina cultum que, por sua vez, 

deriva do verbo colere com o particípio futuro culturus. Colo significa “cultivo (a terra), 

habito, moro em”; seu particípio passado cultus desemboca no termo religioso “culto”, ao 

passo que “colo é a matriz de colônia enquanto espaço que se está ocupando, terra ou povo 

que se pode trabalhar e sujeitar” (BOSI, p. 11). Comenta Eagleton: “A cultura, então, herda o 

manto imponente da autoridade religiosa, mas também tem afinidades desconfortáveis com 

ocupação e invasão; é entre esses dois pólos, positivo e negativo, que o conceito, nos dias de 

hoje, está localizado” (EAGLETON, 2000, p. 11). De que forma essa pequena incursão à 

etimologia da palavra “cultura” poderia estar relacionada ao sucesso mais recente da indústria 

do cinema norte-americano? Quem assistiu a Avatar sabe que, no centro de sua narrativa há, 

de um lado, um conflito decorrente do colonialismo agressivo dos terráqueos no planeta 

chamado Pandora e, de outro, a maneira de viver e as verdades sagradas do povo indígena dos 

Na’vi. Estratégia e procedimento dos terráqueos do século XXII no filme – que, não por 

acaso, assemelham-se bastante aos dos norte-americanos contemporâneos –, parecem estar 

baseados no conceito de civilização do século XIX. Nessa época do imperialismo europeu 

clássico, a ideia de civilização foi convertida na ideia de progresso com intuito de legitimar o 

domínio paternalista sobre os “povos selvagens” do mundo não-civilizado, justificando assim 

o lucro dos capitalistas envolvidos na exploração colonial. Ao mesmo tempo, do filósofo 

alemão Hegel aos militares republicanos brasileiros,“a grande narrativa do 

autodesenvolvimento humano” (EAGLETON, 2000, p. 35) encontrava-se em seu auge, e 



R E V I S T A  X, v o l u m e 2, 2 0 0 9                                                                92 

 

 

EGGENSPERGER 

 

 

passou-se a escrever “cultura” com maiúsculo - era a Cultura formada por grandes obras da 

literatura, da música, das artes plásticas, entre outros gêneros. 

No antigo significado latino de cultivo agrícola, “cultura” significa um cuidar “daquilo 

que cresce naturalmente, o termo surgere uma dialética entre o artificial e o natural” 

(EAGLETON, 2000, p. 11). Cada indivíduo humano que nasce necessita de tal cuidado; a 

cultura, em seu sentido mais amplo, é a segunda natureza do homem, a essência de nossa 

espécie que as outras não têm. Nesse sentido os Na´vi são, obviamente, humanos, embora 

cada adulto tenha, aproximadamente, três metros de altura, pele azul e uma grande cauda com 

a função de um “cabo USB biológico”. São criaturas sociais, linguísticas, trabalhadoras, que 

conhecem crenças, felicidade, sofrimento, e têm história - são, portanto, animais culturais e 

históricos, tal qual os humanos terrestres.  

A representação dos selvagens em Avatar, porém, não remonta à era do imperialismo 

europeu, mas às idéias iluministas do século anterior. Os Na’vi são humanóides ainda bem 

próximos do estado da natureza; comparados aos humanos da Terra, que resumem todos os 

vícios e degenerações do homem civilizado, assemelham-se mais ao homem natural de 

Rousseau. A lógica do filme mostra uma certa tendência maniqueísta, para a qual o natural é 

autêntico, bom e verdadeiro, enquanto o lado civilizado parece pérfido, falso e perverso. 

Paradoxalmente, existem no planeta Pandora uma fauna e uma flora completamente artificiais 

e fantasmagóricas, geradas digitalmente em computadores, representando o estado da 

natureza: 

 

Não usamos nenhuma planta real! Muita gente acha que capturamos 
[as cenas] na Nova Zelândia, porque lá existe floresta subtropical. Pois 
entramos na floresta - nas férias, para descansar. Capturamos no 
estúdio. Claro que, criando uma natureza completamente artificial no 
computador, a nossa celebração do mundo natural em Avatar não 
deixa de ter um aspecto irônico. Mostramos o nosso respeito à 
natureza ao trabalhar durante milhares de horas com inúmeros 
computadores para criar plantas e animais que parecem autênticos e 
vivos. (CAMERON, 2009, trad. do autor) 
 

Avatar é um exemplo da nova geração de filmes na era digital do cinema de 

Hollywood, na medida em que, cada vez menos, procura-se capturar uma realidade criada 

dentro ou fora de um estúdio. Adorno e Horkheimer ainda constataram a perfeição com que as 

técnicas de cinema “duplicam os objetos empíricos” e, com isso, criam “a ilusão de que o 



R E V I S T A  X, v o l u m e 2, 2 0 0 9                                                                93 

 

 

EGGENSPERGER 

 

 

mundo exterior é o prolongamento sem ruptura do mundo que se descobre no filme. [...] A 

vida não deve mais, tendencialmente, deixar-se distinguir do filme sonoro.” 

(ADORNO/HORKHEIMER, 1985, p. 118). Isso mudou pois, hoje em dia, cria-se nos 

computadores um mundo completamente artificial, por meio de técnicas digitais as mais 

avançadas. Dessa maneira, a antiga dialética entre o artificial e o natural não desaparece, 

como alguns teóricos pós-modernos acreditam mas, sim, aparecem num nível bem mais 

elaborado e complicado do que antes (cf. a discussão da categoria “hiper-realidade” em 

GEIER 1999).  

 

2. Identidade  

 

 

FIGURA 2 

A cultura dos Na’vi em Avatar é uma cultura pré-moderna, estável e unificada. “O 

engano de ver as culturas como mais ou menos coerentes” (EAGLETON 2003, p. 94) tem 

uma tradição no pensamento europeu que data do iluminismo (cf. YOUNG 2005, cap. 2). O 

filme apresenta-nos a cultura indígena sob uma perspectiva idealizada, que não combina com 

a pluralidade e a desigualdade de qualquer cultura real. A relação íntima dos Na´vi com seu 

ambiente natural, a sua forma de organização social em tribos – com sacerdote e cacique –, a 

sua maneira de viver e caçar na floresta, indicam que a concepção desse povo foi criada com 

base na cultura de povos indígenas americanos. Enquanto membros de uma tribo Na’vi, os 

Omaticaya – indígenas do filme – participam da identidade coletiva e estável, da “root 

identity” do seu clã, e podem ser tidos como autênticos no sentido de serem espontâneos e de 

não haver falsidade entre seus integrantes. Tudo isso apresenta uma longa tradição na 

literatura, com uma vertente mais atual no cinema, sendo que a ficção científica sempre 



R E V I S T A  X, v o l u m e 2, 2 0 0 9                                                                94 

 

 

EGGENSPERGER 

 

 

recorreu a outros gêneros do cinema, principalmente ao western: “Às vezes, certas obras 

pertencem à FC somente porque passam em planetas estranhas num futuro remoto; apesar 

disso apresentam todos os motivos e todas as convenções de um western” (LEDERER, 2008, 

p. 130).  

Na literatura norte-americana o bom selvagem foi introduzido por James Fenimore 

Cooper, em seu ciclo The Leatherstocking Tales, acompanhado sempre do selvagem mau, do 

satanic savage. Basicamente, Cooper oferece aos públicos norte-americano e europeu esses 

dois estereótipos de índios, ainda que apresente também algumas figuras indígenas 

individualizadas.1  

Do outro lado temos a cultura dos humanos, que é marcada por um colonialismo 

mercantil sem limites. No que se refere a tal cultura, a perspectiva do filme é de um forte mal-

estar: no decorrer da narrativa o espectador descobre, aos poucos, que o modo terrestre de 

viver e de produzir é perverso. Reina um capitalismo voraz, orientado pela ganância ilimitada, 

e a civilização humana ocidental é tecnicamente muito superior e, ao mesmo tempo, 

extremamente devastadora. É hostil à reprodução de culturas locais e de sistemas ecológicos, 

sendo também autodestrutiva, uma vez que já destruiu a biosfera da terra.  

Diferentemente da cultura indígena, a dos terrestres não é homogênea. Além do 

mandatário dos interesses econômicos da corporação humana que explora o minério do 

planeta e dos mercenários a seu serviço (que, juntos, representam o complexo militar-

industrial americano que já surgira de maneira bem semelhante em Aliens, filme de Cameron 

de 1986), existe em Avatar um grupo de cientistas. Este também está a serviço da mineradora, 

mas discorda dos procedimentos do complexo militar-industrial. A personagem principal Jake 

Sully é um ex-fuzileiro que, de certa maneira, está situado entre os dois grupos humanos; mais 

notável, porém, é a sua função de controlador do corpo de um Avatar através de conexões 

neurais. Com isso, ele e os outros poucos controladores levam uma vida dupla, conseguindo 

realizar o eterno sonho humano de transgredir o próprio corpo, de se transformar num outro, 

sonho que parece fazer parte da espécie humana. Além da identidade humana coletiva que, no 

filme, não é algo sólido ou inquestionável, a identidade individual também dá provas de ser 

fluida: a vida no corpo de um Na’vi e o contato com a tribo levam o herói à percepção do 

Outro, o que estende a sua identidade humana. Isso não é de se estranhar, visto que a empatia 
                                                             
1
 Sobre Cooper, cf. o site da James Fenimore Cooper Society : http://external.oneonta.edu/cooper/, acesso em 

12/2009. 



R E V I S T A  X, v o l u m e 2, 2 0 0 9                                                                95 

 

 

EGGENSPERGER 

 

 

é uma capacidade humana básica – empatia com a vida que se apresenta em formato 

semelhante às experiências terrestres, que leva o espectador à identificação com os estranhos 

humanóides das telas do cinema, gerados nos computadores da empresa neozelandesa WETA 

Digital.  

A partir de um longo processo de aprendizagem, desde os primeiros contatos até a 

identificação completa com o povo que o acolhe, o herói decide trocar sua cultura de origem 

pela cultura estranha. A figura do emissário que cria simpatia por essa cultura estranha, do 

bom traidor da cultura ocidental/norte-americana não é nova: no cinema, sua melhor 

realização provavelmente aconteceu em Dance with Wolves, com Kevin Costner e por ele 

dirigido (USA 1990). Os paralelos dessa produção de duas décadas anteriores com Avatar são 

bem nítidos e mais fortes do que outros possíveis paralelos, como por exemplo Lawrence of 

Arabia, filme de 1962, ou The Last Samurai, de 2003.  

 

3. Resistência 

 

FIGURA 3 

 

Cultura ou Kultur tornou-se, no século XIX, “o nome da crítica romântica pré-

marxista ao capitalismo industrial primitivo” (EAGLETON, 2000, p. 22). Desde Friedrich 

Schiller até hoje, a Kulturkritik tem atacado fortemente a civilização moderna. Um exemplo 

disso é o livro recente da socióloga e historiadora francesa Claudine Haroche, com prefácio 

brasileiro de Joel Birman, que resume as seguintes tendências nas sociedades contemporâneas 

mais avançadas: a ascensão triunfante do individualismo extremo, a perda geral dos laços 

socias, o desenvolvimento da “individualidade desengajada como a contrapartida do 



R E V I S T A  X, v o l u m e 2, 2 0 0 9                                                                96 

 

 

EGGENSPERGER 

 

 

incremento da desigualdade, da injustiça e da indiferença”, e “a exteriorização crescente do 

sujeito como correlata ao seu empobrecimento interior”. Consta-se que “as transformações 

tecnológicas têm conduzido à inatenção, ao estreitamento da consciência e à falta de 

simbolização dos sentimentos, que se reduzem às sensações” e fala-se em “perda catastrófica 

dos pontos de referência simbólicos” (HAROCHE, 2008, p. 15). A autora evidencia o 

indivíduo contemporãneo “por traços de comportamento e de caráter específicos, como a 

indiferença, o desinteresse, o desengajamento, a falta de elã, a ausência de espontaneidade, o 

cálculo permanente, a instrumentalização de si e do outro, os comportamentos fugidios e o 

desvencilhar-se” (HAROCHE, 2008, p. 127).  

Tal diagnose é convincente e não pode ser facilmente questionada; ademais, Avatar 

não é um filme com a proposta de analisar o indivíduo contemporâneo – foi feito para divertir 

os indivíduos consumidores do mercado mundial atual, independente de sua nacionalidade, 

etnia, cultura, classe social etc. Nesse contexto, porém, é deveras interessante notar que o 

modelo narrativo básico do filme é antigo, podendo ser designado através de um termo 

pertencente aos estudos culturais anglo-americanos: people against power-bloc. Não se trata 

somente da luta do povo indígena contra o complexo militar-industrial terrestre; a própria 

personagem principal também é um “Zé Ninguém”, um ex-fuzileiro jovem, paraplégico e sem 

recursos que, de repente, recebe a chance de uma segunda vida, uma vida plena de sentido. “O 

que significa viver bem?” é uma das muitas perguntas que o filme levanta, de maneira 

indireta, e responde de um jeito popular. O herói que vem do povo não é capaz de grandes 

discursos (até seu discurso central que antecede a luta, que realiza diante da tribo, é curto e 

retoricamente pobre), mas sabe agir de maneira correta. Assim já agiu seu precursor 160 anos 

antes, o herói branco Natty Bumppo de The Leatherstocking Tales, que por sua vez é um 

pouco mais eloquente:  

 

I know we live in the woods, Hurry, and are thought to be beyond human 
laws, – and perhaps we are so, in fact, whatever it may be in right – but there 
is a law and a law-maker, that rule across the whole continent. He that flies 
in the face of either need not call me a friend.” (COOPER, 1841, chapter 1) 
  

O modelo das condutas do herói sempre está baseado numa ética universal (ética 

cristã, no caso de Cooper e da literatura norte-americana do século XIX), que orienta na hora 

de decidir a ação certa. Sem isso não existiria a capacidade de agir, agency, como diz um 



R E V I S T A  X, v o l u m e 2, 2 0 0 9                                                                97 

 

 

EGGENSPERGER 

 

 

termo importante dos estudos culturais anglo-americanos; com isso o indivíduo, juntamente 

com outros, é capaz de resistir à grande engrenagem colonialista e suas máquinas de 

dimensões assustadoras. Nesse sentido, o filme passa a lição de que a tendência de evitar 

qualquer confronto (HAROCHE, 2008, p. 133) é dispensável.  

Uma segunda lição da narrativa de Avatar, não tanto para espectadores, mas para 

certos intelectuais e teóricos de cultura, consiste na máxima simples, porém não raramente 

esquecida ou negada, de que nem tudo é cultura e redutível ao domínio do simbólico. Há a 

importantíssima questão sobre quem regula e domina a produção material: por vezes, na base 

de conflitos considerados culturais – como aquele do filme – está a dimensão 

material/econômica. Em Avatar trata-se de um típico conflito militar sobre recursos, como 

muitos que ocorreram nas últimas décadas no Oriente Médio, na África e também na América 

Latina.  

 

4. Indústria cultural  

 

FIGURA 4 

 

Menos uma obra-mestra da sétima arte do que uma da arte da produção digital de uma 

mercadoria cultural, Avatar é, sem dúvida, um produto exemplar da indústria cultural norte-

americana. Poucas semanas depois de seu lançamento em dezembro de 2009, o filme tornou-

se a maior bilheteria da história do cinema, superando a bilheteria de Titanic, maior sucesso 

comercial até então, também de James Cameron. Quanto à avaliação da comercialização da 

cultura por parte dos estudos culturais, estes sempre vacilaram entre dois extremos: de um 

lado, Adorno e Horkheimer criaram o conceito de “indústria cultural” e explicaram a total 



R E V I S T A  X, v o l u m e 2, 2 0 0 9                                                                98 

 

 

EGGENSPERGER 

 

 

recusa de tal fenômeno, no famoso capítulo homônimo da Dialética do Esclarecimento 

(Dialektik der Aufklärung). “Divertir-se significa estar de acordo” 

(ADORNO/HORKHEIMER, 1985, p. 135), ou seja, de acordo com aquilo que é falso, com 

uma sociedade cada vez mais inumana. De outro lado, a aprovação acrítica da cultura como 

mercadoria trabalha com o argumento populista “If the people are ok, then popular culture 

must be ok.” (apud HÜGEL, 2007, p. 74).  

A respeito dos estudos culturais na tradição britânica de Raymond Williams e Stuart 

Hall, é importante sublinhar: “The popular defines a necessary focus and commitment of 

cultural studies.” (Grossberg, apud STÄHELI, 2005, p. 152). O popular é caraterizado por 

duas dimensões importantes: a conectividade, que deve ser compreensível para todos, e a 

afetividade, que deve recorrer à emotividade instintiva do consumidor (cf. STÄHELI, 2005, p. 

160). A identificação com o popular acontece principalmente no nível afetivo, sem excluir 

completamente o nível cognitivo. Por sua vez, a mídia visual prossegue aqui com seu 

princípio de esquematizar tudo. A ótica da emotividade somente existe moldada pelos códigos 

da indústria cultural, marcada pela padronização e pela produção em série – como, por 

exemplo, a indústria de automóveis. Nesse sentido, o cinema de Hollywood mudou muito 

pouco desde os seus inícios; o primeiro beijo entre o avatar de Jake Sully e Neytiri, a filha do 

cacique, faz parte do velho esquema narrativo do boy meets girl que todos conhecem bem, 

mas que tem de superar várias dificuldades até conquistar o amor da moça. 

Consequentemente, a reação emocional-irônica do público adolescente brasileiro na sala de 

cinema, que pude observar nesta cena no início do ano de 2010, não foi diferente da reação do 

público juvenil na sala cinematográfica de uma escola alemã, entre o qual estive presente, 

quarenta anos antes, diante da cena do primeiro beijo entre Humphrey Bogart e Lauren 

Bacall, num antigo filme em preto-e-branco. 

Comparada à cultura como identidade ou civilização, a cultura como indústria cultural 

tem, portanto, outro status epistêmico. Mais do que um conceito, é essencialmente uma 

prática social da qual nada e ninguém escapa, daí a observação: “A cultura contemporânea 

confere a tudo um ar de semelhança” (ADORNO/HORKHEIMER, 1985, p. 113). Já nos anos 

quarenta do século passado, Adorno observou “o predomínio que o efeito, a performance 

tangível e o detalhe técnico alcançaram sobre a obra, que era outrora o veículo da Ideia e, com 

essa, foi liquidada” (ADORNO/HORKHEIMER, 1985, p. 118). No que diz respeito às 



R E V I S T A  X, v o l u m e 2, 2 0 0 9                                                                99 

 

 

EGGENSPERGER 

 

 

tendências na indústria cinematográfica das últimas décadas, o sociólogo cultural italiano 

Alberto Abruzzese pondera a progressiva intensificação sensorial do cinema: o que agora 

domina é o  

 

espetáculo fílmico que aos poucos pulverizou as narrativas, os roteiros, por 
meio de uma enorme corrosão de todos os seus elementos estruturais: o 
personagem como figura de um pacto consensual entre o ponto de vista 
psicológico e o ponto de vista social; o ambiente geopolítico que opera como 
pano de fundo da história; os motivos que acionam o mecanismo narrativo, 
os conflitos a enfrentar, o equilíbrio final a ser alcançado. Tudo isso deixou 
de compor a trama visual: ela se apresenta, na melhor das hipóteses, como 
número de circo. (ABRUZZESE, 2009, p. 941) 

 
O estado da técnica mais avançada é explorado a fim de se produzir um cinema de 

efeitos especiais; o arrebatamento das imagens e dos sons chegou a um nível até agora 

desconhecido. Abruzzese observa a radicalização da percepção em comparação à narrativa 

(ABRUZZESE, 2009, p. 942), e Eagleton fala de cultura como gratificação libidinal 

(EAGLETON, 2000, p. 106), que deixou para trás o modelo burguês clássico da cultura como 

sublimação. Hollywood tem se tornado uma máquina de excitar e de comover por meio de um 

sensacionalismo visual que tenta dominar os sentidos dos espectadores e, nesse sentido, o 

filme Avatar, que estreou simultaneamente em formatos comum e 3-D, não funciona 

diferente.  

Já nos anos quarenta, no que diz respeito a Hollywood, comentou-se a respeito da 

“compulsão permanente a produzir novos efeitos (que, no entanto, permanecem ligados ao 

velho esquema)” (ADORNO/HORKHEIMER, 1985, p. 120). Diferentemente dos tempos do 

studio system hollywoodiano, atualmente os elementos narrativos de base costumam servir 

simplesmente como fatores de contextualização necessários para colocar o produto à venda 

(ABRUZZESE, 2009, p. 943). Avatar, porém, é um filme com forte referencial social, e não 

pode ser reduzido apenas aos seus efeitos visuais. O filme funciona como um conto de fadas 

que vive da luta antiga entre o bem e o mal. Suas figuras centrais, certamente, não são 

complexas, e partes do cenário são bem conhecidas até de outros filmes do mesmo diretor2. 

                                                             
2 Máqinas de luta antropomórficas já existem no filme de Cameron de 1986, Aliens. Lá é Sigourney Weaver no 
papel principal de Ellen Ripley, que enfrenta a rainha dos Aliens na luta final dentro de um robô de 
carregamento. Cameron cita também a estética de máquinas crua dos seus dois filmes do Exterminador do 

Futuro; ironicamente, em Avatar as máquinas estão do lado dos humanos, destruindo uma civilização 
considerada inferior.  



R E V I S T A  X, v o l u m e 2, 2 0 0 9                                                                100 

 

 

EGGENSPERGER 

 

 

Além disso, a luta no final configura-se nos moldes da estética de guerra à la Hollywood; 

contudo, pode-se dizer que, no plano narrativo, expressa uma história empolgante, com uma 

nítida mensagem antimilitarista, e não um simples pretexto para se exibir efeitos visuais de 

destruição, como em O Exterminador do Futuro (também de Cameron). Assim, Avatar pode 

ser considerado um exemplo típico das contradições de um cinema comercial bem feito. 

 

5. Mídia, memória e ensino  

 

Um filme popularíssimo como Avatar possibilita o levantamento da questaõ da 

mercadoria cultural e a sua relação com a memória cultural na sala de aula de língua e cultura. 

A respeito do ensino escolar – em especial o ensino de inglês –, a situação tem mudado 

bastante nas últimas décadas, considerando-se que os meios de comunicação social de massa 

fazem parte do dia-a-dia do ensino de língua, através de canções pop e de rock, de 

videoclipes, de comics, de reportagens na internet acerca dos astros da cultura popular 

mundial, entre outros. Muitos professores se esforçam para oferecer material linguístico-

cultural autêntico e de interesse para a faixa etária de seus alunos; contudo, raramente 

combinam isso com uma perspectiva crítica, visto que o material utilizado em sala de aula e 

os livros didáticos têm o intuito apenas de elevar a motivação dos alunos no processo de 

aprendizagem, e não de questionar uma realidade cultural cada vez mais comercializada. Um 

estudo empírico aponta: “A consciência crítica é vista pelos professores [de inglês] 

entrevistados como algo perigoso, na medida em que pode estimular uma aversão pela língua 

alvo – e isso não é interessante nem para a escola nem para os professores.” (LEFFA, 2006, 

p.12) 

No ensino universitário, ao contrário, a palavra “cultura” ainda se escreve com 

maiúsculo. A transição da Cultura para a cultura durante a primeira metade do século XX 

certamente não passou despercebida pelas letras universitárias; estas, porém, assumiram o 

papel de cuidar da memória cultural e, principalmente, da literatura que, nos últimos três 

séculos, desempenhava “um papel-chave na formação da subjetividade social” na Europa 

(EAGLETON, 2000, p. 62). Trata-se de uma função essencial: onde se tomaria conhecimento 

de Flaubert, Heine ou Manzoni (para citar alguns nomes do século XIX, grande século da 

literatura burguesa), senão na universidade? O que antigamente ainda fazia parte da formação 



R E V I S T A  X, v o l u m e 2, 2 0 0 9                                                                101 

 

 

EGGENSPERGER 

 

 

cotidiana da elite e da classe média, hoje em dia, sem o apoio do ensino superior, desaparece 

completamente, pois o domínio da subjetividade social, da qual Eagleton fala, não se dá mais 

através da literatura em especial. Mas em tal ponto também se coloca o dilema: limitar o 

ensino da cultura ao ensino de literatura significa fechar os olhos diante da realidade atual, 

caraterizada pela forte hegemonia do visual. À medida que a tecnologia e a mídia avançam e 

novas ordens sociais se instauram com novos paradigmas, valores e linguagens, acontece a 

ruptura inevitável com o passado. 

O passado, por sua vez, nem sempre é aniquilado. As histórias antigas que 

sobreviveram na memória cultural e que se renovam dentro dela levam, atualmente, uma vida 

errante nos meios de comunicação social de massas. Nesse sentido, analisar as relações entre 

a literatura tradicional e a mídia audiovisual moderna na sala de aula universitária pode ser 

muito gratificante. Que Avatar sirva como exemplo disso: com a tecnologia visual mais 

avançada disponível no momento, narram-se no filme as velhas histórias de amor e de luta, de 

desenvolvimento individual e de resistência moral. Figuras como o nobre selvagem e o bom 

traidor vêm da história cultural de séculos passados. As narrativas e os protagonistas de um 

escritor romântico como James F. Cooper que, na Europa (França, Inglaterra, Alemanha) já 

foram muito populares, podem ajudar a entender certos mecanismos básicos do blockbuster 

americano. Sem a recorrência à memória cultural, até mesmo a gigantesca maquinaria 

comercial de Hollywood não sobreviveria.  

A compreensão crítica das representações e artefatos culturais, sejam eles visuais ou 

literários, da cultura de massa ou da cultura erudita, consiste em um trabalho que vai além da 

apreciação ou do prazer que tais representações proporcionam, ao questionar seu papel, suas 

funções sociais e as relações de poder às quais se vincula. Na perspectiva dos estudos 

culturais, que entendem a cultura como signifying practice (Hall, 1997), deveríamos saber 

analisar os produtos culturais enquanto práticas de produção de significado e sentido, bem 

como lidar criticamente com os produtos da indústria cultural. Diante do fato de que é 

certamente muito grande a “distância entre a riqueza da experiência visual na cultura 

contemporânea e a habilidade para analisar esta observação” (SARDELICH, 2006, p. 211), 

um professor de língua materna ou de língua estrangeira, hoje em dia, necessitaria não 

somente de uma formação básica em literatura mas, também, em análise de mídia audiovisual.  

 



R E V I S T A  X, v o l u m e 2, 2 0 0 9                                                                102 

 

 

EGGENSPERGER 

 

 

Referências 

 

ADORNO, Theodor W., HORKHEIMER, Max. Dialética do esclarecimento: fragmentos 

filosóficos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1985.  

ABRUZZESE, Alberto. Cinema e romance: do visível ao sensível. In: MORETTI, Franco 
(org.). O Romance, 1: A cultura do romance. Sâo Paulo: Cosac Naify, 2009, p. 919-948. 

BOSI, Alfredo. Dialética da colonização. 4ª. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 

CAMERON, James. Entrevista com a revista alemã Der Spiegel, 21 de dezembro de 2009. 
Online http://www.spiegel.de/kultur/kino/0,1518,667576,00.html, acesso 12/01/2010. 

COOPER, James Fenimore. The Deerslayer. (1841). Online 
http://www.gutenberg.org/files/3285/3285-h/3285-h.htm, acesso 12/01/2010 

EAGLETON, Terry. A idéia de cultura. Original inglês: The Idea of Culture, 2000. São 
Paulo: Editora UNESP, 2005. [EAGLETON (2000)] 

EAGLETON, Terry. Depois da teoria. Um olhar sobre os Estudos Culturais e o pós-

modernismo. Origina inglês: After theory, 2003. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2005. 
[EAGLETON (2003)] 

GEIER, Manfred. Fake: Leben in künstlichen Welten. Mythos - Literatur - Wissenschaft. 
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 1999. 

HALL, Stuart (ed.). Representation: Cultural Representations and Signifying Practices. 
London: Sage, 1997. 

HAROCHE, Claudine. A condição sensível: formas e maneiras de sentir no Ocidente. Rio de 
Janeiro: Contra Capa, 2008. 

HÜGEL, Hans-Otto. Lob des Mainstreams. Zu Begriff und Geschichte von Unterhaltung und 

Populärer Kultur. Köln: Herbert von Halem, 2007. 

LEDERER, Karin. „Hoffen? Sie halten doch die Hoffnung für einen menschlichen Fehler, 
Mr. Spock?“ – Dr. McCoy. Vom utopischen Anspruch in der Science Fiction. In: LEDERER, 
Karin (ed.). Zum aktuellen Stand des Immergleichen. Dialektik der Kulturindustrie - vom 

Tatort zur Matrix. Berlin: Verbrecher Verlag, 2008, p. 125-160. 

LEFFA, V. J. Língua estrangeira hegemônica e solidariedade internacional. In: KARWOSKI, 
Acir Mário; BONI, Valéria de Fátima Carvalho Vaz (orgs.). Tendências contemporâneas no 

ensino de inglês. União da Vitória, PR: Kaygangue, 2006, p. 10-25. 

MECHERIL, Paul; WITSCH, Monika. Cultural Studies und Pädagogik: Kritische 

Artikulationen. Bielefeld: transcript, 2006. 



R E V I S T A  X, v o l u m e 2, 2 0 0 9                                                                103 

 

 

EGGENSPERGER 

 

 

SARDELICH, Maria Emilia. Leitura de imagens e cultura visual: desenredando conceitos 
para a prática educativa. In: Educar, n. 27, Curitiba: Editora UFPR, 2006, p. 203-219. Online 
http://www.iar.unicamp.br/lab/luz/ld/Linguagem%20Visual/leitura_de_imagens_e_cultura_vi
sual.pdf, acesso 12/01/2010 

STÄHELI, Urs. Das Populäre als Unterscheidung - eine theoretische Skizze. In: BLASEIO, 
Gereon; POMPE, Hedwig; RUCHATZ, Jens. Popularisierung und Popularität. Köln: 
DuMont, 2005, p. 146-167. 

YOUNG, Robert J. C. Desejo colonial. Hibridismo em teoria, cultura e raça. São Paulo: 
Perspectiva, 2005.  


