
 

 
R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 
225 

 

V. 09 N2  (2020) – pp.  2 2  5  a   2  4 1 

CURANDEIRISMO NO BRASIL: UMA ABORDAGEM HISTÓRICO-
JURÍDICA NA TRANSIÇÃO PARA A REPÚBLICA 

Healing in Brazil: a historical legal approach in the transition to the Republic 
 

Ludimila Caliman Campos1 

Lara Ferreira Lorenzoni2 

Aline Magdalão da Fonseca Lima3 

 

RESUMO 

Este artigo versa sobre a prática do curandeirismo no Brasil sob um viés histórico-jurídico, 
apresentando como recorte temporal a transição do final do Império e os primórdios da 
República. Não escolhida de maneira fortuita, tal temporalidade abrange um período marcado 
pela formação de uma intelectualidade influenciada pelas convicções do positivismo, que 
buscava trazer para o Brasil ideias de progresso, ordem e formação de nação. No bojo dessa 
intelectualidade, estavam os médicos e farmacêuticos, que vão lutar por sua hegemonia e 
combater todas as práticas que não tivessem a chancela da ciência. Ao mesmo tempo, a Igreja 
Católica busca, a todo custo, garantir uma hegemonia religiosa. Enquanto instituição influente 
na sociedade brasileira, a Igreja vai combater toda e qualquer manifestação diferente daquela 
pregada por ela, inclusive as práticas de curandeirismo. Como consequência, a República 
inaugura o Código Penal de 1890, de modo a criminalizar quaisquer práticas espíritas, estando 
o curandeirismo nesse bojo. 

Palavras-chave: Curandeirismo; História do Brasil; História do Direito; Direito Penal.  

 

ABSTRACT 

This article deals with the practice of healing in Brazil under the historical-legal bias, presenting 
the transition from the end of the Empire and beginnings of the Republic as a temporal cut. Not 
chosen by chance, this temporality covers a period marked by the formation of an intellectuality 

 
1  Professora titular e pesquisadora na Faculdade de Ensino Superior de Linhares (FACELI) e colaboradora 
nacional do Laboratório de Estudos sobre o Império Romano (LEIR/UFES/USP). Graduada em História (UFES) 
e Artes (UNIMES). Doutora e mestre em História Social das Relações Políticas pela UFES.  
E-mail: lud.campos@yahoo.com.br.  
Currículo Lattes: http://buscatextual.cnpq.br/buscatextual/visualizacv.do?id=K4251900T6 
2  Doutoranda em Direitos e Garantias Fundamentais pela Faculdade de Direito de Vitória (bolsista FAPES). 
Mestre em Direito Processual pela Universidade Federal do Espírito Santo (bolsista FAPES). Especialista em 
Direito Penal e Direito Processual Penal pela Faculdade de Direito Professor Damásio de Jesus. Bacharel em 
Direito pela Universidade Federal do Espírito Santo. Advogada. 
E-mail: laralorenzoni7@gmail.com 
Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/3431672326267565 
3 Pós-graduanda em Direito Penal e Direito Processual Penal e em Direito Constitucional Aplicado pela Faculdade 
Legale - FALEG. Bacharel em Direito pela Faculdade de Ensino Superior de Linhares - FACELI.  
E-mail: aline.magdalao@gmail.com Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/8880526335523174 

mailto:aline.magdalao@gmail.com


 

 
R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 
226 

 

V. 09 N2  (2020) – pp.  2 2  5  a   2  4 1 

influenced by the ideals of positivism, which sought to bring to Brazil ideas of progress, order 
and nation formation. In the midst of this intellectuality, there were doctors and pharmacists 
who will fight for their hegemony and fight all practices that did not have the seal of science. 
At the same time, we will see the Catholic Church seeking, at all costs, to guarantee religious 
hegemony. As an influential institution in Brazilian society, the Catholic Church will fight any 
and all manifestations other than those preached by it, including the practices of healing. As a 
consequence, the Republic will inaugurate the Penal Code of 1890, which will criminalize any 
spiritist practices, with curandeirismo being in this bulge. 

Keywords: Healing; History of Brazil; History of Law; Criminal Law. 

 

INTRODUÇÃO 
 

O presente artigo trata do tipo penal de curandeirismo sob seu viés histórico, dissertando 

brevemente a respeito das circunstâncias que envolveram o surgimento dessa previsão criminal. 

Para tanto, tocam-se questões que abrangem a ideia de progresso e de nação civilizada, bem 

como os embates religiosos e culturais no entorno da temática. 

Primeiramente, retrata-se como os praticantes de métodos terapêuticos não oficiais do 

final do século XIX e início do século XX eram conceituados, vez que tal definição é 

fundamental para entender a abrangência da atuação desses indivíduos no cenário social e o que 

eles e suas práticas significavam para as elites locais e o poder central.  

Na sequência, descreveu-se como os valores positivistas de ‘ordem’, ‘progresso’ e 

‘nação’ contribuíram para a marginalização social e perseguição por parte do Estado de grupos 

específicos de pessoas que, de alguma forma, ameaçavam o projeto higienista de país, típico do 

liberalismo conservador que tão bem se desenvolveu no Brasil a partir do século XIX.  

Posteriormente, analisa-se o papel da Igreja Católica como instituição fundamental para 

legitimar os ataques aos curandeiros. No mais, destaca-se como as dificuldades em se laicizar 

o Estado Brasileiro garantiram a hegemonia da Igreja e sua influência sobre as políticas da 

República contra as práticas de curandeirismo.  

Ao final, examina-se o Código Penal de 1890, considerando-se as consequências 

sociorreligiosas para os praticantes das religiões ditas ‘espíritas’ e, por extensão, para os 

curandeiros.  

 

O CURANDEIRO 
 



 

 
R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 
227 

 

V. 09 N2  (2020) – pp.  2 2  5  a   2  4 1 

Cezar Roberto Bitencourt (2018, p. 438), em seu Tratado de Direito Penal, ao comentar 

o crime associado à prática irregular da cura previsto no art. 284 do Código Penal de 1940, 

define o curandeirismo como “[...] o exercício da arte de curar de quem não tem a necessária 

habilitação profissional, por meios não científicos”. O mesmo autor coloca que, no conceito 

popular, o curandeiro “é alguém inculto [que], sem habilitação técnica ou profissional, arvora-

se em realizar curas grosseiramente, propondo-se a ‘realizações milagrosas’” (BITENCOURT, 

2018, p. 438).  

Considerando a complexidade social dessa prática, que foge aos conceitos elaborados 

nos manuais jurídicos, Nikelen A. Wilker (2000, p. 195) destaca que “o termo curandeirismo 

abarca múltiplas formas de cura, oriundas das mais diversas origens, frutos da mescla de 

diversos saberes”.  

Quanto à figura do curandeiro, pode-se dizer que ele é o sujeito que  
 

[...] atua por meio de medicamentos caseiros, mas também utiliza elementos mágicos 
e religiosos para sua arte de curar as necessidades físicas e espirituais, sobretudo 
quando se tem uma causa sobrenatural da doença (FREIRE NETO et al., 2017, p. 72).  

 

Tal personagem poderia ser reconhecido socialmente nas figuras da benzedeira, do 

feiticeiro, do pajé, do médium, entre outros agentes que se voltam à realização de tratamentos 

diversos da medicina oficial.  

Dessarte, pode-se dizer que o curandeirismo aborda um conjunto de práticas populares 

diversas da medicina oficial, por meio das quais o curandeiro busca sanar os males de seus 

pacientes. Para tanto, o responsável por esse tipo de tratamento baseia-se em saberes 

tradicionais passados de geração a geração, que compreende desde o uso de substâncias 

provenientes da natureza até a prática de rituais religiosos, mágicos e outros que entende como 

eficazes para a recuperação dos enfermos.  

Quanto aos ritos mágicos e à magia como um todo, Marcel Mauss explica que se tratam 

de ritos de tradição repetidos por várias gerações e em cuja eficácia todo um grupo acredita, 

não bastante a mera crença individual (2003, p. 55-56). Expõe o autor que, antigamente, havia 

uma predominância dos ritos mágicos nos cultos e nos folclores, constituindo a magia toda a 

vida mística e científica do mundo primitivo, de maneira que “Ela é a primeira etapa da 

evolução mental que podemos supor ou constatar. A religião resultou dos fracassos e dos 

erros da magia (2003, p. 51, grifo nosso).  



 

 
R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 
228 

 

V. 09 N2  (2020) – pp.  2 2  5  a   2  4 1 

Ocorre que, a partir de uma construção estigmatizada do arquétipo do curandeiro e do 

público que procurava seus tratamentos, viabilizada por uma parcela da sociedade, com o apoio 

do Estado, num dado momento histórico, seus métodos passaram a ser associados ao retrocesso 

social.  

Tendo em vista as múltiplas influências culturais sobre os tratamentos médicos desde o 

período colonial, as práticas alternativas de cura eram bastante populares e realizadas por 

diversos agentes. Ademais, em meados do século XIX, a medicina oficial ainda não havia sido 

completamente implementada no país, pois considerada nova em relação às terapias já 

existentes, além da concorrência de outros fatores, como a escassez de profissionais, a 

precariedade do sistema de saúde, o desconhecimento e desconfiança da população, bem como 

a própria presença dos curandeiros no meio social (WILKER, 2000). 

Assim, muitas pessoas procuravam os serviços dos curandeiros por serem os métodos 

disponíveis na época e até mesmo pela proximidade que seus usuários tinham com os 

praticantes. Amiúde, os exercentes desse saber popular eram pessoas comuns que se dedicavam 

a cuidar de amigos e familiares, invariavelmente, com ingredientes da natureza, homeopatia, 

benzeduras e rezas para curar ou afastar o mal (LIZ, 2011). Nessa acepção,  

 
não eram raros os casos de parteiras, feiticeiros de todos os tipos, benzedeiras, dentre 
inúmeros curandeiros, frequentarem os mesmos espaços públicos de sua clientela, em 
que poderiam exercer até uma liderança espiritual e convívio afetivo (WEBER, apud 
GOMES, 2013, p. 38).  
 

As práticas mágicas retomam saberes ancestrais, baseados na fé, na dádiva e no dom, 

num sistema de trocas das sociedades primitivas pautado nas obrigações de dar, receber e 

retribuir (MAUSS, 2003, p. 201). Nesse contexto, a rezadeira, o erveiro, a parteira etc têm lugar 

social de poder e de destaque. Nota-se, por conseguinte, que a relação entre a comunidade e os 

curandeiros envolvia um trato íntimo, de modo que a função exercida por esses agentes 

ultrapassava o campo da mera cura, pois, além de tratarem diversas famílias, eram indivíduos 

de confiança para muitas delas.  

 

ORDEM E PROGRESSO: A CIÊNCIA CONTRA O CURANDEIRISMO 
 

Apesar da tradicional exploração dos métodos curativos alternativos no Brasil, pode-se 

dizer que a intenção de reprimir essas práticas alternativas iniciou-se ainda em meados do 



 

 
R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 
229 

 

V. 09 N2  (2020) – pp.  2 2  5  a   2  4 1 

século XIX, com a publicização da retórica médica e farmacêutica, que, legitimada por métodos 

científicos, ganhava status de verdade incontestável. Isso pode ser claramente identificado no 

periódico A Abelha, de autoria da Sociedade Pharmaceutica Brasileira, com sede na cidade do 

Rio de Janeiro. No exemplar de Edição 00012, escrito em 1863, expõe-se o seguinte: 

 
Os pharmaceuticos do Império, quer por si, quer representados por esta illustre 
Sociedade, não envidaram perante o governo todos os seus recursos afim de obterem 
melhoramentos em favor da arte e menos da classe: uma legislação inferior as 
necessidades e as luzes da actualidade em mãos de adormecidos e zombeteiros 
executores que equiparam a nobre profissão pharmaceutica que cura da saude 
publica á qualquer sorte de vendilhões, não póde deixar de amesquinhar uma classe 
dividida de interesses, sem alvo, sem direcção e sem directores, e onde os mais afoutos 
especulares para irem  a seus fins afrouxam os debeis laços da fraternidade scientifica. 
O desfavor dos Poderes do Estado esmaga, e afugenta os proselytos, e se não tem de 
vir novo Ananias creae pipineiras pharmaceuticas para que a classe floresça 
emnobrecida e galardoada, necessitamos recrutar no estrangeiro quem nos venha 
ajudar nos trabalhos da officina, em quanto de todo não somos substitutos no paiz, 
não por proffessionaes estrangeiros, mas sim por charlatães, por mercadores de 
drogas, por pelotiqueiros (grifo nosso). 

 

O texto revela a luta dos farmacêuticos por legitimidade profissional estatal perante os 

‘vendilhões’, ‘charlatões’ e ‘pelotiqueiros’, ou seja, sujeitos sociais que trabalhavam para o 

mesmo fim (curar por meio de medicamentos), mas que atuavam de forma distinta dos métodos 

oficiais da época.  

Na Província do Espírito Santo, a Assembleia Legislativa Provincial também 

demonstrou intenção de combater qualquer um que atuasse na área da saúde sem os devidos 

“conhecimentos profissionaes”.  

 
He da competencia das Camaras Municipaes velar e prover sobre os meios de saude 
publica: esta disposição da Lei, geralmente fallando, não tem passado de lettra morta, 
porquanto para seu inteiro cumpromento he necessario o emprego de capitaes, que 
estão muito ácima das posses dos cofres das Municipalidades. Entre outras 
providencias, he de urgente necessidade o extinguir o abuso que praticao certas 
pessôas, exercendo a Medicina, a Cirurgia, a Pharmacia e a Arte Obstetricia, sem 
terem os conhecimentos professionaes. A justiça e o bem publico mandão que se não 
deixem á discrição de taes charlatães a vida e saude dos cidadãos, que de ordinário 
são victimas da ignoracia d'esses especuladores (A Assembleia Legislativa Provincial 
do Espirito Santo, Ano 1839\Edição 00001, grifo nosso). 

 

A Ata da Assembleia deixa claro que havia um grande interesse político em 

profissionalizar a área da saúde no Estado, a fim de que ‘charlatães’, ou seja, curandeiros, não 

mais atuassem. Entretanto, havia uma falta de recursos das próprias vilas em arcar com os 

custos dessa mão-de-obra. Logo, num contexto histórico com poucos profissionais da saúde e 



 

 
R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 
230 

 

V. 09 N2  (2020) – pp.  2 2  5  a   2  4 1 

falta de critérios para a organização e o reconhecimento oficial das instituições universitárias 

formadoras de médicos, a ação dos curandeiros, ainda que malvista, era, na maioria das vezes, 

a única forma de tratamento possível para a população (NETO, 2002) 4. 

A historiografia revela que, já no final do século XIX, com a implementação da 

República dos Estados Unidos do Brasil, o combate ao curandeirismo fortaleceu-se ainda mais, 

uma vez que o governo pretendia, com base nos ideais positivistas de ordem e de progresso, 

promover uma secularização do país e o desenvolvimento da laicização do Estado. Nesse 

período, foram fundados no Brasil mais faculdades, museus e institutos, de modo que homens 

letrados e intelectuais passaram a se considerar pessoas de vanguarda, aptos a contribuir com o 

avanço da nação (SCHRITZMEYER, 2004). 

O governo objetivava não apenas a prosperidade nacional, mas, também, a 

transformação dos próprios cidadãos a partir da adequação de seus modos de vida. Tais 

propósitos, segundo Schritzmeyer (2004, p. 56), consistiam em “[...] implementar uma ‘cruzada 

modernizadora’ em que poucos brasileiros, ‘avançados’, levariam outros, ‘atrasados’, a 

alcançar, em ordem, o progresso”. 

Dessa forma, nota-se que, por meio dessa transição, tencionava-se criar um novo cenário 

social contando, para tanto, com a contribuição desses indivíduos com maior grau de instrução, 

de modo que seus saberes influenciassem os demais setores do país em prol de uma mudança 

que começasse a levar a nação a patamares considerados mais avançados. 

As autoridades passaram a associar a diversidade cultural, bem como as práticas 

exercidas por seus detentores, como um desarranjo frente aos propósitos da República. De todo 

modo, a perseguição aos curandeiros claramente ia além do mero preconceito étnico ou social, 

como se pode depreender da análise das fontes. 

De fato, conforme revela o jornal O Cearense publicado em 1882, os praticantes de ritos 

espiritualistas eram estigmatizados como loucos: 
 

A aberração espiritualista, chamada espiritismo, importada de poucos annos no Rio 
de Janeiro, alastra-se e propage-se com apprehensivel incremento, e as suas funestas 
consequencias já se fazem sentir no desequilibrio mental das pessoas impessionaveis, 
que se tornam seus sectarios. 
[...]  

 
4 Os critérios para a organização e o reconhecimento oficial das instituições universitárias formadoras de médicos 
foram estabelecidos por meio do Decreto-lei nº 11.530, promulgado em 1915.  
 



 

 
R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 
231 

 

V. 09 N2  (2020) – pp.  2 2  5  a   2  4 1 

Conhecemos pessoalmente individuos intelligente e aproveitaveis que se deixaram 
por ellas seduzir, a ponto de resvalarem para o estado chronico de monomania, de 
onde não ha como tira-lo por meio algum.  
[...] 
Sabemos que a policia e poder publico nada têm que ver com isso, que não ha 
patrulhas para inspeccionar a cabeça dos cidadãos. Mas a missão da imprensa é pôr 
de sobreaviso e prevenir o publico contra um erro que pôde acarretar a inutilidade e a 
loucura (Edição 00232, grifo nosso). 

 

Apesar de o jornal deixar claro que a polícia e o poder público nada tinham a ver com 

tais práticas, a sociedade do século XIX vai impingir severas críticas às práticas espiritas, tidas 

como perigosas para o modelo social que almejavam para o país. Com efeito, tal pensamento 

vai influenciar na criação do Código Penal de 1890, que, de fato, criminaliza o espiritismo e, 

por extensão, o curandeirismo.  

Dessa forma, o discurso republicano foi respaldado pela necessidade de intervenção 

estatal como condição basilar para o alcance do progresso. Nesse contexto, Schritzmeyer (2004, 

p. 143) afirma que “o curandeirismo, enquanto um dos resultados dessa hibridação étnico-

cultural, era tomado como exemplo perfeito de mau fruto a ser extirpado”. 

Sobre a repressão aos curandeiros, Liz (2011) ressalta a grande influência dos jornais 

em espalhar no imaginário coletivo o perigo que seus praticantes representavam. Em apoio aos 

médicos higienistas, os meios de comunicação de massa associavam o uso desses métodos a 

pessoas ignorantes e manipuláveis, buscando, assim, depreciar os próprios curandeiros e as 

pessoas que a eles submetiam-se, sendo os curandeiros tidos como aqueles que desprezavam as 

novas medidas de higiene e civilidade. 

Nesse contexto, a partir das convicções da elite intelectual brasileira sobre a necessidade 

de estabelecer uma identidade hegemônica na população do país, especialmente voltada ao 

enaltecimento dos letrados e dos indivíduos que se adaptassem ao que era considerado moral e 

adequado, bem como aos valores ideologizados de trabalho e organização, foi 

institucionalizado, no Brasil, um modelo de repressão aos modos de vida desconformes à 

padronização almejada. Atingiram-se, pois, as práticas terapêuticas realizadas pelos 

curandeiros, cujo uso era normalmente relacionado aos cidadãos considerados periféricos e 

incivilizados. 

Ocorre que, na tarefa de promover o progresso social, a classe médica e farmacêutica, 

especialmente a partir de 1870, compreendeu-se como a encarregada de intervir nos males que 

poderiam afetar o bem-estar nacional. Em vista disso, tais profissionais, em prol de um ideal 



 

 
R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 
232 

 

V. 09 N2  (2020) – pp.  2 2  5  a   2  4 1 

higienista, e em conjunto com os juristas, passaram a arbitrar até mesmo sobre os 

comportamentos considerados criminosos, correlacionando determinados crimes a doenças 

(SCHRITZMEYER, 2004). 

Embora exercessem profissões e convicções diversas, Schritzmeyer (2004) esclarece 

que a concepção em comum que reuniu os médicos, farmacêuticos e juristas nesse projeto 

nacional foi o pensamento científico e a legitimidade que os doutores entendiam possuir, de 

modo que qualquer questionamento ou ponto de vista contrário às suas posições eram excluídos.  

Com a necessidade de transparecer a fundação de um país civilizado, acreditava-se que 

o cenário social poderia ser modificado por meio da realização de políticas sanitárias. No 

entanto, figuras como os curandeiros resistiam às mudanças estruturais, permanecendo em suas 

funções, em desacordo com o entendimento das autoridades, que consideravam suas práticas 

insalubres e um verdadeiro mal social (LIZ, 2011). 

Apesar do discurso científico, vale ressaltar que, segundo Gomes (2013), muitos 

integrantes da classe médica e farmacêutica também atribuíam o êxito de seus procedimentos a 

explicações transcendentais, utilizando, por vezes, fundamentos religiosos para o triunfo de 

seus tratamentos. Embora fossem especialistas, esse tipo de comportamento não era 

questionado, pois esses profissionais eram altamente respeitados pela sua própria posição de 

prestígio social.  

A autora ainda acrescenta que tal situação não inibia os médicos e farmacêuticos de 

estabelecer diferenças entre os seus ofícios e o dos curandeiros, considerados, para eles, 

verdadeiros charlatães e empecilhos das políticas de modernidade e saneamento. 

Diante disso, verifica-se que não era apenas o caráter objetivo da ciência que os regia, uma vez 

que,  

 
como a medicina impunha uma série de limitações pela falta de conhecimentos na 
época, a intervenção divina era constantemente solicitada pelos médicos e 
farmacêuticos, pois os seus conhecimentos eram limitados pela vontade de Deus 
(WEBER, apud GOMES, 2013, p. 38). 

 

A partir desses apontamentos, observa-se que, apesar de alguns médicos e farmacêuticos 

compartilharem, ao menos na época, princípios em comum com os curandeiros sobre a 

realização de técnicas e tratamentos associados à fé, ainda assim eles entendiam-se como 

profissionais muito superiores a esses agentes, vistos como incultos e despreparados.  



 

 
R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 
233 

 

V. 09 N2  (2020) – pp.  2 2  5  a   2  4 1 

Buscando atuar em conformidade com os seus ideais, os médicos e farmacêuticos 

reclamavam por proteção legal para sua classe antes mesmo da Proclamação da República, pois 

“[...] ainda no Império, já cobravam do Estado ações mais rigorosas no combate aos charlatães 

e curandeiros, em troca do que ofereciam seus préstimos na luta pela disciplinarização social” 

(MACHADO, apud SCHRITZMEYER, 2004, p. 74). 

Puttini (2011) explica que esse discurso protecionista, de certa forma, envolvia o 

interesse da classe médica e farmacêutica no domínio da saúde pública, tendo em vista que as 

práticas alternativas eram verdadeiras concorrentes dos tratamentos científicos. Vê-se, nesse 

contexto, que um dos principais fundamentos para a perseguição à prática do curandeirismo 

tinha muito mais cunho econômico do que filosófico. 

O referido autor ressalta que a criminalização do curandeirismo também seria 

interessante para os juristas, na medida em que tal vedação estabeleceria uma definição sobre 

quais agentes seriam responsáveis pelo cuidado e cura na sociedade, implementando-se, 

dessarte, uma certa ordem, em que o ‘lado certo’ estaria com eles, os operadores da lei.  

Logo, diante da intenção de organizar o espaço social ao modo das “nações polidas”, 

sob os fundamentos de combate ao crime e proteção da população, “[...] o Estado construiu aos 

poucos uma ordem jurídica negociada a partir de saberes acumulados pelos ‘homens da lei’ e 

pelos médicos” (MONTERO, 2006, p. 54). 

Conforme assevera Silva (2019), mediante o argumento de promoção da saúde pública 

como justificativa para a tipificação do curandeirismo, a classe médica e farmacêutica garantiu 

sua exclusividade no exercício da cura, unindo-se ao Direito em um projeto sanitarista contra 

os cultos mágico-religiosos. Com esse viés, implementam-se os métodos terapêuticos oficiais 

e  
 

[...] se cria necessariamente pela categoria do curandeirismo a figura criminosa do 
curandeiro, por onde se concretiza ideologicamente o poder médico, profissional lícito 
e fora de qualquer cogitação criminosa (PUTTINI, 2011, p. 46). 

 

Dessa forma, percebe-se que os métodos curativos advindos dos saberes populares, 

utilizados por muito tempo pela população brasileira, passaram a representar uma ameaça às 

ambições da classe médica e farmacêutica. Essa categoria almejava obter destaque nos 

tratamentos de saúde, sendo, portanto, vantajoso que os curandeiros fossem impedidos de 



 

 
R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 
234 

 

V. 09 N2  (2020) – pp.  2 2  5  a   2  4 1 

exercer suas funções, conjuntura que oportunizou a união dos interesses médicos e 

farmacêuticos aos propósitos governamentais.  

 

A IGREJA  
 

É importante destacar que a Igreja Católica manteve, por muito tempo, uma forte 

influência sobre o Estado brasileiro. Tal preponderância pode ser vista, por exemplo, pelo fato 

de o catolicismo ter sido imposto como religião oficial do Império na Constituição de 1824. As 

autoridades eclesiásticas católicas, por sua vez, exerciam diversas atribuições na burocracia 

estatal, com destaque para a educação, a saúde pública e as obras assistenciais, restando a 

concessão de registros de nascimentos, casamentos e óbitos ao encargo delas (GOMES, 2013).  

O poderio da Igreja Católica garantiu, inclusive, que o Código Criminal de 1830 

vedasse, em seu artigo 2765, o exercício, em público, de práticas religiosas distintas da oficial. 

Contudo, por conta da forte imigração estrangeira no Brasil, esse cenário começou a se 

modificar a partir da República, tendo se estabelecido o entendimento de que o Estado não 

deveria intervir em questões religiosas. Para tanto, foram realizadas algumas medidas pelo 

poder público em prol da laicidade no país (OLIVEIRA, 2015). 

Uma delas foi a publicação do Decreto 119-A, de 7 de janeiro de 1890, que dizia:  

 
Art. 1º E' prohibido á autoridade federal, assim como á dos Estados federados, expedir 
leis, regulamentos, ou actos administrativos, estabelecendo alguma religião, ou 
vedando-a, e crear differenças entre os habitantes do paiz, ou nos serviços sustentados 
á custa do orçamento, por motivo de crenças, ou opiniões philosophicas ou religiosas. 
Art. 2º a todas as confissões religiosas pertence por igual a faculdade de exercerem o 
seu culto, regerem-se segundo a sua fé e não serem contrariadas nos actos particulares 
ou publicos, que interessem o exercicio deste decreto. 
Art. 3º A liberdade aqui instituída abrange não só os individuos nos actos individuaes, 
sinão tabem as igrejas, associações e institutos em que se acharem agremiados; 
cabendo a todos o pleno direito de se constituirem e viverem collectivamente, segundo 
o seu credo e a sua disciplina, sem intervenção do poder publico.  
 

O texto deixa claro que, em 1890, a Igreja Católica não era mais a religião oficial no 

Brasil, garantindo-se a liberdade de culto e pluralidade religiosa à população. Acrescenta-se 

que o Código Penal Republicano, entre seus artigos 179 a 188, definiu como crime contra a 

 
5 Art. 276. Celebrar em casa ou edifício, que tenha alguma fórma exterior de Templo, ou publicamente em qualquer 
lugar, o culto de outra Religião, que não seja a do Estado. 
Penas – de serem dispersos pelo Juiz de Paz os que estiverem reunidos para o culto; da demolição da fórma exterior; 
e de multa de dous a doze mil réis, que pagará cada um (BRASIL,1830). 



 

 
R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 
235 

 

V. 09 N2  (2020) – pp.  2 2  5  a   2  4 1 

liberdade pessoal a perseguição por motivo religioso, além de proibir condutas contra o livre 

exercício dos cultos. Tais previsões enfatizavam, ao menos simbolicamente, a pretensão 

republicana ratificada pela Constituição de 1891, considerada “[...] matriz da laicidade e da 

liberdade religiosa no Brasil” (LEITE, 2011, p. 40). 

Ocorre que essa liberdade para a manifestação da fé foi assegurada dentro dos limites 

do que passou a ser tolerado como religião, como o protestantismo e o judaísmo. Assim, essa 

aspiração pela laicização do Estado não atingiu todas as formas de liturgia, revelando-se apenas 

como uma aparente secularização, pois “as religiões mediúnicas - o espiritismo e os cultos afro-

brasileiros - não obtiveram a mesma isonomia de direitos” (ORO, apud GOMES, 2013, p.31). 

De acordo com Leite (2011), esse modelo laico deu-se majoritariamente no campo 

teórico das leis, pois, na prática, a cooperação entre o Estado e a Igreja Católica continuou, uma 

vez que sua desvinculação formal como religião oficial do Estado não foi muito bem aceita, 

nem pela Igreja, nem por parte da população. Desse modo, o catolicismo continuou 

influenciando áreas voltadas à saúde pública, a políticas educacionais e a obras assistencialistas. 

Vale frisar que o plano de poder do regime republicano contava com o apoio da Igreja 

Católica, que se beneficiava diretamente do combate às práticas de curandeirismo e espiritismo. 

Isso fica evidente no Jornal A Ação - órgão da ação católica, uma publicação cearense, datada 

de 1942 (edição 00040). Com o subtítulo Higiene Pessoal, o jornalista afirma o seguinte: 
 

Iniciou-se há pouco, na capital do país, uma repressão energia ás práticas de 
espiritismo. [...] Atesta aquela autoridade que, desde 1938, com o fechamento dêsses 
centros de feitiçaria e superstição, Recife não mais conta, para a honra dos seus 
créditos de cidade adiantada, os ‘terreiros’ e consultorias para o exercício da 
medicina ilegal (grifo nosso). 

 

Percebe-se que o discurso católico estava em consonância com a elite intelectual e 

política brasileira ao associar a ideia de “cidade adiantada” diretamente ao combate ao 

espiritismo e a quaisquer práticas de curandeirismo. Nessa perspectiva, Correa, citado por Oro 

(2011, p. 228), destaca o papel da Igreja Católica na depreciação das práticas religiosas não 

católicas, tendo em vista que tal instituição  

 
[...] valeu-se da sua condição de religião de elite tanto para acionar diretamente o 
Estado no sentido de enviar a polícia contra as casas de culto, como utilizar o púlpito 
e os meios de comunicação de massa para desqualificar tais crenças perante a opinião 
pública. 

 



 

 
R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 
236 

 

V. 09 N2  (2020) – pp.  2 2  5  a   2  4 1 

Apesar do prestígio da Igreja nos diversos setores da sociedade, é importante ressaltar 

que o fato de os padres exercerem tal função não necessariamente os impedia de enquadrarem-

se como curandeiros, até porque eles também praticavam terapias associadas à fé. Ocorre que 

os métodos efetuados pelos sacerdotes eram respeitados em virtude de sua própria figura, pois 

a cura era em nome de Deus, portanto, divina e adequada. Da mesma forma, seus rituais eram 

considerados benéficos e aclamados por grande parte da população (LIZ, 2011). 

No dificultoso processo de desvinculação entre Estado e Igreja Católica, Montero 

(2006) explica que as práticas exercidas nos cultos mediúnicos só passaram a ter uma certa 

liberdade quando foram se constituindo como associações civis de caráter religioso, que tinham 

o ônus de demonstrar que não representavam ameaça à saúde e à ordem pública. 

A documentação da época dá conta de que todas as religiões ditas ‘espíritas’, em maior 

ou menor grau, sofreram perseguições, ainda que em momentos distintos. Em 1891, logo após 

a promulgação do Código Penal de 1980, na cidade do Rio de Janeiro, vários espíritas foram 

perseguidos e proibidos de se reunir, com alguns de seus praticantes sendo presos. Os 

kardecistas continuaram ainda a ser perseguidos no início do século XX, a exemplo do episódio 

que ocorreu em 5 de abril de 1905, na sede da Federação Espírita Brasileira (FEB), então à rua 

do Rosário, número 97, no centro histórico do Rio de Janeiro, quando foi visitada por 

funcionários da Diretoria Geral de Saúde Pública, que lavraram autos de infração contra o 

médium Dr. Domingos de Barros Lima Filgueiras, pelo exercício ilegal da Medicina 

(GIUMBELLI, 2008). Não obstante, Montero (2006) coloca que o espiritismo kardecista, de 

origem francesa, de certa maneira, foi mais tolerado do que as cerimônias de origem africana.  

Como provável consequência de tal acossamento, diversos espíritas acabaram por 

retornar ao catolicismo, como atesta o colunista do artigo Medicos Catholicos, presente no 

periódico A União, publicado no Rio de Janeiro:   

 
O factor mais dominante dos nossos tempos é inquestionavelmente a restauração da 
fé religiosa, como salutar reacção à completa bancarrota da sciencia materialista. 
Negando o livre arbítrio e o sobrenatural, ella impellia a sociedade á voragem de 
insondaveis e lobregos abysmos.  
Evidenciando-se as consequencias absurdas de taes disparates, voltaram-se os 
espiritos para a fé e, si nessa fuga resulta, alguns se perderam nos desvãos do 
mimetismo espírita, do qual vão saindo felizmente os menos desequilibrados, a maior 
parte se voltou para o christianismo tradicional - o catholicismo romano, illuminado 
principalmente pelo pharol acesso do grande pontífice Leão XIII, com admirável 
previsão (Ano 1905, Edição 00002). 
 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Federa%C3%A7%C3%A3o_Esp%C3%ADrita_Brasileira


 

 
R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 
237 

 

V. 09 N2  (2020) – pp.  2 2  5  a   2  4 1 

O colunista evidencia que diversas pessoas abandonaram o espiritismo em 1905 

(possivelmente por conta da perseguição policial), mas também que a Igreja Católica estava 

numa saga para resgatar os fiéis que a haviam abandonado para seguir o espiritismo. Ademais, 

é provável que o artigo carregasse o título de Medicos Catholicos exatamente para validar o 

discurso católico a partir da estigmatização da prática espírita.  

 

O CÓDIGO PENAL DE 1890 E A PRÁTICA DE CURANDEIRISMO 
 

Na medida em que o discurso médico e farmacêutico era oficializado no Brasil, as 

religiões ditas ‘espíritas’ eram estigmatizadas em prol do ideal modernizador e liberal da época. 

O ápice dessa estigmatização deu-se com a entrada em vigor do Código Penal Republicano de 

1890. Fortemente influenciada pelo positivismo, a nova legislação criminal assegurou a 

validade das práticas médicas e ‘científicas’, ao passo que recriminou os curandeiros 

tradicionais, ao afastá-los do campo da legalidade. 

Nesse novo Código, uma série de condutas que poderiam contrariar a medicina oficial 

foram tipificadas nos artigos 156, 157 e 158, sob a classificação de “crimes contra a saúde 

pública”. As disposições legais proibiam, respectivamente, o exercício irregular da medicina, 

farmácia ou arte dentária, as práticas de homeopatia e hipnotismo sem habilitação; a prática do 

espiritismo, magia e seus sortilégios para despertar sentimentos ou inculcar cura, bem como o 

ofício de curandeiro, ministrando ou prescrevendo substâncias (BRASIL, 1890). 

Especificamente sobre o curandeirismo, a norma de 1890 previa, literalmente: 
 

Art. 158. Ministrar ou simplesmente prescrever, como meio curativo, para uso interno 
ou externo, e sob qualquer forma preparada, substância de qualquer dos reinos da 
natureza, fazendo, ou exercendo, assim, o ofício denominado curandeiro: 
Penas - de prisão cellular por um a seis meses, e multa de 100$000 a 500$000. 
Paragrapho unico. Se do emprego de qualquer substancia resultar á pessoa privação 
ou alteração, temporaria ou permanente de suas faculdades psychicas ou funcções 
physiologicas, deformidade, ou inhabilitação do exercício de órgão ou apparelho 
organico, ou, em summa, alguma enfermidade: 
Penas - de prisão cellular por um a seis annos, e multa de 200$000 a 500$000. 
Se resultar morte: 
Pena - de prisão cellular por seis a vinte e quatro annos (BRASIL, 1890).  

 

A partir dessa tipificação, aquele que exercesse o ofício de curandeiro, ministrando ou 

prescrevendo qualquer tipo de substância, poderia incorrer em crime contra a saúde pública, 

ficando à mercê das penas estabelecidas pela lei. Com isso, a repressão aos agentes que 



 

 
R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 
238 

 

V. 09 N2  (2020) – pp.  2 2  5  a   2  4 1 

realizavam tratamentos não respaldados pela medicina oficial passou a ser legitimada pelo 

próprio Estado, o que se coadunava com os ideais republicanos de reestruturação da sociedade. 

Sobre essa criminalização, Schritzmeyer (2004, p. 76) afirma que, no final do século 

XIX, poderiam ser enquadrados como criminosos: 

 
[...] velhos pajés-caboclos sobreviventes de tribos e nações indígenas desagregadas, 
negros feiticeiros herdeiros de tradições mágicas africanas, negros rezadores e 
curadores integrados aos quadros do catolicismo popular, santos milagreiros, beatos, 
benzedeiras, raizeiros, curadores de cobra e até adeptos de religiões ainda não 
pacificamente reconhecidas pelo Estado, como o espiritismo. 
 

Sob esse mesmo prisma, pode-se inferir que esse tipo de legislação foi implementada 

justamente para garantir que o ‘progresso’ e a ‘civilidade’ alcançassem a população brasileira, 

a partir da exaltação dos valores e culturas tradicionais europeias por meio do combate a tudo 

aquilo que era considerado estranho e, por extensão, danoso e subversivo.  

A pesquisa feita por Oliveira (2012) sobre os processos penais movidos contra os 

curandeiros no século XIX em Feira de Santana/BA, evidencia que autoridades associavam a 

atividade dos curandeiros ao culto afro-brasileiro, de modo que seus adeptos eram 

responsabilizados judicialmente por exercerem a antiga arte de curar, incorrendo em crime 

contra a saúde pública.  

Nesse mesmo sentido, destaca-se a pesquisa de Ana Lúcia Pastore Schritzmeyer, na qual 

foram analisados 233 acórdãos, dos anos 1900 a 1990, publicados na Revista dos Tribunais e 

na Revista Forense. No estudo, constata-se, nos casos tipificados como curandeirismo, “[...] a 

predominância de réus ‘presidentes’ ou ‘diretores’ de centros espíritas ou terreiros, médiuns, 

pais-de-santo [...]” (SCHRITZMEYER, 2004, p. 66). 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  
 

Mesmo depois da promulgação da Constituição da Primeira República de 1891, que 

institucionalizou a separação entre Estado e a Religião, a Igreja Católica não deixou de ocupar 

os espaços de poder tão caros para a manutenção do seu histórico protagonismo sociorreligioso 

no Brasil. Disso, pode-se depreender que a incriminação dos curandeiros pelo Código Penal de 

1890, com a destituição de lideranças religiosas não católicas e, por extensão, a desestruturação 

de outros cultos religiosos, acabou por favorecer diretamente a Igreja, que, assim, poderia tanto 

manter os fiéis sob a égide do cajado clerical quanto ampliar seu rol de devotos.  



 

 
R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 
239 

 

V. 09 N2  (2020) – pp.  2 2  5  a   2  4 1 

Por outro lado, a lógica da repressão aos curandeiros estava marcada pela eliminação de 

toda e qualquer manifestação de cura contrária aos métodos terapêuticos respaldados pela 

ciência da época e, logicamente, aos valores positivistas de “ordem” e de “nação”. Como 

consequência, a bandeira do “progresso” garantiu tanto a manutenção de um ideal de República, 

tendo por base o cientificismo positivista, quanto o monopólio e a hegemonia corporativista 

médica e farmacêutica, com vistas a vultosos ganhos econômicos e prestígio social.  

Nesse sentido, garantiu-se a criminalização de condutas consideradas obstaculizantes ao 

alcance do projeto liberal de um novo país, o que abrangeu práticas religiosas-terapêuticas que 

estavam fora do círculo de saberes oficiais protegidos pelo Estado em seu ideal republicano 

profundamente influenciado pelo positivismo europeu.  

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRAFICAS 
 
A Abelha: periódico da Sociedade Pharmaceutica Brasileira, Rio de Janeiro, n° 00012, 1863. 
 
A Ação, Fortaleza, nº 00040, 1942. 
 
A Assembleia Legislativa Provincial do Espirito Santo, Vitória, nº 00001, ano de 1839.  
 
A União, Rio de Janeiro, nº 00002, 1905. 
 
O Cearense, Fortaleza, nº 00016, 1874. 
 
O Cearense, Fortaleza, nº 00232, 1882. 
 
BRASIL. Decreto nº 847, de 11 de outubro de 1890. Promulga o Código Penal. Disponível 
em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1851-1899/d847.htm>. Acesso em: 20. 
jul. 2019. 
 
______. Decreto-lei nº 119-A, de 7 de dezembro de 1890. Prohibe a intervenção da 
autoridade federal e dos Estados federados em materia religiosa, consagra a plena liberdade 
de cultos, extingue o padroado e estabelece outras providencias. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1851-1899/D119-A.htm>. Acesso em: 15 ago. 
2019. 
 
______. Lei de 16 de dezembro de 1830. Manda executar o Código Criminal. Disponível 
em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/lim/LIM-16-12-1830.htm>. Acesso em: 20. 
jul. 2019. 
 
Obras de apoio 
 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1851-1899/d847.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1851-1899/D119-A.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/lim/LIM-16-12-1830.htm


 

 
R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 
240 

 

V. 09 N2  (2020) – pp.  2 2  5  a   2  4 1 

BITENCOURT, Cezar Roberto. Tratado de direito penal: parte especial 4: crimes contra a 
dignidade sexual até crimes contra a fé pública. 12. ed. São Paulo: Saraiva, 2018. 
 
CAMPOS, Isabel Soares; RUBERT, Rosane Aparecida. Religiões de matriz africana e a 
intolerância religiosa. Cadernos LEPAARQ, Pelotas, v. 11, n. 22, p. 295-307, 2014. 
 
FREIRE NETO, Lourenço de Miranda. et al. Curandeirismo: aspectos religiosos e sociais que 
limitam a necessidade de tipificação. Medicina e Pesquisa, v. 9, n. 3, p. 71-91, set./dez. 2017.  
 
GIUMBELLI, Emerson. "Kardec nos Trópicos". In: Revista de História da Biblioteca 
Nacional, ano 3, nº 33, junho de 2008. 
GOMES, Adriana. O processo de laicização do Estado brasileiro e a criminalização do 
espiritismo no Código Penal de 1890. Tribuna Virtual IBCCRIM, ano 1, n. 4, p. 27-41, 
maio, 2013. 
 
LEITE, Fábio Carvalho. O Laicismo e outros exageros sobre a Primeira República no Brasil. 
Religião & Sociedade, Rio de Janeiro, vol. 31, n.1, p. 32-60, jun. 2011.  
 
LIZ, Pamella Amorim. Marginalização da crença: as práticas de cura em Santa Catarina sob 
diferentes óticas. Revista Santa Catarina em História, v. 5, n. 1, 2011. 
 
MAUSS, Marcel. Sociologia e antropologia. Tradução: Paulo Neves. São Paulo: Cosac 
Naify, 2003.  
 
MONTERO, Paula. Religião, pluralismo e esfera pública no Brasil. Novos Estudos, n. 74, p. 
47-65, 2006.  
 
NETO, A. P. Os Médicos e o Estado no Brasil (1922): ideologias de um profissionalismo 
singular. Profissões, Estado e mercado: identidades, saberes e fronteiras profissionais. XXVI 
Encontro Nacional da ANPOCS, 2002. 
 
OLIVEIRA, Josivaldo Pires de. Na busca da curandeira: relações de poder e repressão ao 
candomblé no interior baiano. Veredas da História, v. 5, n. 2, p. 55-63, 2012. 
 
OLIVEIRA, Nathália Fernandes de. A repressão policial às religiões de matriz afro-
brasileira no Estado Novo (1937-1945). 2015. Dissertação (Mestrado em Educação) - 
Programa de Pós-Graduação em História Social, Universidade Federal Fluminense, Niterói.  
 
ORO, Ari Pedro. A laicidade no Brasil e no Oscidente. Civitas Revista de Ciências Sociais, 
Porto Alegre, v. 11, n. 2, p. 221-237, maio/ago. 2011.  
 
PUTTINI, Rodolfo Franco. Curandeirismo, Curandeirices - práticas e saberes terapêuticos: 
reflexões sobre o poder médico no Brasil. Revista de Direito Sanitário, São Paulo v. 11, n. 
3, p. 32-49, nov. 2010/fev. 2011. 
 
SCHRITZMEYER, Ana Lúcia Pastore. Sortilégio de saberes: curandeiros e juízes nos 
tribunais brasileiros (1900-1990). São Paulo: IBCCRIM, 2004. 
 



 

 
R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 
241 

 

V. 09 N2  (2020) – pp.  2 2  5  a   2  4 1 

SILVA, Mariana Lins de Carli. Curandeirismo: o bem jurídico saúde pública a serviço de uma 
política criminal racista. Revista Brasileira de Ciências Criminais, São Paulo, v. 27, n. 152, 
p. 145-171, fev. 2019.  
 
WILKER, Nikelen A. Curandeirismo: um outro olhar sobre as práticas de cura do Brasil do 
século XIX. VIDYA, v. 19, n. 34, p. 183-197, jul./dez. 2000.  


