
R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R  
270 

V. 09 N1  (2020) – pp. 2  8 1     a  2 9 4 V. 09 N 2 (2020) – pp. 270 a 2 8 3 

USOS, SIGNIFICADOS E CONSERVAÇÃO DA PLANTA ESPADA DE SÃO 
JORGE, SANSEVIERIA ZEYLANICA, NA COMUNIDADE QUILOMBOLA 

BENEVIDES, AURORA DO PARÁ-PA-BRASIL.  

USES, MEANINGS AND CONSERVATION OF THE SWORD PLANT OF SÃO 
JORGE, SANSEVIERIA ZEYLANICA, IN THE QUILOMBOLA COMMUNITY 

BENEVIDES, ARE AURORA OF PARÁ-PA-BRAZIL. 

Adão Souza Borges1 

RESUMO 

Este artigo faz considerações sobre a relação da biodiversidade com os sujeitos amazônicos 
que protagonizam e resistem em prol do uso coletivo dos recursos naturais, quando a 
linguagem e os significados se enquadram em elementos de resistência, porque transitam no 
campo do sagrado. Busca compreender os usos, os significados e as formas de conservação da 
planta Espada de São Jorge (Sansevieria zeylanica) pelos quilombolas da comunidade 
Benevides, em Aurora do Pará, Brasil. O trabalho se desenvolveu de modo compreensivo nas 
análises de narrativas quilombolas sobre a planta Espada de São Jorge - sob o horizonte 
hermenêutico de Paul Ricoeur (1913-2005). Dentre os vários ciclos teóricos deduzíveis no 
conjunto bibliográfico de autoria do filósofo francês Paul Ricoeur, o aspecto teórico-
referencial deste trabalho privilegiou aquele presente na obra A Simbólica do Mal 
(RICOEUR, 2013). Assim, por uma hermenêutica simbólica de Ricoeur, a planta de poder 
Espada de São Jorge é analisada compreensivamente a partir de suas expressões no horizonte 
da linguagem comunitária, da imaginação poética, logo, no intercurso das narrativas 
cotidianas quilombolas.  

Palavras-chave: Biodiversidade; Espada de São Jorge; Hermenêutica Ricoeuriana; 
Quilombolas; Símbolo.  

ABSTRACT: 

This article considers the relationship between biodiversity and the Amazonian subjects who 
lead and resist in favor of the collective use of natural resources, when language and 
meanings fit into elements of resistance, because they pass through the sacred field. It seeks to 
understand the uses, meanings and forms of conservation of the Espada de São Jorge 
(Sansevieria zeylanica) plant by quilombolas from the Benevides community, in Aurora do 
Pará, Brazil. The work was developed in a comprehensive way in the analysis of quilombola 
narratives about the Espada de São Jorge plant - under the hermeneutic horizon of Paul 
Ricoeur (1913-2005). Among the various theoretical cycles deductible in the bibliographic set 
by the French philosopher Paul Ricoeur, the theoretical-referential aspect of this work 
privileged that present in the work A Simbólica do Mal (RICOEUR, 2013). Thus, through 

1  Doutorando em Sociologia e Antropologia pela Universidade Federal do Pará, pelo Programa de Pós-
Graduação em Sociologia e Antropologia (PPGSA). Atua como professor substituto da Universidade Federal do 
Pará (UFPA), Campus Bragança e exerce a função de professor (efetivo) da rede estadual de ensino da Secretaria 
de Educação do Governo do Estado do ParáE-mail: adaoaproaga@gmail.com 



R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R  
271 

V. 09 N1  (2020) – pp. 2  8 1     a  2 9 4 V. 09 N 2 (2020) – pp. 270 a 2 8 3 

Ricoeur's symbolic hermeneutics, the Espada de São Jorge power plant is comprehensively 
analyzed from its expressions in the horizon of community language, of poetic imagination, 
therefore, in the intercourse of quilombola daily narratives. 

Keywords: Biodiversity; Espada de São Jorge; Ricoeurian Hermeneutics; Quilombolas; 
Symbol. 

INTRODUÇÃO 

No final do século XX e nas primeiras décadas do século XXI, o debate acerca da 

biodiversidade ainda é uma temática que não se esgota; ao contrário, continua necessário 

refletir acerca das questões que estão a ela atreladas, principalmente, no Brasil, hoje, quando 

as notícias denunciam as pressões sobre os recursos naturais e o uso exacerbado de 

agrotóxicos, que causam danos à vida humana, atestando um recrudescimento do Estado e o 

tornando impotente à proteção da vida.  

Se estabeleceu na Amazônia um paradigma de socialização baseado no crescimento 

econômico, sem considerar os limites renováveis do bioma local (SIQUEIRA, 2020). Durante 

o governo militar, as políticas traçadas para a região amazônica favoreceram a implantação de

empresas que desenvolveram projetos sob a égide da integração nacional e o avanço territorial 

do capital, como exploração de minérios, estradas e barragens, sem a preocupação com o 

ambiente. Vale frisar acerca dos incentivos fiscais concedidos a esses empreendimentos, por 

meio da Superintendência do Desenvolvimento da Amazônia (SUDAM), criada em 1966. A 

SUDAM atendeu, sobretudo, aos interesses do latifúndio e da exploração industrial-mineral, 

causa de grande impacto ao meio ambiente, como por exemplo os investimentos nas fazendas, 

que outrora cercam as comunidades quilombolas do entorno, da comunidade Benevides, que 

outrora tornaram-se empecilhos para a regularização fundiária das comunidades quilombolas 

na região. 

Na década de 1980, intensificaram-se as pressões das agências financiadoras dos 

projetos de desenvolvimento, de um lado (Banco Mundial), e, de outro, houve pressão dos 

movimentos sociais, de onde o sindicalista Chico Mendes se tornou uma grande liderança, 

acompanhado da resistência de indígenas e de outros povos tradicionais. A promulgação da 

Constituição Federal de 1988 garantiu as demandas dessa população, transformando seus 

pleitos em políticas públicas, através da Comissão de Meio Ambiente, Minorias e Defesa do 

Consumidor, criação do Instituto Brasileiro do Meio Ambiente e Recursos Renováveis 



R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R  
272 

V. 09 N1  (2020) – pp. 2  8 1     a  2 9 4 V. 09 N 2 (2020) – pp. 270 a 2 8 3 

(IBAMA), e, sobretudo, criação das reservas extrativistas, o que garantiu os usos dos recursos 

naturais às populações tradicionais, que deles já faziam usufruto historicamente, através de 

suas apropriações culturais, como no caso das populações quilombolas, nas quais este artigo 

enfoca. 

O ano de 1992 foi de grande valia para a biodiversidade, com a criação do Centro 

Nacional de Desenvolvimento Sustentado de Populações Tradicionais (CNPT), as unidades 

de conservação (UCs), além de ser realizada nesse período a ECO-92, que potencializou a 

afirmação da necessidade de criação de várias unidades de conservação, enquanto estratégia 

para a garantia da biodiversidade, encabeçada pelos movimentos sociais, que passaram a ser 

conhecidos como movimentos “ambientalistas”, a nível nacional e internacional. 

Este trabalho é o resultado de pesquisas preliminares ressalta a importância que os 

povos tradicionais assumiram devido aos usos dos recursos naturais na Amazônia com menor 

impacto ambiental, bem como sua inclusão na gestão dos recursos naturais, propiciando a 

visibilidade dos seus saberes, que incluem as dimensões cultural, econômica e religiosa. 

Assim, podemos pensar na construção de um protagonismo desses sujeitos, em parceria com 

as instituições de pesquisa e pesquisadores, como é o caso dos remanescentes de quilombos, a 

Universidade Federal do Pará (UFPA), Museu Goeldi e pesquisadores, cujo pontapé inicial se 

deu com as cartografias feitas pelos quilombolas do Aproagra2, pelo uso de suas memórias, 

para a identificação de usos de recursos coletivos.  

Em 2009, a UFPA, por meio do Núcleo de Altos Estudos Amazônicos (NAEA), 

lançou o Atlas socioambiental: municípios de Tomé-Açú, Aurora do Pará, Ipixuna do Pará, 

Paragominas e Ulianópolis, que destaca a importância e as formas de relações de trabalho 

ocorridas nessa região no decorrer dos séculos XVIII e XIX, o que foi relevante por 

apresentar trabalhos inéditos sobre as populações locais do rio Capim. No final do ano de 

2013, elaborava-se os Relatórios Antropológicos/INCRA com vistas à demarcação de terras 

das comunidades de Mariana/Viseu, de Rosário e Boa Vista, em Salvaterra (PA). Dessa 

maneira, podemos afirmar que esse Atlas contribui significativamente para a construção do 

conhecimento histórico e local e para o fortalecimento da identidade de comunidades, 

ocasionando a afirmação quilombola pelas comunidades, que buscaram na memória, nas 

2  “O termo Aproaga ou Aproagra designa o engenho e, posteriormente à fazenda, situada à margem direita do rio 
Capim. As relações sociais com os que se declararam proprietários (Pedro Chermont de Miranda e herdeiros) 
do Aproaga vêm desde a escravidão até o presente” (ASSOCIAÇÃO QUILOMBOLAS UNIDOS DO RIO 
CAPIM, p. 3). 



R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R  
273 

V. 09 N1  (2020) – pp. 2  8 1     a  2 9 4 V. 09 N 2 (2020) – pp. 270 a 2 8 3 

lembranças de lugares, hábitos e costumes da reminiscência da ancestralidade. Parece, então, 

que a construção do passado no presente se dá em modo de uma representação identitária.  

As comunidades Taperinha, Sauá Mirim e Nova Ipixuna atuaram no Projeto Nova 

Cartografia Social da Amazônia, série Movimentos sociais, identidade coletiva e conflitos, 

lançado em parceria com a Universidade Federal do Amazonas (UFAM), UFPA etc. Esta 

mobilização rendeu a formação da Associação Quilombolas Unidos do Rio Capim (AQURC). 

Esta institucionalização jurídica da associação aconteceu como reconhecimento da entidade 

cultural das comunidades. Pelas expressões das comunidades associadas foi possível a 

cartografia dos seus territórios e a garantia legal de seus bens (coletivos) naturais. Desta 

forma, segundo Borges (2014, p. 11), as tradições territoriais dos quilombolas ganharam 

reconhecimento público, logo, passaram a receber os direitos que lhes são garantidos nas 

esferas federais, estaduais e municipais. 

Nesse sentido, o contato de remanescentes do Aproaga com essas instituições 

propiciou estudos sobre aquele povo, o que funcionou como incentivo para sua autoafirmação 

e pela pressão sobre o Estado pela legitimidade da terra. Outro efeito foi a dinamização da 

discussão sobre a identidade étnica desses povos e maior protagonismo de sua cultura, sua 

dinâmica econômica e, principalmente, a religiosidade que esses sujeitos manifestam ao usar 

as plantas medicinais, sobretudo aquelas que lhes põem em interação com o sagrado 

(BORGES, 2014). 

O sagrado circunscrito na presença cultural da planta Espada de São Jorge acontece 

num sistema de crenças e toma dimensão sagrada à medida que ultrapassa seu princípio ativo. 

Sobre o sagrado religioso, afirma Durkheim 
[...] aquilo que é característico do fenômeno religioso é que ele sempre supõe uma 
divisão bipartida do universo conhecido e cognoscível em dois gêneros que 
compreendem tudo aquilo que existe, mas que se excluem radicalmente. As coisas 
sagradas são aquelas que os interditos protegem e isolam; as coisas profanas, 
aquelas às quais os interditos se aplicam e que devem se manter distantes das 
primeiras. As crenças religiosas são representações que exprimem a natureza das 
coisas sagradas e as relações que elas possuem entre si e entre as coisas profanas. E 
os ritos são as regras de conduta que prescrevem como os homens devem se 
comportar com as coisas sagradas (DURKHEIM, 1968, p. 68).  

Assim, a compreensão que permeia nosso texto é a de que as plantas tornam-se 

sagradas quando determinada sociedade não as enxerga apenas como vegetais, mas, como um 

elemento investido de poder, que é envolto a outro sistema, de prevenção/proteção e de cura. 

Nessa lógica, contrariando a ciência médica, fundamentada no paradigma da objetividade, 

discorrer acerta dessa temática significa transitar num campo que é amplo, portanto, subjetivo, 



R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R  
274 

V. 09 N1  (2020) – pp. 2  8 1     a  2 9 4 V. 09 N 2 (2020) – pp. 270 a 2 8 3 

interdisciplinar, que precisa ser refletido, vivido e produzido com sujeitos produtores de 

cultura, de saberes, de crenças, que embasam a construção de outros paradigmas, como os 

produzidos na Amazônia, e, nesse caso, na comunidade quilombola Benevides. 

Neste trabalho, sugere-se compreender os usos, os significados e a conservação que os 

quilombolas da comunidade atribuem ao vegetal conhecido como Espada de São Jorge, ou 

Espada de Ogum, uma vez que, apesar de uma boa expressão de estudos terem sido 

desenvolvidos nas comunidades quilombolas do Aproaga, não existem trabalhos que 

contemplem a relação do botânico com o campo religioso3. A pesquisa se desenvolveu a 

partir de uma metodologia orientada por uma observação etnográfica na comunidade. O 

período foi de aproximadamente quatro meses. Neste tempo, a observação participante 

articulou as ações e as significações dos sujeitos que cultivam e narram a planta sagrada 

estudada. Os mais ouvidos foram Sr. Bonifácio e a Sra. Conceição. Sob o reconhecimento dos 

moradores, eles são pessoas importantes da comunidade, sobretudo por suas importâncias 

para a perpetuação da memória e plantio da Espada de São Jorge.  A entrevistas aconteceram 

sob o rigor da legislação vigente, aquelas que balizam a ética na pesquisa de povos 

tradicionais.  

A COMUNIDADE QUILOMBOLA BENEVIDES 

A comunidade Benevides faz parte de um conjunto de mobilização de remanescentes 

de escravos, que se denominou Povo do Aproaga, após  a cartografia social traçada pelo 

Projeto Nova Cartografia Social da Amazônia, levando-se em consideração a memória social 

compartilhada, os recursos de usos coletivos e a representação política, cuja expressão se deu 

com a AQURC (MORAES, 2012). 

Benevides, está localizada às margens do rio Capim, e é cortada pela Rodovia PA-272, 

no município de Aurora do Pará, distando da cidade a 26 km, e de Belém, a aproximadamente 

220 km, enquadrando-se geograficamente no nordeste paraense, possui aproximadamente 25 

famílias, que desenvolvem a agricultura sustentável, a extração do açaí, da castanha do Pará, e 

cultivam as tradições dos seus antepassados, quando lá chegaram na condição de 

escravizados. 

3Para esclarecer o conceito de “lugar sagrado”, recorremos a uma definição elaborada por Pierre Boudireu: “é 
um espaço no qual agentes que é preciso definir (padre, profeta, feiticeiro, etc.) lutam pela imposição legítima 
não só do religioso, mas também das diferentes maneiras de desempenhar o papel religioso” (BOURDIEU, 
2004). 



R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R  
275 

V. 09 N1  (2020) – pp. 2  8 1     a  2 9 4 V. 09 N 2 (2020) – pp. 270 a 2 8 3 

  A comunidade está ligada à Vila de Santana do Capim (um dos povoados fundados 

no século XIX), através de uma ponte de 1.300 m, sobre o rio Capim, construída por meio 

do PAC II, do governo federal. A área mais povoada de Benevides fica à direita da ponte, 

enquanto que a menos povoada se liga através de uma vicinal, que ladeia a vegetação, 

inclusive, os castanhais. Esse lugar de mata é tido como um lugar sagrado, onde os 

encantes/orixás aparecem aos humanos, segundo afirmou Sr. Bonifácio, um dos interlocutores 

da pesquisa. Para o Senhor Bonifácio, os encantandos/orixás que “baixam” no seu terreiro, 

são aqueles que frequentam os territórios da mata, estradas e o rio Capim; são aqueles que se 

corporificam e aparecem às pessoas que transitam pelas vicinais, que ficam na mata ou no rio, 

enfim, àqueles que transitam nos horários “impróprios” e são estranhos à comunidade local. O 

Sr. José Bonifácio (já citado) e a Sra. Maria da Conceição autorizaram seus nomes próprios e 

suas narrativas para esta pesquisa. É importante destacar que na comunidade Benevides há 

outras pessoas que também possuem o “fado” de utilizarem as bênçãos para curas.  

O manejo dos recursos naturais pela comunidade é o resultado de saberes que não são 

destinados apenas às necessidades biológicas dos remanescentes, mas, a um conjunto de 

conhecimentos que regula o modo de ser e de viver da população, margeados de sentidos 

simbólicos. Esses conhecimentos são ordenados como estratégias capazes de atender às 

necessidades socioculturais no que diz respeito a plantar suas roças, coletar amêndoas, caçar, 

pescar, comercializar e preservar o meio ambiente. Nessas práticas quotidianas, verificam-se 

as relações sociais a partir da mobilização familiar nas tarefas da agricultura, principalmente, 

no cultivo de mandioca, uma das maiores fontes econômicas da comunidade.  

É no “plantio do roçado” que desenvolvem os plantios de maniva, feijão, verduras e 

frutas, sendo estes plantados dentro de um calendário que faz parte de seus códigos culturais e 

que considera as estações do ano como base para o preparo da terra – desde a queima no 

período de verão ou “estiagem” ao plantio, que acontece, geralmente, no início das chuvas. 

No âmbito da produção econômica, há a farinha de mandioca como o produto de relevância 

maior, uma vez que essa atividade agrícola acontece constantemente nas roças da 

comunidade. As demais atividades obedecem a um calendário de safra, que, por sua vez, é 

cíclico. 

Vale ressaltar a respeito da existência de benzedores e curadores na região. Ao mesmo 

tempo em que participam dos rituais católicos, eles/elas benzem e rezam em “mau-olhado”, 



R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 

 
 

276 
 

V. 09 N1  (2020) – pp. 2  8 1     a  2 9 4 V. 09 N 2 (2020) – pp. 270 a 2 8 3 

“quebrantos” e “flechadas”, ocasionadas por pessoas que possuem “energias negativas” ou 

seres que se encontram encantados nas águas dos igarapés e no rio Capim. 

O uso de plantas sagradas é utilizado pelos remanescentes da região. Essas plantas são 

cultivadas na mata de igapós, de terra firmes, roças e quintais pelos remanescentes de 

quilombolas em tela, para efetuar a cura de “patologias” citadas. Esses vegetais foram 

herdados dos seus antepassados; assim, seus usos, significados e conservação foram 

aprendidos e transmitidos através da memória das gerações, em harmonia com a natureza, e 

articulam seus modos de vida com os recursos naturais, desenvolvendo uma cultura de vasto 

conhecimento dos mesmos. Segundo Diegues (1999, p. 14-15), 

 
essas populações desenvolvem modos de vida particulares que envolvem uma 
grande dependência dos ciclos naturais, um conhecimento profundo dos ciclos 
biológicos e dos recursos naturais, tecnologias patrimoniais, simbologias, mitos e até 
uma linguagem específica. 

 

Dessa forma, o autor sugere que as populações tradicionais contribuem para o 

aumento da diversidade de espécies, de conhecimentos dos ecossistemas e da genética, uma 

vez que desenvolveram uma relação de simbiose com a natureza e, consequentemente, uma 

relação de manipulação dos recursos naturais sem causar danos aos ecossistemas com os quais 

se relacionam. Assim, é possível notar que a biodiversidade não se restringe a processos 

meramente naturais, mas, que existe uma relação cultural nestes, o que caracteriza a 

biodiversidade, daí a existência do sagrado, do numinoso4.  

Neste texto, busca-se uma compreensão dos usos, significados e conservação, através 

do cultivo do vegetal conhecido na comunidade por Espada de São Jorge, ou Espada de 

Ogum, utilizando o exercício hermenêutico, na perspectiva de compreendermos as narrativas 

dos interlocutores que moram na comunidade: Sr. Bonifácio e Sra. Conceição. Ambos 

utilizam a planta Espada de São Jorge nos seus afazeres medicinais, enquanto cura física ou 

espiritual. O primeiro identifica-se como Pai de Santo – que segundo, Roger Bastide, é uma 

tipologia sacerdotal oriunda das religiões afro-brasileiras (BATISDE, 2001). A segunda já se 

identifica como Benzendeira – atora religiosa que, para Elda Oliveira, pratica a cura de males 

 
4 O conceito de numinoso foi adotado por Rudolf Otto em sua obra O sagrado (OTTO, 2007) no qual o pensador 
revela as dimensões originárias da religião. Esta dimensão originária emerge de experiências intimas dos 
humanos com a dimensão mais totalizante da vida, com àquilo a partir do qual tudo ganha sentido. Na 
Comunidade quilombola Benevides, as pessoas entrevistadas possuem qualidades transcendentes com o sagrado. 
Na comunidade este fenômeno é conhecido por “fado”. 



R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 

 
 

277 
 

V. 09 N1  (2020) – pp. 2  8 1     a  2 9 4 V. 09 N 2 (2020) – pp. 270 a 2 8 3 

culturais associando quase sempre ervas curadas a rezas quase sempre católicas (OLIVEIRA, 

1985). 

 

USOS, SIGNIFICADOS E CONSERVAÇÃO DA PLANTA ESPADA DE SÃO JORGE 
SOB O PRISMA HERMENÊUTICO 
 

Inspirados em Grondim (2002), a compreensão do pensamento hermenêutico é 

estruturada basicamente por três eixos: a arte de interpretar textos; uma reflexão metodológica 

sobre a pretensão de verdade e o estatuto científico das ciências humanas; e a filosofia 

universal da interpretação. Neste trabalho, buscamos a filosofia de Paul Ricoeur (1913-2005) 

para compreendermos a simbologia que a planta apresenta, bem como as narrativas dos 

interlocutores da pesquisa.  

Seguindo as orientações de Camargo (2014) a Espada de São Jorge, Sansevieria 

zeylanica, também conhecida como Espada de Ogum, é um vegetal originário do continente 

africano, introduzido no Brasil com propósitos religiosos e legitimado dentro das casas de 

culto afro-brasileiras. Além de aspectos rituais, a Espada de São Jorge é utilizada para outros 

fins, como, ornamentação de jardins, casas, tratamento fitossanitários etc. Vale salientar que, 

neste trabalho, enfatiza-se o aspecto religioso, no sentido de compreender a utilização da S. 

zeylanica na comunidade quilombola em estudo. 

Para Nascimento (2003) o gênero botânico Sansevieria é constituída de, 

aproximadamente, sessenta espécies. Em aspectos gerais, Sansevieria se caracteriza por uma 

forma entouceirada e atinge altura entre 30 e 70 cm. Suas folhas são dispostas verticalmente, 

laminares, lanceoladas, de cor verde-escura, com bandas transversais (LORENZI & MELLO 

FILHO, 2001). Na taxonomia da Sansevieria, a Espada de São Jorge seria a espécie zeylanica. 

Ela é a que mais está presente nos rituais de cura, ornamentações e fitossanitariamente na 

comunidade Benevides. 

No Brasil, apesar das demais utilizações da Espada de São Jorge, o uso dessa planta é 

mais observado para efeito sagrado, como proteção do corpo e do espírito pelas pessoas, ou 

para evitar o “olho gordo” e a “inveja”. Nos terreiros afro-brasileiros, a estética morfológica 

da planta remete a uma espada, daí ser conhecida popularmente como Espada de Ogum5, que 

é sincretizado com São Jorge, santo católico. Segundo as narrativas populares, este nasceu na 
 

5 Em ioruba, significa luta, guerra, arma; É a divindade dona das armas, senhor dos exércitos, protetor dos 
caminhos. Forja o ferro e o transforma em instrumento de luta; Na África, Ogum de muita popularidade. É a 
representação do escravo reprimido, apartado e isolado de sua terra (ROCHA, 2001). 



R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 

 
 

278 
 

V. 09 N1  (2020) – pp. 2  8 1     a  2 9 4 V. 09 N 2 (2020) – pp. 270 a 2 8 3 

Capadócia; ainda criança, ficou órfão de pai e sua mãe o levou para a Palestina, tornando-se 

militar na corte do imperador Diocleciano e se insurgindo contra aquele rei na ocasião em que 

planejava matar os cristãos. Após tentativas sem sucesso para que o militar renunciasse à sua 

fé, o imperador mandou degolá-lo no dia 23 de abril do ano 303 d.C. É esse santo católico que 

nomina popularmente a planta estudada na comunidade Benevides. 

No decorrer de nossa pesquisa na comunidade, observamos que a planta é cultivada 

dentro de vasos ou sobre o solo, dentro das casas, bares e roçados. Nos bares, as plantas são 

cultivadas consorciadas com outras espécies, tidas como protetoras. Dentre elas, pinhão rôxo 

(Jatropha gossypiifolia), comigo-ninguém-pode (Dieffenbachia picta) e o cipó d’alho 

(Mansoa alliacea). Nos roçados, a Espada de São Jorge é cultivada nos aceiros dos mesmos, 

plantada em touceiras, nos quatro cantos da área ocupada, bem como em fileiras para separar 

um plantio de outro. No roçado observado, a planta era utilizada para separar o plantio de 

batata-doce de outras plantações.  

No bar de dona Conceição, o uso, a conservação e os significados da planta Espada de 

São Jorge se dão da seguinte maneira:  

 
Olhe, a Espada de São Jorge é uma planta muito importante pra gente ter em casa. 
Ela espanta tudo que num presta na casa da gente. Minha família sempre a usou 
como uma planta que serve pra tudo. Olhe, ela serve pra não deixar que outras 
pessoas coloco aquele olho de má vontade nas coisas da gente. Sabe o que é, né, 
gente invejosa? Gente invejosa é aquele tipo de pessoa que num tem nada, e num 
qué que ninguém tenha nada... E eu pranto minhas prantinha de todo tipo delas, né? 
Mas, a Espada de São Jorge, ela tem que ter, em todos os cantos da casa da gente. 
Aqui no meu bar, tem, no bar da minha irmã também prantei lá, né? Pra proteger a 
gente nas nossas venda. Tem gente de mau olhado, tem gente que ver uma coisa e se 
for pranta, seca, né? O sinhô já viu? Pois é. Se numa pranta é assim... magine na 
venda da gente, que a gente trabaia... Aqui no bar, eu pranto ela como o sinhô tá 
vendo, tá aqui, pertim de mim. Só que eu misturo no vaso, a Espada de São Jorge, o 
pinhão rôxo, o comigo ninguém-pode, e o cipó d’alho, e aí tá feito a nossa proteção. 
Eu também faço banho pras pessoas que vem a minha procura, rezo nelas, e as vez o 
que elas têm... mau olhado! Tem viu? E eu uso aqui. Aprendi essas coisas com o 
povo do meu passado... que moravo aqui, né, nossos parentes que moram nas 
redondezas (risos). Mas o sinhô sabia, que isso até afasta coisa ruim de perto da 
gente... afasta até cobra, das cobras passo é longe da Espada de São Jorge, isso 
porque o santo brigou com um dragão... da família das serpentes (Maria da 
Conceição, relato concedido em 23 jul. 2019). 

 

A narradora expressa a importância da planta Espada de São Jorge, a tradição do seu 

uso, memórias de ação e significação bem ancestral. Ela apresenta o sentido do uso, enquanto 

um elemento de proteção contra a inveja, elemento sobrenatural, cujo efeito acontece através 



R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 

 
 

279 
 

V. 09 N1  (2020) – pp. 2  8 1     a  2 9 4 V. 09 N 2 (2020) – pp. 270 a 2 8 3 

do olhar de determinadas pessoas aos bens pessoais. Segundo ela própria: “Gente invejosa é 

aquele tipo de pessoa que num tem nada, e num qué que ninguém tenha nada...”  

Também está presente a conservação da planta, que acontece consorciada com outras 

plantas, sagradas na região. A narradora faz relação do uso da planta ao sobrenatural; também 

relaciona a utilização da mesma como repelente contra cobras, ao mesmo tempo em que 

relaciona a religiosidade católica com a religiosidade afro-brasileira e pajelança cabocla, 

utilizando o símbolo, enquanto elemento de estudo da hermenêutica ricoeuriana, que se 

preocupa com o tempo narrado e a ação da narrativa no tempo. 

Inspirado em Ricoeur, sobetudo a partir de sua obra Simbólica do Mal (2013), pensou-

se a Espada de São Jorge a partir de sua dimensão simbólica exercida nas narrativas e nos 

espaços locais. O ente botânico Espada de São Jorge tem tecido significadamente em si uma 

experiência reflexiva de mundo. Ou seja, a planta passa a ter um poder de presencialidade 

reflexiva de todo o mundo religioso que contorna a cultura na qual está inserida No contexto 

da comunidade quilombola Benevides, a Espada de São Jorge é a presença reflexiva da 

segurança na luta entre o bem e o mal, mais especificamente, na luta contra os males 

nomeados culturalmente como “mal-olhado” e “inveja”.  

A “inveja” é uma expressão do mal na comunidade Benevides. Ou seja, é a imersão 

dos sujeitos numa subtração humana; mas, também faz parte das suas experiências com o 

sagrado. Como o mal não tem uma explicação para a filosofia, há uma recorrência ao mito 

para suas explicações. Dessa forma, sendo o mal e o sagrado antagônicos, o sagrado abre os 

caminhos para a experiência humana, e essa recorrência ao sagrado é a busca da purificação, 

que se encontra presente na narrativa do Sr. Bonifácio: 

 
Uma pessoa com mau-olhado fica mofina, dá febre, nada dá certo... sabe? Tudo que 
ela possui fica ruim, o roçado pega fogo, roubam suas coisas, seus pertences, morre 
xerimbabos do quintal, às vezes até o casamento se desfaz... Tudo isso por causa do 
olho gordo, da inveja... da maldade das pessoas... Olho gordo é o pior de todos os 
feitiços, o sinhô sabia?... Eu faço trabalhos pra muitas gentes, eu já curei muitas 
coisas fêa... que as pessoas vêm aqui, atrás de remédio, eu tiro quase tudo que 
precisa do meu quintal. eu aconselho no meu terreiro para usarem as proteções e 
recomendo muito para usarem as ervas que protegem a pessoa. A Espada de São 
Jorge é a mais recomendada, porque é a proteção do meu pai Ogum. Aqui no rio, eu 
recebo as correntes da água e do céu... Pai Ogum, que é São Jorge, tá sempre 
protegendo e curando as pessoas que me procura... o terreiro dele, ele que é o chefe. 
Agora não... sabe? Tô meio adoentado, tive pressão alta e nunca mais trabalhei, mas 
fico vendo os sinais dos Orixás, nas águas do Capim... e no mato. O senhor tá vendo 
esse outro lado da estrada que só é mato e castanheiras? Desse lado aí, até lá 
embaixo, as pessoas sempre vê meus protetetor aparecere (risos)... O povo se 
assombra quando vê cavalo saindo do mato, e sumindo dentro do rio... São as 



R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 

 
 

280 
 

V. 09 N1  (2020) – pp. 2  8 1     a  2 9 4 V. 09 N 2 (2020) – pp. 270 a 2 8 3 

entidades, são os encantando do céu e das água... aqui nesse lugar que o sinhô tá é o 
lugar de encantados, da cabôca Jarina, da Mariana e do Zé Raimundo... todas 
baixam aqui no meu terreiro..., e eles já me avisaro que o seu pai, rei Sabá, vai 
baixar aqui também... mas os mais comuns de baixá são os preto velho que vieram 
da África, junto dos parente que viero nos navio e chegaro pra cá... depois eles foro 
pra mata, pra proteger a gente e o garapé, viero com os seus filhos, que se tornaro 
escravo. O senhor sabe a história daqui? Tudo aqui era escravo... Tudo foi passando 
de pai pra filho, e eu herdei o dom de receber os orixá, e só fui ser pai de Santo, 
quando fui iniciado por um pai de Santo lá de Belém, que já morreu... (José 
Bonifácio, relato concedido em 24 jul. 2019). 

 

O narrador se expressa relatando os efeitos do mal que são obviamente negativos, quer 

no plano físico ou no plano psicológico, de adoecimento, perda de bens materiais, de trabalho, 

e a separação conjugal, ou seja, a experiência do mal. Posteriormente, o narrador fala do mal 

em si, e prova sua experiência quando explica ao pesquisador sobre ele (o mal). No entanto, 

busca o sentido do sagrado, que está expresso nas palavras do narrador: “já curei muntas 

coisas fêa [...]. Eu aconselho no meu terreiro para usarem as proteção e recomendo muito para 

usarem as ervas que protegem a pessoa [...] A Espada de São Jorge é a mais recomendada, 

porque é a proteção do meu pai Ogum”. 

Na narrativa do Sr. Bonifácio, a imaginação poética encontra-se expressa quando o 

mesmo afirma receber correntes do céu e do rio Capim, e a capacidade criadora de falar das 

entidades que “descem” no seu terreiro, bem como construir um território dos seres 

encantados, que trabalham em prol da proteção dos sujeitos da comunidade. Ao falar desses 

protetores, o narrador traça relações desses territórios, que fazem analogias a outros textos, ou 

seja, busca reduzir os textos num só, como no caso dos encantados dos lençóis maranhenses – 

onde figuram entidades das religiosidades afro-brasileiras, como Jarina, Mariana, Zé 

Raimundo e Rei Sabá, a família encantada do atlântico maranhense –, concretizando, dessa 

forma, um jogo de linguagens e de sensibilidade que o narrador faz ao criar seu texto, sendo 

que é na linguagem que o cosmos, o desejo, o imaginário tem acesso à expressão; é sempre 

preciso uma palavra para recuperar o mundo e fazer com que ele se torne um espaço 

sagradamente ordenado. 

Nessa perspectiva, as formas de uso e a percepção dos sentidos que a planta Espada de 

São Jorge propicia são frutos de textos construídos e reconstruídos cotidianamente na 

comunidade Benevides; formam uma hermenêutica capaz de construir sentidos a uma 

possibilidade do bem viver, de uma esperança que faz parte dessa trajetória do imaginário 

quilombola ao lidar com a mesma (planta), que se desenha na polissemia dos sentidos e a cura 

é, em si, elemento da ação humana naquela comunidade. 



R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 

 
 

281 
 

V. 09 N1  (2020) – pp. 2  8 1     a  2 9 4 V. 09 N 2 (2020) – pp. 270 a 2 8 3 

A cura é o resultado da experiência humana com o sagrado, essa “energia” que se abre 

para a superação, ou seja, para a superação do mal, da inveja, do “olho gordo”, 

experimentados através dos seus efeitos. Dessa forma, esse cenário sempre se recorre aos 

símbolos do sagrado colocando os homens além da crença numa figura da esperança. Essa 

figura é exigida pelo sagrado para que possa ser expressa, através dos sentidos. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

No contexto atual, em que a Amazônia vem sofrendo com a danificação de seus 

ecossistemas, necessários à vida de todos os seres, a reflexão acerca da dimensão que os 

homens lidam com seus símbolos e suas cosmologias traz à baila a necessidade de aplicar 

uma hermenêutica das expressões religiosas inspirada na filosofia de Paul Ricouer, enquanto 

fornecedores de bases para compreender a Amazônia; e, dessa forma, visibilizar os diversos 

textos de suas populações, inclusive os saberes ambientais e sagrados das populações 

quilombolas que elaboram para dar sentido às suas existências, quando o preconceito étnico 

os invisibiliza nas políticas públicas e estes ressignificam suas religiosidades, seus territórios, 

seus hábitos e costumes, criando e recriando seus símbolos, com suporte nos sistemas 

culturais e sagrados. Estas têm sido as âncoras de resistência dos povos quilombolas em 

Benevides. Dessa forma, cria-se a expectativa no avanço da hermenêutica noutros trabalhos, 

afim de permear os campos impermeáveis da ciência cartesiana.  

A Espada de São Jorge, além de planta, é um símbolo que aguça o pensamento a partir 

das problemáticas desafiadoras do século XXI. Isso porque ela resiste às condições climáticas 

elevadas, consegue purificar biologicamente o ambiente e purificar as “manchas do mal” que 

afetam o espírito humano, na cosmologia quilombola. A Espada de São Jorge é uma 

expressão de defesa e resistência. É uma força pela sobrevivência sustentada pela cultura 

quilombola. 

 

REFERÊNCIAS 
 
ASSOCIAÇÃO QUILOMBOLAS UNIDOS DO RIO CAPIM. Povos do Aproaga, São 
Domingos do Capim, Pará. Belém, PA: AQURC; Ed. UFAM, 2008. (Projeto Nova 
Cartografia Social da Amazônia. Série Movimentos sociais, identidade coletiva e conflitos, 
24). Disponível em: http://novacartogra fiasocial.com.br/download/24-povos-do-aproaga-sao-
domingos-do-capim-pa/. Acesso em: 3 jun. 2020. 
 
BASTIDE, ROGER - O Candomblé na Bahia: rito nagô. SP Companhia das Letras, 2001. 

http://novacartografiasocial.com.br/download/24-povos-do-aproaga-sao-domingos-do-capim-pa/
http://novacartografiasocial.com.br/download/24-povos-do-aproaga-sao-domingos-do-capim-pa/


R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 

 
 

282 
 

V. 09 N1  (2020) – pp. 2  8 1     a  2 9 4 V. 09 N 2 (2020) – pp. 270 a 2 8 3 

 
BORDIEU, Pierre. Gênese e estrutura do Campo Religioso. In Bourdieu, Pierre. Sérgio 
Micelli (org.). 5ª. Ed. Ed. Perspectiva, São Paulo, 2004 a.  
 
BORGES, Adão Souza. Narrativas de remanescentes de Quilombo: divergências e 
convergências na construção da identidade negra no Engenho do Calixto, em Aurora (PA). 
2014. Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós-Graduação em Linguagens e Saberes na 
Amazônia, Universidade Federal do Pará, Belém, PA, 2014.  
 
CAMARGO, Maria Thereza Lemos de. As plantas Medicinais e o Sagrado: a 
Etnofarmacobotânica em uma revisão historiográfica da medicina popular no Brasil. São 
Paulo: Ícone, 2014. 
 
DIEGUES, Antônio Carlos S. A construção de uma nova ciência da conservação para as áreas 
protegidas dos trópicos: a etnoconservação. Revista Debates Socioambientais, v. 5, n. 13, p. 
9-11, jul./out. 1999. 
 
DURKHEIM, E. Les formes elementaires de la vie religieuse. Paris: Presses Universitaires de 
France, 1968. 
 
GRONDIN, Jean. Hermenêutica. São Paulo: Parábola, 2006. 
 
LORENZI, Harri; MELLO FILHO, Luiz Emygdio de. As plantas tropicais de Burle Marx. 
São Paulo: Instituto Plantarum de Estudos da Flora, 2001.  
 
MORAES, Irislane Pereira de. Do tempo dos pretos d’antes aos povos do Aproaga: 
patrimônio arqueológico e territorialidade quilombola no vale do rio Capim (PA). 2012. 
Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós-Graduação em Antropologia, Instituto de Filosofia 
e Ciências Humanas, Universidade Federal do Pará, Belém, PA 2012. 
 
NASCIMENTO, Ticianny Melo do; GRAZIANO, Taís Tostes; LOPES, Camila Schultz. 
Espécies e cultivares de sanseviéria como plantas ornamentais. Ornamental Horticulture, 
Campinas, v. 9, n. 2, 2003. 
 
OLIVEIRA, Elda Rizzo. O que é benzeção (coleção Primeiros Passos). São Paulo, 1985. 
 
OTTO, Rudolf. O sagrado: aspectos irracionais na noção do divino e sua relação com o 
racional. Tradução de Walter O. Schlupp. São Leopoldo: Sinodal, EST; Petrópolis: Vozes, 
2007. 
 
RICOEUR, Paul. A simbólica do mal. Lisboa: Edições 70, 2013. 
 
ROCHA, Marlúcia Mendes da. Ogum. Revista KÀWÉ, n. 2, p. 14-16, 2001. Disponível em: 
http://www.uesc.br/nucleos/kawe/revistas/Ed_02/ogum.pdf. Acesso em: 3 jun. 2020. 
 
SIQUEIRA, Deis Elucy. Biodiversidade, Estado brasileiro e religião na Amazônia. 
HORIZONTE - Revista de Estudos de Teologia e Ciências da Religião, Belo Horizonte, v. 8, 
n. 17, p. 56-78, abr./jun. 2010. Disponível em: 

http://www.uesc.br/nucleos/kawe/revistas/Ed_02/ogum.pdf


R E V I S T A R E L E G E N S T H R É S K E I A – 2 0 2 0 – U F P R 

 

 
 

283 
 

V. 09 N1  (2020) – pp. 2  8 1     a  2 9 4 V. 09 N 2 (2020) – pp. 270 a 2 8 3 

http://periodicos.pucminas.br/index.php/horizonte/article/view/1772/0. Acesso em: 2 jun. 
2020. 
 

http://periodicos.pucminas.br/index.php/horizonte/article/view/1772/0

