RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 04 - n. 02 - 2015

Licenciado sob uma Licenca Creative Commons

(OMOM

PAPEL DE LA RELIGION EN LA SOCIEDAD DEL RIESGO

Role of religion in Society of risk

David Vides
Universidad La Salle de Bogota
Doutorando em Educacéo

RESUMEN: En el reconocimiento de la situacion del ser humano en la actualidad, la globalizacién
parece constituirse en un punto de partida fundamental; ahora, la universalizacién y homogeneizacién no
se han dado Unicamente en escenarios sociales y econémicos sino que atraviesan factores como el
imaginario, la sensibilidad y las actitudes. En consecuencia, la humanidad se enfrenta a la modificacion
de dinamicas saciales, politicas, econémicas y culturales, que terminan afectando a las personas concretas
en el campo de las subjetividades, las cosmovisiones y los estilos de vida. En ese escenario, el articulo
plantea la religion como posible puerta de entrada para la comprensién de la situacion del hombre en el
mundo posterior al moderno; para ello, luego de algunas consideraciones iniciales, expone elementos de
la Sociedad del Riesgo que encuentran eco y cabida en el campo de lo religioso, siguiendo los
planteamientos de Josetxo Beriain, Anthony Giddens y Zigmunt Bauman. Finaliza, exponiendo algunas
implicaciones que conlleva la consideracién de la dimension trascendente del hombre en el dambito
politico, vy, las relaciones con el proyecto de investigacion La Educacion Religiosa Escolar como espacio
de formacion politica.

Palabras clave: Religion, Riesgo, Modernidad, Trascendencia, Politica.

ABSTRACT: In recognition of the situation of human beings today, globalization seems to become a
fundamental starting point; Now, globalization and homogenization is not only have social and economic
scenarios but factors such as the imaginary cross, sensitivity and attitudes. Consequently, mankind is
facing changing social, political, economic and cultural dynamics, which end up affecting real people in
the field of subjectivities, world views and lifestyles. In that scenario, the article discusses religion as a
possible gateway to the understanding of the human situation in the post-modern world; for that, after
some initial considerations, it exposes elements of society that are echoed Risk and place in the field of
religion, following the approach of Josetxo Beriain, Anthony Giddens and Zygmunt Bauman. Ends,
exposing some implications of the consideration of the transcendent dimension of man in politics, and
relations with the research project School Religious Education as a space for political education..

Keywords: Religion, Risk, Modernity Transcendence Policy.

180



RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 04 - n. 02 - 2015

Introducciéon
Una consideracion de las bases de la modernidad permite vincular la situacion

del hombre contemporaneo a un problema de sentido coherente con algunos elementos
tradicionalmente relacionados con la dimension trascendente. Elementos como la
necesidad de un abordaje holista de la realidad, las implicaciones de la conciencia
moderna en la vida individual, y, las nuevas comprensiones de la alteridad, remiten a la
consideracion del papel de lo religioso en la Sociedad del Riesgo (Beriain, 1996); de
hecho, si “pensar en términos de riesgo es vital para evaluar la divergencia entre los
proyectos preconcebidos y sus resultados consumados” (Giddens en Beriain, p. 36), el
recorrido de la religion puede ser una muestra clara de ello: el afan por la consecucion
de una sociedad positivista y racional, donde lo especulativo y lo religioso no tenian
cabida, resulté en la produccion del mito de lo indeterminado, y a su vez incalculable,
esto es, fuera del alcance del dominio racional; “parafraseando a Adorno y a
Horkheimer en su Dialéctica de la Ilustracion podemos decir que el riesgo como
secularizacion de la fortuna de las sociedades tradicionales revierte en mitologia, ya
que su incalculabilidad es indeterminada” (p. 23). Asimismo, fendmenos como la
sociedad de consumo, mientras recrudecen el neoliberalismo o neocapitalismo, dan
muestra a nivel antropologico de un hedonismo extremo y un materialismo, que para
Beuchot (2010) llega a extremos nihilistas “en el sentido de decadentismo, de oposicion
a lo establecido, sin ningun propdsito de cambio, sin ninguna idea clara de lo que se va
a hacer o lograr” (p. 35).

Sin embargo, pese a la idea de resquebrajamiento de los metarrelatos y los
escenarios totalizantes de la modernidad, en el transito a la sociedad del riesgo se
mantiene la preocupacion por la existencia de un componente que dé unidad a la
humanidad como especie y como construccion cultural. De tal manera, se presenta la
religion como alternativa holistica y de unidad frente a la fragmentacion, que puede
contribuir a una mejor comprension de la situacion del hombre en el mundo
contemporaneo. En este sentido, cabe decir que se asume una comprension de lo
religioso desde Raimon Panikkar (2007) como mediacion para un objetivo de plenitud
en el ser humano; esta consideracion integra en una sola dindmica elementos opuestos
desde las consideraciones dualistas.

Dos ideas nos permiten establecer vinculos iniciales de la Modernidad tardia

181



RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 04 - n. 02 - 2015

contemporanea con el &mbito de lo religioso: en primer lugar, la certeza de que “la
modernidad altera radicalmente la naturaleza de la vida cotidiana y afecta a las
dimensiones mds intimas de nuestra experiencia” (Giddens en Beriain, p. 33), evidencia
que el establecimiento de un estado Moderno no s6lo es asunto del dinamismo e
impacto global de las instituciones sino que ejerce importante influencia en las
convicciones, el comportamiento y la vida social de las personas, ejerciendo un influjo
oscilante entre “influencias globalizantes por un lado y disposiciones personales por el
otro” (p. 34). En segundo lugar, el surgimiento de una conexion en la humanidad, mas
alla de la hipercomunicacién contemporanea; esto es, un vinculo en los sentires, que se
expresa en movimientos mundiales, y que para Beriain, se relaciona con una sensacion

de riesgo y peligro:

El peligro nos convierte a todos en vecinos de Chernobyl, en ciudadanos de
Ucrania, y lo mismo cabe decir con el “agujero de ozono” y el “efecto
invernadero”. Vivimos al lado del pulmén amazdnico y de los casquetes polares.
El discurso de la angustia-miedo que surge en la sociedad civil hoy frente a
las amenazas economicas, ecologicas y militares, es un sustituto de las
cosmovisiones holistas, en medio de la diferenciacion funcional. La angustia-
miedo no puede ser banida por los sistemas politicos, econdmicos o militares,

es auténticae inmune a la refutacion (1996, p. 26)

Con estos presupuestos adquieren importancia los planteamientos de algunos
autores que establecen conexion entre la sociedad del riesgo y lo religioso. A
continuacion, se plantean: la idea de contingencia siguiendo a Josetxo Beriain, un
dialogo entre la seguridad ontoldgica de Giddens y la Fe como confianza en Panikkar,
algunas ideas sobre la eternidad y la finitud en Zigmunt Bauman, y finalmente, algunas
posibilidades para la comprensién del papel de la religion en el mundo moderno, con

énfasis en las implicaciones en el ambito politico.

La idea de contingencia en relacion con la religion en el mundo moderno
En el prélogo de Las consecuencias perversas de la modernidad. Modernidad,

Contingencia y Riesgo (1996), Josetxo Beriain plantea que la funcion tradicional de la

religion, ante un mundo necesariamente contingente, es la bdsqueda de un Gltimo

182



RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 04 - n. 02 - 2015

significado o sentido a “los significados contingentes, paraddjicos o contradictorios que
se derivan de la experiencia del hombre” (p.19). Para ello, ha utilizado formulas como
Dios o el Karma en un intento de explicacion de “por qué las cosas tienen que suceder,
la forma en que lo hacen y que siempre pudieran ser diferentes”; de alli, Beriain deduce
la elaboracion de significados como un proceso fundamental en la formacion de
cualquier sociedad en cuanto éstos “introducen orden dentro de un caos (natural)
potencialmente infinito”; en ultimas, “la religion busca la «transformacion de lo
indeterminado en determinado»” (p. 19).

En este sentido, la contingencia queda siempre remitida a una “necesidad
supramodal” que se expresaria en la formula Dios, como ente observador, generador y
observador de todo, incluso la futura contingencia; en otras palabras, se establece una
generalizacion dogmatica en torno a Dios, cuyo atributo principal es la perfeccion,
negacion de la contingencia: “Toda la contingencia de un mundo crecientemente
complejo, incluyendo el mal y la posibilidad de superarlo, debe ser atribuida a un Dios,
y debe, por tanto, ser interpretada dentro del sistema religioso” (p. 19-20). En este
sistema la dualidad se troca en una posibilidad de transformacion de un elemento en
otro -del pecado a la gracia, por ejemplo-, mediante una interaccion social determinada
—la penitencia, a partir del mismo ejemplo-: “El sufrimiento y la gracia reciben su
necesidad de la decision divina o del destino y reciben su contingencia de la relacion
(social) dentro de la dualidad. (p. 20).

Ahora bien, la ruptura de este esquema tradicional, al desplazar la religion al
ambito de lo privado, ha despojado al sistema social de la formula reductora de la
contingencia (Dios), sirviéndose de una observacién de segundo orden, ya no totalizante
sino fragmentada. Se establece entonces, la necesidad de una “transformacion de las
estructuras simbdlicas directivas de comunicacion porque de otra forma los nuevos
niveles requeridos de combinacién de expectativas y rendimientos estructuralmente
discrepantes no pueden ser reproducidos de forma operativa” (p.20). De esta
manera, aparecen los cddigos binarios como construcciones totalizadoras del mundo
“con exigencias de universalidad y sin limitacion ontologica”, esto es, que ante la
ausencia de una tercera posibilidad, todo lo que abarca su campo de comprension —que
es todo-, se subordinara obligatoriamente a uno u otro valor del cédigo mismo; la

consecuencia directa de esta totalizacion es “una contingencia sin excepciones de todos

183



RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 04 - n. 02 - 2015

los fenomenos”, en donde sin mas alternativas se omiten la diversidad y los matices
operando una reduccion a lo positivo/negativo: “Estos codigos despliegan distinciones
directrices como «tener/no tener» en la economia, «gobierno/oposicién» en la
politica, «autenticidad/no autenticidad» en la culturay el arte, «verdad/falsedad» en
la ciencia, «justo/injusto» en el derecho, etc.” (p. 21). Teniendo en cuenta, la
fragmentacion producida por la diferenciacion funcional, cada sistema busca dar
alcance a su funcion en uno de los polos de la dualidad propuesta, sin embargo,

encuentra un obstaculo significativo en

el incremento de contingencia (directamente proporcional al incremento de
opciones) que se produce en las sociedades modernas por la inexistencia de una
formula de reduccion de contingencia del tipo «Dios», y por consiguiente
por el distanciamiento entre la experiencia (pasado) y las expectativas (futuro),
asi como por la produccion social creciente de ambivalencia introduciendo la
posibilidad real de la alternativa entre la cooperacion y el conflicto, entre el

consenso Y el disenso, etc. (p. 22).

De esta forma, se regresa a la paradoja de la sociedad del riesgo: a mayor
determinacion, en este caso, producida por la diferenciacion funcional, mayor
ambivalencia y posibilidades de opciones y riesgos. La comprensién racional del mundo
suscita el surgimiento de un nuevo destino culturalmente producido: un retorno a lo
mitico frente a un futuro indeterminado donde el destino no corresponde a férmulas
como la naturaleza o Dios, sino a la sociedad misma que se convierte en su nueva

generadora.

Del paso de la fortuna medieval al riesgo moderno no se ha producido un
nuevo mito social. Sencillamente se ha pasado del destino dado
metasocialmente, desde una exterioridad metasocial, Dios, la naturaleza, al
destino producido socialmente como consecuencia de la multiplicacion de la

franja de posibilidades de riesgo de altas consecuencias (p. 23).

En esta perspectiva, mas alla del retorno a la formula reductora de contingencia,

184



RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 04 - n. 02 - 2015

0 bien, a la dicotomia invisibilizadora de la diferencia, un primer reto que se percibe en
el horizonte de lo religioso es la confrontacion de la conciencia moderna que en un
intento vano de absolutizar la determinacion, ahora se enfrenta al riesgo como un nuevo

destino, desde los dafios colaterales de una comprension fragmentada de la realidad.

La seguridad ontoldgica de Giddens y la fe como confianza de Panikkar
La presentacion de Anthony Giddens de las relaciones entre Modernidad y

Autoidentidad, encuentra en la “seguridad ontologica” uno de sus puntos clave. Para
Giddens, este término “hace referencia a la confianza que la mayor parte de los seres
humanos tenemos en la continuidad de nuestra identidad y en la continuidad de nuestros
entornos sociales y naturales de accion”; implica la experiencia que tiene el hombre de
si mismo “en relacion a un mundo de personas y de objetos organizados
simbolicamente, a través de la confianza bésica” (en Beriain, 1996, p. 26). De tal forma,
frente a mecanismos de deshumanizacion y sistemas abstractos que olvidan el ser
personal concreto, la confianza adquiere importancia fundamental para el desarrollo de
la personalidad y la potenciacion de aspectos indispensables para el ser humano en
plenitud. Se comprende entonces la confianza como defensa y proteccion frente a
amenazas y peligros potenciales, evitando consecuencias en la voluntad o vivencias de
abatimiento surgidas de acontecimientos peligrosos al ser considerados en toda su
magnitud. Entra en juego aqui la consideracion de la confianza como “medio de
interaccién con los sistemas abstractos que vacian a la vida cotidiana de su contenido
tradicional y establecen influencias globales. Aqui la confianza genera un «salto hacia la
fe» que exige compromisos practicos” (p. 36).

De esta concepcion de la seguridad ontologica, Giddens deriva consecuencias en
el campo de lo que denomina “transformacion de la intimidad”, especificamente el
surgimiento de las “relaciones puras” como prototipicas de las nuevas esferas de la vida
personal. Por un lado, las relaciones puras subsisten en si mismas por las satisfacciones
que puedan proporcionar; esto es, se dejan de lado los criterios externos a la relacion, y
en consecuencia, la confianza no se suscita a partir de relaciones de deber, obligacion o
parentesco, sino Unicamente por un proceso de apertura mutua (p. 39). Por otro lado,
“las relaciones puras presuponen el «compromiso», que es una especie particular de
confianza”; éste se entiende como un evento autoreferenciado: se da desde la exigencia

de intimidad resultado del compromiso mismo con la relacion y con las personas

185



RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 04 - n. 02 - 2015

implicadas (p. 40).

Dicho lo anterior, si bien Giddens, no plantea elementos directos de conexidn
con lo religioso, mas alld de la alusion al “salto de fe” (p. 36), aspectos como la
transformacion de la intimidad y sus implicaciones en el campo relacional, si permiten
el establecimiento de ciertas relaciones con las concepciones sobre la fe planteadas por
Panikkar (2007). En principio, es necesario aclarar que Panikkar presenta la fe como
una dimension constitutiva del ser humano, evitando cualquier adhesién a una doctrina
con tintes de exclusividad; esta inclusion de la Fe en lo constitutivo del hombre, supone
su distincion de otros seres y por tanto es fundamento para la union de la humanidad.
Ahora bien, en concreto la Fe aparece como una dimension que posibilita la perfeccion,
de donde se derivaria su consideracion como fundamento real de la existencia humana;
de hecho, en esta perspectiva, el hombre estaria proyectado para funcionar desde la Fe,
pues con ella surge la conciencia de que el fundamento del ser humano no esta en si
mismo. No obstante, mas que la creencia en un superior, el contenido de esta conciencia
es la relacion ontologica con lo absoluto estableciendo una ligacion significativa con la
realidad como un todo; es decir, la Fe libera al hombre de la simple existencia cosmica
como dependencia del reino de los objetos.

La ruptura historica de la modernidad ha jugado un papel importante en esta
conciencia de la humanidad en cuanto tal; la superacion de una conciencia fundada en la
razon como forma de comunicacion universal ha dado paso a la consideracion de un
escenario concreto y practico en el cual la Fe, mas que un supuesto especulativo
abstracto, se convierte en una pregunta por lo que es posible ser. En otras palabras, se
convierte en capacidad y deseo mediante el cual el hombre, llega a ser él mismo, es
decir, logra alcanzar su plenitud. Si el contenido de esta apertura existencial es ser lo
gue aun no se es, evolucionar, avanzar hacia la plenitud, la Fe puede asumirse como
necesidad, precariedad, -soporte de impotencia, insatisfaccion y anhelo-, pero asimismo,
posibilidad de superacidn, y en cuanto tal, se constituye en el fundamento de la dignidad
humana, ya que remite a la comprension del hombre como ser abierto e infinito, libre
desde la toma de decisiones y la espontaneidad, y, creador de posibilidades (p. 227).

Dicho lo anterior, Giddens y Pannikar, plantean postulados coincidentes y
complementarios en relacion con fundamentos existenciales para el desarrollo de las

potencialidades del ser humano. Las consideraciones sobre el establecimiento de una

186



RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 04 - n. 02 - 2015

relacion con el mundo, la primacia por un desarrollo auténtico del ser humano y el
planteamiento de la apertura como eje fundamental en el ambito relacional, se
convierten en aspectos susceptibles de profundizacién, en el marco de una construccion
antropoldgica que sustente la primacia de la dignidad de la persona fundada ya no en
criterios objetivos sino en la persona concreta que se constituye en el maximo valor
posible.

La experiencia de la libertad puede constituirse en expresion de esta
complementariedad. Si ésta se comprende, mas que una espontaneidad instintiva o una
liberacion politica, implica lo que Panikkar (2007) denomina una “espontaneidad
ontologica”, que permite al hombre hacerse a si mismo y al mundo. Lo anterior sélo es
posible en la independencia absoluta, imposible para el hombre por su historicidad,
salvo cuando logra que su pasado sea “perdonado, destruido, transformado” para dar
paso a un nuevo futuro; es el acto creativo, el Unico perfectamente libre: “sino crea no
es libre, se limita a volver a mezclar las condiciones ya dadas” (p. 455). De tal manera,
el ser humano sélo posee autonomia plena en un sector especifico: él mismo, cuando
forja su propio destino, de donde, la verdadera libertad se constituya en la posibilidad
de llegar a ser él mismo en superacion de los sistemas abstractos y las condiciones
adversas, y en ello, la confianza y la fe cumplen un papel fundamental. Mas aun, dice
Panikkar: “El libre acto humano tiene en si mismo la maxima dignidad humana posible,

a la cual hay que subordinar cualquier otra cosa” (p. 460).

La eternidad y la finitud en Zigmunt Bauman
Con Bauman, aparece una aproximacion a la religion como medio de

comprension del mundo contemporaneo; sus ideas sobre la eternidad y la finitud,
tomadas de Vidas desperdiciadas. La modernidad y sus parias (2004) abren un
horizonte complementario a los acercamientos sobre la contingencia y la confianza ya
expuestos.

Para Bauman, la eternidad ha sido uno de los pocos universales genuinos, de
hecho, “la conciencia de la eternidad (o mas bien, deberiamos decir, la creencia en la
eternidad) puede concebirse como uno de los rasgos definitorios de la humanidad” (p.
131). Ahora bien, la vision que se presenta de la infinitud es la de la incompatibilidad
con la exclusién y la exencion, esto es, en contra de la produccién y destruccion de

residuos humanos, “en la infinitud del tiempo y el espacio todo puede suceder y todo

187



RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 04 - n. 02 - 2015

debe suceder” (p. 123). De tal forma, nada de lo que sucede puede ser considerado
superfluo, innecesario o desechable, mas ain “fuese lo que fuese, debe haber formado
parte de un designio de Dios y de la Cadena Divina del Ser” (p. 124).

Lo anterior, conllevd en la modernidad, el contraste entre la brevedad de la
existencia personal y la solidez del mundo que se consideraba eterno; con la
licuefaccion del mundo, entrd en crisis igualmente, la idea de la infinitud: “Si la vida
premoderna era una escenificacion cotidiana de la infinita duracién de todo excepto de
la vida mortal, la liquida vida moderna es una escenificacién cotidiana de la
transitoriedad universal” (p. 126). Frente a la fugacidad de la vida individual, surge la
cultura como mecanismo que en reconocimiento de la mortalidad “consigue redefinir
de algiin modo el horror ante la muerte como una fuerza motriz de la vida” (p. 126-
127); se basa en la esperanza que las creaciones y elaboraciones personales y sociales
tienen un significado perdurable y trascenderan mas alla de la muerte. En ese sentido, se
puede afirmar que la cultura reemplazo la religiosidad tradicional en su tarea de
conectar la vida mortal con la eternidad del mundo; en ello, el lenguaje cumple un papel
fundamental en cuanto permite la desconexién de la inmediata realidad de la
experiencia y la elaboracion de mundos distintos a la realidad que nos contiene. El
lenguaje nos permite la recreacion del mundo cuando el ser individual esté ausente de
¢l, de hecho, “en la invencidn de la eternidad radica, en efecto la magia del lenguaje” (p.
132); éste se convierte en vinculo entre la vida personal, destinada a terminar, y el
mundo, destinado a permanecer para siempre. La relacion de estos postulados con las
funciones de la religion en el campo de la produccion cultural y de sentido existencial,
son multiples.

En esa misma linea, el hecho de que la conciencia de la finitud y la muerte se
liga con la eternidad, expresa la l6gica inversamente proporcional a la que se hizo
alusion en las consideraciones iniciales sobre la sociedad del riesgo; esto se ratifica mas
claramente en el hecho de que el lenguaje de expresion relacionado con la muerte y la
eternidad admita alternativas de union entre binomios tradicionalmente disociados,
como el temor y la esperanza.

Para terminar este apartado, dos elementos finales derivados de Bauman en
relacion con la religion como referente de comprension de la situacion contemporanea.

En primer lugar, el reconocimiento de que no es la religion como creencia per se sino el

1388



RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 04 - n. 02 - 2015

abordaje de la realidad y su contingencia, el que permite reconocer las consecuencias de
un egoismo desmedido y de una busqueda exclusiva e individual de la felicidad; en este
sentido, lo que hace falta es el componente politico de busqueda del bien comdn,
reconocimiento del otro y conciencia comunitaria. En segundo lugar, una mocion
contextual en relacion con cierta radicalidad del autor frente a lo efimero y lo liquido,
cuando efectivamente, la religion alude a la unidad y a la existencia de elementos firmes
a los cuales aferrarse; de hecho nuestra realidad latinoamericana en ciertos aspectos
como la importancia simbdlica de la tierra, y la autenticidad y solidez de las relaciones
interpersonales, es muestra de una produccion cultural que si bien permea las tendencias
globalizantes, también refleja una aproximacion a la trascendencia que se constituye en

factor potenciador en el ambito cultural y politico.

Posibilidades para el papel de la religion en la sociedad del riesgo
Expuestas las ideas de Beriain, Giddens, Panikkar y Bauman, se hacen evidentes

algunos elementos que vinculan la situacion del hombre en la Sociedad del Riesgo, con
el ambito de lo trascendente y lo religioso. En ese sentido, valga la alusion a dos
afirmaciones de Giddens: “La carencia de significado personal -el sentimiento de que la
vida no tiene valor alguno que ofrecer- se convierte en un problema psiquico

(13

fundamental en el contexto de la modernidad tardia” y mas adelante, ‘“el
«aislamiento existencial» es, no tanto una separacion de los individuos entre si,
como una separacion de los recursos morales necesarios para vivir en plenitud” (en
Beriain, 1996, p. 42). Dado esto, se presentan algunas posibilidades para el ambito de
lo religioso como respuesta a la sensacion frente a lo inesperado e inaprensible, el
misterio.

Primero, la denuncia que hace Bauman sobre la autonomia territorial y
funcional, que termina expresandose “en el derecho a no ampliar la mirada mas allé del
cerco y a no ser mirado mas alld de éI”, esto es, “el derecho a decidir cuando se
mantienen los ojos abiertos y cuando conviene cerrarlos” (en Beriain, 1996, p. 88). La
fragmentacién del mundo deriva en evasion de la responsabilidad personal y social, y el
principio holistico de la realidad se reduce a una suerte de administrador que dirige una
burocracia. Frente a este escenario de desmembramiento del mundo, la religién ha sido
reducida a su propio cerco quedando separada de las intencionalidades que fluyen por el

contingente social; el reto se plantea en términos de recuperacion de una comprension

189



RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 04 - n. 02 - 2015

holistica de lo social, donde las interconexiones permitan una reconfiguracion de
sentidos en las redes, imaginarios y estilos de vida de las personas concretas.

Segundo, el planteamiento de los foci imaginarii como horizontes de sentido.
Dice el mismo Bauman: “Como todos los horizontes, nunca pueden alcanzarse. Como
todos los horizontes, hacen posible el decurso de la vida con un proposito definido.
(...) Confieren al itinerario la ilusion de destino, direccion y cometido” (p. 85). Ahora,
en el cuestionamiento de lo religioso como un posible foci imaginarii, surgen dos
opciones complementarias: alimentar la necesidad de un sentido para la existencia y
vincularse con el misterio como supuesto fundamental de la dimensién trascendente. El
reconocimiento de los ideales en su mision de “guiarnos hasta el territorio todavia
inexplorado y no cartografiado” (Bauman, 2004, p. 148), haria parte fundamental de la
experiencia humana de vivir més alla del mundo presente que experimentamos.

Tercero, los innombrables de Derrida, como aproximacion a la comprension de
lo religioso en cuanto posibilidad alternativa en superacion de las visiones dualistas. Los
innombrables “no pueden ser incluidos dentro de la oposicion (binaria) filosofica, a la
que niega y desorganiza, sin constituir un tercer término sin dar salida a una solucion
bajo la forma de dialécticas especulativas” (Bauman en Beriain, p. 95); Al no ser lo uno
ni lo otro, sino los dos al tiempo e incluso ninguno, se abre una puerta de entrada a lo
inefable y al misterio, donde la ambivalencia y la indeterminacion juegan a favor de una
comprension cercana al campo de lo religioso y lo trascendente.

Cuarto, ante un panorama de consumo Yy fugacidad, es imposible negar la
existencia de “una desesperada busqueda de raices, parentesco, amistad y amor”
(Bauman, 2004, p. 167). La necesidad auténtica por relaciones de intimidad en
superacion de la superficialidad de la modernidad tardia, termina siendo expresion de
una aspiracion mas profunda por la infinitud y la eternidad, sin embargo, el compromiso
permanente no parece ser una opcién y empieza a desvanecerse la posibilidad de un
destino compartido o un sentimiento de fraternidad. En ello, aparece un altimo reto, la
recuperacion de lo religioso en el sentido de lo auténticamente humano que pervive pese
a las dindmicas pos modernas instauradas y denunciadas por los distintos autores.

Para terminar este apartado, cabe insistir en las conexiones entre elementos
como el destino, las comprensiones religiosas e incluso la formula Dios, con los

referentes de produccién cultural, en las reflexiones hechas hasta el momento. Aparece

190



RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 04 - n. 02 - 2015

entonces una veta de profundizacion desde las nuevas formas de manifestacion de lo
religioso en lo cultural, o bien, las nuevas manifestaciones religiosas producidas

culturalmente. Sirvan de colofon, las palabras de Bauman:

Fue en los albores de la modernidad cuando se descubri6 que la cultura se habia
estado ocultando tras el Dios que habla. Ahora le correspondia a la cultura, que
habian hecho y seguian haciendo los hombres, hacerse cargo de la tarea de
conectar la vida mortal con la eternidad del mundo y destilar una pizca de
solidez y de duracion a partir del impetuoso flujo de logros humanos pasajeros”

(2004, p. 135)

Implicaciones de la consideracion de la dimensidon trascendente en el ambito
politico

Teniendo en cuenta lo anterior, se abre paso la consideracion de los elementos
propios de lo religioso, que pueden incidir en el desempefio del individuo en el ambito
politico. De hecho, el replanteamiento de los mecanismos reguladores de la vida social,
donde empiezan a entrar en juego dinamismos subjetivos como la vergiienza y la culpa,
abre una puerta para la consideracion de nuevas formas politicas en relacion con lo
trascendente que asumen un nivel de compromiso “politico-vital”’; en palabras de
Giddens, “una agenda politica de la vida” que “exige un encuentro con especificos
dilemas morales y nos obliga a plantear las cuestiones existenciales que la modernidad
ha excluido institucionalmente” (En Beriain, 1996, p. 43). La consideracion de las
reformas en su relacion con los manejos de poder y su influencia sobre las
subjetividades van en esta misma linea. Dicho esto, la invitacion es la de considerar los
elementos que ligados con la trascendencia, pueden contribuir a la configuracion de
formas alternativas de ciudadania y ejercicio politico: “No hay que huir de ¢él, del
destino como hoy con tanto gusto se hace, sino que hay que seguir primero sus caminos
hasta el fin para averiguar cuales son sus poderes y sus limites” (Beriain, 1996, p. 17).

La fragmentacion del mundo, a nivel cultural, y de la sociedad, a nivel funcional,
exige entonces la atencion a la diversidad que asume el reconocimiento del otro como
un compromiso politico vital y afecta la reflexion personal y comunitaria sobre
cuestiones morales que adquieren cada vez mayor relevancia en el ambito de lo pablico.

La expresion mas clara de este surgimiento es la aparicion de nuevos movimientos

191



RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 04 - n. 02 - 2015

sociales como dinamizadores de politicas emancipatorias en el marco de la pluralidad de
opciones Y estilos de vida propia de la sociedad del riesgo. Frente a ello, a continuacion
se presentan cuatro aspectos a tener en cuenta.

Primero, la consideracion del tema de la verdad y su unidn al poder. De hecho
para Espinal (2006) “la verdad no se puede liberar de un sistema de poder, la verdad no
esta fuera del poder, la verdad es poder; entonces, la tarea consiste en aislar el poder de
la verdad de las formas hegemonicas, de ahi que la cuestion politica es la verdad
misma”(p. 105). En la misma linea, Bauman retoma los planteamientos de Paul Ricoeur
(1979) sobre la union de la verdad con la violencia a partir de las instancias clerical y
politica, sefialando que “la clerical no fue nada mas que la esfera intelectual puesta al
servicio de lo politico o lo intelectual con ambiciones politicas”, dicho lo cual, “el
maridaje de la verdad y violencia es el significado de la esfera politica” (En Beriain,
1996, p. 82 y 83). Con estos dos referentes, la necesidad de una aproximacion al
concepto de Verdad, se hace patente, mas aun, en la linea de las humanidades y su
comprension holistica del ser humano que en circunstancias como las actuales se
convierten en “lugar por excelencia de disidencia, una especie de principio de
desobediencia civil en nombre de una justicia de pensamiento” (Espinal, 2006, p. 98).

Segundo, la necesidad de una comprension alternativa al tema de la tolerancia,
“que muy frecuentemente significa: tu eres detestable, pero yo, siendo generoso,
permitiré que sigas viviendo” (Bauman en Beriain, 1996, p. 82). Bauman ratifica esta

idea con las palabras de Susan Mendus:

La tolerancia implica que el objeto tolerado es moralmente censurable. Hablar de
tolerancia supone que es el descrédito que un sujeto mantiene con insistencia
el que es objeto de tolerancia. La tolerancia no incluye la aceptacion del valor
del otro; por el contrario, es una vez mas, tal vez de manera mas sutil y
subterranea, la forma de reafirmar la inferioridad del otro y sirve de antesala a la
intencién de acabar con su especificidad -junto a la invitacion al otro a cooperar

en la consumacion de lo inevitable (p. 82).

Tercero, la aproximacion al hombre como homo eligens, frente a una busqueda

de perfeccion inherente a si mismo. En ese sentido, el inacabamiento del ser humano se

192



RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 04 - n. 02 - 2015

constituye tanto en motivacion como condena, y la apertura a un horizonte de
posibilidades es al mismo tiempo la puerta de entrada del riesgo, con sus consecuentes
sentimientos de miedo y frustracion. De esta forma, es posible hablar con Bauman
(2004), de la agonia de la eleccion, donde la figura del “Paraiso” se entiende como “esa
amable y despreocupada condicidn que consiste en la no-necesidad de elegir y en la
liberacion de la premonicion de que los actos pueden ser buenos o malos” (p. 135);
aparece alli un imaginario religioso entendido desde la liberacion de las
responsabilidades politicas de busqueda de bienestar personal y comunitario esenciales
al ser humano. En contraste, la superacion de una sociedad de Unicamente electores,
implica el compromiso y participacion ciudadano, y ello como una alternativa surgida
de la confianza y la fe innatas al hombre como un continuo “todavia-no”.

Cuarto, la recuperacion del papel de la memoria como uno de los grandes
aportes de la religion a la politica, frente a los planteamientos que abogan por una
desconexion del legado del pasado, llegando incluso a establecer la posibilidad de “una
cultura de la retirada, de la discontinuidad y el olvido” (p. 151). Como ya se ha
expuesto, el contexto latinoamericano incluye variables relacionadas con la tradicion, la
familia, la tierra, que constituyen un vinculo con la historia y la cultura como expresion
de la aspiracion humana a la eternidad y la infinitud; en Colombia especificamente, la
realidad del conflicto armado es una fuente de memoria historica cuyo potencial aun
permanece desaprovechado. Esta conexion pasado-futuro que en la modernidad tardia
amenaza con una ruptura inminente, permite la ubicacion en un contexto global, sin
perder de perspectiva la necesidad de apostarle a una formacion que explote las
potencialidades de nuestra idiosincracia y les permita a las comunidades un papel de
transformacion social de la mano del desarrollo personal.

En conclusion, frente al “juego de la inclusion obligatoria y la exclusion
forzosa” (p. 170), establecido en la sociedad contemporanea, se hacen necesarias
comprensiones alternativas en lo educativo y lo politico. Sin embargo, la modernidad
nos ha legado una vision basada en paradigmas de “desarrollo” y “progreso” que se han
convertido para América Latina en expresion de una situacion insuperable donde la
percepcion de desventaja y atraso, impide la consideracion y potenciacion de las formas
de conocimiento propias, que a su vez pueden generas formas de produccion

alternativas.

193



RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 04 - n. 02 - 2015

En este sentido, el rol del sistema educativo es fundamental y de alli surge la
necesidad de verificar aplicaciones en el campo escolar, que en reconocimiento de la
produccion cientifica y pedagdgica que se gesta en las instituciones de basica y media,
por una parte, implique conexiones de la escuela con la comunidad propia y la sociedad
en general, y por otra, atienda a la trascendencia como dimension fundamental con
incidencias reales en el campo del desempefio politico de los individuos asi como de la
produccion cultural. En ese horizonte de sentido, se inscribe el proyecto La Educacion
Religiosa Escolar, como herramienta de formacion politica. Los aportes de los
planteamientos expuestos, se dan en los siguientes términos.

Junto a la exposicion de las raices filosoficas y las implicaciones politicas de la
Educacion Religiosa como esfuerzo didéctico, se han visibilizado relaciones de la Fe
como dimensién antropoldgica con el desempefio politico, y ello en reconocimiento de
la situacion del ser humano en el contexto de la sociedad del riesgo. De tal forma, las
ideas expuestas han contribuido a la solidez y pertinencia del problema de
investigacion, permitiendo una articulacion de la dinamica escolar con alcances
mayores a nivel social; asimismo, evidencia una tradicidbn académica que sugiere
derroteros por los cuales puede encaminarse la construccion teorica propia. Desde esa
perspectiva, la necesidad de atender a las dindmicas sociales y culturales de la escuela
mas que a un referente tedrico preestablecido, comporta una comprension de la
Educacion Religiosa Escolar coherente con las circunstancias actuales, es decir, con un
horizonte de sentido que establezca vinculos entre la humanidad y sus retos sociales,
politicos y culturales. Ahora bien, las derivaciones practicas de este propésito a nivel
escolar, necesariamente suponen una construccion colectiva congruente con el cambio
significativo en las bases epistemoldgicas del area; en otras palabras, que el giro
epistemologico no derive Unicamente de la teoria como algo ajeno a los procesos
particulares de las instituciones. De esta forma, se daria pie a reflexiones religiosas y
politicas sobre temas como el cuerpo, la tierra y las relaciones interpersonales, con
comprensiones alternativas a los sistemas de referencia tradicionales concebidos en la

modernidad.

194



RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 04 - n. 02 - 2015

Referenciais

BAUMAN, Z. Cultura de Residuos. En Vidas desperdiciadas: La modernidad y sus
parias, Buenos Aires: Paidds, 2004. p.123-171.

BERIAIN, J. (Comp.). Las consecuencias perversas de la modernidad: Modernidad,
contingencia y Riesgo. Barcelona: Anthropos, 1996.

BEUCHOT, M. Hermenéutica Analdgica y Religion. Theologica Xaveriana 60 (169),
2010. p. 25-45.

ESPINAL, C. (2006). A proposito de la universidad. Problemas, contextos vy
alternativas. Universitas Humanistica, 62, 2006. p. 91-107.

PANNIKAR, R. Mito, Fe y Hermenéutica. Barcelona: Herder, 2007.

Recebido: 10/11/2015
Received: 11/10/2015

Aprovado: 02/12/2015
Approved: 12/02/2015

195



