
RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 04 – n. 02 – 2015 

 

 

180 

Licenciado sob uma Licença Creative Commons 

 

 
 

PAPEL DE LA RELIGIÓN EN LA SOCIEDAD DEL RIESGO 

 

Role of religion in Society of risk 

 
David Vides 

Universidad La Salle de Bogotá 
Doutorando em Educação  

 
 
 

RESUMEN: En el reconocimiento de la situación del ser humano en la actualidad, la globalización 

parece constituirse en un punto de partida fundamental; ahora, la universalización y homogeneización no 

se han dado únicamente en escenarios sociales y económicos sino que atraviesan factores como el 

imaginario, la sensibilidad y las actitudes. En consecuencia, la humanidad se enfrenta a la modificación 

de dinámicas sociales, políticas, económicas y culturales, que terminan afectando a las personas concretas 

en el campo de las subjetividades, las cosmovisiones y los estilos de vida.  En ese escenario, el artículo 
plantea la religión como posible puerta de entrada para la comprensión de la situación del hombre en el 

mundo posterior al moderno; para ello, luego de algunas consideraciones iniciales, expone elementos de 

la Sociedad del Riesgo que encuentran eco y cabida en el campo de lo religioso, siguiendo los 

planteamientos de Josetxo Beriain, Anthony Giddens y Zigmunt Bauman. Finaliza, exponiendo algunas 

implicaciones que conlleva la consideración de la dimensión trascendente del hombre en el ámbito 

político, y, las relaciones con el proyecto de investigación La Educación Religiosa Escolar como espacio 

de formación política. 

 

Palabras clave: Religión, Riesgo, Modernidad, Trascendencia, Política.  

 

ABSTRACT: In recognition of the situation of human beings today, globalization seems to become a 
fundamental starting point; Now, globalization and homogenization is not only have social and economic 

scenarios but factors such as the imaginary cross, sensitivity and attitudes. Consequently, mankind is 

facing changing social, political, economic and cultural dynamics, which end up affecting real people in 

the field of subjectivities, world views and lifestyles. In that scenario, the article discusses religion as a 

possible gateway to the understanding of the human situation in the post-modern world; for that, after 

some initial considerations, it exposes elements of society that are echoed Risk and place in the field of 

religion, following the approach of Josetxo Beriain, Anthony Giddens and Zygmunt Bauman. Ends, 

exposing some implications of the consideration of the transcendent dimension of man in politics, and 

relations with the research project School Religious Education as a space for political education.. 

 

Keywords: Religion, Risk, Modernity Transcendence Policy. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 04 – n. 02 – 2015 

 

 

181 

Introducción 

Una consideración de las bases de la modernidad permite vincular la situación 

del hombre contemporáneo a un problema de sentido coherente con algunos elementos 

tradicionalmente relacionados con la dimensión trascendente. Elementos como la 

necesidad de un abordaje holista de la realidad, las implicaciones de la conciencia 

moderna en la vida individual, y, las nuevas comprensiones de la alteridad, remiten a la 

consideración del papel de lo religioso en la Sociedad del Riesgo (Beriain, 1996); de 

hecho, si “pensar en términos de riesgo es vital para evaluar la divergencia entre los  

proyectos preconcebidos y sus resultados consumados” (Giddens en Beriain, p. 36), el 

recorrido de la religión puede ser una muestra clara de ello: el afán por la consecución 

de una sociedad positivista y racional, donde lo especulativo y lo religioso no tenían 

cabida, resultó en la producción del mito de lo indeterminado, y a su vez incalculable, 

esto es, fuera del alcance del dominio racional; “parafraseando a  Adorno y  a  

Horkheimer en su Dialéctica de la  Ilustración podemos decir que el riesgo como 

secularización de  la fortuna  de las sociedades tradicionales revierte en mitología, ya 

que su incalculabilidad es indeterminada”  (p. 23). Asimismo, fenómenos como la 

sociedad de consumo, mientras recrudecen el neoliberalismo o neocapitalismo, dan 

muestra a nivel antropológico de un hedonismo extremo y un materialismo, que para 

Beuchot (2010) llega a extremos nihilistas “en el sentido de decadentismo, de oposición 

a lo establecido, sin ningún propósito de cambio, sin ninguna idea clara de lo que se va 

a hacer o lograr” (p. 35). 

Sin embargo, pese a la idea de resquebrajamiento de los metarrelatos y los 

escenarios totalizantes de la modernidad, en el tránsito a la sociedad del riesgo se 

mantiene la preocupación por la existencia de un componente que dé unidad a la 

humanidad como especie y como construcción cultural. De tal manera, se presenta la 

religión como alternativa holística y de unidad frente a la fragmentación, que puede 

contribuir a una mejor comprensión de la situación del hombre en el mundo 

contemporáneo. En este sentido, cabe decir que se asume una comprensión de lo 

religioso desde Raimon Panikkar (2007) como mediación para un objetivo de plenitud 

en el ser humano; esta consideración integra en una sola dinámica elementos opuestos 

desde las consideraciones dualistas.  

Dos ideas nos permiten establecer vínculos iniciales de la Modernidad tardía 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 04 – n. 02 – 2015 

 

 

182 

contemporánea con el ámbito de lo religioso: en primer lugar, la certeza de que “la 

modernidad altera radicalmente la naturaleza de la vida cotidiana y afecta a las 

dimensiones más íntimas de nuestra experiencia” (Giddens en Beriain, p. 33), evidencia 

que el establecimiento de un estado Moderno no sólo es asunto del dinamismo e 

impacto global de las instituciones sino que ejerce importante influencia en las 

convicciones, el comportamiento y la vida social de las personas, ejerciendo un influjo 

oscilante entre “influencias globalizantes por un lado y disposiciones personales por el 

otro” (p. 34). En segundo lugar, el surgimiento de una conexión en la humanidad, más 

allá de la hipercomunicación  contemporánea; esto es, un vínculo en los sentires, que se 

expresa en movimientos mundiales, y que para Beriain, se relaciona con una sensación 

de riesgo y peligro: 

 

El  peligro  nos convierte a  todos en vecinos de  Chernobyl, en ciudadanos de 

Ucrania, y lo mismo cabe decir con el “agujero de ozono” y el “efecto 

invernadero”. Vivimos al lado del pulmón amazónico y de los casquetes polares.  

El  discurso de la angustia-miedo que surge en  la sociedad civil  hoy  frente a 

las amenazas económicas, ecológicas y militares, es un sustituto de las 

cosmovisiones holistas, en medio de la  diferenciación funcional.  La  angustia-

miedo no  puede ser banida por los  sistemas políticos,  económicos o  militares,  

es  auténtica e  inmune a  la refutación (1996, p. 26) 

 

Con estos presupuestos adquieren importancia los planteamientos de algunos 

autores que establecen conexión entre la sociedad del riesgo y lo religioso. A 

continuación, se plantean: la idea de contingencia siguiendo a Josetxo Beriain, un 

diálogo entre la seguridad ontológica de Giddens y la Fe como confianza en Panikkar, 

algunas ideas sobre la eternidad y la finitud en Zigmunt Bauman, y finalmente, algunas 

posibilidades para la comprensión del papel de la religión en el mundo moderno, con 

énfasis en las implicaciones en el ámbito político. 

La idea de contingencia en relación con la religión en el mundo moderno  

En el prólogo de Las consecuencias perversas de la modernidad. Modernidad, 

Contingencia y Riesgo (1996), Josetxo Beriain plantea que la función tradicional de la 

religión, ante un mundo necesariamente contingente,  es la búsqueda de un último 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 04 – n. 02 – 2015 

 

 

183 

significado o sentido a “los significados contingentes, paradójicos o contradictorios  que 

se derivan de la experiencia del  hombre” (p.19).  Para ello, ha utilizado fórmulas como 

Dios o el Karma en un intento de explicación de “por qué las  cosas tienen que suceder, 

la forma en que lo hacen y que siempre pudieran  ser diferentes”; de allí, Beriain deduce 

la elaboración de significados como un proceso fundamental en la formación de 

cualquier sociedad en cuanto éstos “introducen orden  dentro de un caos  (natural)  

potencialmente  infinito”; en últimas, “la religión busca la «transformación de lo 

indeterminado en  determinado»” (p. 19). 

En este sentido, la contingencia queda siempre remitida a una “necesidad 

supramodal” que se expresaría en la fórmula Dios, como ente observador, generador y 

observador de todo, incluso la futura contingencia; en otras palabras, se establece una 

generalización dogmática en torno a Dios, cuyo atributo principal es la perfección, 

negación de la contingencia: “Toda  la contingencia de un mundo crecientemente 

complejo, incluyendo  el mal y la  posibilidad de superarlo, debe ser atribuida a un Dios,  

y  debe,  por  tanto,  ser  interpretada  dentro  del  sistema  religioso” (p. 19-20).  En este 

sistema la dualidad se troca en una posibilidad de transformación de un elemento en 

otro -del pecado a la gracia, por ejemplo-, mediante una interacción social determinada 

–la penitencia, a partir del mismo ejemplo-: “El  sufrimiento y la  gracia reciben su 

necesidad de  la decisión  divina o  del  destino y reciben su contingencia de  la relación  

(social)  dentro  de  la  dualidad. (p. 20). 

Ahora bien, la ruptura de este esquema tradicional, al desplazar la religión al 

ámbito de lo privado, ha despojado al sistema social de la fórmula reductora de la 

contingencia (Dios), sirviéndose de una observación de segundo orden, ya no totalizante 

sino fragmentada. Se establece entonces, la necesidad de una “transformación de las  

estructuras simbólicas directivas de comunicación porque de  otra  forma  los  nuevos  

niveles  requeridos  de  combinación de  expectativas  y rendimientos  estructuralmente  

discrepantes no  pueden  ser reproducidos  de  forma  operativa” (p.20).  De esta 

manera, aparecen los códigos binarios como construcciones totalizadoras del mundo 

“con exigencias  de  universalidad y  sin limitación ontológica”, esto es, que ante la 

ausencia de una tercera posibilidad, todo lo que abarca su campo de comprensión –que 

es todo-, se subordinará obligatoriamente a uno u otro valor del código mismo; la 

consecuencia directa de esta totalización es “una contingencia sin excepciones de todos 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 04 – n. 02 – 2015 

 

 

184 

los fenómenos”, en donde sin más alternativas se omiten la diversidad y los matices 

operando una reducción a lo positivo/negativo: “Estos códigos despliegan  distinciones 

directrices como  «tener/no  tener»  en  la  economía,  «gobierno/oposición»  en la  

política,  «autenticidad/no  autenticidad» en la  cultura y  el  arte,  «verdad/falsedad»  en 

la  ciencia,  «justo/injusto» en el derecho, etc.” (p. 21). Teniendo en cuenta, la 

fragmentación producida por la diferenciación funcional, cada sistema busca dar 

alcance a su función en uno de los polos de la dualidad propuesta, sin embargo, 

encuentra un obstáculo significativo en  

 

el incremento de contingencia (directamente proporcional al incremento de  

opciones) que se produce en las sociedades modernas por la inexistencia de una 

fórmula  de  reducción de  contingencia  del  tipo  «Dios», y  por consiguiente 

por el distanciamiento entre la experiencia (pasado)  y las  expectativas (futuro), 

así  como por la producción social  creciente  de  ambivalencia introduciendo la 

posibilidad real de la alternativa entre la cooperación y el conflicto,  entre el 

consenso y el disenso, etc. (p. 22). 

 

De esta forma, se regresa a la paradoja de la sociedad del riesgo: a mayor 

determinación, en este caso, producida por la diferenciación funcional, mayor 

ambivalencia y posibilidades de opciones y riesgos. La comprensión racional del mundo 

suscita el surgimiento de un nuevo destino culturalmente producido: un retorno a lo 

mítico frente a un futuro indeterminado donde el destino no corresponde a fórmulas 

como la naturaleza o Dios, sino a la sociedad misma que se convierte en su nueva 

generadora. 

 

Del  paso  de  la  fortuna medieval al riesgo moderno no se ha producido un 

nuevo mito social. Sencillamente se ha pasado del destino dado 

metasocialmente, desde una exterioridad metasocial, Dios, la naturaleza, al 

destino producido socialmente como consecuencia de  la multiplicación de la 

franja de posibilidades de riesgo de altas consecuencias (p. 23). 

 

En esta perspectiva, más allá del retorno a la fórmula reductora de contingencia, 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 04 – n. 02 – 2015 

 

 

185 

o bien, a la dicotomía invisibilizadora de la diferencia, un primer reto que se percibe en 

el horizonte de lo religioso es la confrontación de la conciencia moderna que en un 

intento vano de absolutizar la determinación, ahora se enfrenta al riesgo como un nuevo 

destino, desde los daños colaterales de una comprensión fragmentada de la realidad. 

La seguridad ontológica de Giddens y la fe como confianza de Panikkar 

La presentación de Anthony Giddens de las relaciones entre Modernidad y 

Autoidentidad, encuentra en la “seguridad ontológica” uno de sus puntos clave. Para 

Giddens, este término “hace referencia a la confianza que la mayor parte de los seres 

humanos tenemos en la continuidad de nuestra identidad y en la continuidad de nuestros 

entornos sociales y naturales de acción”; implica la experiencia que tiene el hombre de 

sí mismo “en relación a un mundo de personas y de objetos organizados 

simbólicamente, a través de la confianza básica” (en Beriain, 1996, p. 26). De tal forma, 

frente a mecanismos de deshumanización y sistemas abstractos que olvidan el ser 

personal concreto, la confianza adquiere importancia fundamental para el desarrollo de 

la personalidad y la potenciación de aspectos indispensables para el ser humano en 

plenitud. Se comprende entonces la confianza como defensa y protección frente a 

amenazas y peligros potenciales, evitando consecuencias en la voluntad o vivencias de 

abatimiento surgidas de acontecimientos peligrosos al ser considerados en toda su 

magnitud. Entra en juego aquí la consideración de la confianza como “medio de 

interacción con los  sistemas abstractos que vacían a  la vida cotidiana de su contenido 

tradicional y establecen influencias globales. Aquí la confianza genera un «salto hacia la 

fe» que exige compromisos prácticos” (p. 36). 

De esta concepción de la seguridad ontológica, Giddens deriva consecuencias en 

el campo de lo que denomina “transformación de la intimidad”, específicamente el 

surgimiento de las “relaciones puras” como prototípicas de las nuevas esferas de la vida  

personal.  Por un lado, las relaciones puras subsisten en sí mismas por las satisfacciones 

que puedan proporcionar; esto es, se dejan de lado los criterios externos a la relación, y 

en consecuencia, la confianza no se suscita a partir de relaciones de deber, obligación o 

parentesco, sino únicamente por un proceso de apertura mutua (p. 39). Por otro lado, 

“las relaciones puras presuponen el  «compromiso», que es una especie particular de  

confianza”; éste se entiende como un evento autoreferenciado: se da desde la exigencia 

de intimidad resultado del compromiso mismo con la relación y con las personas 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 04 – n. 02 – 2015 

 

 

186 

implicadas (p. 40).  

Dicho lo anterior, si bien Giddens, no plantea elementos directos de conexión 

con lo religioso, más allá de la alusión al “salto de fe” (p. 36), aspectos como la 

transformación de la intimidad y sus implicaciones en el campo relacional, sí permiten 

el establecimiento de ciertas relaciones con las concepciones sobre la fe planteadas por 

Panikkar (2007). En principio, es necesario aclarar que Panikkar presenta la fe como 

una dimensión constitutiva del ser humano, evitando cualquier adhesión a una doctrina 

con tintes de exclusividad; esta inclusión de la Fe en lo constitutivo del hombre, supone 

su distinción de otros seres y por tanto es fundamento para la unión de la humanidad. 

Ahora bien, en concreto la Fe aparece como una dimensión que posibilita la perfección, 

de donde se derivaría su consideración como fundamento real de la existencia humana; 

de hecho, en esta perspectiva, el hombre estaría proyectado para funcionar desde la Fe, 

pues con ella surge la conciencia de que el fundamento del ser humano no está en sí 

mismo. No obstante, más que la creencia en un superior, el contenido de esta conciencia 

es la relación ontológica con lo absoluto estableciendo una ligación significativa con la 

realidad como un todo; es decir, la Fe libera al hombre de la simple existencia cósmica 

como dependencia del reino de los objetos.  

La ruptura histórica de la modernidad ha jugado un papel importante en esta 

conciencia de la humanidad en cuanto tal; la superación de una conciencia fundada en la 

razón como forma de comunicación universal ha dado paso a la consideración de un 

escenario concreto y práctico en el cual la Fe, más que un supuesto especulativo 

abstracto, se convierte en una pregunta por lo que es posible ser. En otras palabras, se 

convierte en capacidad y deseo mediante el cual el hombre, llega a ser él mismo, es 

decir, logra alcanzar su plenitud.  Si el contenido de esta apertura existencial es ser lo 

que aun no se es, evolucionar, avanzar hacia la plenitud, la Fe puede asumirse como 

necesidad, precariedad, -soporte de impotencia, insatisfacción y anhelo-, pero asimismo,  

posibilidad de superación, y en cuanto tal, se constituye en el fundamento de la dignidad 

humana, ya que remite a la comprensión del hombre como ser abierto e infinito, libre 

desde la toma de decisiones y la espontaneidad, y, creador de posibilidades (p. 227). 

Dicho lo anterior, Giddens y Pannikar, plantean postulados coincidentes y 

complementarios en relación con fundamentos existenciales para el desarrollo de las 

potencialidades del ser humano. Las consideraciones sobre el establecimiento de una 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 04 – n. 02 – 2015 

 

 

187 

relación con el mundo, la primacía por un desarrollo auténtico del ser humano y el 

planteamiento de la apertura como eje fundamental en el ámbito relacional, se 

convierten en aspectos susceptibles de profundización, en el marco de una construcción 

antropológica que sustente la primacía de la dignidad de la persona fundada ya no en 

criterios objetivos sino en la persona concreta que se constituye en el máximo valor 

posible.  

La experiencia de la libertad puede constituirse en expresión de esta 

complementariedad.  Si ésta se comprende, más que una espontaneidad instintiva o una 

liberación política, implica lo que Panikkar (2007) denomina una “espontaneidad 

ontológica”, que permite al hombre hacerse a sí mismo y al mundo. Lo anterior sólo es 

posible en la independencia absoluta, imposible para el hombre por su historicidad, 

salvo cuando logra que su pasado sea “perdonado, destruido, transformado” para dar 

paso a un nuevo futuro; es el acto creativo, el único perfectamente libre: “sino crea no 

es libre, se limita a volver a mezclar las condiciones ya dadas” (p. 455).  De tal manera, 

el ser humano sólo posee autonomía plena en un sector específico: él mismo, cuando 

forja su propio destino, de donde,  la verdadera libertad se constituya en la posibilidad 

de llegar a ser él mismo en superación de los sistemas abstractos y las condiciones 

adversas, y en ello, la confianza y la fe cumplen un papel fundamental. Más aún, dice 

Panikkar: “El libre acto humano tiene en sí mismo la máxima dignidad humana posible, 

a la cual hay que subordinar cualquier otra cosa” (p. 460). 

La eternidad y la finitud en Zigmunt Bauman  

Con Bauman, aparece una aproximación a la religión como medio de 

comprensión del mundo contemporáneo; sus ideas sobre la eternidad y la finitud, 

tomadas de Vidas desperdiciadas. La modernidad y sus parias (2004) abren un 

horizonte complementario a los acercamientos sobre la contingencia y la confianza ya 

expuestos. 

Para Bauman,  la eternidad ha sido uno de los pocos universales genuinos, de 

hecho, “la conciencia de la eternidad (o más bien, deberíamos decir, la creencia en la 

eternidad) puede concebirse como uno de los rasgos definitorios de la humanidad” (p. 

131). Ahora bien, la visión que se presenta de la infinitud es la de la incompatibilidad 

con la exclusión y la exención, esto es, en contra de la producción y destrucción de 

residuos humanos, “en la infinitud del tiempo y el espacio todo puede suceder y todo 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 04 – n. 02 – 2015 

 

 

188 

debe suceder” (p. 123). De tal forma, nada de lo que sucede puede ser considerado 

superfluo, innecesario o desechable, más aún “fuese lo que fuese, debe haber formado 

parte de un designio de Dios y de la Cadena Divina del Ser” (p. 124).  

Lo anterior, conllevó en la modernidad, el contraste entre la brevedad de la 

existencia personal y la solidez del mundo que se consideraba eterno; con la 

licuefacción del mundo, entró en crisis igualmente, la idea de la infinitud: “Si la vida 

premoderna era una escenificación cotidiana de la infinita duración de todo excepto de 

la vida mortal, la líquida vida moderna es una escenificación cotidiana de la 

transitoriedad universal” (p. 126). Frente a la fugacidad de la vida individual, surge la 

cultura como mecanismo  que en reconocimiento de la mortalidad “consigue redefinir 

de algún modo el horror ante la muerte como una fuerza motriz de la vida” (p. 126-

127); se basa en la esperanza que las creaciones y elaboraciones personales y sociales 

tienen un significado perdurable y trascenderán más allá de la muerte. En ese sentido, se 

puede afirmar que la cultura reemplazó la religiosidad tradicional en su tarea de 

conectar la vida mortal con la eternidad del mundo; en ello, el lenguaje cumple un papel 

fundamental en cuanto permite la desconexión de la inmediata realidad de la 

experiencia y la elaboración de mundos distintos a la realidad que nos contiene. El 

lenguaje nos permite la recreación del mundo cuando el ser individual esté ausente de 

él, de hecho, “en la invención de la eternidad radica, en efecto la magia del lenguaje” (p. 

132); éste se convierte en vínculo entre la vida personal, destinada a terminar, y el 

mundo, destinado a permanecer para siempre. La relación de estos postulados con las 

funciones de la religión en el campo de la producción cultural y de sentido existencial, 

son múltiples. 

En esa misma línea, el hecho de que la conciencia de la finitud y la muerte se 

liga con la eternidad, expresa la lógica inversamente proporcional a la que se hizo 

alusión en las consideraciones iniciales sobre la sociedad del riesgo; esto se ratifica más 

claramente en el hecho de que el lenguaje de expresión relacionado con la muerte y la 

eternidad admita alternativas de unión entre binomios tradicionalmente disociados, 

como el temor y la esperanza. 

Para terminar este apartado, dos elementos finales derivados de Bauman en 

relación con la religión como referente de comprensión de la situación contemporánea. 

En primer lugar, el reconocimiento de que no es la religión como creencia per se sino el 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 04 – n. 02 – 2015 

 

 

189 

abordaje de la realidad y su contingencia, el que permite reconocer las consecuencias de 

un egoísmo desmedido y de una búsqueda exclusiva e individual de la felicidad; en este 

sentido, lo que hace falta es el componente político de búsqueda del bien común, 

reconocimiento del otro y conciencia comunitaria.  En segundo lugar, una moción 

contextual en relación con cierta radicalidad del autor frente a lo efímero y lo líquido, 

cuando efectivamente, la religión alude a la unidad y a la existencia de elementos firmes 

a los cuales aferrarse; de hecho nuestra realidad latinoamericana en ciertos aspectos 

como la importancia simbólica de la tierra, y la autenticidad y solidez de las relaciones 

interpersonales, es muestra de una producción cultural que si bien permea las tendencias 

globalizantes, también refleja una aproximación a la trascendencia que se constituye en 

factor potenciador en el ámbito cultural y político. 

Posibilidades para el papel de la religión en la sociedad del riesgo 

Expuestas las ideas de Beriain, Giddens, Panikkar y Bauman, se hacen evidentes 

algunos elementos que vinculan la situación del hombre en la Sociedad del Riesgo, con 

el ámbito de lo trascendente y lo religioso. En ese sentido, valga la alusión a dos 

afirmaciones de Giddens: “La carencia de significado personal -el sentimiento de que la 

vida no  tiene valor alguno que ofrecer- se  convierte en un problema psíquico 

fundamental en el contexto de  la  modernidad  tardía” y más adelante, “el   

«aislamiento existencial»  es,  no  tanto una separación de  los  individuos  entre  sí,  

como  una  separación  de  los  recursos  morales necesarios  para vivir  en plenitud” (en 

Beriain, 1996, p. 42).  Dado esto, se presentan algunas posibilidades para el ámbito de 

lo religioso como respuesta a la sensación frente a lo inesperado e inaprensible, el 

misterio.  

Primero, la denuncia que hace Bauman sobre la autonomía territorial y 

funcional, que termina expresándose “en el derecho a no ampliar la mirada más allá del 

cerco y a no ser mirado más allá de él”, esto es, “el  derecho a decidir cuando se  

mantienen  los ojos abiertos y  cuando conviene  cerrarlos” (en Beriain, 1996, p. 88). La 

fragmentación del mundo deriva en evasión de la responsabilidad personal y social, y el 

principio holístico de la realidad se reduce a una suerte de administrador que dirige una 

burocracia. Frente a este escenario de desmembramiento del mundo, la religión ha sido 

reducida a su propio cerco quedando separada de las intencionalidades que fluyen por el 

contingente social; el reto se plantea en términos de recuperación de una comprensión 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 04 – n. 02 – 2015 

 

 

190 

holística de lo social, donde las interconexiones permitan una reconfiguración de 

sentidos en las redes, imaginarios y estilos de vida de las personas concretas. 

Segundo, el planteamiento de los foci imaginarii como horizontes de sentido. 

Dice el mismo Bauman: “Como todos los horizontes,  nunca pueden alcanzarse. Como 

todos los  horizontes,  hacen posible el decurso de la  vida con un propósito definido. 

(…) Confieren al itinerario la ilusión de destino, dirección y cometido” (p. 85). Ahora, 

en el cuestionamiento de lo religioso como un posible foci imaginarii, surgen dos 

opciones complementarias: alimentar la necesidad de un sentido para la existencia y 

vincularse con el misterio como supuesto fundamental de la dimensión trascendente. El 

reconocimiento de los ideales en su misión de “guiarnos hasta el territorio todavía 

inexplorado y no cartografiado” (Bauman, 2004, p. 148), haría parte fundamental de la 

experiencia humana de vivir más allá del mundo presente que experimentamos. 

Tercero, los innombrables de Derrida, como aproximación a la comprensión de 

lo religioso en cuanto posibilidad alternativa en superación de las visiones dualistas. Los 

innombrables “no  pueden ser incluidos dentro de  la oposición (binaria) filosófica, a la 

que niega y desorganiza, sin constituir un tercer término sin dar salida a una solución 

bajo la  forma de dialécticas especulativas” (Bauman en Beriain, p. 95); Al no ser lo uno 

ni lo otro, sino los dos al tiempo e incluso ninguno, se abre una puerta de entrada a lo 

inefable y al misterio, donde la ambivalencia y la indeterminación juegan a favor de una 

comprensión cercana al campo de lo religioso y lo trascendente.  

Cuarto, ante un panorama de consumo y fugacidad, es imposible negar la 

existencia de “una desesperada búsqueda de raíces, parentesco, amistad y amor” 

(Bauman, 2004, p. 167). La necesidad auténtica por relaciones de intimidad en 

superación de la superficialidad de la modernidad tardía, termina siendo expresión de 

una aspiración más profunda por la infinitud y la eternidad, sin embargo, el compromiso 

permanente no parece ser una opción y empieza a desvanecerse la posibilidad de un 

destino compartido o un sentimiento de fraternidad. En ello, aparece un último reto, la 

recuperación de lo religioso en el sentido de lo auténticamente humano que pervive pese 

a las dinámicas pos modernas instauradas y denunciadas por los distintos autores. 

Para terminar este apartado, cabe insistir en las conexiones entre elementos 

como el destino, las comprensiones religiosas e incluso la fórmula Dios, con los 

referentes de producción cultural, en las reflexiones hechas hasta el momento. Aparece 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 04 – n. 02 – 2015 

 

 

191 

entonces una veta de profundización desde las nuevas formas de manifestación de lo 

religioso en lo cultural, o bien, las nuevas manifestaciones religiosas producidas 

culturalmente. Sirvan de colofón, las palabras de Bauman:  

 

Fue en los albores de la modernidad cuando se descubrió que la cultura se había 

estado ocultando tras el Dios que habla. Ahora le correspondía a la cultura, que 

habían hecho y seguían haciendo los hombres, hacerse cargo de la tarea de 

conectar la vida mortal con la eternidad del mundo y destilar una pizca de 

solidez y de duración a partir del impetuoso flujo de logros humanos pasajeros” 

(2004, p. 135) 

Implicaciones de la consideración de la dimensión trascendente en el ámbito 
político 

Teniendo en cuenta lo anterior, se abre paso la consideración de los elementos 

propios de lo religioso, que pueden incidir en el desempeño del individuo en el ámbito 

político. De hecho, el replanteamiento de los mecanismos reguladores de la vida social, 

donde empiezan a entrar en juego dinamismos subjetivos como la vergüenza y la culpa, 

abre una puerta para la consideración de nuevas formas políticas en relación con lo 

trascendente que asumen un nivel de compromiso “político-vital”; en palabras de 

Giddens, “una agenda política de la vida” que “exige un encuentro con específicos 

dilemas morales y nos obliga a plantear las cuestiones  existenciales que la modernidad 

ha excluido institucionalmente” (En Beriain, 1996, p. 43). La consideración de las 

reformas en su relación con los manejos de poder y su influencia sobre las 

subjetividades van en esta misma línea. Dicho esto, la invitación es la de considerar los 

elementos que ligados con la trascendencia, pueden contribuir a la configuración de 

formas alternativas de ciudadanía y ejercicio político: “No hay que huir de él, del 

destino como hoy con tanto gusto se hace, sino que hay que seguir primero sus  caminos 

hasta el fin para averiguar cuáles son sus poderes y sus límites” (Beriain, 1996, p. 17). 

La fragmentación del mundo, a nivel cultural, y de la sociedad, a nivel funcional, 

exige entonces la atención a la diversidad que asume el reconocimiento del otro como 

un compromiso político vital y afecta la reflexión personal y comunitaria sobre 

cuestiones morales que adquieren cada vez mayor relevancia en el ámbito de lo público. 

La expresión más clara de este surgimiento es la aparición de nuevos movimientos 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 04 – n. 02 – 2015 

 

 

192 

sociales como dinamizadores de políticas emancipatorias en el marco de la pluralidad de 

opciones y estilos de vida propia de la sociedad del riesgo. Frente a ello, a continuación 

se presentan cuatro aspectos a tener en cuenta. 

Primero, la consideración del tema de la verdad y su unión al poder. De hecho 

para Espinal (2006) “la verdad no se puede liberar de un sistema de poder, la verdad no 

está fuera del poder, la verdad es poder; entonces, la tarea consiste en aislar el poder de 

la verdad de las formas hegemónicas, de ahí que la cuestión política es la verdad 

misma”(p. 105). En la misma línea, Bauman retoma los planteamientos de Paul Ricoeur 

(1979) sobre la unión de la verdad con la violencia a partir de las instancias clerical y 

política, señalando que “la clerical no fue nada más que la esfera intelectual puesta al 

servicio de lo político o lo intelectual con ambiciones  políticas”, dicho lo cual, “el 

maridaje de la verdad y violencia es el significado de la esfera política” (En Beriain, 

1996, p. 82 y 83). Con estos dos referentes, la necesidad de una aproximación al 

concepto de Verdad, se hace patente, más aún, en la línea de las humanidades y su 

comprensión holística del ser humano que en circunstancias como las actuales se 

convierten en “lugar por excelencia de disidencia, una especie de principio de 

desobediencia civil en nombre de una justicia de pensamiento” (Espinal, 2006, p. 98). 

Segundo, la necesidad de una comprensión alternativa al tema de la tolerancia, 

“que muy frecuentemente significa: tú eres detestable, pero yo, siendo generoso, 

permitiré que sigas víviendo” (Bauman en Beriain, 1996, p. 82). Bauman ratifica esta 

idea con las palabras de Susan Mendus:  

 

La tolerancia implica que el objeto tolerado es moralmente censurable. Hablar de  

tolerancia supone que es el descrédito que  un  sujeto  mantiene  con insistencia 

el que es  objeto  de  tolerancia. La  tolerancia no  incluye la aceptación del valor 

del otro;  por el contrario, es una vez más, tal vez de manera más sutil y 

subterránea, la forma de reafirmar la inferioridad del otro y sirve de antesala a la 

intención de acabar con su  especificidad -junto a la invitación al otro a cooperar 

en  la consumación de lo inevitable (p. 82). 

 

Tercero, la aproximación al hombre como homo eligens, frente a una búsqueda 

de perfección inherente a sí mismo. En ese sentido, el inacabamiento del ser humano se 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 04 – n. 02 – 2015 

 

 

193 

constituye tanto en motivación como condena, y la apertura a un horizonte de 

posibilidades es al mismo tiempo la puerta de entrada del riesgo, con sus consecuentes 

sentimientos de miedo y frustración. De esta forma, es posible hablar con Bauman 

(2004), de la agonía de la elección, donde la figura del “Paraíso” se entiende como “esa 

amable y despreocupada condición que consiste en la no-necesidad de elegir y en la 

liberación de la premonición de que los actos pueden ser buenos o malos” (p. 135); 

aparece allí un imaginario religioso entendido desde la liberación de las 

responsabilidades políticas de búsqueda de bienestar personal y comunitario esenciales 

al ser humano. En contraste, la superación de una sociedad de únicamente electores, 

implica el compromiso y participación ciudadano, y ello como una alternativa surgida 

de la confianza y la fe innatas al hombre como un continuo “todavía-no”.  

Cuarto, la recuperación del papel de la memoria como uno de los grandes 

aportes de la religión a la política, frente a los planteamientos que abogan por una 

desconexión del legado del pasado, llegando incluso a establecer la posibilidad de “una 

cultura de la retirada, de la discontinuidad y el olvido” (p. 151). Como ya se ha 

expuesto, el contexto latinoamericano incluye variables relacionadas con la tradición, la 

familia, la tierra, que constituyen un vínculo con la historia y la cultura como expresión 

de la aspiración humana a la eternidad y la infinitud; en Colombia específicamente, la 

realidad del conflicto armado es una fuente de memoria histórica cuyo potencial aún 

permanece desaprovechado. Esta conexión pasado-futuro que en la modernidad tardía 

amenaza con una ruptura inminente, permite la ubicación en un contexto global, sin 

perder de perspectiva la necesidad de apostarle a una formación que explote las 

potencialidades de nuestra idiosincracia y les permita a las comunidades un papel de 

transformación social de la mano del desarrollo personal.  

En conclusión, frente al “juego de la inclusión obligatoria y la exclusión 

forzosa” (p. 170), establecido en la sociedad contemporánea, se hacen necesarias 

comprensiones alternativas en lo educativo y lo político.  Sin embargo, la modernidad 

nos ha legado una visión basada en paradigmas de “desarrollo” y “progreso” que se han 

convertido para América Latina en expresión de una situación insuperable donde la 

percepción de desventaja y atraso, impide la consideración y potenciación de las formas 

de conocimiento propias, que a su vez pueden generas formas de producción 

alternativas.  



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 04 – n. 02 – 2015 

 

 

194 

En este sentido, el rol del sistema educativo es fundamental y de allí surge la 

necesidad de verificar aplicaciones en el campo escolar, que en reconocimiento de la 

producción científica y pedagógica que se gesta en las instituciones de básica y media, 

por una parte, implique conexiones de la escuela con la comunidad propia y la sociedad 

en general, y por otra, atienda a la trascendencia como dimensión fundamental con 

incidencias reales en el campo del desempeño político de los individuos así como de la 

producción cultural.  En ese horizonte de sentido, se inscribe el proyecto La Educación 

Religiosa Escolar, como herramienta de formación política. Los aportes de los 

planteamientos expuestos, se dan en los siguientes términos. 

Junto a la exposición de las raíces filosóficas y las implicaciones políticas de la 

Educación Religiosa como esfuerzo didáctico, se han visibilizado relaciones de la Fe 

como dimensión antropológica con el desempeño político, y ello en reconocimiento de 

la situación del ser humano en el contexto de la sociedad del riesgo. De tal forma, las 

ideas expuestas han contribuido a la solidez y pertinencia del problema de 

investigación, permitiendo una articulación de la dinámica escolar con alcances 

mayores a nivel social; asimismo, evidencia una tradición académica que sugiere 

derroteros por los cuales puede encaminarse la construcción teórica propia. Desde esa 

perspectiva, la necesidad de atender a las dinámicas sociales y culturales de la escuela 

más que a un referente teórico preestablecido, comporta una comprensión de la 

Educación Religiosa Escolar coherente con las circunstancias actuales, es decir, con un 

horizonte de sentido que establezca vínculos entre la humanidad y sus retos sociales, 

políticos y culturales. Ahora bien, las derivaciones prácticas de este propósito a nivel 

escolar, necesariamente suponen una construcción colectiva congruente con el cambio 

significativo en las bases epistemológicas del área; en otras palabras, que el giro 

epistemológico no derive únicamente de la teoría como algo ajeno a los procesos 

particulares de las instituciones. De esta forma, se daría pie a reflexiones religiosas y 

políticas sobre temas como el cuerpo, la tierra y las relaciones interpersonales, con 

comprensiones alternativas a los sistemas de referencia tradicionales concebidos en la 

modernidad. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 04 – n. 02 – 2015 

 

 

195 

Referenciais 

BAUMAN, Z. Cultura de Residuos. En Vidas desperdiciadas: La modernidad y sus 

parias, Buenos Aires: Paidós, 2004. p.123-171. 

BERIAIN, J. (Comp.). Las consecuencias perversas de la modernidad: Modernidad, 

contingencia y Riesgo. Barcelona: Anthropos, 1996. 

BEUCHOT, M. Hermenéutica Analógica y Religión. Theologica Xaveriana 60 (169), 

2010. p. 25-45. 

ESPINAL, C. (2006). A propósito de la universidad. Problemas, contextos y 

alternativas. Universitas Humanística, 62, 2006. p. 91-107. 

PANNIKAR, R. Mito, Fe y Hermenéutica. Barcelona: Herder, 2007. 

 

 

Recebido: 10/11/2015 

Received: 11/10/2015 

  

Aprovado:  02/12/2015 

Approved:  12/02/2015 

 


