
RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 02 – 2013 

 

 

1
0
4

 

Licenciado sob uma Licença Creative Commons 

 

 
 

O CONTO DE VÖLSI: ASPECTOS DO PAGANISMO NA ERA VIKING 

 

The tale of Volsi: aspects of the heathenism in Viking age 

 
Johnni Langer 

Doutorado em História,  

Pós-Doutorado em História Medieval,  

Professor adjunto Ciências das Religiões Universidade Federal da Paraíba, UFPB  

 
 

 

 

RESUMO: O artigo investiga o conto islandês Völsa þáttr, datado do século XV, 

contendo uma narrativa sobre um suposto culto fálico numa comunidade rural da 

Escandinávia durante o final da Era Viking. Partindo dos pressupostos da Nova História 

Cultural e de uma discussão historiográfica, realizamos a pesquisa procurando 

relacionar a religiosidade desta região com problemáticas da cultura medieval. 

Palavras-chave: Era Viking; Paganismo; Idade Média; História das religiões. 

 

. 

ABSTRACT: The article investigates the Icelandic tale Völsa þáttr  dating from the 

fifteenth century, containing a narrative of a supposed phallic cult in a rural community 

in Scandinavia during the late Viking Age. Based on the assumptions of the New 

Cultural History and a historiographical discussion, conducted research seeking to relate 

the religiosity of this region with problems of medieval culture. 

Key words: Viking Age; Heathenism; Middle Age; History of Religions. 

 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 02 – 2013 

 

 

1
0
5

 

 

Um pequeno conto do final da Idade Média revela uma surpreendente narrativa 

sobre a religiosidade de personagens pouco estudados, tanto na história das religiões 

quanto nos estudos medievais de maneira geral: os camponeses. Desde a sua publicação 

nos tempos modernos, o Völsa þáttr vem gerando muita polêmica: constitui um caso 

verídico de práticas religiosas da Escandinávia da Era Viking (c. 973-1066 d.C.)? Ou 

seria uma invenção posterior de autores cristãos para desmoralizar o antigo paganismo? 

No presente estudo, pretendemos refletir sobre essa fonte através de novas abordagens, 

esperando alargar os debates para além dos estudos escandinavísticos, abrangendo 

também o fenômeno religioso em seu caráter cultural. A primeira parte do trabalho 

aborda questões teóricas e metodológicas, enquanto na segunda analisamos em detalhes 

a narrativa medieval, e na conclusão, voltamos a refletir sobre a relação entre cultura e 

religiosidade para o caso nórdico. 

Cultura e religiosidade 

Desde o Iluminismo, o fenômeno religioso ocupou o interesse dos acadêmicos, 

mas levaria muito tempo para que se fosse instaurada uma disciplina configurada como 

história das religiões. No século XVIII predominava a crença em uma essência 

universal do sentimento religioso, atrelada a idéia de uma natureza humana. Apesar de 

viajantes europeus já registrarem formas diferenciadas de crenças pelo mundo, a 

abordagem teológica ainda imperava plenamente (HERMANN, 2010, p. 315). A idéia 

do Homo religiosus foi o substrato fundamental dos estudos oitocentistas e de grande 

parte da fenomenologia, a exemplo de Mircea Eliade. Este último, em suas obras, 

procurou mais um sistema descritivo do que explicativo, buscando uma tipologia 

genérica das formas e práticas religiosas (CARDOSO, 2005, p. 211). A essência da 

religião era mais buscada do que a sua história. Ao construir seu modelo comparativo, 

Eliade buscava a essência dos fenômenos de crença, criando generalizações, regras a-

históricas e interpretações irracionalistas (HERMANN, 2010, p. 321). 

Instaurada como disciplina no Oitocentos, a Etnologia dedicou-se a sistematizar 

as diferentes sociedades, sendo as crenças uma chave fundamental para a organização 

destas. Mas nesta época, as teorias evolucionistas, os modelos biológicos e as ideias 

político-sociais eurocêntricas referendavam as religiões enquanto partes de um processo 

de evolução espiritual. Foi com o surgimento da sociologia que o papel social das 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 02 – 2013 

 

 

1
0
6

 

religiões passou a ocupar um patamar mais importante nas reflexões acadêmicas. Ainda 

assim, pesquisadores como Émile Durkheim buscavam as características essenciais de 

todas as religiões: uma explicação genérica ainda era o objetivo das investigações 

(HERMANN, 2010, p. 316-318). 

As interpretações mais recentes questionam a existência de uma natureza humana 

e se preocupam muito mais com sua re-elaboração histórica. Também não se busca mais 

a origem dos mitos ou das crenças, objetivos comuns ao positivismo, cientificismo e 

ideologias oitocentistas (HERMANN, 2010, p. 323-324). A visão antropológica e 

histórica tem se multiplicado desde a segunda metade do século 20, enfatizando os 

aspectos culturais do fenômeno das crenças coletivas. Mas temos que levar em conta 

que se as interpretações sobre cultura se modificaram, obviamente, os enfoques 

culturais da religião também. Tradicionalmente, o social é pensado enquanto a 

totalidade das relações que os grupos mantêm entre um mesmo conjunto, enquanto a 

cultura seria o social visto de seus aspectos individuais: “cultura é o conjunto dos 

comportamentos, saberes e saber-fazer característicos de um grupo humano ou de uma 

sociedade” (LAPLANTINE, 1999, p. 120). Por sua vez, os estudos de aculturação 

levaram a uma redefinição de cultura, recebendo esta um referencial mais dinâmico e 

deixando de ter um caráter monolítico. Ela não existiria em estado puro, sempre igual: 

toda cultura estaria em permanente processo de construção, desconstrução e 

reconstrução, sendo a aculturação universal. Com isso não existiriam culturas puras nem 

mestiças, mas mistas. E essa dinâmica é construída sincronicamente, isto é, 

historicamente (CUCHE, 2002, p. 137-142). 

A Antropologia cultural define a religião como uma crença no sobrenatural, 

atuando como uma força coercitiva de uma sociedade. Criam-se pessoas qualificadas 

para tratar esse sobrenatural, os sacerdotes e suas técnicas, e também templos e 

hierarquias, originando os aspectos institucionais que são característicos das religiões 

(TITIEV, 1979, p. 290-298). E o quanto de uniformidade teria uma religião em uma 

dada sociedade? Os sentimentos, sonhos, mitos, utopias, a magia, os medos passaram a 

ser estudados especialmente pela Nova História Cultural, originando as pesquisas de 

religiosidade folclórica: “a religião popular é um momento essencial da cultura popular” 

(FRANCO JÚNIOR, 1996, p. 33). Mas o que seria exatamente uma cultura popular? 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 02 – 2013 

 

 

1
0
7

 

Existem diversas interpretações, as mais importantes giram em torno de dois 

referenciais: o que concebe as culturas populares como sem criatividade e marginais, e 

outra, que identifica nela autonomia e autenticidade. Hoje em dia, os antropólogos 

percebem que elas não são totalmente dependentes, nem autônomas, e sim, uma reunião 

de elementos originais, importados, emprestados ou inventados. Como qualquer cultura, 

não é homogênea, mas construída numa situação de dominação e contestação (CUCHE, 

2002, p. 146-156). Uma das noções mais importantes da nova historiografia, a 

circularidade e o hibridismo cultural – no caso das pesquisas de Carlo Ginzburg – 

demonstraram que crenças populares e de elite, apesar de diferentes, quando em contato 

realizam trocas e re-significações. Um dos grandes estereótipos religiosos modernos, o 

sabá (a reunião das bruxas), nasceu efetivamente do cruzamento conflituoso entre 

cultura folclórica e erudita durante o final da Idade Média (GINZBURG, 2001, p. 22). 

Desta maneira, o autor conseguiu identificar relações diacrônicas entre mitos e ritos, 

recusando a interpretação fenomenológica que buscava uma essência religiosa e 

empregando um método comparativo historiográfico (HERMANN, 2010, p. 329). 

E justamente, o campo das pesquisas sobre cultura e religião popular foi onde se 

abriu o enfoque da história religiosa de um campo tradicional, institucional, para o 

estudo das sensibilidades: “os sentimentos religiosos fortemente enraizados não podem 

ser alcançados a não ser através de suas expressões culturais” (FRANCO JÚNIOR, 

1996, p. 33). Além disso, os historiadores culturais estão adotando um conceito de 

religião mais amplo, que permita sair dos discursos da tradição judaico-cristã; que 

possibilite estudar as manifestações de crença de pessoas não filiadas a nenhuma 

instituição; abandono da busca de uma essência nas religiões e entender os sentimentos 

de crença a partir de recortes históricos; que crie condições para ir além da teologia e 

pensar as crenças e práticas, tanto comunitárias quanto individuais, entrando no campo 

das religiosidades (BELLOTTI, 2004, p. 100). Para outros, o conceito de religiosidade 

substitui o de “superstição”, com forte carga pejorativa, e o de “religião popular”, que 

implica em radicalismos com relação à crenças oficiais. Com isso, poderíamos ter com 

esse conceito três níveis de análise: a religião formal; os sentimentos, atitudes e 

comportamentos do religioso; as práticas e manifestações concretas (CARDOSO, 2005, 

p. 222-223). 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 02 – 2013 

 

 

1
0
8

 

Em outro viés, podemos entender a religiosidade como um campo de articulação 

entre a religião, a magia e o mito – conceitos tradicionalmente opostos ou com vínculos, 

dependendo do enfoque teórico. A Antropologia Cultural tradicionalmente separa as 

crenças no sobrenatural em dois tipos básicos: naquelas realizadas em épocas 

específicas do ano (religiosas) das feitas em momentos de crise (mágicas). Quase 

sempre os ritos mágicos não possuem estrutura institucional e igrejas, mas nem sempre 

são realizados no ambiente domésticos ou individual (existem ritos mágicos públicos, 

como em épocas de guerra ou catástrofes, TITIEV, 1979, p. 307). A oposição entre 

essas duas formas de crenças, entre uma mais complexa, com conteúdo teológico 

(religião) e outra de caráter mais simples ou pré-científica (magia), também vem sendo 

descartada entre os pesquisadores. Na realidade, ambas se interpenetram. As duas são 

sistemas simbólicos e de conhecimento, de forte caráter social, mas diferenciando-se 

quanto ao seu exercício: a magia tende ao individual e é fonte de imoralidade, anomia, 

enquanto a religião tem forte conotação moral e coesão (MONTEIRO, 1986, p. 15). 

Quanto aos mitos, são narrativas orais e imagéticas que fundam/explicam a realidade 

natural por meio de sentidos culturais (MASSENZIO, 2005, p. 141); operando como 

modelo de comportamento, guia para o cotidiano e o transcendente, e como discurso 

metafórico sobre o divino, o natural e o humano (FRANCO JÚNIOR, 1996, p. 38-39). 

1 2  

 

Figuras 1 e 2: Pinturas rupestres de Tanum, Bohuslän, Suécia, datadas de 1.800 a 400 a. C. 
Fonte: http://www.rockartscandinavia.se/ Acesso em 28 de janeiro de 2012. 

Figuras masculinas com o pênis ereto, a maioria portando armamento (machados, espadas ou 

lanças). Algumas destas figuras estão em meio a diversos tipos de animais quadrúpedes, outros 
viajam em barcos (figura 2). Certas representações masculinas em posição falocêntrica possuem 

um tamanho descomunal em relação às figuras ao seu redor, o que pode indicar serem 

divindades ou seres sobrenaturais (A mais famosa tem pelo menos cinco vezes o tamanho das 

figuras masculinas em sua volta e porta uma grande lança em suas mãos, sendo vista como a 
figuração de Odin, figura 1, BOYER, 1997, p. 119). Outras figuras fálicas são duplicadas, 

possuindo o mesmo armamento e a mesma posição uma defronte da outra, indicando talvez 

algum tipo de culto. Também existem representações de casais abraçados (onde o homem está 
excitado e portando uma espada), tendo outra figura de guerreiro fálico portando um machado 

logo acima de suas cabeças - vista como uma representação do hierogamos, o casamento 

http://www.rockartscandinavia.se/


RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 02 – 2013 

 

 

1
0
9

 

sagrado (BOYER, 1997, p. 81). Ainda segundo o mitólogo Régis Boyer, estas figuras estariam 

relacionadas a cultos solares e a ritos de procissão, destacando as imagens em que seres 

masculinos transportam em suas mãos pequenos barcos (1981, p. 60-62). Analisando todo o 
conjunto rupestre da Idade do Bronze de Bohuslän, podemos perceber uma grande antiguidade 

do culto fálico na Escandinávia, muito tempo antes da Era Viking. 

 

Em nosso referencial, magia, religião e mito fazem parte dos mesmos sistemas de 

crença e cosmovisão de uma sociedade em dada época, mas podem diferir em sua visão 

de mundo. A diferença não está tanto em seu instrumental, na estrutura da prática, e sim 

no contexto de sua operacionalidade. Na Inglaterra tardo-medieval, as cerimônias 

católicas não possuíam a mesma devoção para todos os membros: enquanto os 

sacerdotes e aristocratas seguiam o missal dentro da estrutura teológica vigente, a maior 

parte do público, constituído por camponeses analfabetos, aguardava ansiosamente o 

momento da consagração da hóstia, que para eles, era um momento mágico. Após o 

ritual, a hóstia (que não era engolida pelos comungantes) era utilizada para operações 

mágicas, como cura a doentes ou proteção contra má sorte (THOMAS, 1991, p. 42). Até 

hoje, muitos católicos fervorosos recorrem em ambiente doméstico, a serviços de 

benzeções e práticas de curas mágicas (não totalmente aceitas pelos eclesiásticos e pela 

instituição católica), enquanto padres rezam missas pelo rádio ou TV e seus devotos 

bebem um copo de água, supostamente “consagrado” durante a cerimônia em seus lares 

(GERRIERO, 2003, p. 26). Com isso, percebemos que no medievo:  

1 – Os indivíduos de uma mesma cultura compartilhavam dos mesmos mitos (na 

Era Viking, a mitologia escandinava; no cristianismo medieval, essencialmente as 

narrativas de origem bíblica), mas nem sempre com conotações, interpretações e 

sentidos idênticos;  

2 – As pessoas de uma mesma cultura compartem genericamente da mesma 

religião, mas selecionam as categorias míticas conforme sua categoria social ou a rede 

de relações sociais da qual fazem parte (na Era Viking, existiam cultos específicos para 

deuses da fertilidade entre os camponeses - os Vanes, enquanto a elite perpetuava mais 

os ritos odínicos. Mas em momentos sazonais, existiam celebrações que envolviam 

todos os membros da sociedade);  

3 – Os integrantes da mesma cultura partilham de crenças mágicas, mas elas 

podem se diferir em sua estrutura pelo viés social (No mundo cristão, ocorria a magia 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 02 – 2013 

 

 

1
1
0

 

popular, de origem folclórica, e a erudita, que mesclava a tradição oriental e eclesiástica 

entre os letrados. Ambas podiam utilizar a Bíblia como repertório mágico).  

A relação entre apreensão cultural e social da religiosidade é uma perspectiva que 

necessita sempre ser equalizada: o conceito de cultura pode ser muito útil para objetos 

materiais, normas de comportamento e processos de pensamento, enquanto sociedade se 

distingue das outras por apresentar configurações específicas em uma rede fechada de 

relações sociais (CARDOSO, 2005, p. 278). Tanto a religião quanto a magia utilizam o 

mito como instrumento de controle do sobrenatural, com variações ao nível social Na 

religião pagã nórdica, as divindades podem ser celebradas em oferendas e sacrifícios 

públicos e sazonais (como Odin, nos cultos escandinavos, neste caso enfatizando sua 

auto-imolação na árvore cósmica de Yggdrasill, LANGER, 2005, p. 7), mas também 

invocadas em rituais privados, a exemplo da utilização de deuses para aplacar doenças 

em inscrições de amuletos (a placa rúnica de Ribe conclama Odin para combater a dor e 

anões maléficos, MACLEOD, 2006, p. 25). Neste caso, as narrativas míticas são 

selecionadas conforme o contexto operacional dos praticantes. Estelas com cenas 

mitológicas foram muito empregadas para demarcar sepulturas de guerreiros na ilha de 

Gotland. Sendo membros da aristocracia nórdica, os temas que mais aparecem 

representados nestes monumentos foram vinculados ao triunfo marcial do morto 

chegando ao palácio do Valhala, onde reina Odin (LANGER, 2003, p. 93-129). 

Enquanto as práticas funerárias são terrenos típicos da religião, por sua vez os rituais 

envolvendo algum tipo de auxílio são da magia. Aqui a seleção da narrativa oral 

mitológica pode envolver outros aspectos da mesma deidade – nos rituais de seiðr, Odin 

surge relacionado à magia da deusa Freyja, em seus aspectos xamânico e psicopombo 

(LANGER, 2010, p. 3).  



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 02 – 2013 

 

 

1
1
1

 

3 4  

Figura 3: Rocha fálica da Nouega, século III-VI d. C., Historisk Museum Oslo. 

Fonte: http://www.flickr.com/photos/28772513@N07/3566337017/ Acesso em 05 

de janeiro de 2012. 

Figura 4: Rödsten (Pedra vermelha), Östergötland, Suécia. Fonte: 

http://www.panoramio.com/photo/21173751 Acesso em 05 de janeiro de 2012. 

Monumento cujo nome foi registrado pela primeira vez em 1360, sugerindo uma 

longa tradição num papel associado a ritos de fertilidade. Acredita-se que 

desgraças podem acontecer se a pedra não for regularmente pintada das cores 

vermelho, preto e branco. Esse folclore pode ter sido derivado de antigas práticas 

sacrificiais que pintavam a rocha com sangue (SANMARK, 2004, p. 165). 

 

O conceito de religiosidade pode tornar esse quadro muito mais instrumental aos 

historiadores, possibilitando perceber os espaços específicos de cada prática, sem perder 

de vista a dinâmica e o contexto de relação entre elas. Com a cristianização da 

Escandinávia (no século XI), os relatos míticos desaparecem dos cultos públicos, 

substituídos pela tradição judaico-cristã, mas não da oralidade e do mundo privado. O 

folclore dará sobrevivência às narrativas dos antigos deuses, preservados em vários 

tipos de literatura no período cristão (séculos XIII a XV), e atuando ininterruptamente 

no universo da magia mesmo com o desabrochar dos tempos modernos (século XVI, 

LANGER, 2009a, p. 66-90).1 Seja com operações mágicas dos tempos vikings que 

ainda sobrevivem no mundo camponês, seja com ritos mesclados ao universo ocultista 

de origem oriental, o mito adapta-se aos novos tempos.  

A religiosidade deve ser sempre pensada como um sistema simbólico 

extremamente dinâmico, produto constante de hibridismos e resignificações culturais, 

                                                
1 O surpreendente ressurgimento de um culto individual ao deus Odin em Estocolmo, que levou Ragvald 

Odinskarl para a inquisição em 1484 (MITCHELL, 2009, p. 263-286). 

 

http://www.flickr.com/photos/28772513@N07/3566337017/
http://www.panoramio.com/photo/21173751


RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 02 – 2013 

 

 

1
1
2

 

de preservação ou inovação de elementos autóctones e estrangeiros. Sem apelarmos 

para uma ideia de natureza humana universal, inconsciente e anistórica (seja o Homo 

symbolicus, o Homo religiosus ou os arquétipos do inconsciente coletivo), empregamos 

aqui com muito mais propriedade um enfoque sincrônico, onde os hibridismos 

religiosos são refletidos a partir de conexões, embates e mesclas socioculturais em um 

dado momento histórico. 

O conto de Völsi 

A narrativa de Völsi é encontrada inserida na Oláfs saga hins helga, e 

denominada de Völsa þáttr (o conto de Völsi), preservado no manuscrito Flateyjabók, 

datado do século XIV.2 Basicamente, o relato descreve uma fazenda ao norte da 

Noruega, onde vivia uma família de nórdicos pagãos. Durante o final de outubro, no 

momento que morre o cavalo do fazendeiro, este foi utilizado como alimento. Logo 

após, um escravo corta o pênis do cavalo (víngul) e o filho do senhor o leva para sua 

mãe e irmã, que o secam com muito cuidado e o envolvem em um pano de linho 

juntamente com alho poró e outras ervas. Toda noite os moradores da casa realizavam 

uma oração ao pênis, que era repassado para cada indivíduo após pronunciar uma 

estrofe. O rei Ólaf o santo estava visitando aquela região no ano de 1029, com dois 

homens de confiança, e entram na fazenda durante a noite. Após sentarem-se em um 

banco, observam a entrada da filha do fazendeiro. Saudados, todos os três homens 

identificam-se pelo nome de Grim (mascarado). Logo após entra o senhor, o seu filho e 

o escravo, e a mesa de jantar é preparada. Em seguida, o pênis embalsamado (Völsi) é 

repassado para cada membro da casa pela mulher, primeiro para o seu marido, em 

seguida para o filho, a filha, o escravo e a escrava, que recitam uma estrofe cada um. 

Quando o pênis é passado para o rei, este o atira para o cachorro da casa, que 

imediatamente o devora. Olaf retira sua capa, revelando sua identidade e convertendo 

todos para o cristianismo. 

                                                
2 O Flateyjabók (livro de Flatey) é um manuscrito escrito pelos padres John Þórðarson e Magnus 

Þorhalsson entre 1387-1390. Consiste em 225 grandes fólios, agora reunidos em dois volumes, contendo 

grande coleção de sagas islandesas (HOLMAN, 2003, p. 96). 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 02 – 2013 

 

 

1
1
3

 

5 6  

Figura 5: Estatueta de Freyr, Rällinge, Suécia, ano mil. Fonte: GRAHAM-

CAMPBELL, 2001, p. 182. Nesta representação, podemos perceber a entidade 

segurando a sua barba, considerada também um símbolo de virilidade entre os 

povos nórdicos, além do pênis ereto, um atributo comentado na descrição de 

Adm de Bremen sobre uma estátua deste deus em Uppsala, Suécia. 

Figura 6: Estatueta de madeira de Broddenbjerg, Jutlândia, Dinamarca, Idade 

do Ferro. Fonte: DAVIDSON, 1988, p. 15. Este objeto comprova a existência 

de simbolismos religiosos relacionados ao falicismo nórdico bem antes da Era 

Viking. 

 

Essa pequena narrativa sempre foi muito polêmica nos estudos escandinavos. A 

grande maioria dos pesquisadores inclinou-se a identificar nela a preservação literária 

de um ancestral rito dos tempos pré-cristãos. Turville-Petre associou a narrativa com o 

culto do deus Freyr, enquanto Folke Ström relacionou a mesma com a deusa Skadi e as 

divindades da fertilidade (SIMEK, 2007, p. 365). O mitólogo francês Régis Boyer 

acredita que Völsi representava um rito sacrificial mágico da Era Viking (BOYER, 

1986, p. 155), enquanto Gro Steinsland considera uma referência a um culto para 

gigantas (Steinsland, 1986, p. 216), idéia compartilhada por BERNÁRDEZ, 2010, p. 

186. Neste caminho, baseando-se nas perspectivas dos estudos de cultura material de 

Neil Price, cogitou-se a narrativa como uma demonstração na crença do falo enquanto 

símbolo de valores hierárquicos sociais, políticos e religiosos (HEDEAGER, 2011, p. 

104-114). Quanto aos críticos, temos K. Düwel na década de 1970, que considerava este 

conto uma invenção cristã do século XIV para desmoralizar o paganismo (SIMEK, 

2007, p. 366). Mais recentemente, em um denso estudo bibliográfico e documental, 

voltou-se a cogitar a Völsa þáttr como um produto mais próximo da época de 

composição do Flateyjabók que a do paganismo (TOLLEY, 2009, p. 1-18), ou seja, um 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 02 – 2013 

 

 

1
1
4

 

produto literário da Idade Média Tardia. Num caminho intermediário, cogitou-se que os 

fazendeiros relatados pela saga não eram mais pagãos, mas “tradicionalistas passivos”, 

isto é, cristãos que perpetuavam práticas dos tempos pagãos através do folclore 

(DUBOIS, 2006, p. 76). 

De qualquer maneira, mesmo que o conto seja uma invenção cristã tardia, ele foi 

baseado essencialmente em uma tradição folclórica que remete a crenças dos tempos 

pagãos, ainda conhecidas pela audiência da saga no momento em que foi composta – 

uma ideia que mesmo os pesquisadores céticos mais recentes vêm admitindo 

(TOLLEY, 2009, p. 14; MITCHELL, 2011, p. 56). Procuraremos analisar alguns pontos 

do conto, confirmando ou questionando alguns referenciais da historiografia, mas 

essencialmente procurando articular como eles podem servir para o estudo da 

religiosidade da Escandinávia na Era Viking e nos primeiros tempos do cristianismo. 

O primeiro elemento a ser considerado é a estrutura do objeto. O pênis 

mumificado do cavalo, denominado de Völsi, foi envolto em linho e coberto com alho 

poró (“líni gæddr en laukum studdr”, Völsavísur 4). O linho (Linum usitatissimum) é 

uma planta herbácea utilizada tradicionalmente para fabricação de fibras têxteis na 

Escandinávia desde a pré-história, especialmente no leste da Suécia, e também era um 

símbolo de riqueza (DAVIDSON, 1998, p. 98-99). O alho-poró (Allium porrum) é uma 

planta europeia muito utilizada na alimentação, mas ao mesmo tempo, é um das ervas 

mais associadas à tradição fálica e sexual no mundo germânico, utilizada em encantos 

para amuletos desde a Antiguidade (MACLEOD, 2006, p. 103). A poesia éddica 

emprega esta erva como metáfora para a virilidade, a exemplo do herói Sigurd que é 

comparado a um alho poró crescendo acima da grama (“sem væri grænn laukr”, 

Guðrúnarkviða in forna 2).  

Estas duas plantas aparecem inseridas na inscrição rúnica de uma faca de 

Fløksand, Noruega, datada do século IV d.C e encontrada numa sepultura feminina: 

“Lina, laukaz, fehu” (Linho, alho poró, prosperidade) (MACLEOD, 2006, p. 103). 

Evidentemente aqui temos uma fórmula mágica intentando a abundância de comida, 

protegendo assim toda a fazenda. Essa conexão de fertilidade ctônica tem sentido com 

outras referências éddicas desta erva, como no momento após a criação de Midgard por 

Odin, Vili e Ve, onde “brotaram do chão verdejantes alhos porós” (“þá var grund gróin 

grænum lauki”, Völuspá 4).  



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 02 – 2013 

 

 

1
1
5

 

Em algumas inscrições rúnicas, o nome da erva é abreviado para vários l, como na 

inscrição de Gjersvik, Noruega, e em vários amuletos surge também a runa n, Ing, o 

nome de uma antiga divindade da fertilidade, associada a Freyr nas fontes nórdicas. 

Cavalos e reis relacionam-se a este deus, e aqui, obviamente, nos remetemos novamente 

ao exemplo de Völsi. Não somente a carne dos cavalos era consumida em rituais, mas o 

próprio rei era conectado à fertilidade de todo o reino, sacrificado em tempos de fome 

(como Domaldi na Ynglinga saga 15). Também encontramos uma conexão entre 

cavalos, fertilidade, soberania e reis em comum com outras antigas tradições europeias. 

A maior similitude ritualística entre o mundo nórdico representado por Völsi é com o 

culto de Reitia, no norte da Itália, cujo santuário tinha cabeças de cavalo e era alcunhada 

de Pora (alho poró), enquanto sua equivalente romana, a deusa da magia Carmentis, 

recebia o título de Porrima (MACLEOD, 2006, p. 104-105, 107-108). 

Mas se neste contexto mediterrânico a fertilidade é representada por deusas, na 

área escandinava ela é eminentemente relacionada com a virilidade masculina. Em 

pinturas rupestres da idade do bronze (especialmente Buhuslan, Suécia), imagens 

masculinas fálicas surgem em diversos contextos: sagrando a união entre um homem e 

mulher, segurando armas, remando, etc. Monumentos pétreos imitando pênis são 

conhecidos na região de Vestlandet, Trondelag e Helgeland (Noruega), e são associadas 

a regiões sagradas de culto (hov) (HEDEAGER, 2011, p. 112). A maioria das estelas 

gotlandesas da Era Viking (com caráter funerário) possuem um formato nitidamente 

fálico. Duas das mais famosas destas estelas, Tjängvide I e Ardre VIII, representam um 

cavaleiro (Odin ou um herói falecido) entrando no Valhala com o pênis ereto, sendo 

recebidos por uma valquíria e seu hidromel.  

Assim, fertilidade a abundância foram simbolizadas pelo membro masculino 

ereto. Na célebre descrição de Adam de Bremen, existia uma estátua do deus Freyr em 

Uppsala com um imenso falo (“cum ingenti priapo”, Gesta Hammaburgensis 26), do 

mesmo modo que a estatueta sueca de Rällinge, século XI, considerada uma 

representação deste deus com membro enrijecido.3 O falo não é meramente uma 

                                                
3 Pesquisadores estão contestando a interpretação de que esta estatueta seja de Freyer (SANMARK, 2004, 

p. 160; TOLLEY, 2009, p. 15). Neil Price afirma que ela pode se tratar tanto da representação de Freyr 

como de Odin, Loki, um anão, um gigante, um rei, um homem – ou seja, qualquer figura masculina 

libidinosa apontada pelas fontes nórdicas (PRICE, 2006, p. 179-180). Questionamos esse ponto de vista: 

Odin geralmente é representado como um caolho nas esculturas e pingentes; a única evidência concreta 

de uma imagem de Loki é a pedra de Snaptun (um homem de bigode com a boca costurada). Se 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 02 – 2013 

 

 

1
1
6

 

metáfora para os cultos de fertilidade, mas um símbolo do poder de penetração, 

ocupando aqui um código social de dominação e submissão relacionado com as 

diferenças de hierarquia social e sexual. Deste modo, a sexualidade não é uma esfera 

separada da política no mundo nórdico, atuando no cotidiano religioso e social 

(HEDEAGER, 2011, p. 115, 118). 

O segundo aspecto a ser considerado no conto de Völsi é o ritual. No momento 

em que todos recebem o Völsi e recitam poemas, uma das estrofes repete-se por nove 

vezes: “Receba mörnir este objeto sagrado” (“Þiggi mörnir þetta blæti”, Völsavísur 4). 

A tradução da palavra mörnir é muito debatida, recebendo duas conotações: espada, 

num sentido similar a pênis (nos poemas mnemônicos þulur); e giganta (como no 

poema éddico Haustlöng 6, refererindo-se a Skaði e no poema escáldico þórsdrápa 7 

relacionada a seres combatidos pelo deus Thor). Dentro deste último referencial, a 

pesquisadora Gro Steinsland intentou perceber no conto de Völsi a prova de um antigo 

culto para gigantas, onde o pênis do cavalo representa o deus Freyr e mörnir uma 

giganta (STEINSLAND, 1986, p. 216-222). Concordamos com a pesquisadora quando 

concebe as gigantas como integrantes de uma cosmovisão nórdica (portanto mítica), 

onde esses seres femininos foram considerados muito importantes, tanto como 

mantenedores do casamento quanto da ordem e do caos no universo, como os deuses. 

Mas aqui temos que separar mito de rito, algo que já debatemos no início deste artigo. 

Reiteramos Tolley (2009, p. 17) e Dumézil (1992, p. 112-113) de que não existiu no 

mundo nórdico uma veneração a gigantas e também baseado em pesquisas 

toponômicas, o acadêmico Brink (2007, p. 125) cita que únicos seres femininos que 

receberam culto na Era Viking foram as deusas Freyja e Frigg. 

As figuras de Gerd e Skadi constituíram importantes elementos nos simbolismos 

hierogâmicos, onde a figura de um deus casando com uma giganta foi um elemento 

central nos rituais de fertilidade. Pequenas placas de ouro descobertas na Escandinávia e 

retratando um homem abraçando uma mulher, vem sido considerados oferendas votivas 

simbolizando Freyr e Gerd – como o local do achado originalmente era o salão real, 

esse casamento pode ter sido conectado a uma origem mítica da dinastia real 

                                                                                                                                          
considerarmos que outras estatuetas (como a do deus Thor de Eyrarland, Islândia) possuem exatamente a 

mesma dimensão (6,9 centímetros), indubitavelmente trata-se de amuletos relacionados às principais 

divindades. E levando em conta o relato de Adam de Bremen, a maior probabilidade é de que a estatueta 

seja mesmo a representação de Freyr. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 02 – 2013 

 

 

1
1
7

 

(SØRENSEN, 1999, p. 215). Mas isso não significa que a giganta (no caso, Gerd) foi 

cultuada, e sim, de que ela era parte importante de um ritual que na realidade, 

prepondera a importância de uma divindade masculina, o deus Freyr. Do mesmo modo, 

o conto de Völsi enfatiza a conservação e celebração de um pênis de cavalo, que deve 

ter representado originalmente um vínculo direto com este deus. Neste caso, a frase 

“Receba mörnir este objeto sagrado”, somente reforça uma sacralidade relacionada ao 

membro animal. A tradição falocêntrica de um amor mágico pode ser conferida em 

outras fontes nórdicas durante o medievo, como na inscrição rúnica de Bergen (século 

XIII) e no poema Buslubæn4 e também está conectada a um imaginário onde o pênis de 

cavalo desempenha um papel central tanto na difamação pública quanto no conceito de 

masculinidade escandinava (MITCHELL, 2011, p. 57). 

7  

Figura 7: Ilustração de culto lapão para a deusa Wirku Accha (acima de montículo 

funerário), de autoria de Bernard Picart, realizada entre 1600 e 1700 e publicada na 

edição francesa do livro The ceremonies and religious customs of the various nations, 

em 1725. Fonte: http://www.flickr.com/photos/28772513@N07/3710997426/ A 

imagem alude a cultos pagãos relacionados a sexualidade e fertilidade da terra, ainda 

realizados no extremo norte da Escandinávia durante o século XVII. Os lapões do norte 

da Suécia e Noruega mantiveram conexões e influências com a religiosidade nórdica da 

Era Viking, que vem sendo apontada por vários pesquisadores recentes, especialmente a 

construção de plataformas, postes, estátuas de pedra e madeira, altares e sítios 

sacrificiais e de adoração (SANMARK, 2004, p. 169-176; DUBOIS, 1999, p. 12-17).  

 

O último elemento a ser considerado no conto de Völsi são as pessoas envolvidas. 

A mulher do fazendeiro ocupa um lugar central, enfatizado pelos pesquisadores como 

um reflexo da importância feminina nos cultos domésticos, equivalente a uma 

sacerdotisa (BERNÁRDEZ, 2010, p. 184). Esse papel feminino preponderante seria um 

reflexo do culto às gigantas (STEINSLAND, 1986, p. 216-218) ou da oposição do 

                                                
4 Para uma análise da relação entre falicentrismo e gigantas no poema Buslubæn, consultar: LANGER, 

2009b, p. 66-90. 

http://www.flickr.com/photos/28772513@N07/3710997426/


RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 02 – 2013 

 

 

1
1
8

 

poder feminino na esfera privada, oposto ao poder masculino da esfera pública (ritos 

odínicos) (BOROWSKY, 1999, p. 25). Esta última pesquisadora ainda compara os 

rituais de seidr5 e as perfomances femininas pagãs (como a da poetisa Steinunn6) com o 

controle da fazendeira com o Völsi, e do mesmo modo que Steinsland opõe esse ritual 

doméstico com a esfera dos cultos a Odin, representado pelos guerreiros e elite 

aristocrática. Nas concepções destas duas pesquisadoras, temos evidentemente um 

referencial feminista, que consideramos um tanto anacrônico.  

Tabela 1: Esquema diacrônico da narrativa de Völsi (para a região da Escandinávia) 

Era Viking (793-1066) 

Origem do ritual 
Período cristão inicial 

(século XI-XII) 

Composição oral do conto 

Período cristão tardio 

(século XV) 

Forma literária definitiva 

do conto 

Ritual hierogâmico 

desconhecido, envolvendo 

o simbolismo da união 

entre um deus e uma 

giganta, possivelmente 

conectado à figura do 

cavalo, à plantas (linho, 

alho poró) e ao deus Freyr. 

Ritual hierogâmico 

empregado durante 

cerimônias de casamento e 

colheitas no mundo rural, 

de origem pagã e 

preservado pelo folclore. 

Irreverente e humorado, 

essencialmente empregado 

para fecundar 

simbolicamente a noiva. 

 

Celebração de um pênis de 

cavalo em todas as noites 

durante o Outono, pelos 

membros de uma fazenda. 

O objeto é destruído pelo 

rei cristão Oláf. A intenção 

objetiva do conto é 

desmoralizar o paganismo, 

mas empregando uma 

antiga narrativa conhecida 

da audiência. 

 

Em primeiro lugar, não há como relacionar diretamente os rituais de seidr ao 

conto de Völsi:7 a maioria das fontes literárias, inclusive a que contém mais detalhes, a 

Eiríks saga rauða 8, não ocorre qualquer menção a falo ou cavalos. Em segundo, apesar 

de não sermos contrários a ideia da importância do papel feminino na esfera doméstica e 

na religiosidade9 e das gigantas na mitologia nórdica em geral, e mais especificamente 

nas concepções hierogâmicas, não há como negar a preponderância de um pênis de 

cavalo na narrativa – um detalhe omitido por Borowsky em toda a sua argumentação. A 

                                                
5 O seidr era um ritual da Era Viking essencialmente feminino e praticado tanto para fins curativos, 

quanto amorosos, maléficos e para auxílio em época de escassez (LANGER, 2010, pp. 177-202). 
6 A respeito da performance pagã de Steinunn na Njáls saga, consultar LANGER, 2011, pp. 3-22. 
7 A não ser o fato que o termo Völsi pode ser relacionado a volr (bastão), utilizado pelas volvas e 

praticantes de seidr (HEDEAGER, 2011, p. 107). 
8 Para detalhes sobre o episódio de seidr nesta fonte, consultar: LANGER, 2010, pp. 177-202. 
9 Concordamos com Borowsky (1999, p. 32) quando afirma que as performances femininas eram 

importantes em situações de crise para manter o equilíbrio entre a fazenda e a esfera pública; e com 

Jochens (1998, p. 163) que considera que o cristianismo colaborou para declinar a importância do papel 

feminino do período pagão. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 02 – 2013 

 

 

1
1
9

 

essência da narrativa é a de um culto falocêntrico e não de um ritual a um ser feminino. 

Mesmo no mundo rural nórdico, onde as narrativas orais de fertilidade eram essenciais 

para a sobrevivência cotidiana (especialmente nas colheitas), os deuses ocupam um 

lugar privilegiado. Não há uma separação tão nítida entre o espaço da lavoura, da 

criação dos animais ou do ambiente doméstico. Todos são conectados e cada deus ou 

deusa ocupa um lugar dependendo da situação e não do contexto espacial. Assim, 

deuses são relacionados a organização das comunidades, a guerra, ao trabalho, ao 

campo e terra, as viagens, negócios e heranças, leis, enquanto que as deusas se 

concentram em aspectos particulares da vida (nascimento, crescimento, cura, amor, 

sexo). De maneira nenhuma as deusas eram concebidas como “campeãs” e defensoras 

das mulheres oprimidas em um mundo masculinista (DAVIDSON, 1998, p. 189-190). 

Em terceiro lugar, essa oposição entre um culto odínico de caráter masculinista, 

ligado à realeza e aos guerreiros (supostamente representando pelo mesmo nome dos 

três visitantes na narrativa, Grim, mascarado), versus um culto a fertilidade feminino e 

doméstico (representado pela mulher do fazendeiro) também é mais um referencial 

anacrônico, portanto, contemporâneo.10 Como já vimos antes, diversos aspectos dos 

rituais de fertilidade envolviam aspectos masculinos como femininos. Se por um lado, 

tanto Freyr quanto Njord podem encarnar simbolismos propiciatórios, paz e 

casamentos, também Thor é uma importante deidade masculina que protege a vida na 

terra para quem depende da caça, pesca e fazenda.11 Mesmo entidades tipicamente 

femininas, como as dísir, tanto encarnam a fertilidade da terra quanto possuem conexão 

com casas reais (DAVIDSON, 2001, p. 101-106, 113).12 Numa fazenda, tanto o 

fazendeiro como a sua esposa podiam conduzir ou liderar os cultos religiosos 

(ROESDAHL & SØRENSEN, 2008, p. 130), não havendo necessariamente uma 

especialidade de gênero neste quesito. Neste sentido, concordamos com Tooley (2009, 

p. 17) quando afirma que apesar do conto basear-se no conhecimento da antiga tradição 

                                                
10 Para este referencial na narrativa de Völsi consultar especialmente: BERNÁRDEZ, 2010, p. 185; 

BOROWSKY, 1999, p. 24-25. 
11 Thor é conectado diretamente com a fertilidade da terra (ROESDAHL & SØRENSEN, 2008, p. 130). 
12 Também deidades masculinas relacionadas com o sexo e a fertilidade possuíam conexões com a 

soberania e a liderança aristocrática, como Freyr. “No contexto nórdico, Odin é associado com o alto 

escalão de poder, com reis e nobres; Freyr e Thor são deuses do nível da chefia local (...) Tanto Thor 

quanto Freyr representam a fertilidade para as chefias locais”. Mas também temos que estar atentos às 

variações regionais dos cultos: enquanto Odin é preponderante na alta aristocracia do oeste nórdico, Freyr 

e Thor são mais importantes no mundo islandês (STEINSLAND, 2001, p. 38, 39).  



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 02 – 2013 

 

 

1
2
0

 

nórdica de mulheres liderando cultos e práticas religiosas, foi elaborado dentro do 

referencial cristão de que a autoridade feminina é diabólica.  

Como conclusão, podemos apontar alguns caminhos para futuros debates, 

persistindo no referencial de que existem ainda muitas possibilidade reflexivas para se 

pensar as fontes medievais. A ideia de que o conto de Völsi é um produto tardio do 

cristianismo pode ser questionada em um dado omitido pelos pesquisadores céticos 

(como TOOLEY, 2009). Nas ilhas Féroe (de colonização norueguesa), foi preservado 

um folclore relacionado ao casamento, denominado Drunnur. Um osso do rabo de um 

boi ou ovelha decorado com fitas é passado durante esta cerimônia, momento no qual o 

participante deve proferir um verso pequeno antes de passar para a próxima “vítima”. 

Geralmente os versos possuem insinuações de jocosidades sexuais (DUBOIS, 2006, p. 

76). O detalhe de um membro animal com fitas sendo passado para outra pessoa após 

uma versificação é estruturalmente idêntico à narrativa de Völsi. Com isso, os detalhes 

do humor (especialmente as estrofes do irmão passando o objeto para a irmã e a dos 

escravos, Völsavísur 6 e 9), não se devem a um referencial do cristianismo debochando 

do paganismo, mas de uma característica própria do humor sexual da Era Viking, que 

pode ser observado em outras fontes literárias mais antigas, como nas cenas de 

casamento da þorgils saga ok Halfliða 10. Práticas similares também podem ser 

conferidas em outras fontes folclóricas da Europa Setentrional, como festas das 

colheitas da Escócia e Bavária (DAVIDSON, 2001, p. 105).  

Existe uma grande probabilidade de que o conto de Völsi seja um eco de ritos 

hierogâmicos efetuados ainda na Era Viking, mas que desconhecemos maiores detalhes 

(ver tabela 1). Essas crenças sobreviveram pelo folclore da Idade Média Central, 

associadas a casamentos e festas das colheitas, mas já numa sociedade cristianizada. 

Com o tempo, a literatura do medievo tardio transformou-se num instrumento eficaz de 

conversão, adaptando a narrativa para um efetivo controle ideológico da audiência. As 

antigas crenças pagãs são agora desmoralizadas pela figura triunfante do santo, que 

substitui a adoração de objetos idólatras pela salvação cristã, mas que ainda persistem 

na memória coletiva. Com isso a literatura ao mesmo tempo em que é produto da 

história, também é agente transformadora dela. Mas de qualquer modo, é um reflexo do 

dinamismo cultural em que a religiosidade está inserida. 

 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 02 – 2013 

 

 

1
2
1

 

Agradecimento: para a professora Ms. Luciana de Campos (NEVE) pela revisão 

no presente texto.  

 

Referenciais 

 

Fontes primárias: 

ANÔNIMO, Guðrúnarkviða in forna, séc. XII. Texto em nórdico antigo, edição de 

Sophus Bugge's. Disponível em: http://etext.old.no/Bugge/gudrun2.html Acesso em 13 

de maio de 2012. 

ANÔNIMO, Völsa þáttr, séc. XV.  Texto em nórdico antigo, edição de Guðni Jónsson, 

disponível em: http://www.heimskringla.no/wiki/Völsa_þáttr Acesso em 05 de janeiro 

de 2011. 

ANÔNIMO, Völuspá, séc. X. Texto em nórdico antigo, edição de Guðni Jónsson, 

disponível em: http://www.heimskringla.no/wiki/Völuspá Acesso em 24 de abril de 

2002. 

BREMEN, Adam de. Gesta Hammaburgensis ecclesiae pontificum, 1076. Texto em 

latim, disponível em: http://hbar.phys.msu.su/gorm/chrons/bremen.htm Acesso em 23 

de maio de 2012. 

 

Fontes secundárias: 

BARLETT, Robert. From paganism to Christianity in medieval Europe. In: BEREND, 

Nora (ed.). Christianization and the rise of Christian monarchy. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2007, pp. 47-72. 

BELLOTTI, Karina Kosicki. Mídia, religião e história cultural. Rever: Revista de 

Estudos da Religião n. 4, 2004, pp. 96-115. 

BERNÁRDEZ, Enrique. La historia de Völsi. Los mitos germánicos. Madrid: Alianza 

Editorial, 2010, pp. 179-185. 

BOROWSKY, Zoe. Never in public: women and performance in Old Norse literature. 

Journal of American folklore 112 (443), 1999, pp. 6-39. 

BOYER, Régis. Héros et dieux du Nord: guide iconographique. Paris: Flammarion, 

1997. 

BOYER, Régis. La grande déesse du Nord. Paris: Berg International, 1995. 

http://en.wikipedia.org/wiki/Sophus_Bugge
http://etext.old.no/Bugge/gudrun2.html
http://www.heimskringla.no/wiki/Völsa_þáttr
http://www.heimskringla.no/wiki/Völuspá
http://hbar.phys.msu.su/gorm/chrons/bremen.htm


RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 02 – 2013 

 

 

1
2
2

 

BOYER, Régis.  Le monde du double: la magie chez les anciens scandinaves. Paris: 

Berg Ingernational, 1986. 

BOYER, Régis. La religion des anciens scandinaves. Paris: Payot, 1981. 

BRINK, Stefan. How uniform was the old norse religion? In: QUINN, Judy (Ed.). 

Learning and understanding in the Old Norse world: essays in honour of Margaret 

Clunies Ross. London: Brepols, 2007, pp. 105-136. 

CARDOSO, Ciro. História das religiões. Um historiador fala de teoria e metodologia. 

Bauru: Edusc, 2005, pp. 209-230. 

CUCHE, Denys. A noção de cultura nas ciências sociais. SP: Edusc, 2002. 

DAVIDSON, Hilda Ellis. The lost beliefs of Northern Europe. London: Routledge, 

2001. 

DAVIDSON, Hilda Ellis. Roles of the northern goddess. London: Routledge, 1998. 

DAVIDSON, Hilda Ellis. Myths and symbols in Pagan Europe: early Scandinavian 

and celtic religions. New York; Syracuse University Press, 1988. 

DETIENNE, Marcel. A invenção da mitologia. Brasília: UNB, 1992. 

DUBOIS, Thomas.  Rituals, witnesses, and sagas (Völsa þáttr). In: ANDRÉN, Anders, 

JENNBERT, Kristina & RAUDVERE, Catharina. (Eds.). Old Norse religion in long-

term perspectives: origins, changes and interactions. Lund: Nordic Academic Press, 

2006, pp. 76-77. 

DUBOIS, Thomas.  Nordic religions in the Viking Age. Philadelphia: University of 

Pennsylvania Press, 1999. 

DUMÉZIL, Georges. Do mito ao romance. São Paulo: Martins Fontes, 1992. 

FRANCO JÚNIOR, Hilário. A Eva barbada: ensaios de mitologia medieval. SP: 

Edusp, 1996. 

GUERRIERO, Silas. A magia existe? SP: Paulus, 2003. 

GINZBURG, Carlo. História noturna: decifrando o sabá. SP: Cia das Letras, 2001. 

GRAHAM-CAMPBELL, James. The Viking World. London: Frances Lincoln, 2001. 

HEDEAGER, Lotte. Phallus, fertility and death. Iron Age myth and materiality: an 

archaeology of Scandinavia AD 400-1000. London: Routledge, 2011, pp. 104-114. 

HERMANN, Jaqueline. História das religiões e religiosidades. In: CARDOSO, Ciro & 

VAINFAS, Ronaldo. (org). Domínios da história. RJ: Campus, 2010, pp. 315-336. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 02 – 2013 

 

 

1
2
3

 

HOLMAN, Katherine. Historical dictionary of the Vikings. Oxford: The Scarecrow 

Press, 2003. 

JOCHENS, Jenny. Women in Old Norse Society. Ithaca: Cornell University Press, 

1998. 

LANGER, Johnni. A morte de Odin? Representações do Ragnarök na arte das ilhas 

britânicas (séc. X). Medievalista 11, 2012, pp. 1-30. Disponível em: 

<http://ufma.academia.edu/JohnniLanger/Papers> Acesso em 05/01/2012.   

LANGER, Johnni. Pagãos e cristãos na Escandinávia da Era Viking: reflexões sobre o 

episódio de conversão da Njals saga. Revista Brasileira de História das Religiões 

4(10) 2011a, pp. 3-22. Disponível em: 

<http://ufma.academia.edu/JohnniLanger/Papers> Acesso em 05/01/2012.   

LANGER, Johnni. Símbolos religiosos dos vikings. História, imagem e narrativas 11, 

2011b, pp. 1-28. Disponível em: <http://ufma.academia.edu/JohnniLanger/Papers> 

Acesso em 05/01/2012.   

LANGER, Johnni. Seiðr e magia na Escandinávia Medieval: reflexões sobre o episódio 

de Þorbjörg na Eiríks saga rauða. Revista Signum 11(1), 2010, pp. 177-202. Disponível 

em: <http://ufma.academia.edu/JohnniLanger/Papers> Acesso em 05/01/2012.   

LANGER, Johnni. Galdr e feitiçaria nas sagas islandesas: uma análise do poema 

Buslubæn. Brathair 9(1) 2009a, pp. 66-90. Disponível em: 

<http://ufma.academia.edu/JohnniLanger/Papers> Acesso em 05/01/2012.   

LANGER, Johnni. Deuses, monstros, heróis: ensaios de mitologia e religião viking. 

Brasília: Editora da UNB, 2009b. 

LANGER, Johnni. Religião e magia entre os vikings. Brathair 5(2), 2005, pp. 55-82. 

Disponível em: <http://ufma.academia.edu/JohnniLanger/Papers> Acesso em 

05/01/2012.   

LANGER, Johnni. Morte, sacrifício humano e renascimento: uma interpretação 

iconográfica da estela viking de Hammar I. Mirabilia 3, 2003. Disponível em: 

<http://ufma.academia.edu/JohnniLanger/Papers> Acesso em 05/01/2012.   

LAPLANTINE, François. Aprender antropologia. SP: Brasiliense, 1999. 

LERATE, Luis. Estrofas de Volsi. Poesía antiguo-nórdica. Madrid: Alianza Editorial, 

1993, pp. 59-63. 

MACLEOD, Mindy & MEES, Bernard. Runic amulets and magic objects. New York: 

The Boydell Press, 2006. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 02 – 2013 

 

 

1
2
4

 

MASSENZIO, Marcello. A história das religiões na cultura moderna. SP: Hedra, 

2005. 

MITCHELL, Stephen A. Witchcraft and magic in the Nordic Middle Ages. 

Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2011. 

MITCHELL, Stephen A. Odin, magic, and a Swedish trial from 1484. Scandinavian 

Studies 81, 2009, pp. 263-286. 

MONTEIRO, Paula. Magia e pensamento mágico. SP: Ática, 1986. 

PRICE, Neil. What´s in a name? An archaeological identity crisis for the Norse gods 

(and some of their friends). In: ANDRÉN, Anders, JENNBERT, Kristina & 

RAUDVERE, Catharina. (Eds.). Old Norse religion in long-term perspectives: 

origins, changes and interactions. Lund: Nordic Academic Press, 2006, pp. 177-182. 

RAUDVERE, Catharina. Popular religion in the Viking Age. In: BRINK, Stefan (orgs.). 

The viking world. London: Routledge, 2012, pp. 235-243. 

ROESDAHL, Else & SØRENSEN, Preben Meulegracht. Viking culture. In: HELLE, 

Knut. Cambridge History of Scandinavia, vol. 1, Prehistory to 1520. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2008, pp. 121-147.  

SANCHIS, Pierre. No mapa das religiões, há lugar para a “religiosidade”? Revista de 

Ciências Humanas 30, UFSC, 2001, pp. 183-198.  

SANMARK, Alexandra. The nature of Pre-Christian religious custom. In: Power and 

conversion: a comparative study of Christianization in Scandinavia. Occasional Papers 

in Archaeology 34, 2004, pp. 147-185. 

SIMEK, Rudolf. Völsi. Dictionary of Northern Mythology. Cambridge: D.S. Brewer, 

2007, pp. 365-366. 

SØRENSEN, Preben Meulengracht. Religion Old and New. In: SAWYER, Peter (Ed.). 

The Oxford Illustrated history of the Vikings. Oxford: Oxford University Press, 

1999, pp. 202-224. 

STEINSLAND, Gro. Origin myths and rulership. From the Viking Age ruler to the ruler 

of medieval historiography: continuity, transformations and innovations. In: 

STEINSLAND, Gro; SIGURÐSSØN, Jón Viðar; REKDAL, Jan Erik (eds.). Ideology 

and power in the Viking and Middle Ages: Scandinavia, Iceland, Ireland, Orkney and 

the Faroes. Leiden: Brill, 2011, pp. 15-68. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 02 – 2013 

 

 

1
2
5

 

STEINSLAND, Gro. Giants as recipients of cult in the Viking Age? In: STEINSLAND, 

Gro (Ed.). Words and objects: towards a dialogue between archaeology and history of 

religion. Oslo: Norwegian University Press, 1986, pp. 212-222. 

THOMAS, Keith. Religião e o declínio da magia. SP: Cia das Letras, 1991. 

TITIEV, Mischa. Introdução á Antropologia cultural. Lisboa: Fundação Calouste 

Gulbekian, 1979.  

TOLLEY, Clive. Völsa þáttr: pagan lore or Christian lie? Analecta Septentrionalia: 

Papers on the history of North Germanic Culture and literature. Berlin: Walter Gruyter, 

2009, pp. 1-21. 

 

Recebido: 03/10/2013 

Received: 10/03/2013 

  

Aprovado:  19/12/2013 

Approved: 12/19/2013 


