RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 02 - n. 02 - 2013

Licenciado sob uma Licenca Creative Commons

(OMOM

O CONTO DE VOLSI: ASPECTOS DO PAGANISMO NA ERA VIKING

The tale of Volsi: aspects of the heathenism in Viking age

Johnni Langer

Doutorado em Historia,

P6s-Doutorado em Historia Medieval,

Professor adjunto Ciéncias das Religides Universidade Federal da Paraiba, UFPB

RESUMO: O artigo investiga o conto islandés Volsa pattr, datado do século XV,
contendo uma narrativa sobre um suposto culto falico numa comunidade rural da
Escandinavia durante o final da Era Viking. Partindo dos pressupostos da Nova Histdria
Cultural e de uma discussdo historiografica, realizamos a pesquisa procurando
relacionar a religiosidade desta regido com problematicas da cultura medieval.
Palavras-chave: Era Viking; Paganismo; Idade Média; Historia das religides.

ABSTRACT: The article investigates the Icelandic tale Volsa pattr dating from the
fifteenth century, containing a narrative of a supposed phallic cult in a rural community
in Scandinavia during the late Viking Age. Based on the assumptions of the New
Cultural History and a historiographical discussion, conducted research seeking to relate
the religiosity of this region with problems of medieval culture.

Key words: Viking Age; Heathenism; Middle Age; History of Religions.

0T




RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 02 - n. 02 - 2013

Um pequeno conto do final da Idade Média revela uma surpreendente narrativa
sobre a religiosidade de personagens pouco estudados, tanto na histéria das religiGes
quanto nos estudos medievais de maneira geral: os camponeses. Desde a sua publicacao
nos tempos modernos, o Voélsa pattr vem gerando muita polémica: constitui um caso
veridico de préticas religiosas da Escandindvia da Era Viking (c. 973-1066 d.C.)? Ou
seria uma inveng&o posterior de autores cristdos para desmoralizar o antigo paganismo?
No presente estudo, pretendemos refletir sobre essa fonte através de novas abordagens,
esperando alargar os debates para além dos estudos escandinavisticos, abrangendo
também o fendmeno religioso em seu carater cultural. A primeira parte do trabalho
aborda questdes tedricas e metodoldgicas, enquanto na segunda analisamos em detalhes
a narrativa medieval, e na conclusdo, voltamos a refletir sobre a relacdo entre cultura e
religiosidade para o caso nordico.

Cultura e religiosidade

Desde o lluminismo, o fendmeno religioso ocupou o interesse dos académicos,
mas levaria muito tempo para que se fosse instaurada uma disciplina configurada como
historia das religides. No século XVIII predominava a crenca em uma esséncia
universal do sentimento religioso, atrelada a ideia de uma natureza humana. Apesar de
viajantes europeus ja registrarem formas diferenciadas de crencas pelo mundo, a
abordagem teoldgica ainda imperava plenamente (HERMANN, 2010, p. 315). A idéia
do Homo religiosus foi o substrato fundamental dos estudos oitocentistas e de grande
parte da fenomenologia, a exemplo de Mircea Eliade. Este ultimo, em suas obras,
procurou mais um sistema descritivo do que explicativo, buscando uma tipologia
genérica das formas e praticas religiosas (CARDOSO, 2005, p. 211). A esséncia da
religido era mais buscada do que a sua historia. Ao construir seu modelo comparativo,
Eliade buscava a esséncia dos fendmenos de crenca, criando generalizacfes, regras a-
historicas e interpretacdes irracionalistas (HERMANN, 2010, p. 321).

Instaurada como disciplina no Oitocentos, a Etnologia dedicou-se a sistematizar
as diferentes sociedades, sendo as crencas uma chave fundamental para a organizacao
destas. Mas nesta época, as teorias evolucionistas, os modelos biolégicos e as ideias
politico-sociais eurocéntricas referendavam as religides enquanto partes de um processo

de evolucdo espiritual. Foi com o surgimento da sociologia que o papel social das

SOT




RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 02 - n. 02 - 2013

religibes passou a ocupar um patamar mais importante nas reflexdes académicas. Ainda
assim, pesquisadores como Emile Durkheim buscavam as caracteristicas essenciais de
todas as religibes: uma explicacdo genérica ainda era o objetivo das investigacdes
(HERMANN, 2010, p. 316-318).

As interpretagdes mais recentes questionam a existéncia de uma natureza humana
e se preocupam muito mais com sua re-elaboracdo histérica. Também ndo se busca mais
a origem dos mitos ou das crengas, objetivos comuns ao positivismo, cientificismo e
ideologias oitocentistas (HERMANN, 2010, p. 323-324). A visdo antropoldgica e
historica tem se multiplicado desde a segunda metade do século 20, enfatizando os
aspectos culturais do fendmeno das crencgas coletivas. Mas temos que levar em conta
que se as interpretacbes sobre cultura se modificaram, obviamente, os enfoques
culturais da religido também. Tradicionalmente, o social € pensado enquanto a
totalidade das relagcdes que os grupos mantém entre um mesmo conjunto, enquanto a
cultura seria o social visto de seus aspectos individuais: “cultura ¢ o conjunto dos
comportamentos, saberes e saber-fazer caracteristicos de um grupo humano ou de uma
sociedade” (LAPLANTINE, 1999, p. 120). Por sua vez, os estudos de aculturacao
levaram a uma redefinicdo de cultura, recebendo esta um referencial mais dinamico e
deixando de ter um carater monolitico. Ela ndo existiria em estado puro, sempre igual:
toda cultura estaria em permanente processo de construgdo, desconstrucdo e
reconstrucdo, sendo a aculturacao universal. Com isso ndo existiriam culturas puras nem
mesticas, mas mistas. E essa dindmica € construida sincronicamente, isto &,
historicamente (CUCHE, 2002, p. 137-142).

A Antropologia cultural define a religido como uma crenca no sobrenatural,
atuando como uma forca coercitiva de uma sociedade. Criam-se pessoas qualificadas
para tratar esse sobrenatural, os sacerdotes e suas técnicas, e também templos e
hierarquias, originando 0s aspectos institucionais que sdo caracteristicos das religides
(TITIEV, 1979, p. 290-298). E 0 quanto de uniformidade teria uma religido em uma
dada sociedade? Os sentimentos, sonhos, mitos, utopias, a magia, 0s medos passaram a
ser estudados especialmente pela Nova Historia Cultural, originando as pesquisas de
religiosidade folclorica: “a religido popular ¢ um momento essencial da cultura popular”

(FRANCO JUNIOR, 1996, p. 33). Mas o0 que seria exatamente uma cultura popular?

90T




RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 02 - n. 02 - 2013

Existem diversas interpretagdes, as mais importantes giram em torno de dois
referenciais: 0 que concebe as culturas populares como sem criatividade e marginais, e
outra, que identifica nela autonomia e autenticidade. Hoje em dia, os antropélogos
percebem que elas ndo s&o totalmente dependentes, nem autbnomas, e sim, uma reunido
de elementos originais, importados, emprestados ou inventados. Como qualquer cultura,
ndo é homogénea, mas construida numa situacdo de dominacéao e contestacdo (CUCHE,
2002, p. 146-156). Uma das nocdes mais importantes da nova historiografia, a
circularidade e o hibridismo cultural — no caso das pesquisas de Carlo Ginzburg —
demonstraram que crencas populares e de elite, apesar de diferentes, quando em contato
realizam trocas e re-significacbes. Um dos grandes esteredtipos religiosos modernos, o
sabd (a reunido das bruxas), nasceu efetivamente do cruzamento conflituoso entre
cultura folclorica e erudita durante o final da Idade Média (GINZBURG, 2001, p. 22).
Desta maneira, 0 autor conseguiu identificar relacbes diacronicas entre mitos e ritos,
recusando a interpretacdo fenomenoldgica que buscava uma esséncia religiosa e
empregando um meétodo comparativo historiografico (HERMANN, 2010, p. 329).

E justamente, o campo das pesquisas sobre cultura e religido popular foi onde se
abriu o enfoque da histéria religiosa de um campo tradicional, institucional, para o
estudo das sensibilidades: “os sentimentos religiosos fortemente enraizados nao podem
ser alcancados a ndo ser através de suas expressdes culturais” (FRANCO JUNIOR,
1996, p. 33). Além disso, os historiadores culturais estdo adotando um conceito de
religido mais amplo, que permita sair dos discursos da tradicdo judaico-cristd; que
possibilite estudar as manifestaces de crenca de pessoas ndo filiadas a nenhuma
instituicdo; abandono da busca de uma esséncia nas religides e entender 0s sentimentos
de crenca a partir de recortes historicos; que crie condicdes para ir além da teologia e
pensar as crencas e praticas, tanto comunitarias quanto individuais, entrando no campo
das religiosidades (BELLOTTI, 2004, p. 100). Para outros, o conceito de religiosidade
substitui o de “supersticdo”, com forte carga pejorativa, e o de “religido popular”, que
implica em radicalismos com relacdo a crencas oficiais. Com isso, poderiamos ter com
esse conceito trés niveis de analise: a religido formal;, os sentimentos, atitudes e
comportamentos do religioso; as praticas e manifestacdes concretas (CARDOSO, 2005,
p. 222-223).

LOT




RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 02 - n. 02 - 2013

Em outro viés, podemos entender a religiosidade como um campo de articulacdo
entre a religido, a magia e 0 mito — conceitos tradicionalmente opostos ou com vinculos,
dependendo do enfoque tedrico. A Antropologia Cultural tradicionalmente separa as
crencas no sobrenatural em dois tipos basicos: naquelas realizadas em épocas
especificas do ano (religiosas) das feitas em momentos de crise (magicas). Quase
sempre 0s ritos magicos ndo possuem estrutura institucional e igrejas, mas nem sempre
sdo realizados no ambiente domésticos ou individual (existem ritos méagicos publicos,
como em épocas de guerra ou catastrofes, TITIEV, 1979, p. 307). A oposicdo entre
essas duas formas de crencas, entre uma mais complexa, com conteddo teol6gico
(religido) e outra de carater mais simples ou pré-cientifica (magia), também vem sendo
descartada entre os pesquisadores. Na realidade, ambas se interpenetram. As duas sao
sistemas simbolicos e de conhecimento, de forte carater social, mas diferenciando-se
quanto ao seu exercicio: a magia tende ao individual e é fonte de imoralidade, anomia,
enquanto a religido tem forte conotagdo moral e coesdo (MONTEIRO, 1986, p. 15).
Quanto aos mitos, sdo narrativas orais e imageticas que fundam/explicam a realidade

natural por meio de sentidos culturais (MASSENZIO, 2005, p. 141); operando como

modelo de comportamento, guia para o cotidiano e o transcendente, e como discurso
metaférico sobre o divino, o natural e 0 humano (FRANCO JUNIOR, 1996, p. 38-39).

Figuras 1 e 2: Pinturas rupestres de Tanum, Bohuslan, Suécia, datadas de 1.800 a 400 a. C.
Fonte: http://www.rockartscandinavia.se/ Acesso em 28 de janeiro de 2012.

Figuras masculinas com o pénis ereto, a maioria portando armamento (machados, espadas ou
langas). Algumas destas figuras estdo em meio a diversos tipos de animais quadrupedes, outros
viajam em barcos (figura 2). Certas representacdes masculinas em posigao falocéntrica possuem
um tamanho descomunal em relagdo as figuras ao seu redor, o que pode indicar serem
divindades ou seres sobrenaturais (A mais famosa tem pelo menos cinco vezes o tamanho das
figuras masculinas em sua volta e porta uma grande langa em suas méos, sendo vista como a
figuracdo de Odin, figura 1, BOYER, 1997, p. 119). Outras figuras falicas sdo duplicadas,
possuindo 0 mesmo armamento e a mesma posi¢cdo uma defronte da outra, indicando talvez
algum tipo de culto. Também existem representacOes de casais abragados (onde o homem esta
excitado e portando uma espada), tendo outra figura de guerreiro falico portando um machado
logo acima de suas cabegas - vista como uma representacdo do hierogamos, 0 casamento

80T



http://www.rockartscandinavia.se/

RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 02 - n. 02 - 2013

sagrado (BOYER, 1997, p. 81). Ainda segundo o mitlogo Régis Boyer, estas figuras estariam
relacionadas a cultos solares e a ritos de procissdo, destacando as imagens em que seres
masculinos transportam em suas méos pequenos barcos (1981, p. 60-62). Analisando todo o
conjunto rupestre da ldade do Bronze de Bohuslan, podemos perceber uma grande antiguidade
do culto féalico na Escandinavia, muito tempo antes da Era Viking.

Em nosso referencial, magia, religido e mito fazem parte dos mesmos sistemas de
crenca e cosmovisao de uma sociedade em dada época, mas podem diferir em sua visao
de mundo. A diferenca ndo esta tanto em seu instrumental, na estrutura da prética, e sim
no contexto de sua operacionalidade. Na Inglaterra tardo-medieval, as ceriménias
catolicas ndo possuiam a mesma devocdo para todos os membros: enquanto 0s
sacerdotes e aristocratas seguiam o missal dentro da estrutura teoldgica vigente, a maior
parte do publico, constituido por camponeses analfabetos, aguardava ansiosamente o
momento da consagracdo da hostia, que para eles, era um momento magico. Apos o
ritual, a hostia (que ndo era engolida pelos comungantes) era utilizada para operacdes
magicas, como cura a doentes ou protecdo contra ma sorte (THOMAS, 1991, p. 42). Até
hoje, muitos catolicos fervorosos recorrem em ambiente doméstico, a servigos de
benzecdes e praticas de curas magicas (ndo totalmente aceitas pelos eclesiasticos e pela
instituicdo catolica), enquanto padres rezam missas pelo radio ou TV e seus devotos
bebem um copo de agua, supostamente “consagrado” durante a cerimonia em seus lares
(GERRIERO, 2003, p. 26). Com isso, percebemos que no medievo:

1 — Os individuos de uma mesma cultura compartilhavam dos mesmos mitos (na
Era Viking, a mitologia escandinava; no cristianismo medieval, essencialmente as
narrativas de origem biblica), mas nem sempre com conotacdes, interpretacdes e
sentidos idénticos;

2 — As pessoas de uma mesma cultura compartem genericamente da mesma
religido, mas selecionam as categorias miticas conforme sua categoria social ou a rede
de relacOes sociais da qual fazem parte (ha Era Viking, existiam cultos especificos para
deuses da fertilidade entre os camponeses - 0s Vanes, enquanto a elite perpetuava mais
0s ritos odinicos. Mas em momentos sazonais, existiam celebracbes que envolviam
todos os membros da sociedade);

3 — Os integrantes da mesma cultura partilham de crencas magicas, mas elas

podem se diferir em sua estrutura pelo viés social (No mundo cristdo, ocorria a magia

60T




RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 02 - n. 02 - 2013

popular, de origem folclorica, e a erudita, que mesclava a tradicéo oriental e eclesiastica
entre os letrados. Ambas podiam utilizar a Biblia como repert6rio magico).

A relacdo entre apreensao cultural e social da religiosidade € uma perspectiva que
necessita sempre ser equalizada: o conceito de cultura pode ser muito Util para objetos
materiais, normas de comportamento e processos de pensamento, enquanto sociedade se
distingue das outras por apresentar configuracdes especificas em uma rede fechada de
relagbes sociais (CARDOSO, 2005, p. 278). Tanto a religido quanto a magia utilizam o
mito como instrumento de controle do sobrenatural, com variagdes ao nivel social Na
religido pagd nordica, as divindades podem ser celebradas em oferendas e sacrificios
publicos e sazonais (como Odin, nos cultos escandinavos, neste caso enfatizando sua
auto-imolacdo na arvore cosmica de Yggdrasill, LANGER, 2005, p. 7), mas também
invocadas em rituais privados, a exemplo da utilizacdo de deuses para aplacar doencas
em inscricdes de amuletos (a placa runica de Ribe conclama Odin para combater a dor e
andes maléficos, MACLEOD, 2006, p. 25). Neste caso, as narrativas miticas sao
selecionadas conforme o contexto operacional dos praticantes. Estelas com cenas
mitolégicas foram muito empregadas para demarcar sepulturas de guerreiros na ilha de
Gotland. Sendo membros da aristocracia nordica, os temas que mais aparecem
representados nestes monumentos foram vinculados ao triunfo marcial do morto
chegando ao palacio do Valhala, onde reina Odin (LANGER, 2003, p. 93-129).
Enguanto as praticas funerarias sao terrenos tipicos da religido, por sua vez os rituais
envolvendo algum tipo de auxilio sdo da magia. Aqui a selecdo da narrativa oral
mitoldgica pode envolver outros aspectos da mesma deidade — nos rituais de seidr, Odin
surge relacionado a magia da deusa Freyja, em seus aspectos xamanico e psicopombo
(LANGER, 2010, p. 3).

(1))




RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 02 - n. 02 - 2013

Figura 3: Rocha félica da Nouega, século 111-VI d. C., Historisk Museum Oslo.
Fonte: http://www.flickr.com/photos/28772513@N07/3566337017/ Acesso em 05
de janeiro de 2012.

Figura 4: RoOdsten (Pedra vermelha), Ostergétland, Suécia. Fonte:
http://www.panoramio.com/photo/21173751 Acesso em 05 de janeiro de 2012.
Monumento cujo nome foi registrado pela primeira vez em 1360, sugerindo uma
longa tradicdo num papel associado a ritos de fertilidade. Acredita-se que
desgracas podem acontecer se a pedra ndo for regularmente pintada das cores
vermelho, preto e branco. Esse folclore pode ter sido derivado de antigas praticas
sacrificiais que pintavam a rocha com sangue (SANMARK, 2004, p. 165).

O conceito de religiosidade pode tornar esse quadro muito mais instrumental aos
historiadores, possibilitando perceber os espacos especificos de cada pratica, sem perder
de vista a dindmica e o contexto de relacdo entre elas. Com a cristianizacdo da
Escandindvia (no século Xl), os relatos miticos desaparecem dos cultos publicos,
substituidos pela tradi¢do judaico-cristd, mas ndo da oralidade e do mundo privado. O
folclore dara sobrevivéncia as narrativas dos antigos deuses, preservados em VAarios
tipos de literatura no periodo cristdo (séculos XIIl a XV), e atuando ininterruptamente
no universo da magia mesmo com o desabrochar dos tempos modernos (século XVI,
LANGER, 2009a, p. 66-90).! Seja com operagGes magicas dos tempos vikings que
ainda sobrevivem no mundo camponés, seja com ritos mesclados ao universo ocultista
de origem oriental, 0 mito adapta-se aos novos tempos.

A religiosidade deve ser sempre pensada como um sistema simbolico

extremamente dinamico, produto constante de hibridismos e resignificacdes culturais,

1 O surpreendente ressurgimento de um culto individual ao deus Odin em Estocolmo, que levou Ragvald
Odinskarl para a inquisicdo em 1484 (MITCHELL, 2009, p. 263-286).

Ti1



http://www.flickr.com/photos/28772513@N07/3566337017/
http://www.panoramio.com/photo/21173751

RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 02 - n. 02 - 2013

de preservacdo ou inovacdo de elementos autoctones e estrangeiros. Sem apelarmos
para uma ideia de natureza humana universal, inconsciente e anistérica (seja 0 Homo
symbolicus, 0 Homo religiosus ou 0s arquétipos do inconsciente coletivo), empregamos
aqui com muito mais propriedade um enfoque sincrénico, onde os hibridismos
religiosos sdo refletidos a partir de conexdes, embates e mesclas socioculturais em um
dado momento histérico.

O conto de Valsi

A narrativa de VOIsi é encontrada inserida na Olafs saga hins helga, e
denominada de Volsa péattr (o conto de Vélsi), preservado no manuscrito Flateyjabdk,
datado do século XIV.2 Basicamente, o relato descreve uma fazenda ao norte da
Noruega, onde vivia uma familia de nérdicos pagdos. Durante o final de outubro, no
momento que morre o cavalo do fazendeiro, este foi utilizado como alimento. Logo
ap0s, um escravo corta 0 pénis do cavalo (vingul) e o filho do senhor o leva para sua
mde e irma, que o secam com muito cuidado e o envolvem em um pano de linho
juntamente com alho poré e outras ervas. Toda noite 0s moradores da casa realizavam
uma oracdo ao pénis, que era repassado para cada individuo ap0s pronunciar uma
estrofe. O rei Olaf o santo estava visitando aquela regio no ano de 1029, com dois
homens de confianca, e entram na fazenda durante a noite. Apds sentarem-se em um
banco, observam a entrada da filha do fazendeiro. Saudados, todos os trés homens
identificam-se pelo nome de Grim (mascarado). Logo apos entra o senhor, o seu filho e
0 escravo, e a mesa de jantar é preparada. Em seguida, o pénis embalsamado (Volsi) é
repassado para cada membro da casa pela mulher, primeiro para o seu marido, em
seguida para o filho, a filha, o escravo e a escrava, que recitam uma estrofe cada um.
Quando o pénis é passado para o rei, este o atira para o cachorro da casa, que
imediatamente o devora. Olaf retira sua capa, revelando sua identidade e convertendo

todos para o cristianismo.

2 O Flateyjabok (livro de Flatey) é um manuscrito escrito pelos padres John bdrdarson e Magnus
porhalsson entre 1387-1390. Consiste em 225 grandes félios, agora reunidos em dois volumes, contendo

49}

grande colecdo de sagas islandesas (HOLMAN, 2003, p. 96).



RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 02 - n. 02 - 2013

Figura 5: Estatueta de Freyr, Rallinge, Suécia, ano mil. Fonte: GRAHAM-
CAMPBELL, 2001, p. 182. Nesta representacdo, podemos perceber a entidade
segurando a sua barba, considerada também um simbolo de virilidade entre os
povos nordicos, além do pénis ereto, um atributo comentado na descricdo de
Adm de Bremen sobre uma estatua deste deus em Uppsala, Suécia.

Figura 6: Estatueta de madeira de Broddenbjerg, Jutlandia, Dinamarca, Idade
do Ferro. Fonte: DAVIDSON, 1988, p. 15. Este objeto comprova a existéncia
de simbolismos religiosos relacionados ao falicismo nordico bem antes da Era
Viking.

Essa pequena narrativa sempre foi muito polémica nos estudos escandinavos. A
grande maioria dos pesquisadores inclinou-se a identificar nela a preservacgéo literaria
de um ancestral rito dos tempos pré-cristdos. Turville-Petre associou a narrativa com o
culto do deus Freyr, enquanto Folke Strom relacionou a mesma com a deusa Skadi e as
divindades da fertilidade (SIMEK, 2007, p. 365). O mit6logo francés Régis Boyer
acredita que Volsi representava um rito sacrificial magico da Era Viking (BOYER,
1986, p. 155), enquanto Gro Steinsland considera uma referéncia a um culto para
gigantas (Steinsland, 1986, p. 216), idéia compartilhada por BERNARDEZ, 2010, p.
186. Neste caminho, baseando-se nas perspectivas dos estudos de cultura material de
Neil Price, cogitou-se a narrativa como uma demonstracdo na crenca do falo enquanto
simbolo de valores hierarquicos sociais, politicos e religiosos (HEDEAGER, 2011, p.
104-114). Quanto aos criticos, temos K. Dlwel na década de 1970, que considerava este
conto uma invencao cristd do século XIV para desmoralizar o paganismo (SIMEK,
2007, p. 366). Mais recentemente, em um denso estudo bibliografico e documental,
voltou-se a cogitar a Volsa pattr como um produto mais proximo da época de

composicdo do Flateyjabok que a do paganismo (TOLLEY, 2009, p. 1-18), ou seja, um

€17




RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 02 - n. 02 - 2013

produto literario da Idade Média Tardia. Num caminho intermediério, cogitou-se que 0s
fazendeiros relatados pela saga ndo eram mais pagdos, mas “tradicionalistas passivos”,
isto €, cristdos que perpetuavam préaticas dos tempos pagdos através do folclore
(DUBOIS, 2006, p. 76).

De qualquer maneira, mesmo que 0 conto seja uma invencao crista tardia, ele foi
baseado essencialmente em uma tradicdo folclorica que remete a crencas dos tempos
pagéos, ainda conhecidas pela audiéncia da saga no momento em que foi composta —
uma ideia que mesmo o0s pesquisadores céticos mais recentes vém admitindo
(TOLLEY, 2009, p. 14; MITCHELL, 2011, p. 56). Procuraremos analisar alguns pontos
do conto, confirmando ou questionando alguns referenciais da historiografia, mas
essencialmente procurando articular como eles podem servir para o estudo da
religiosidade da Escandinavia na Era Viking e nos primeiros tempos do cristianismo.

O primeiro elemento a ser considerado € a estrutura do objeto. O pénis
mumificado do cavalo, denominado de Volsi, foi envolto em linho e coberto com alho
pord (“lini geeddr en laukum studdr”, Voélsavisur 4). O linho (Linum usitatissimum) é
uma planta herbacea utilizada tradicionalmente para fabricacdo de fibras téxteis na
Escandinavia desde a pré-histdria, especialmente no leste da Suécia, e também era um
simbolo de riqueza (DAVIDSON, 1998, p. 98-99). O alho-poré (Allium porrum) é uma
planta europeia muito utilizada na alimentacdo, mas ao mesmo tempo, € um das ervas
mais associadas a tradicao falica e sexual no mundo germanico, utilizada em encantos
para amuletos desde a Antiguidade (MACLEOD, 2006, p. 103). A poesia éddica
emprega esta erva como metafora para a virilidade, a exemplo do heréi Sigurd que é
comparado a um alho pord crescendo acima da grama (“sem veeri grenn laukr”,
Gudranarkvida in forna 2).

Estas duas plantas aparecem inseridas na inscricdo ranica de uma faca de
Flgksand, Noruega, datada do século IV d.C e encontrada numa sepultura feminina:
“Lina, laukaz, fehu” (Linho, alho poro, prosperidade) (MACLEOD, 2006, p. 103).
Evidentemente aqui temos uma férmula mégica intentando a abundancia de comida,
protegendo assim toda a fazenda. Essa conexdo de fertilidade ctdnica tem sentido com
outras referéncias éddicas desta erva, como no momento apos a criacdo de Midgard por
Odin, Vili e Ve, onde “brotaram do chao verdejantes alhos pords” (“pa var grund gréin

greenum lauki”, VOluspéa 4).

149"




RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 02 - n. 02 - 2013

Em algumas inscri¢des runicas, 0 nome da erva é abreviado para varios I, como na
inscricdo de Gjersvik, Noruega, e em varios amuletos surge também a runa n, Ing, o
nome de uma antiga divindade da fertilidade, associada a Freyr nas fontes nordicas.
Cavalos e reis relacionam-se a este deus, e aqui, obviamente, nos remetemos novamente
ao exemplo de Volsi. Ndo somente a carne dos cavalos era consumida em rituais, mas o
préprio rei era conectado a fertilidade de todo o reino, sacrificado em tempos de fome
(como Domaldi na Ynglinga saga 15). Também encontramos uma conexdo entre
cavalos, fertilidade, soberania e reis em comum com outras antigas tradi¢cdes europeias.
A maior similitude ritualistica entre 0 mundo nérdico representado por Volsi € com o
culto de Reitia, no norte da Italia, cujo santuario tinha cabecas de cavalo e era alcunhada
de Pora (alho pord), enquanto sua equivalente romana, a deusa da magia Carmentis,
recebia o titulo de Porrima (MACLEOD, 2006, p. 104-105, 107-108).

Mas se neste contexto mediterranico a fertilidade é representada por deusas, na
area escandinava ela é eminentemente relacionada com a virilidade masculina. Em
pinturas rupestres da idade do bronze (especialmente Buhuslan, Suécia), imagens
masculinas falicas surgem em diversos contextos: sagrando a unido entre um homem e
mulher, segurando armas, remando, etc. Monumentos pétreos imitando pénis sdo
conhecidos na regido de Vestlandet, Trondelag e Helgeland (Noruega), e sdo associadas
a regides sagradas de culto (hov) (HEDEAGER, 2011, p. 112). A maioria das estelas
gotlandesas da Era Viking (com carater funerario) possuem um formato nitidamente
falico. Duas das mais famosas destas estelas, Tjangvide | e Ardre VIII, representam um
cavaleiro (Odin ou um herdi falecido) entrando no Valhala com o pénis ereto, sendo
recebidos por uma valquiria e seu hidromel.

Assim, fertilidade a abundancia foram simbolizadas pelo membro masculino
ereto. Na célebre descricdo de Adam de Bremen, existia uma estatua do deus Freyr em

iz

Uppsala com um imenso falo (“cum ingenti priapo”, Gesta Hammaburgensis 26), do
mesmo modo que a estatueta sueca de Rallinge, século XI, considerada uma

representacdo deste deus com membro enrijecido.® O falo ndo é meramente uma

% Pesquisadores estdo contestando a interpretacdo de que esta estatueta seja de Freyer (SANMARK, 2004,
p. 160; TOLLEY, 2009, p. 15). Neil Price afirma que ela pode se tratar tanto da representacdo de Freyr
como de Odin, Loki, um ando, um gigante, um rei, um homem — ou seja, qualquer figura masculina
libidinosa apontada pelas fontes nordicas (PRICE, 2006, p. 179-180). Questionamos esse ponto de vista:
Odin geralmente é representado como um caolho nas esculturas e pingentes; a Unica evidéncia concreta

STT

de uma imagem de Loki é a pedra de Snaptun (um homem de bigode com a boca costurada). Se



RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 02 - n. 02 - 2013

metafora para os cultos de fertilidade, mas um simbolo do poder de penetracéo,
ocupando aqui um cédigo social de dominacdo e submissdo relacionado com as
diferencas de hierarquia social e sexual. Deste modo, a sexualidade ndo é uma esfera
separada da politica no mundo nérdico, atuando no cotidiano religioso e social
(HEDEAGER, 2011, p. 115, 118).

O segundo aspecto a ser considerado no conto de Vélsi é o ritual. No momento
em que todos recebem o VOlsi e recitam poemas, uma das estrofes repete-se por nove
vezes: “Receba mornir este objeto sagrado” (““biggi mornir petta bleeti”’, Vilsavisur 4).
A traducdo da palavra mérnir € muito debatida, recebendo duas conotacGes: espada,
num sentido similar a pénis (nos poemas mnemdénicos pulur); e giganta (como no
poema éddico Haustlong 6, refererindo-se a Skadi e no poema escaldico pérsdrapa 7
relacionada a seres combatidos pelo deus Thor). Dentro deste Gltimo referencial, a
pesquisadora Gro Steinsland intentou perceber no conto de V4lsi a prova de um antigo
culto para gigantas, onde o pénis do cavalo representa o deus Freyr e mornir uma
giganta (STEINSLAND, 1986, p. 216-222). Concordamos com a pesquisadora quando
concebe as gigantas como integrantes de uma cosmovisdo nordica (portanto mitica),
onde esses seres femininos foram considerados muito importantes, tanto como
mantenedores do casamento quanto da ordem e do caos no universo, como 0s deuses.
Mas aqui temos que separar mito de rito, algo que ja debatemos no inicio deste artigo.
Reiteramos Tolley (2009, p. 17) e Dumézil (1992, p. 112-113) de que ndo existiu no
mundo nordico uma veneracdo a gigantas e também baseado em pesquisas
topondmicas, o académico Brink (2007, p. 125) cita que Unicos seres femininos que
receberam culto na Era Viking foram as deusas Freyja e Frigg.

As figuras de Gerd e Skadi constituiram importantes elementos nos simbolismos
hierogamicos, onde a figura de um deus casando com uma giganta foi um elemento
central nos rituais de fertilidade. Pequenas placas de ouro descobertas na Escandinavia e
retratando um homem abracando uma mulher, vem sido considerados oferendas votivas
simbolizando Freyr e Gerd — como o local do achado originalmente era o saldo real,

esse casamento pode ter sido conectado a uma origem mitica da dinastia real

considerarmos que outras estatuetas (como a do deus Thor de Eyrarland, Islandia) possuem exatamente a
mesma dimensdo (6,9 centimetros), indubitavelmente trata-se de amuletos relacionados as principais
divindades. E levando em conta o relato de Adam de Bremen, a maior probabilidade é de que a estatueta
seja mesmo a representacéo de Freyr.

911




RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 02 - n. 02 - 2013

(SORENSEN, 1999, p. 215). Mas isso ndo significa que a giganta (no caso, Gerd) foi
cultuada, e sim, de que ela era parte importante de um ritual que na realidade,
prepondera a importancia de uma divindade masculina, o deus Freyr. Do mesmo modo,
0 conto de VOlIsi enfatiza a conservacédo e celebracdo de um pénis de cavalo, que deve
ter representado originalmente um vinculo direto com este deus. Neste caso, a frase
“Receba mornir este objeto sagrado”, somente reforga uma sacralidade relacionada ao
membro animal. A tradicdo falocéntrica de um amor magico pode ser conferida em
outras fontes nordicas durante o medievo, como na inscri¢do rdnica de Bergen (século
XII1) e no poema Buslubzn* e também esta conectada a um imaginario onde o pénis de

cavalo desempenha um papel central tanto na difamacdo publica quanto no conceito de

masculinidade escandinava (MITCHELL, 2011, p. 57).

Figura 7: llustracdo de culto lapdo para a deusa Wirku Accha (acima de monticulo
funeréario), de autoria de Bernard Picart, realizada entre 1600 e 1700 e publicada na
edicdo francesa do livro The ceremonies and religious customs of the various nations,
em 1725. Fonte: http://www.flickr.com/photos/28772513@N07/3710997426/ A
imagem alude a cultos pagéos relacionados a sexualidade e fertilidade da terra, ainda
realizados no extremo norte da Escandinavia durante o século XVII. Os lapdes do norte
da Suécia e Noruega mantiveram conexdes e influéncias com a religiosidade nordica da
Era Viking, que vem sendo apontada por varios pesquisadores recentes, especialmente a
construcdo de plataformas, postes, estatuas de pedra e madeira, altares e sitios
sacrificiais e de adoracdo (SANMARK, 2004, p. 169-176; DUBOIS, 1999, p. 12-17).

O ultimo elemento a ser considerado no conto de Vélsi sdo as pessoas envolvidas.
A mulher do fazendeiro ocupa um lugar central, enfatizado pelos pesquisadores como
um reflexo da importancia feminina nos cultos domésticos, equivalente a uma
sacerdotisa (BERNARDEZ, 2010, p. 184). Esse papel feminino preponderante seria um
reflexo do culto as gigantas (STEINSLAND, 1986, p. 216-218) ou da oposicdo do

4 Para uma analise da relagdo entre falicentrismo e gigantas no poema Buslubzn, consultar: LANGER,
2009b, p. 66-90.

LTT



http://www.flickr.com/photos/28772513@N07/3710997426/

RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 02 - n. 02 - 2013

poder feminino na esfera privada, oposto ao poder masculino da esfera publica (ritos
odinicos) (BOROWSKY, 1999, p. 25). Esta Gltima pesquisadora ainda compara 0s
rituais de seidr® e as perfomances femininas pagas (como a da poetisa Steinunn®) com o
controle da fazendeira com o Vélsi, e do mesmo modo que Steinsland opde esse ritual
doméstico com a esfera dos cultos a Odin, representado pelos guerreiros e elite
aristocratica. Nas concepgdes destas duas pesquisadoras, temos evidentemente um
referencial feminista, que consideramos um tanto anacrénico.

Tabela 1: Esquema diacrdnico da narrativa de Volsi (para a regido da Escandinavia)

Era Viking (793-1066) Periodo cristdo inicial Periodo cristdo tardio

Origem do ritual (século XI-XI1) (século XV)
Composicao oral do conto | Forma literaria definitiva
do conto

Ritual hierogamico | Ritual
desconhecido, envolvendo | empregado

hierogamico | Celebracdo de um pénis de
durante | cavalo em todas as noites

0 simbolismo da unido
entre um deus e uma
giganta, possivelmente
conectado a figura do
cavalo, a plantas (linho,
alho poro) e ao deus Freyr.

cerimbnias de casamento e
colheitas no mundo rural,
de origem pagd e
preservado pelo folclore.
Irreverente e humorado,
essencialmente empregado
para fecundar
simbolicamente a noiva.

durante o Outono, pelos
membros de uma fazenda.
O objeto é destruido pelo
rei cristdo Olaf. A intengéo
objetiva do conto &
desmoralizar o paganismo,
mas empregando uma
antiga narrativa conhecida

da audiéncia.

Em primeiro lugar, ndo ha como relacionar diretamente os rituais de seidr ao
conto de Volsi:” a maioria das fontes literarias, inclusive a que contém mais detalhes, a
Eiriks saga rauda 8, ndo ocorre qualquer mencao a falo ou cavalos. Em segundo, apesar
de ndo sermos contrarios a ideia da importancia do papel feminino na esfera doméstica e
na religiosidade® e das gigantas na mitologia nérdica em geral, e mais especificamente
nas concepcdes hierogamicas, ndo ha como negar a preponderancia de um pénis de

cavalo na narrativa — um detalhe omitido por Borowsky em toda a sua argumentagédo. A

5 O seidr era um ritual da Era Viking essencialmente feminino e praticado tanto para fins curativos,
quanto amorosos, maléficos e para auxilio em época de escassez (LANGER, 2010, pp. 177-202).

& A respeito da performance paga de Steinunn na Njals saga, consultar LANGER, 2011, pp. 3-22.

7 A ndo ser o fato que o termo VOlsi pode ser relacionado a volr (bastdo), utilizado pelas volvas e
praticantes de seidr (HEDEAGER, 2011, p. 107).

8 Para detalhes sobre o episodio de seidr nesta fonte, consultar: LANGER, 2010, pp. 177-202.

® Concordamos com Borowsky (1999, p. 32) quando afirma que as performances femininas eram
importantes em situacdes de crise para manter o equilibrio entre a fazenda e a esfera publica; e com
Jochens (1998, p. 163) que considera que o cristianismo colaborou para declinar a importancia do papel
feminino do periodo pagéo.

S1T




RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 02 - n. 02 - 2013

esséncia da narrativa é a de um culto falocéntrico e ndo de um ritual a um ser feminino.
Mesmo no mundo rural nérdico, onde as narrativas orais de fertilidade eram essenciais
para a sobrevivéncia cotidiana (especialmente nas colheitas), os deuses ocupam um
lugar privilegiado. Ndo h&a uma separacdo tdo nitida entre o espaco da lavoura, da
criacdo dos animais ou do ambiente doméstico. Todos sdo conectados e cada deus ou
deusa ocupa um lugar dependendo da situacdo e ndo do contexto espacial. Assim,
deuses sdo relacionados a organizagdo das comunidades, a guerra, ao trabalho, ao
campo e terra, as viagens, negécios e herancas, leis, enquanto que as deusas se
concentram em aspectos particulares da vida (nascimento, crescimento, cura, amor,
sex0). De maneira nenhuma as deusas eram concebidas como “campeds” e defensoras
das mulheres oprimidas em um mundo masculinista (DAVIDSON, 1998, p. 189-190).
Em terceiro lugar, essa oposicdo entre um culto odinico de carater masculinista,
ligado a realeza e aos guerreiros (supostamente representando pelo mesmo nome dos
trés visitantes na narrativa, Grim, mascarado), versus um culto a fertilidade feminino e
doméstico (representado pela mulher do fazendeiro) também € mais um referencial
anacronico, portanto, contemporaneo.’® Como ja vimos antes, diversos aspectos dos
rituais de fertilidade envolviam aspectos masculinos como femininos. Se por um lado,
tanto Freyr quanto Njord podem encarnar simbolismos propiciatorios, paz e
casamentos, também Thor é uma importante deidade masculina que protege a vida na
terra para quem depende da caca, pesca e fazenda.!' Mesmo entidades tipicamente
femininas, como as disir, tanto encarnam a fertilidade da terra quanto possuem conexao
com casas reais (DAVIDSON, 2001, p. 101-106, 113).!2 Numa fazenda, tanto o
fazendeiro como a sua esposa podiam conduzir ou liderar os cultos religiosos
(ROESDAHL & S@RENSEN, 2008, p. 130), ndo havendo necessariamente uma
especialidade de género neste quesito. Neste sentido, concordamos com Tooley (2009,

p. 17) quando afirma que apesar do conto basear-se no conhecimento da antiga tradicao

10 para este referencial na narrativa de Vélsi consultar especialmente: BERNARDEZ, 2010, p. 185;
BOROWSKY, 1999, p. 24-25.

1 Thor é conectado diretamente com a fertilidade da terra (ROESDAHL & SGRENSEN, 2008, p. 130).

12 Também deidades masculinas relacionadas com o sexo e a fertilidade possuiam conexdes com a
soberania e a lideranga aristocratica, como Freyr. “No contexto nérdico, Odin € associado com o alto
escaldo de poder, com reis e nobres; Freyr e Thor sdo deuses do nivel da chefia local (...) Tanto Thor
quanto Freyr representam a fertilidade para as chefias locais”. Mas também temos que estar atentos as
variacg@es regionais dos cultos: enquanto Odin é preponderante na alta aristocracia do oeste nordico, Freyr

61T

e Thor sdo mais importantes no mundo islandés (STEINSLAND, 2001, p. 38, 39).



RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 02 - n. 02 - 2013

nérdica de mulheres liderando cultos e praticas religiosas, foi elaborado dentro do
referencial cristdo de que a autoridade feminina é diabdlica.

Como conclusédo, podemos apontar alguns caminhos para futuros debates,
persistindo no referencial de que existem ainda muitas possibilidade reflexivas para se
pensar as fontes medievais. A ideia de que o conto de V0lsi € um produto tardio do
cristianismo pode ser questionada em um dado omitido pelos pesquisadores céticos
(como TOOLEY, 2009). Nas ilhas Féroe (de colonizacdo norueguesa), foi preservado
um folclore relacionado ao casamento, denominado Drunnur. Um osso do rabo de um
boi ou ovelha decorado com fitas é passado durante esta ceriménia, momento no qual o
participante deve proferir um verso pequeno antes de passar para a proxima “vitima”.
Geralmente os versos possuem insinuagdes de jocosidades sexuais (DUBOIS, 2006, p.
76). O detalhe de um membro animal com fitas sendo passado para outra pessoa ap0s
uma versificagdo e estruturalmente idéntico a narrativa de Volsi. Com isso, os detalhes
do humor (especialmente as estrofes do irmao passando o objeto para a irma e a dos
escravos, Volsavisur 6 e 9), ndo se devem a um referencial do cristianismo debochando
do paganismo, mas de uma caracteristica propria do humor sexual da Era Viking, que
pode ser observado em outras fontes literarias mais antigas, como nas cenas de
casamento da porgils saga ok Halflida 10. Préaticas similares também podem ser
conferidas em outras fontes folcléricas da Europa Setentrional, como festas das
colheitas da Escocia e Bavaria (DAVIDSON, 2001, p. 105).

Existe uma grande probabilidade de que o conto de Vélsi seja um eco de ritos
hierogamicos efetuados ainda na Era Viking, mas que desconhecemos maiores detalhes
(ver tabela 1). Essas crengas sobreviveram pelo folclore da Idade Média Central,
associadas a casamentos e festas das colheitas, mas ja numa sociedade cristianizada.
Com o tempo, a literatura do medievo tardio transformou-se num instrumento eficaz de
conversao, adaptando a narrativa para um efetivo controle ideoldgico da audiéncia. As
antigas crencas pagas sao agora desmoralizadas pela figura triunfante do santo, que
substitui a adoracdo de objetos idolatras pela salvagdo cristd, mas que ainda persistem
na memoria coletiva. Com isso a literatura ao mesmo tempo em que € produto da
historia, também é agente transformadora dela. Mas de qualquer modo, é um reflexo do

dinamismo cultural em que a religiosidade esta inserida.

0c1




RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 02 - n. 02 - 2013

Agradecimento: para a professora Ms. Luciana de Campos (NEVE) pela revisdo

no presente texto.
Referenciais

Fontes primarias:

ANONIMO, Gudranarkvida in forna, séc. XII. Texto em ndrdico antigo, edicdo de

Sophus Bugge's. Disponivel em: http://etext.old.no/Bugge/gudrun2.html Acesso em 13
de maio de 2012.

ANONIMO, Vélsa pattr, séc. XV. Texto em nérdico antigo, edicdo de Gudni Jonsson,
disponivel em: http://www.heimskringla.no/wiki/\V6lsa_pattr Acesso em 05 de janeiro
de 2011.

ANONIMO, Voluspa, séc. X. Texto em nordico antigo, edicido de Gudni Jonsson,

disponivel em: http://www.heimskringla.no/wiki/\VV6luspad Acesso em 24 de abril de
2002.

BREMEN, Adam de. Gesta Hammaburgensis ecclesiae pontificum, 1076. Texto em

latim, disponivel em: http://hbar.phys.msu.su/gorm/chrons/bremen.htm Acesso em 23
de maio de 2012.

Fontes secundarias:

BARLETT, Robert. From paganism to Christianity in medieval Europe. In: BEREND,
Nora (ed.). Christianization and the rise of Christian monarchy. Cambridge:
Cambridge University Press, 2007, pp. 47-72.

BELLOTTI, Karina Kosicki. Midia, religido e histéria cultural. Rever: Revista de
Estudos da Religiéo n. 4, 2004, pp. 96-115.

BERNARDEZ, Enrique. La historia de V6lsi. Los mitos germanicos. Madrid: Alianza
Editorial, 2010, pp. 179-185.

BOROWSKY, Zoe. Never in public: women and performance in Old Norse literature.
Journal of American folklore 112 (443), 1999, pp. 6-39.

BOYER, Régis. Héros et dieux du Nord: guide iconographique. Paris: Flammarion,
1997.

BOYER, Régis. La grande déesse du Nord. Paris: Berg International, 1995.

¥4}



http://en.wikipedia.org/wiki/Sophus_Bugge
http://etext.old.no/Bugge/gudrun2.html
http://www.heimskringla.no/wiki/Völsa_þáttr
http://www.heimskringla.no/wiki/Völuspá
http://hbar.phys.msu.su/gorm/chrons/bremen.htm

RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 02 - n. 02 - 2013

BOYER, Régis. Le monde du double: la magie chez les anciens scandinaves. Paris:
Berg Ingernational, 1986.

BOYER, Régis. La religion des anciens scandinaves. Paris: Payot, 1981.

BRINK, Stefan. How uniform was the old norse religion? In: QUINN, Judy (Ed.).
Learning and understanding in the Old Norse world: essays in honour of Margaret
Clunies Ross. London: Brepols, 2007, pp. 105-136.

CARDOQOSO, Ciro. Histdria das religides. Um historiador fala de teoria e metodologia.
Bauru: Edusc, 2005, pp. 209-230.

CUCHE, Denys. A nocéo de cultura nas ciéncias sociais. SP: Edusc, 2002.
DAVIDSON, Hilda Ellis. The lost beliefs of Northern Europe. London: Routledge,
2001.

DAVIDSON, Hilda Ellis. Roles of the northern goddess. London: Routledge, 1998.
DAVIDSON, Hilda Ellis. Myths and symbols in Pagan Europe: early Scandinavian
and celtic religions. New York; Syracuse University Press, 1988.

DETIENNE, Marcel. A invencgéo da mitologia. Brasilia: UNB, 1992.

DUBOIS, Thomas. Rituals, witnesses, and sagas (V6lsa pattr). In: ANDREN, Anders,
JENNBERT, Kristina & RAUDVERE, Catharina. (Eds.). Old Norse religion in long-
term perspectives: origins, changes and interactions. Lund: Nordic Academic Press,
2006, pp. 76-77.

DUBOIS, Thomas. Nordic religions in the Viking Age. Philadelphia: University of
Pennsylvania Press, 1999.

DUMEZIL, Georges. Do mito ao romance. S&o Paulo: Martins Fontes, 1992.
FRANCO JUNIOR, Hilario. A Eva barbada: ensaios de mitologia medieval. SP:
Edusp, 1996.

GUERRIERO, Silas. A magia existe? SP: Paulus, 2003.

GINZBURG, Carlo. Historia noturna: decifrando o saba. SP: Cia das Letras, 2001.
GRAHAM-CAMPBELL, James. The Viking World. London: Frances Lincoln, 2001.
HEDEAGER, Lotte. Phallus, fertility and death. Iron Age myth and materiality: an
archaeology of Scandinavia AD 400-1000. London: Routledge, 2011, pp. 104-114.
HERMANN, Jaqueline. Historia das religides e religiosidades. In. CARDOSO, Ciro &
VAINFAS, Ronaldo. (org). Dominios da histéria. RJ: Campus, 2010, pp. 315-336.

(44




RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 02 - n. 02 - 2013

HOLMAN, Katherine. Historical dictionary of the Vikings. Oxford: The Scarecrow
Press, 2003.

JOCHENS, Jenny. Women in Old Norse Society. Ithaca: Cornell University Press,
1998.
LANGER, Johnni. A morte de Odin? Representacdes do Ragnardk na arte das ilhas

britinicas (séc. X). Medievalista 11, 2012, pp. 1-30. Disponivel em:
<http://ufma.academia.edu/JohnniLanger/Papers> Acesso em 05/01/2012.

LANGER, Johnni. Pagéos e cristdos na Escandinavia da Era Viking: reflexdes sobre o
episodio de conversdao da Njals saga. Revista Brasileira de Historia das Religides
4(10) 2011a, pp. 3-22. Disponivel em:
<http://ufma.academia.edu/JohnniLanger/Papers> Acesso em 05/01/2012.

LANGER, Johnni. Simbolos religiosos dos vikings. Histéria, imagem e narrativas 11,
2011b, pp. 1-28. Disponivel em: <http://ufma.academia.edu/JohnniLanger/Papers>
Acesso em 05/01/2012.

LANGER, Johnni. Seidr e magia na Escandinavia Medieval: reflexdes sobre o episodio
de Porbjorg na Eiriks saga rauda. Revista Signum 11(1), 2010, pp. 177-202. Disponivel
em: <http://ufma.academia.edu/JohnniLanger/Papers> Acesso em 05/01/2012.
LANGER, Johnni. Galdr e feiticaria nas sagas islandesas: uma analise do poema
Busluban. Brathair 9(1) 20094, pp. 66-90. Disponivel em:
<http://ufma.academia.edu/JohnniLanger/Papers> Acesso em 05/01/2012.

LANGER, Johnni. Deuses, monstros, herdis: ensaios de mitologia e religido viking.
Brasilia: Editora da UNB, 2009b.

LANGER, Johnni. Religido e magia entre os vikings. Brathair 5(2), 2005, pp. 55-82.
Disponivel em: <http://ufma.academia.edu/JohnniLanger/Papers> Acesso em
05/01/2012.

LANGER, Johnni. Morte, sacrificio humano e renascimento: uma interpretacdo
iconografica da estela viking de Hammar |. Mirabilia 3, 2003. Disponivel em:
<http://ufma.academia.edu/JohnniLanger/Papers> Acesso em 05/01/2012.
LAPLANTINE, Francois. Aprender antropologia. SP: Brasiliense, 1999.

LERATE, Luis. Estrofas de Volsi. Poesia antiguo-ndrdica. Madrid: Alianza Editorial,
1993, pp. 59-63.

MACLEOD, Mindy & MEES, Bernard. Runic amulets and magic objects. New York:
The Boydell Press, 2006.

€l




RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 02 - n. 02 - 2013

MASSENZIO, Marcello. A histdria das religides na cultura moderna. SP: Hedra,
2005.

MITCHELL, Stephen A. Witchcraft and magic in the Nordic Middle Ages.
Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2011.

MITCHELL, Stephen A. Odin, magic, and a Swedish trial from 1484. Scandinavian
Studies 81, 2009, pp. 263-286.

MONTEIRO, Paula. Magia e pensamento magico. SP: Atica, 1986.

PRICE, Neil. What’s in a name? An archaeological identity crisis for the Norse gods
(and some of their friends). In. ANDREN, Anders, JENNBERT, Kristina &
RAUDVERE, Catharina. (Eds.). Old Norse religion in long-term perspectives:
origins, changes and interactions. Lund: Nordic Academic Press, 2006, pp. 177-182.
RAUDVERE, Catharina. Popular religion in the Viking Age. In: BRINK, Stefan (orgs.).
The viking world. London: Routledge, 2012, pp. 235-243.

ROESDAHL, Else & SORENSEN, Preben Meulegracht. Viking culture. In: HELLE,
Knut. Cambridge History of Scandinavia, vol. 1, Prehistory to 1520. Cambridge:
Cambridge University Press, 2008, pp. 121-147.

SANCHIS, Pierre. No mapa das religides, ha lugar para a “religiosidade”? Revista de
Ciéncias Humanas 30, UFSC, 2001, pp. 183-198.

SANMARK, Alexandra. The nature of Pre-Christian religious custom. In: Power and
conversion: a comparative study of Christianization in Scandinavia. Occasional Papers
in Archaeology 34, 2004, pp. 147-185.

SIMEK, Rudolf. Vélsi. Dictionary of Northern Mythology. Cambridge: D.S. Brewer,
2007, pp. 365-366.

SORENSEN, Preben Meulengracht. Religion Old and New. In: SAWYER, Peter (Ed.).
The Oxford lllustrated history of the Vikings. Oxford: Oxford University Press,
1999, pp. 202-224.

STEINSLAND, Gro. Origin myths and rulership. From the Viking Age ruler to the ruler
of medieval historiography: continuity, transformations and innovations. In:
STEINSLAND, Gro; SIGURDBSS@N, Jon Vidar; REKDAL, Jan Erik (eds.). Ideology
and power in the Viking and Middle Ages: Scandinavia, Iceland, Ireland, Orkney and
the Faroes. Leiden: Brill, 2011, pp. 15-68.

144"




RELEGENS THRESKEIA estudos e pesquisa em religido V. 02 - n. 02 - 2013

STEINSLAND, Gro. Giants as recipients of cult in the Viking Age? In: STEINSLAND,
Gro (Ed.). Words and objects: towards a dialogue between archaeology and history of
religion. Oslo: Norwegian University Press, 1986, pp. 212-222.

THOMAS, Keith. Religido e o declinio da magia. SP: Cia das Letras, 1991.

TITIEV, Mischa. Introdugdo & Antropologia cultural. Lisboa: Fundacdo Calouste
Gulbekian, 1979.

TOLLEY, Clive. Vdlsa péttr: pagan lore or Christian lie? Analecta Septentrionalia:
Papers on the history of North Germanic Culture and literature. Berlin: Walter Gruyter,
2009, pp. 1-21.

Recebido: 03/10/2013
Received: 10/03/2013

Aprovado: 19/12/2013
Approved: 12/19/2013

YA




