
RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 01 – 2013 

 

 

9
4

 

Licenciado sob uma Licença Creative Commons 

 

 
 

Escolas de fé e fé nas escolas 

 
Faith schools and faith schools 

 

 
João Ferreira Santiago 

Bacharel em Teologia e Mestre em Teologia pela PUCPR 

poesiaemilitancia@yahoo.com.br  

 

RESUMO: A vida é uma escola, diz a sabedoria popular. Nela já nascemos matriculados e não podemos 

fugir ou nos negar a participar. Não é a única, mas é a mais importante. Tem, no entanto, muitas outras 

escolas que lhe auxiliam e lhe complementam, mas três são as mais significativas: a família, a religião e a 

escola formal. Todas padecem, no entanto, a crise de sentido pela qual passa a sociedade atual. A família 

é a escola que nos ensina o essencial à vida: amar, ser amado, a perdoar e a dar sentido à vida. Inclusive 

nela aprendemos a ter uma religião e a partir dela fazemos a matrícula na escola formal, a única 

obrigatória por força de lei. A religião é a escola que nos ensina a transcender à racionalidade e buscar 

uma relação mística com o Ser Superior. Diferentemente do que é mostrado hoje pelas diversas religiões, 

é muito mais que simplesmente ir à Igreja. A escola formal é geralmente a que nos introduz na sociedade 

e na cultura nas quais vivemos. Apesar de serem escolas complementares, a escola formal vive em 

constante conflito com a família e com a religião.  

Palavras Chave: Vida família; Religião;  Escola.  

. 

 

 

 

ABSTRACT: Life is a school, says the conventional wisdom. Enrolled in it are born 

and we can not escape or deny us participate. Is not the only, but it is the most 

important. It has, however, many other schools that will help you and complement, but 

three are the most significant: the family, religion and school formal. All suffer, 

however, the crisis of meaning through which passes the current society. The family is 

the school that teaches the essentials for life: to love, be loved, to forgive and to give 

meaning to life. Even her learn to have a religion and from it we enrollment in formal 

school, the only mandatory by law. Religion is a school that teaches us to transcend 

rationality and seek a mystical relationship with the Supreme Being. Unlike what is 

shown today by the various religions, is much more than just going to church. The 

formal school is usually that brings us into the society and culture in which we live. 

Despite being supplementary schools, formal school live in constant conflict with 

family and religion. 

Keywords: Family life; Religion; School. 

 

 

 

 

 

 

 

 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 01 – 2013 

 

 

9
5

 

Introdução 

 

 Este artigo se propõe a tratar e efetivamente trata da vida. Não da vida como um 

conceito abstrato, mas da vida como realidade. Tratar da vida é mais comprometedor 

que simplesmente escrever um artigo científico. Assim, para este texto, a vida é, em 

primeiro lugar, uma escola. Mas também não se trata de uma escola formal, encaixada 

dentro de regras, de horários e livros de chamada, onde se ensinam disciplinas e 

doutrinas, mas de uma escola onde se aprende. Tampouco se trata de uma escola 

informal. Esta escola, onde já nascemos matriculados e ninguém pode nos expulsar 

dela, ou nos proibir de participar, a não ser que se auto delegue o direito sobre a vida, é 

uma universidade. Tem muitas, escolas e muitas formas de ensinar, mas três são as 

principais escolas auxiliares que lhe dão suporte. Pela ordem hierárquica são elas: a 

família, a religião e a escola formal. Este artigo também quer mostrar uma visão crítica, 

jamais criticista, destas escolas auxiliares da escola da vida, e realmente o faz, sobretudo 

e de maneira serena, denuncia seus desvios e aponta as possíveis causas destes. 

Realisticamente falando o ser humano não sobreviveria não fosse a família, e nela de 

forma especial a mãe, de quem é absolutamente dependente nos primeiros anos de vida. 

Por isto, por causa destas questões, tratamos a família para além dos laços sanguíneos. 

Em última instância e em primeira ordem, trata-se da família humana. A escola 

chamada religião, com as virtudes teologais, a fé, a esperança e a caridade, é quem nos 

ensina a transcender às fronteiras da mundanidade e dar sempre novo sentido à própria 

vida. A teologia oficial da Igreja, é sacerdotal, estática, vive em função de manter tudo 

como estar e ultrapassa os limites da serenidade para calar, punir e anular qualquer 

vontade profética de mudança em suas estruturas. Quando a religião deixa de dar 

sentido à vida, deixa também de ter sentido. A escola formal, como dever do Estado, é a 

única que é obrigatória por força de lei, até pode perverter o que aprendemos nas outras 

escolas, mas não as pode superar nem as substituir. É de complementaridade, portanto, a 

relação entre estas escolas.      

 A vida é uma escola, diz a sabedoria popular. De fato, mas não é a única. Ou 

será? Temos muitas escolas na vida, ou o que temos são diversos cursos, diversas salas 

de aula, com as mais diversas temáticas, na mesma escola-vida? A vida é a principal 

escola, à qual já nascemos matriculados, coadjuvada por outras escolas nas quais 

poderemos nos matricular opcionalmente? Seja como for que as vejamos, se como salas 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 01 – 2013 

 

 

9
6

 

de aula, como cursos complementares, da escola-vida, ou como escolas opcionais, 

secundárias, parecem ser estes três os principais espaços de aprendizagem. A família, a 

religião e a escola formal, esta última, a única que é obrigatória por força de lei. Todas 

interferem, cada uma a seu modo, formando nossos referenciais de vida, nossa visão de 

mundo, nossos valores políticos, morais, humanos, religiosos, e por isso mesmo, nossa 

espiritualidade. Escondem ou revelam traços nossos, comportamentos, posturas e 

valores que só elas podem esconder ou revelar. São elas, a nosso ver, pela ordem de 

hierarquia, a família, a religião e a escola formal. Esta última, aonde aprendemos 

principalmente a ler, escrever e fazer conta, mas que precisa ser também uma escola de 

formação política. Tudo isto é válido, é visível e pode ser facilmente comprovado. Que 

cada uma tenha sua função específica cumpra seu papel e tenha seu lugar, também nos 

parece razoável, mas, o que cada uma delas tem que ver com as outras? Nenhuma delas 

sozinha pode dá conta formando uma parte do ser humano, mas cada uma delas e todas 

ao mesmo tempo, devem formar o ser humano todo, na sua complexidade. A escola-

vida, através de suas escolas auxiliares, ou de seus cursos específicos, mais que isto, 

deve formar, no sentido de promover, todos os seres humanos e os seres humanos todos, 

como bem diz o Papa Paulo VI, (PP 14).    

Aprender, a gente sempre aprende. De um jeito ou de outro, a gente sempre 

aprende. É impossível viver sem aprender. Não por acaso a sabedoria popular nos diz 

que a vida é uma escola e ela realmente o é. Não cobra uma mensalidade fixa, numa 

moeda definida, mas de alguma forma nos cobra. Não nos faz chamada sistemática, nem 

reprova por faltas, mas de alguma forma sempre registra as nossas faltas. Não somos 

apenas avaliados, mas o somos constantemente. Não nos fornece diploma de formatura, 

nem faz se quer uma prova final, mas sempre nos avalia e também nos certifica. Na 

verdade, a escola-vida exige de nós que nos avaliemos. Consciente ou 

inconscientemente todos/as nós fazemos isto, a toda hora. Nenhuma avaliação, no 

entanto, é tão impactante quanto àquela que nós mesmos nos fazemos. A auto avaliação 

é quem deve nos dizer onde, quando e como devemos mudar, mas isto nos exige mais 

que o senso de dever, nos exige maturidade, comprometimento e responsabilidade. A 

escola-vida sabe disto. Somente ela nos ensina que devemos ser o melhor que podermos 

ser, e não apenas melhor que alguém. As outras escolas nos ensinam a fazer 

comparações, a competir, nelas o que temos muitas vezes é que superar o outro, pouco 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 01 – 2013 

 

 

9
7

 

importando se às vezes, permanecemos egoístas. Se para vencê-lo, superando-o nas 

avaliações, temos que diminuí-lo. Às vezes, eliminá-los.  

Na escola da vida, ou na escola-vida, a primeira e principal escola que temos, 

não tem jeito, todos/as somos matriculados automaticamente. Às suas aulas 

frequentamos religiosamente, mesmo que às vezes, finjamos não frequentá-las. Aliás, 

são também as religiões escolas de vida. Escolas de fé, e neste sentido, por estas razoes, 

não pode haver dicotomia entre a fé e a vida. Assim, ou a educação, seja ela aonde for, 

respeita a fé de quem a busca encontrar, ou estará desrespeitando a própria pessoa. A fé 

é uma virtude na escola-vida, apesar de parecer ser restrita às religiões. A fé aprende-se 

também nas religiões, mas está para além de suas denominações.    

A segunda escola, ou a principal sala de aula da escola-vida, da qual carregamos 

traços e marcas indeléveis, é a família. É ela quem nos introduz na escola-vida, lá estão 

nossos maiores mestres e nossas mais sábias mestras. E é nela também que aprendemos 

o essencial à vida. Amar, deixar-se amar e sentir-se amado, dialogar e conviver com 

opiniões diferentes. Aprendemos a cuidar dos idosos, dos doentes, principalmente pelo 

exemplo. São eles que cuidam de nós, na infância, na adolescência, na doença e por 

toda a nossa vida. Raramente nos dizem isto, mas é na família, sobretudo na 

convivência entre irmãos, que aprendemos que até as pessoas que nos amam, 

inevitavelmente, vez ou outra nos machucam. Desta lição nasce outra maior, a 

capacidade de perdoar. Aprendemos que precisamos perdoá-los quando isto acontece. A 

família é também um porto seguro para onde voltamos sempre que nos damos mal nas 

aventuras ou nos desafios que enfrentamos na vida. É nela que nos tornamos 

especialistas em vida. Nos momentos históricos de repressão e de violência isto se torna 

muito visível. O testemunho das famílias quilombolas fala por si. 

 

Foi e é na família constituída por laços de sangue 

ou por identidade que a população negra viveu e 

resistiu à escravidão, ao racismo, à exploração, à 

perseguição. As famílias desfeitas no período 

escravista deram lugar a outras famílias que uniam 

povos de regiões diferentes da África, com línguas 

e crenças diferentes, numa união pela saudade da 

terra, da casa, da família, como reunir-se para 

sobreviver, resistir e lutar com laços familiares 

reconstruídos e ressignificados (MEC/SECAD, 

2006, p. 41). 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 01 – 2013 

 

 

9
8

 

 

É assim que nos descobrimos pertencentes a uma escola chamada família, que 

aprendemos com o tempo a chamá-la de comunidade. As circunstâncias e as aulas nesta 

escola, se bem integrada à escola vida, nos ensinam que ser família é mais que uma 

questão sanguínea. É dela que levamos os principais aprendizados para outras 

comunidades que viermos a construir ou fazer parte. Este é o caminho para chegarmos 

ao conceito de família humana e isto deve nos levar à superação do preconceito e da 

discriminação. Os laços que nos unem e nos levam a ter e defender o sentimento de 

pertença são diversos, mas passam pela compreensão da família como escola. É na 

escola-família que aprendemos, por exemplo, a ter uma religião. Apesar de nem sempre 

nos ensinar a ser religioso. Ser religioso desperta a nossa espiritualidade, ter apenas 

religião a amortece frequentemente. A relação mística entre a família e a Igreja, no meio 

da qual acontece a vida da religião, sobretudo saber quem é quem, apesar de representar 

a teologia oficial, que pensa a partir da estrutura e defende a sua manutenção, diz a 

CNBB,   

    

Deus, criador de tudo, criou o homem e a mulher 

como efusão de seu amor. Amou-os infinitamente e 

lhes deu uma vocação ao amor e à comunhão. A 

família, consequência dessa vocação, é dentre 

todas as obras, a obra predileta de Deus nesse seu 

projeto de amor. Ela não é criação humana, nem do 

Estado, nem da Igreja. É constitutivamente ligada à 

natureza do homem e da mulher, para o bem e a 

felicidade pessoal, da sociedade e da Igreja 

(CNBB, DOC 79, p. 51).  

 

 A religião é, portanto, segundo nossa ordem, a terceira escola nessa hierarquia, 

sendo a segunda dentro da grande escola-vida. É verdade, que o conceito de família 

utilizado pelas religiões não atende mais à realidade de nosso tempo, concordamos com 

isto, mas não vamos avançar nestas veredas neste texto. A religião é uma escola aonde 

se aprende o significado de aprender. Por nascer de uma árvore frondosa e de raízes 

profundas e bem fincadas no chão da história humana, chamada cultura, a religião se 

expressa dentro e a partir das culturas. “A religião enquanto interesse último é a 

substância que-dá-sentido à cultura, e a cultura é a totalidade das formas por meio das 

quais o interesse fundamental da religião exprime a si mesmo”. (Tillich, 1959, p. 90). 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 01 – 2013 

 

 

9
9

 

Esta relação ontológica, nem sempre mostrada na vivência do dia a dia da religião, faz-

nos soar estranho pensar a religião como escola. Mas tem saberes que só as religiões 

podem nos ensinar com propriedade.  É por isso também que, quando as religiões ficam 

excessivamente hierárquicas, exageradamente doutrinadoras, desvirtuam sua vocação de 

escola de fé. Quando a religião deixa de dar significado à vida e confronta-se com ela ao 

invés de com ela colaborar ajudando-nos também a encontrar significado e sentido, 

naquilo que fazemos, dizemos que ela está doente. Religião vista como “religare”, 

parece querer sempre nos religar a algo que a gente despercebidamente tende a se 

afastar, mas não pode viver sem. É como se ela fosse um colete salva vidas e nós 

fôssemos aprendizes de natação, colocados em alto mar. Cada vez que a gente começa a 

se afogar, que respirar vai ficando cada vez mais difícil e viver incerto, ela nos religa ao 

oxigênio vital e assim voltamos a respirar.    

 Nadar, aqui, não é o interesse último, citado por Tillich, nem mesmo respirar, 

mas viver. No entanto, neste caso, não é a religião o sentido em si, mas a vida, para a 

qual ela aponta e deve dar sentido. O sentido último está no inominável, no indecifrável, 

no oceano de onde emergem e para onde correm, como se fossem rios, as religiões. 

Estas são as únicas que podem dá este sentido, porque nos religam a Ele sempre que 

dele nos afastamos. O Sagrado, o Ser supremo, recebe as mais variáveis denominações, 

de uma religião ou de uma cultura para outra, ou mesmo dentro da mesma religião. São 

tentativas humanas de dizer o mínimo do Ser Superior que os cristãos, por exemplo, o 

chamam de Deus. Este Ser, que acreditamos ser o Criador da escola-vida, é também o 

seu Reitor e Grande Mestre. É significativo neste sentido o diálogo de Jesus com Marta, 

no episódio da Ressurreição de Lazaro, onde Deus e a Vida são o mesmo Ser, são 

sinônimos, “Eu sou a Ressurreição e a Vida: aquele que crer em mim, mesmo que 

morra, viverá; e todo aquele que vive e crer em mim, não morrerá jamais”, (Jo 11, 25). 

A religião vista como escola de fé, fé em Deus, mas também Fé na vida, fé na gente, na 

força da solidariedade radicalizada.    

 É de se imaginar esse diálogo mais que significativo ter acontecido entre quatro 

jovens de um grupo bem maior. Jesus era amigo de Marta, de Maria e de Lázaro, o 

motivo deste diálogo, e é presumível que partilhassem os mesmos sonhos, falassem dos 

mesmos assuntos, enfim, lutassem pelas mesmas causas. Talvez sonhassem com a 

organização do povo vencendo a repressão romana, o autoritarismo, o jogo de 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 01 – 2013 

 

 

1
0
0

 

conveniência e a desfaçatez das autoridades religiosas de seu tempo. Às vezes imagino 

estas cenas quando vejo as reuniões das Comunidades Eclesiais de Base – CEBs; do 

Grupo Juventude Base e Luta – GBL; e da Pastoral da Juventude – PJ; com o Leôncio, 

o Claudio a Rafaela e Taila,..., lutando com fé, resistindo ao vazio profético, ao vácuo 

de sentido porque passa a nossa Igreja. Os vejo lutando pelas mesmas causas e contra os 

mesmos obstáculos para que o Reino aconteça. Os vejo engajados na luta por Educação 

de Qualidade, para que a justiça e a profecia aconteçam e estejam a serviço do Reino. 

Os vejo indignados vendo a Igreja distanciar-se da profecia e enclausurar Jesus no 

Sacrário, como se Ele fosse um ornamento do templo. A religião e a educação a serviço 

da vida, com a fé que brota e se alimenta da Ressurreição, são instrumentos de 

libertação. É com eles e nestes espaços também que aprendemos a Ver, a Julgar e a Agir 

a partir das Escrituras, para transformar a realidade deste nosso tempo cheio de 

contradições.  

Onde uma geração de jovens, com mais de cinquenta milhões de brasileiros/as 

entre quinze e vinte nove anos, está carente de referenciais políticos, culturais, 

religiosos e éticos. Sofrem a falta de oportunidades, sobretudo na educação, mas são 

forçados a acreditar na ladainha da grande mídia, principal púlpito das religiões, que 

cultura e entretenimento são a mesma coisa; sofrem com as conseqüências da prática de 

seus pastores que diz que religião e circo se equivalem. Os que não aceitam ser 

doutrinados e ousam serem profetas/profetizas são colocados à margem. Porque não 

aceitam ter a Bíblia como um livro de auto-ajuda, ou manual de doutrinamento, como 

quer o clericalismo triunfalista predominante na Igreja institucional e que insiste em 

procurar Jesus em Jerusalém. É nas “Galiléias” do mundo que encontramos Jesus 

ressuscitado, (Mc 16, 7), mas para encontrá-lo precisamos sair de Jerusalém. Jerusalém 

está disfarçada muitas vezes em palácios e templos cheios de câmeras e tapetes, em 

pastorais que obedecem a ordens e não a princípios, em “pregadores” que ficam 

escondidos por de trás de vestimentas litúrgicas vistosas e vendem ilusões e aliciam 

consciências. Apesar de tudo isto, e da família sofrer a mesma crise relacional porque 

passa a religião e a sociedade, são ainda os dois principais espaços de pertença da 

juventude. São os dois lugares que merecem e devem ser resgatados da vala comum 

aonde estão colocados em nosso tempo. É o que nos ensina pesquisa feita pela 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 01 – 2013 

 

 

1
0
1

 

Secretaria de Educação Continuada – SECAD em parceria com a Organização das 

Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura – UNESCO,          

 

No Brasil, 96% dos jovens declaram possuir uma 

religião (...) e uma das constatações que merece ser 

sublinhada é o fato de que entre os treze milhões de 

jovens (27,3%) que participam/participaram de 

organizações sociais o percentual dos que 

participaram de grupos de cunho religioso é de 

81,1%; cerca de 10 milhões, 22,1% do total da 

juventude brasileira. Esse dado expressa a 

capilaridade social e a disseminada presença da 

religião e do religioso na sociedade brasileira 

contemporânea. A participação em grupos 

religiosos, portanto, pode ser analisada como um 

importante vetor para a construção de identidades 

juvenis, representando espaço importante de 

agregação social nessa fase da vida. (NOVAES e 

MELLO, 2002). (SECAD/UNESCO, 2009, p. 

149). 
 

 O que vemos, em consequência da falta de sentido e do excessivo doutrinamento 

das religiões, é a rotatividade. Quando não é entre denominações diferentes, é dentro da 

mesma religião. Muda-se de grupo de oração, de pastoral, de paróquia, numa tentativa 

desesperada de encontrar algo que ajude a dar sentido à vida. O povo está em exílio, 

sem pátria, sem referências no templo para celebrar a sua fé, e se, por um lado vai 

ganhando libertação da pobreza econômica extrema que ainda assola milhões de vidas 

em nosso país, prende-se nas garras da idolatria. Aventura-se nos espetáculos religiosos, 

nas missas shows, nos shows da fé, comandados por astros da mídia, vestidos a caráter, 

que tem horror a pobre e vendem indulgências para as sanguessugas da “política” a cada 

período eleitoral. E até fora deles. Jesus é feito “garoto propaganda” desses ídolos que 

usam da religião e do sentimento dos fieis para ganhar audiência e valorizar o tempo de 

propaganda. Via de regra, se não em seus próprios nomes, mas de suas instituições, 

acumulam fortunas e constroem impérios.  

 É importante mostrarmos nesta reflexão que, estas escolas não apenas são 

complementares e interdependentes, mas que às vezes até se confundem de forma que 

os termos, se trocados de lugar, não causam assombro. Ao contrário, a escola formal é 

apenas um lugar diferente de aprender. Entre as escolas que mencionamos, esta é a 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 01 – 2013 

 

 

1
0
2

 

única criada artificialmente. O senso comum faz parecer que a educação é sinônimo de 

escola, dando a entender que educado é quem vai à escola. No entanto, conforme 

também um dito da sabedoria popular, educação vem de casa. Conforme diz a 

Conferência Nacional dos Bispos do Brasil - CNBB, “(...) Mencionamos anteriormente 

que sem educação a geração é um ato imperfeito. Pois bem, afirmamos agora, com a 

mesma ênfase, que “os pais são os primeiros e principais educadores, e a família, a 

primeira escola de virtude” (CNBB, DOC. 79, p. 91). Virtude parece-nos algo cada vez 

mais distante dos conteúdos escolares, sobretudo das relações construídas a partir deles. 

Da mesma forma que a profecia distancia-se das Igrejas e o diálogo do dia a dia das 

famílias. Este é o núcleo da crise de sentido de nosso tempo. As escolas não sabem ou 

não cumprem suas funções específicas e ao Invés de se complementarem, ficam 

frequentemente uma acusando a outra de não  fazer a sua parte. A família que matricula 

seus filhos na escola ou na catequese, esperando que lá eles sejam “educados” é acusada 

por ambas de não o fazer em casa. Esquece-se a relação de complementaridade e 

estabelece-se a competição, quando não a simples culpabilização mútua. Esquecendo-se 

assim que, como a Igreja, em certa medida, é uma família, também esta de certa forma, 

é uma Igreja. Igreja Domestica diz o Concílio Vaticano II. Podemos ver isto nas 

palavras do Papa Bento XVI em sua primeira Carta Encíclica, DEUS CARITAS EST, 

(Deus é Amor).   

A Igreja é a família de Deus no mundo. Nessa 

família, não deve haver ninguém que sofra por 

falta do necessário. Ao mesmo tempo, porém, a 

caritas-agape estende-se para além das fronteiras 

da Igreja; a parábola do bom samaritano 

permanece como critério de medida, impondo a 

universalidade do amor que se inclina para o 

necessitado encontrado “por acaso” (cf. Lc 10, 31), 

seja ele quem for. Mas, ressalvada essa 

universalidade do mandamento do amor, existe 

também uma exigência de que, na própria Igreja 

enquanto família, nenhum membro sofra porque 

passa necessidade. Nesse sentido, pronuncia-se a 

Carta aos Gálatas: “Portanto, enquanto temos 

tempo, pratiquemos o bem para com todos, mas 

principalmente para com os irmãos na fé” (6,10).  

(DCE, nº. 25b).  
 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 01 – 2013 

 

 

1
0
3

 

Difícil é encontrar sintonia entre a teologia dos Documentos da Igreja e a 

teologia praticada pelos palácios da fé. Não menos difícil é fazer da prática da escola-

vida algo digno de respeito pela instituição Igreja, onde se concentra a essência da 

religião como escola. Parafraseando um dito popular, parece que o provérbio aqui é: 

faça o que eu escrevo, mas não faça o que eu faço. A escola é um lugar aonde 

religiosamente se vai para aprender, mas não é só na escola formal que a gente aprende. 

A primeira coisa que a escola deve nos ensinar é a perguntar, por quê? Por que aprender 

matemática? Por que estudar literatura? Que importância tem aprender filosofia? 

Teologia? Que sentido tem ir à escola? Qual é a diferença entre ir à escola e estudar? 

Mas nem sempre é assim. A escola formal, como a definimos anteriormente, não gosta 

que lhe façamos muitas perguntas. É mais prescritiva que dialógica. Ensina mais a 

obedecer que a pensar. Assim também acontece com as religiões que costumam ensinar 

mais a ter medo que a amar. Mas o critério de salvação é amar (Mt 25, 33-36). A escola 

formal tem frequentemente o hábito de isolar-se da escola-vida, alienando-se da 

realidade e usa a avaliação como forma de castigo. Desperdiça com isto o seu melhor 

momento de aprendizado, pois para Paulo Freire,  

 

Uma educação em que a liberdade de criar seja 

viável necessariamente tem de estimular a 

superação do medo da aventura responsável, tem 

de ir mais além do gosto medíocre da repetição 

pela repetição, tem de tornar evidente aos 

educandos que errar não é pecado, mas um 

momento normal do processo gnosiológico 

(FREIRE, 2000, p 100). 
 

 Quando não usa os processos avaliativos como justificativa para seus próprios 

fracassos, sejam pedagógicos ou metodológicos. Sobretudo e de forma intencional, a 

escola formal, na sua organização, é uma escola de hierarquização social. A própria 

escola carrega uma carga doutrinal das religiões, já que o sistema de ensino tem muito 

de sua origem nas religiões, a partir das conhecidas escolas religiosas, ou confessionais. 

Assim, temos um sistema de ensino dividido em duas categorias. A escola pública e a 

escola particular.  A primeira, com exceção do ensino superior, tem se configurado 

como um castigo obrigatório, para a maioria da população, que pouco sentido ver nela. 

A segunda, sobretudo no ensino fundamental e médio, que prepara a classe média para 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 01 – 2013 

 

 

1
0
4

 

dominar, pois é ela quem governa, mandando nas maiorias, a partir de cargos e funções 

de comando, trata a educação como um produto caro, uma mercadoria rara e de difícil 

acesso. Como se fosse cotas não legalizadas para brancos e ricos. Por isto é que as 

escolas particulares, inclusive, neste caso, as universidades, são quais marcas 

anunciadas e vendidas em campanhas de marketing, que transformam seus “clientes” 

em vencedores. Verdadeiros super heróis. Faça nosso curso e ganhe o mundo! Em 

palavras e imagens, inclusive subliminar, propagam, venham, façam nossos cursos e 

sejam mais um dominador de sucesso. Com a ideia de que saber é poder, as escolas, 

sobretudo superiores, privilegiam um único saber. O acadêmico. De onde provém seu 

maior parceiro, a lei.    

  

A respeito, convém lembrar que a distinção de 

dominantes e dominados, passada em seguida para 

a nossa cultura, tem sua origem na escola 

pitagórica. Arquitas de Taranto escreve: “Toda 

sociedade é formada de dominante e dominado: 

por isto, como terceiro elemento intervém a lei”. 

(MANACORDA, 2006, p. 41).  
 

A escola tem dificuldade de superar sua lógica e que também constitui sua maior 

contradição que é, de certa forma, legitimar uma sociedade de dominantes e dominados. 

Talvez este seja o resultado direto da relação mantida e alimentada que trata a sociedade 

divida em duas categorias. Uma que sabe e outra que não sabe. Saber neste caso, 

necessariamente, significa ter passado por seus bancos, aceitado suas normas sem 

contestar e concordar em reproduzi-las. Para ela a vida não é escola, a família, no 

máximo, é uma parceira estratégica para suas formalidades e a sabedoria popular não 

passa de uma bobagem. A escola é assim, um lugar de teoria sem uma prática que lhe dê 

sentido. Nega-se assim os saberes empíricos como se pudessem existir como teoria sem 

eles.  

A escola fica dia a dia cada vez mais conteudista, resume as metodologias que 

até diz fazer uso, a meras técnicas de ensino. Nem são de aprendizado. Ensina-se cada 

vez mais na escola a ensinar e cada vez menos a aprender. Como se isto fosse possível. 

“Quem ensina aprende ao ensinar e quem aprenda ensina ao aprender” (FREIRE, 2004, 

p. 30). Os saberes vividos, assim como as experiências vivenciadas, não cabem nas 

sistematizações, estas são tentativas válidas, é verdade, e também significativas formas 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 01 – 2013 

 

 

1
0
5

 

de registrá-las, de estudá-las e assim melhor entendê-las. São teorizações, tem seu 

significado e sua razão de ser, mas não podem substituir e tampouco superar a realidade 

pesquisada, como às vezes se faz parecer.     

      

Pode-se chamar de saberes experienciais o 

conjunto de saberes atualizados, adquiridos e 

necessários no âmbito da prática da profissão 

docente e que não provém das instituições de 

formação nem dos currículos. Estes saberes não se 

encontram sistematizados em doutrinas ou teorias. 

São saberes práticos (e não da prática: eles não se 

superpõem à prática para melhor conhecê-la, mas 

se integram a ela e dela são partes constituintes 

enquanto prática docente) e formam um conjunto 

de representações a partir das quais os professores 

interpretam, compreendem e orientam sua 

profissão e sua prática cotidiana em todas suas 

dimensões. Eles constituem, por assim dizer, a 

cultura docente em ação (TARDIF, 2005, p. 

48/49).  
 

Além da ideologia de dominação, os muros que frequentemente deixam as 

escolas mais parecidas com presídios, onde quem está dentro não ver quem está fora e 

quem está fora não tem a menor ideia do que acontece lá dentro, se encarregam de 

legitimar a negação de outros saberes. As escolas, sobretudo, as particulares fazem hoje, 

ao estabelecer uma reserva de mercado do conhecimento e vendê-lo à conta gotas, 

entregando-o em forma de diploma e certificação, com suas marcas timbradas, aquilo 

que a Igreja fazia com as escrituras em tempos não muito remotos. É preciso que as 

instituições apareçam menos e os saberes, assim como o seu emprego a serviço da 

transformação da sociedade apareçam mais.     

 

Na hierarquização social, por conseguinte, 

esconde-se a realidade da prática da leitura ou se 

torna irreconhecível. Ontem, a Igreja, instituindo 

uma ruptura social entre clérigos e “fiéis”, 

mantinha a Escritura no estatuto de uma “letra” 

supostamente independente de seus leitores e, de 

fato, de posse dos seus exegetas: a autonomia do 

texto era a reprodução das relações socioculturais 

no seio da instituição cujos pressupostos fixavam o 

que se deveria ler na Escritura. Com o 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 01 – 2013 

 

 

1
0
6

 

enfraquecimento da instituição, aparece entre o 

texto e seus leitores a reciprocidade que ela 

escondia, como se, em se retirando, ela permitisse 

a pluralidade indefinida das “escrituras” 

produzidas por diversas leituras. A criatividade do 

leitor vai crescendo à medida que vai decrescendo 

a instituição que a controlava (CERTEAU, 2011, p. 

243,). 
 

 Além da hierarquização, seja ela a social citada acima ou aquela reproduzida na 

sociedade, que faz com que parcela significa dos pouco mais de dez por cento que 

entram na universidade, saiam sem saber interpretar um texto, consequentemente sem 

saber escrever, existe a fragmentação do saber. Em certa medida acontece um encontro 

em nosso tempo entre esta visão que não é pessimista e nem é criticista, é realista e 

crítica, pelo menos tem esta intenção e que se apresenta neste texto, e a grande mídia 

nacional. Se, para a escola formal, educação é aquilo que ela faz, para a grande mídia, 

cultura é aquilo que ela transmite. Com isto ficam o saber e a cultura populares 

renegados e fora das “caixinhas”, apesar de dar sentido e significado à vida do povo, 

sofrem absurdas discriminações. Já na religião isto acontece quando ela diz através de 

diversas formas e linguagens, que Deus está preso, é refém de seu ritualismo e de seus 

rubricismos sacramentais, e só pode ser encontrado dentro de seus templos. O povo até 

pode entrar lá, mas desde que apenas escute, nada fale e principalmente obedeça. A 

cultura popular é censurada especialmente na liturgia, pois tudo o que ela representa, 

para o liturgismo intolerante, é ante litúrgico. Mas, o que é o povo? O que é a cultura 

popular?      

 

(...) Por exemplo, se a cultura popular é a “cultura 

do povo”, quem é o povo? São todos: o pobre, as 

“classes subalternas”, como costumava chamá-las 

o intelectual marxista Antonio Cramsci? São os 

analfabetos ou os incultos? Não podemos presumir 

que as divisões econômicas, políticas e culturais 

em uma determinada sociedade necessariamente 

coincidam. E o que é educação? Apenas o 

treinamento transmitido em algumas instituições 

oficiais como escolas ou universidades? As pessoas 

comuns são ignorantes ou simplesmente tem uma 

educação diferente, uma cultura diferente das 

elites? (BURKE, p. 21).  
 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 01 – 2013 

 

 

1
0
7

 

 É fato que existe uma confusão, ou um equívoco naturalizado que confunde 

analfabeto com ignorante e o analfabetismo como uma praga. Que na pressa de 

transferir conhecimentos, esquece-se que o objetivo da educação é produzi-lo, e que 

todos nós somos capazes e produzimos conhecimentos. Todavia, essa produção, no 

meio popular, apesar de existir, não é reconhecida, talvez porque não seja registrada. A 

cultura do povo, neste caso a cultura popular, entendida no sentido gramsciano, não 

cabe nas tais “caixinhas” que as elites usam para guardar ou exibir aquilo que para elas 

é a cultura. Entre essas caixinhas está a televisão. A cultura que é ensinada na televisão, 

muitas vezes, não passa de um arremedo da cultura popular, da cultura do país, que dar, 

conforme já foi dito, sentido à vida e à fé do povo, as classes subalternas, que fazem 

cultura, vivem a fé, lêem o mundo, a partir de sua realidade. Com a sua linguagem e 

com os seus interesses também. E é justamente por isso que a vida é a primeira e a mais 

significativa escola que temos. Para o povo, neste sentido, aprender e ensinar estão 

intrinsecamente relacionados com o viver. Como Gramsci, Paulo Freire também teve 

esta percepção,  

 

Ensinar e aprender são assim momentos de um 

processo maior – o de conhecer, que implica re-

conhecer. No fundo, o que eu quero dizer é que o 

educando se torna realmente educando quando e na 

medida em que conhece, ou vai conhecendo os 

conteúdos, os objetos cognoscíveis, e não na 

medida em que o educador vai depositando nele a 

descrição dos objetos, ou dos conteúdos (FREIRE, 

2009, p. 47).   
 

 Na educação, conforme descrita acima, não existem momentos estanques, nem 

saberes absolutos. O ato de ensinar e aprender dá-se numa relação dialética e 

complementar, onde um já não pode ser sem o outro. Bem diz a sabedoria popular, “É 

vivendo e aprendendo”. É este saber de experiência feito que permite a possibilidade de 

vida das grandes maiorias isoladas nas periferias das cidades, ou nos rincões do país, e 

que são deserdadas das conquistas trazidas pelos conhecimentos científicos. Não fosse, 

não apenas o fato destes conhecimentos transmitidos de pai para filho, de mãe para 

filha, em inúmeras gerações, como por exemplo, as parteiras e as benzedeiras, mas, 

sobretudo, a partilha e a solidariedade com as quais eles se dão, talvez a própria história 

humana fosse outra bem pior. Ou pelo menos bem diferente. É aqui que surge a nem tão 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 01 – 2013 

 

 

1
0
8

 

sutil diferença entre o professor formal, o cientista frio ou o técnico da escola formal, e 

aquele mestre amoroso da escola-vida, aquela mestra, cuidadosa da escola-família.    

 

Os saberes experienciais estão enraizados no 

seguinte fato mais amplo: o ensino se desenvolve 

num contexto de múltiplas interações que 

representam condicionantes diversos para a 

atuação do professor. Esses condicionantes não são 

problemas abstratos como aqueles encontrados 

pelo cientista, nem problemas técnicos como 

aqueles com os quais se deparam os técnicos e 

tecnólogos. O cientista e o técnico trabalham a 

partir de modelos e seus condicionantes resultam 

da aplicação ou da elaboração desses modelos. 

Com o docente é diferente. No exercício cotidiano 

de sua função, os condicionantes aparecem 

relacionados a situações concretas que não são 

passiveis de definições acabadas e que exigem 

improvisação e habilidade pessoal, bem como a 

capacidade de enfrentar situações mais ou menos 

transitórias ou variáveis (TARDIF, 2005, p. 49). 
 

Quando a escola torna abstratos os problemas reais, situação não rara de se ver, 

inclusive com a própria realidade concreta sendo substituída ou negada, tem-se a 

situação contraditória de professores que desconhecem como vivem seus “alunos”. 

Acreditam, ou são levados a acreditar, que podem estabelecer entre eles uma relação de 

aprendentes, mas o máximo que conseguem é transferir ou depositar conteúdos e 

conceitos prontos. O professor, neste sentido, não responde presente, quando chamado 

de pesquisador, pois, para a escola formal, ensino e pesquisa são coisas diferentes, 

tratadas em departamentos separados e por profissionais diversos. Igualmente se dar 

com relação a aprender e ensinar. As organizações políticas que tratam da educação e de 

seus agentes, também perderam este sentido de educação como construção e produção 

coletiva do conhecimento. Afogaram-se em seus corporativismos e tiraram o sonho e a 

utopia, como energia propulsora da curiosidade epistemológica, de seus planos de aula. 

Isto quando existem planos de aulas, já que a regra ainda é o improviso. Assim como 

aconteceu com a religião cristã, onde o ser cristão é mais exigente que simplesmente 

freqüentar os cultos, mas construir pertença, a educação precisa admitir que estudar é 

mais que ir à escola.  



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 01 – 2013 

 

 

1
0
9

 

A profissionalização exige mais que aprender decorando conteúdos, por mais 

que eles sejam necessários. É neste sentido que defendemos a ideia de escolas de fé e a 

necessária fé nas escolas. Desmitificar a ideia de fé, como se ela fosse uma questão 

restrita às religiões ou por vezes apenas às Igrejas, e que a educação se aprende apenas 

indo à escola, que ela diz respeito à escola apenas. Assim, conforme já foi dito, a escola 

aprendeu muito com as religiões, pois tem em grande parte, sua origem nelas, e repete 

este aprendizado, de forma explícita quando se prende ao doutrinamento. Às vezes 

temos a impressão que para a escola formal e para as religiões, ainda não saímos do 

regime autoritário. A pluralidade de ideias, a abertura para novas concepções e novas 

formas inclusive de aprender, são exigências de todos os tempos, mas condição 

irrenunciável de nosso tempo. A profissionalização de professores carrega uma carga 

doutrinal com fortes características da educação religiosa medieval, que conforme diz 

Dominique Julia,     

 

Uma das figuras desta profissionalização ocorre 

quando a antiga cristandade se desmembra em 

confissões plurais e nos países católicos, na 

dinâmica que segue o Concílio de Trento: ser 

cristão não é mais, como nos séculos passados, 

somente pertencer a uma comunidade, 

manifestando-se como tal, mas ser capaz de 

proclamar pessoalmente as verdades da fé e ser 

instruído sobre as verdades da religião 

(DOMINIQUE, 2001, p.25).   
 

 Além disto, não basta ser capaz de professar as verdades da fé, é condição 

irrenunciável, testemunhar na vida estas verdades. Seria interessante sabermos o que 

pensam disto os estudantes. Por que eles vão à escola? O que esperam dela? Que 

sentido tem para eles ir à escola? É por isto que apresentamos a relação de 

complementaridade das escolas na formação do ser humano para a vida. A maior notícia 

que as nossas escolas receberam foi a política de cotas. Elas significam o 

reconhecimento de uma injustiça cometida há séculos, pelo Estado, a partir daquilo que 

é a sua maior responsabilidade no Estado moderno. A educação. As religiões pouco ou 

nada se envolveram na defesa desta política. Mesmo sendo ela um lampejo profético e 

um sinal de justiça. A exclusão de imensas maiorias do acesso à escola é a mãe de todas 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 01 – 2013 

 

 

1
1
0

 

as outras injustiças que compõem a grande lista de malvadezas das políticas públicas 

brasileiras.  

Cabe ao Estado promover e incentivar políticas de 

reparações, no que cumpre ao disposto na 

Constituição Federal, Art. 205, que assinala o 

dever do Estado em garantir indiscriminadamente, 

por meio da educação, iguais direitos para o plano 

de desenvolvimento de todos e de cada um, 

enquanto pessoa, cidadão ou profissional. Sem a 

intervenção do Estado, os postos à margem, entre 

eles os afro-brasileiros, dificilmente, e as 

estatísticas o mostram sem deixar dúvidas, 

romperão o sistema meritocrático que agrava 

desigualdades e gera injustiça, ao reger-se por 

critérios de exclusão, fundados em preconceitos e 

manutenção de privilégios para os sempre 

privilegiados (MEC/SECAD, 2006, p.232).   
 

Quando se nega a uma geração de jovens o direito à educação, nega-se não 

somente a ele, mas à nação a qual ele pertence um futuro que não seja uma sina. Uma 

educação do faz de conta, como ouvimos frequentemente nas conversas do dia a dia, e 

até vemos sem muita dificuldade, onde as condições de trabalho são precarizadas e o 

Estado finge que paga e os/as professores/as fingem que trabalham, é a vida que perde. 

Na verdade, é bom que se diga, esta é uma afirmação injusta. A maioria dos/as 

professores/as trabalha muito! E trabalha em condições desumanas, com poucos 

incentivos, como formação e atualização, bem como com salários irrisórios. A 

consequência imediata desta realidade é outra relação entre uns que fingem ensinar e 

outros que fingem aprender. E, neste caso, por desmotivação mútua. A educação é o que 

comprova a vida como vocação. A escola e nem mesmo o sistema educacional 

brasileiro, incluindo os sindicatos da educação, não foi ainda capaz de discutir a política 

de cotas com a devida e merecida seriedade. Fica-se na tábua rasa sempre conveniente, 

do deixar como está para ver como fica, mas insuficiente, do contra e a favor. É difícil 

encontrar alguém que tenha argumentos consistentes contra as cotas e que ao tentar 

utilizá-los não caia em flagrante contradição, revelando assim a fragilidade dos mesmos. 

Dois pontos de referência oferecem as duas janelas por onde se formam as opiniões a 

este respeito. Quem olha e avalia a partir da Casa Grande é contra as cotas e cruelmente 

até as ver como uma forma de discriminação contra os negros. Por outro lado, quem as 

olha a partir da senzala, é a favor, as ver como reconhecimento e tentativa de correção 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 01 – 2013 

 

 

1
1
1

 

de uma injustiça histórica, como o mínimo que se pode fazer. Como começo do fim de 

uma distorção. O ser humano visto e entendido como um ser político, religioso e 

fazedor de cultura, é também e, sobretudo, um ser sujeito de direitos. E é isto que 

também diferencia os pontos de vistas. Os direitos são para todos, sem distinção de raça, 

de credo, de cor, de sexo, ou de geração. Porém, parafraseando outro dito popular, na 

prática a teoria é bem diferente.   

 

Ao existir, qualquer indivíduo já está 

automaticamente produzindo cultura, sem que para 

isto seja preciso ser um artista, um intelectual, ou 

um artesão. A própria linguagem, e as práticas 

discursivas que constituem a substância da vida 

social, embasam esta noção mais ampla de cultura 

(BARROS, 2004, p. 57).  

 

 Se não podemos admitir um saber maior ou menor que outro, mas que todos os 

saberes são importantes e diferentes; que uma religião não é mais ou menos importante 

que outra; que não existe família igual a outra, sendo a diversidade, uma característica  

da natureza; mas que cada uma, como escola, traz significados diferentes. Que tudo isto, 

por fim, está relacionado com a cultura em que se vive e que já não podemos pensar, se 

não nas culturas, que além de plurais, ainda mudam no correr do tempo. A escola-vida 

se faz vida-escola, quando o diferente é fonte de riqueza, significa antes a pluralidade do 

universo e não é reduzido ao desigual. Os/as grandes mestres/as, de todas as artes, nos 

ensinam isto com seus exemplos. O escultor, portanto, assim como o carpinteiro e o 

pedreiro, escreve uma história quando esculpe sua arte, seja no mármore ou na madeira, 

o escritor igualmente esculpe as formas de sua cultura, os traços de sua fé quando faz 

sua história literária e o poeta faz sua oração e o místico faz sua poesia quando transmite 

em seus escritos sua visão de mundo e de ser humano no mundo. Ambos transcendem à 

sua maneira o universo do outro e todos se encontram em dado momento. É o que nos 

faz pensar Mário Alighiero Manacorda em sua história da educação,   

 

“(...) Além disso, eu também acho que a arte de 

escrever não é diferente da arte de esculpir, que 

para Miguel Ângelo consistia em suprimir o inútil 

e o excesso ao redor da figura essencial oculta no 

mármore: também escrever no escrever é preciso 

alcançar o essencial” (MANACORDA, 2006, p. 7).  



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 01 – 2013 

 

 

1
1
2

 

 

 É o que se espera ter conseguido neste texto, quando chegarmos ao seu final. 

Aparado as arestas, os excessos sem comprometer a obra e evidenciado o essencial. 

Mostrado os contornos nem sempre mostrados da educação a partir das três principais 

escolas que formam a escola-vida. A relação de complementaridade entre os saberes, as 

escolas, as culturas e que, do ponto de vista do ser humano, nada disto é possível sem 

uma fé. As religiões, vistas como escolas de fé, tornam a educação um ato muito mais 

exigente, pois, assim dão a ela aquilo que não lhe pode faltar, sentido. A escola precisa 

rever urgentemente alguns de seus conceitos, sob pena de descaracterizar-se ainda mais. 

Três pelo menos não podem ficar de fora desta reflexão, já que não é seu objetivo 

aprofundar sobre todos eles. O primeiro e mais urgente, por razões obvias, são as 

relações estabelecidas entre os agentes que fazem a educação na escola no seu dia a dia. 

Com prioridade e urgência para as relações professor/a aluno/a; a segunda, porém não 

menos importante, apenas, imagina-se, dependente da primeira, são as metodologias. 

Precisam considerar uma relação entre seres que sabem e sabem saberes diferentes, mas, 

mesmo assim, por isso mesmo, uma relação entre aprendentes; a terceira são os 

processos avaliativos. Precisam assumir a condição de momento pedagógico de 

excelência para o aprendizado. A partir da compreensão da avaliação como momento de 

aprender e não de punir ou simplesmente justificar atitudes, aprender deixará de ser um 

privilégio e se tornará uma vocação.       

 

Considerações finais 

 É essa a hora de convidarmos todos nós para uma reflexão sobre a vida e suas 

escolas. É este o convite feito neste artigo. O que tivemos aqui, no entanto, foram um 

olhar e uma opinião, a partir de um determinado ponto. Alguém que se postar em outra 

posição poderá ter outras impressões. Sobre tudo se tiver outros interesses. Isto não 

valida uma ou invalida outra opinião. Até porque a realidade não cabe em um único 

olhar, por mais privilegiada que seja a sua vista. Não tivemos também essa pretensão, 

mas de contribuir com outros olhares, enriquecer outras impressões e, por fim, exercer o 

dever de dialogar franca e fraternamente sobre a vida, sobre a educação para a vida e 

seus processos. Viver, no entanto, é mais que falar, assim como sentir é mais que 

simplesmente imaginar. A educação como mercadoria, exige que os/as professores/as 

sejam vistos e tratados como vendedores/as de ilusões e os potenciais aprendentes, 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 01 – 2013 

 

 

1
1
3

 

sejam resumidos a meros clientes. E muitas vezes um cliente virtual que raramente 

consegue interagir com alguém que não as “caixinhas” eletrônicas dos sites com suas 

impessoalidades e friezas. São ferramentas de nosso tempo, apenas isto. Não substituem 

nem prescindem da relação afetiva e efetiva, que faz o ser humano ser mais. As 

religiões, por sua vez, adotam fórmulas mercantilistas modernas, onde os pastores, com 

nomes que se resumem a funções, (padres, bispos, missionários, obreiros, cardeais...), 

não passam de burocratas da fé, que não sabem ouvir, não sabem sorrir – às vezes 

fingem por conveniência - e muitas vezes não sabem nem rezar. Abandonaram o sentido 

de pastor. Somente uma teologia leiga, capaz de ler os sinais dos tempos e as realidades 

sócio políticas e econômicas, mas também espirituais, sem dicotomizar suas funções, 

poderá dar início a uma nova visão de mundo, de ser humano e de fé a toda a Igreja. Isto 

é vital para a própria Igreja. A família, bem a família, guardadas as devidas ressalvas, 

vai bem, obrigado. Obedece a Igreja naquilo que lhe convém, vive brigando com a 

escola porque ela é cada vez menos eficiente no ato de ensinar, sobretudo a aprender, e 

continua escola de vida. A família também não cabe no conceito estreito em que, 

principalmente a Igreja quer lhe prender. Por vocação e necessidade continua sendo 

escola para as religiões e para as escolas formais. Cabe a elas quererem aprender a 

aprender.    

 

Referenciais 

 

- BARROS, José D`Assunção. O Campo da História: Especialidades e abordagens. 

Petrópolis-RJ: Vozes, 2004.  

 

- BENTO XVI. DEUS CARITAS EST. Carta Encíclica do Sumo Pontífice bento XVI, 

aos Bispos, Presbíteros e Diáconos, às Pessoas Consagradas e a Todos os Fiéis Leigos, 

Sobre o Amor Cristão.  

 

- BÍBLIA. Bíblia Sagrada, Tradução Ecumênica da Bíblia – TEB – São Paulo: 

Loyola, 1994. 

 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 01 – 2013 

 

 

1
1
4

 

- BURKE, Peter. A Escrita da História: novas perspectivas/ (org.); tradução de 

Magda Lopes – São Paulo: Editora da Universidade Estadual Paulista, 1992.    

 

- CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano: artes de fazer. Petrópolis-RJ: 

Vozes, 2011. 

 

- CNBB – Conferência Nacional dos Bispos do Brasil. Diretório da Pastoral Familiar. 

Documento 79. São Paulo: Paulinas, 6. ed. 2009. 

 

- DOMINIQUE, Júlia. A Cultura Escolar como Objeto Histórico. Revista brasileira 

de História da Educação. (pg. 9 – 43) Nº.  1 jan./jun. 2001. Sociedade Brasileira de 

História da Educação – SBHE. Editora Autores Associados – Campinas-SP, 2001.   

 

- FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia. São Paulo: Paz e Terra, versão 

Anca/MST, 2004. 

 

- FREIRE, Paulo. Pedagogia da Esperança: um reencontro com a Pedagogia do 

Oprimido. São Paulo: Paz e Terra, 16. ed. 2009.  

 

- FREIRE, Paulo. Pedagogia da indignação: cartas pedagógicas e outros escritos. 

São Paulo UNESP, 7. reimpressão, 2000.   

 

- MANACORDA, Mário Alighiero. História da Educação: da Antiguidade aos 

nossos dias.  São Paulo: Cortez, 12. ed. 2006.    

 

- MEC/SECAD. Ministério da Educação. Secretaria de Educação Continuada, 

Alfabetização e Diversidade. Orientações e Ações para a Educação das Relações 

Étnico-Raciais. Brasília-DF: SECAD, 2006.   

 

- PAULO VI. POPULORUM PROGRESSIO. Carta Encíclica de Sua Santidade o 

Papa Paulo VI Sobre O Desenvolvimento dos Povos. São Paulo; Paulinas12. ed. 1990.   



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 02 – n. 01 – 2013 

 

 

1
1
5

 

- SECAD, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade. 

Juventudes: outros olhares sobre a diversidade. Coleção Educação para Todos. 

Brasília, 2009.  

 

- TARDIF, Maurice. Saberes docentes e formação profissional. Petrópolis-RJ: Vozes,    

5. ed. 2005.    

 

Recebido:25/05/2013 

Received: 05/25/2013 

  

Aprovado:  04/07/2013 

Approved: 07/04/2013 


