
RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 02 – 2012 

 

 

5
0

 

Licenciado sob uma Licença Creative Commons 

 

 
 

A FILOSOFIA DA EDUCAÇÃO COMO FERRAMENTA PARA 

REFLEXÃO DO CONTEXTO EDUCACIONAL DAS IGREJAS 

EVANGÉLICAS BRASILEIRAS 

 

The philosophy of education as a tool for reflection  on the educational context of the Brazilian 

evangelical churches  

 

Lea Rocha Lima e Marcondes 

Psicóloga, Mestre em Educação  

Email:  leamarcondes@gmail.com    

 

Rosane Andrade Torquato 

Pedagoga, Educadora Religiosa, Professora na FTBP 

Email: rosane.torquato@yahoo.com.br    

 

RSUMO: A partir dos trabalhos das autoras no campo da educação cristã nas igrejas evangélicas, surgiu a 

necessidade de buscar na filosofia da educação bases para refletir sobre a educação,   fundamentação e práxis no 

contexto específico das igrejas brasileiras de confissão evangélica. O presente artigo aborda questionamentos nesta 

área e aponta ferramentas da filosofia da educação para avaliar, refletir, analisar o contexto do educador na igreja. 

Pretende levantar estes aspectos para favorecer a análise dos caminhos que a educação cristã tem feito no contexto 

das igrejas.  Discute a importância do papel educacional da igreja na vida dos seus participantes. Sabe-se que este 

papel educacional precisa estar devidamente esclarecido a partir dos aspectos envolvidos: contexto da igreja, visão 

educacional, caminhos pedagógicos escolhidos, metodologias, desenvolvimento de suas atividades e resultados 

obtidos em todo o processo.  Para auxiliar nesta reflexão, o artigo discute algumas categorias da filosofia e sua 

aplicação neste contexto. Sugere a utilização destas categorias para orientar a reflexão do educador em relação à sua 

práxis na igreja e como estas poderiam colaborar na leitura avaliativa. Por este motivo, o artigo aborda o ponto de 

vista de alguns estudiosos da filosofia da Grécia Antiga acerca da educação, na tentativa de apontar a influência dos 

mesmos até os dias de hoje. Introduz aspectos básicos dos seus pensamentos e sua repercussão na educação tanto 

escolar quanto na igreja de forma que a articulação dos referenciais teóricos da pedagogia e da filosofia possam 

colaborar para qualificar o ensino bíblico das igrejas evangélicas. 

Palavra-chaves: Educação cristã; Igrejas evangélicas; Filosofia da educação  

 

ABSTRACT:  From the works of the authors in the field of Christian education in the Evangelical churches, the need 

arose to seek in the philosophy of education bases to reflect on education, fundaments and praxis in the specific 

context of the Brazilian churches of Evangelical confession. This article addresses questions in this area and identifies 

philosophy of education tools to assess, reflect, analyze the context of the educator in the Church. Intends to raise 

these issues in order to facilitate the analysis of the ways that Christian education is done in the context of the 

churches. Discusses the importance of Church educational role in the lives of its participants. It is known that this 

educational role needs to be properly clarified from the aspects involved: the context of the Church, educational, 

vision pedagogical path chosen, methodologies, development of its activities and the results obtained throughout the 

process. To assist in this discussion, the article discusses some categories of philosophy and its application in this 

context. Suggests the use of these categories to guide the educator's reflection relative to its praxis in the Church and 

how they could collaborate in the evaluative reading. For this reason, the article discusses the view of some scholars 

of Ancient Greece philosophy on education, in an attempt to point out the influence of the same to this day. 

Introduces basic aspects of their thoughts and their impact in education both at school and in the church so that the 

articulation of the theoretical reference of pedagogy and philosophy can collaborate to qualify the biblical teaching of 

Evangelical churches. 

Keywords: Christian education; Evangelical churches; Philosophy of education 

 

mailto:leamarcondes@gmail.com
mailto:rosane.torquato@yahoo.com.br


RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 02 – 2012 

 

 

5
1

 

Introdução 

 A educação é um tema que preocupa o homem desde a mais remota data. 

É através dela que o indivíduo se descobre, se constitui enquanto indivíduo social na 

cultura em que está inserido. Segundo Molochenco (2007):   

Ela é um processo amplo e contínuo que envolve não só  a formação do 

aspecto cognitivo, mas de todo o ser, e compreende o desenvolvimento da 

personalidade, sentimentos, percepções e relacionamentos. Não visa só o 

crescimento individual, mas também do coletivo, a fim de que o indivíduo 

possa interagir, relacionar-se e participar socialmente, em benefício da 

comunidade a que pertence. 

 

 A educação está a serviço da cultura e segundo Jaeger (1996): 

A educação participa na vida e no crescimento da sociedade, tanto no seu 

destino exterior como na sua estruturação interna e desenvolvimento 

espiritual; e, uma vez que o desenvolvimento social depende da consciência 

dos valores que regem a vida humana, a história da educação está 

essencialmente condicionada pela transformação dos valores válidos para 

cada sociedade.  

 

 Também no contexto das igrejas evangélicas, a educação permeia todas 

as atividades e tem aspectos constitutivos importantes na vida dos participantes destas 

comunidades. Para compreender a educação cristã que acontece nas igrejas evangélicas 

é necessário primeiramente tecer um cenário apontando alguns aspectos conceituais da 

filosofia da educação e de determinados pensadores que influenciaram 

significativamente a educação cristã como um todo, ligando-o ao cenário educacional 

das igrejas. É importante iniciar uma reflexão sobre o espaço educacional nestas igrejas, 

como a educação é vista neste contexto, a formação dos seus educadores, bem como 

uma análise das atividades desenvolvidas.  

 

A filosofia da educação como base para reflexão da educação cristã 

 A filosofia da educação tem a intenção de auxiliar o educador cristão a 

pensar de modo crítico a sua práxis e a partir de seus conceitos e reflexões implementar 

algumas de suas idéias na prática educacional. Ela se torna significativa quando este 

educador reconhece a necessidade de pensar claramente sobre o que está fazendo e 

olhar suas ações num contexto maior de desenvolvimento individual, espiritual e social. 

A filosofia é uma ferramenta com a qual pode-se examinar criticamente os caminhos 

acadêmicos e intelectuais. Ela ajuda a adquirir uma perspectiva mais ampla e profunda  



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 02 – 2012 

 

 

5
2

 

da existência humana e do mundo que o cerca. Segundo Ozmon e Craver (2004) em 

essência, a filosofia da educação é a aplicação de princípios fundamentais da filosofia 

à teoria e ao trabalho em educação. Ela examina quais os compromissos primários que 

se firma em relação às crenças e como os entendimentos passam a ser compreendidos 

como conhecimento, conceitos que formam a visão de mundo. 

 A partir da década de 1990, lideranças das igrejas evangélicas 

começaram a avaliar e questionar as práticas pedagógicas, metodologias do ensino 

bíblico, currículos e materiais utilizados até então. Este questionamento acontecia ainda 

de forma isolada e com poucos recursos metodológicos para esta análise. Apenas 

constatava-se o que acontecia, comparava-se os resultados atuais com os de antigamente 

(MARCONDES, 2006). As ações avaliativas tinham um caráter empírico neste 

momento. Os profissionais, como pedagogos e psicólogos, inseridos na área da 

educação nas igrejas, no final desta década começaram a rever suas ações e 

metodologias apontando com mais clareza o papel educacional da igreja na vida dos 

seus participantes. Inicia-se um pensar mais assertivo e a utilização de recursos da 

filosofia e da pedagogia para a leitura e análise deste contexto.  

 A filosofia pode contribuir na educação cristã com o exercício do pensar, 

da análise e reflexão que ela proporciona. Perez (2005) afirma que a filosofia é um 

modo de trabalho, um exercício do pensar. Ela serve para entendermos a nós mesmos e 

o mundo no qual moramos, junto com os outros e as coisas. Ela traz uma compreensão 

fundamental que permite conhecer, traçar estratégias de ação ou julgar. Pode-se dizer 

que pensar filosoficamente é refletir sobre quem somos, o que estamos fazendo, porque 

estamos fazendo e como justificamos nossos esforços (OZMON e CRAVER, 2004). A 

filosofia oferece caminhos para examinar estas questões, os valores envolvidos e os 

pressupostos por traz dos argumentos. Ela pode trazer ao educador cristão um novo 

olhar aos seus fundamentos educacionais e ao seu modus operandi. A educação cristã 

contemporânea necessita de uma revisão conceitual do ponto de vista pedagógico e 

metodológico buscando-se a identificação da referência filosófica do modelo utilizado. 

A filosofia é um campo legítimo e necessário às pesquisas na área da educação cristã. 

Ela pensa sobre as questões básicas da vida. Ignorar os filósofos e celebridades sociais é 

ignorar as influências que eles causam às pessoas e suas idéias, à sociedade e modo de 

vida, e, consequentemente, no pensamento educacional da igreja. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 02 – 2012 

 

 

5
3

 

 Para que o educador cristão possa desenvolver construções filosóficas, é 

necessário que ele entenda algumas categorias que tem sido utilizadas historicamente 

pela filosofia. Elas respondem perguntas básicas e fornecem uma estrutura que esclarece 

conceitos sobre valores e realidade. As principais categorias da filosofia, a metafísica, a 

epistemologia, a lógica e a axiologia podem auxiliar e orientar as reflexões e 

questionamentos do educador cristão em relação à sua práxis:  

 A metafísica se ocupa dos assuntos acerca da natureza do homem, da essência 

das coisas, da realidade, das causas e efeitos, dos fatos. Segundo Moreland e 

Craig (2005), para uma investigação metafísica é possível estabelecer algumas 

diretrizes básicas. A investigação deve começar pelas coisas que já se sabe, ou 

acredita-se serem verdadeiras e que devem ser levadas em conta. A metafísica 

trata daquilo que é conhecido pelo uso crítico do senso comum. Ser “crítico” às 

crenças do senso comum é refletir sobre elas, examiná-las de modo mais atento 

para ver se resistem ou fazem sentido. Na educação cristã ela pode auxiliar nas 

reflexões acerca da visão da realidade da igreja, quem são as pessoas que a 

frequentam, em que contexto e sociedade está inserida e para a elaboração das 

atividades e de currículos, por exemplo. A visão da metafísica vem colaborar 

com a análise da realidade dentro da igreja em questão: qual a história da igreja; 

que movimentos aconteceram ao longo do tempo que a levaram onde está hoje; 

como as pessoas estão inseridas neste contexto e como colaboram para o seu 

crescimento; de que forma a igreja vê a sua participação na sociedade através de 

si mesma e dos seus membros nos diversos espaços que ocupam na sociedade; 

como avaliam a sua responsabilidade histórica; qual a cultura e modelo que a 

igreja tem adotado. A partir das análises de todos estes aspectos e quem são as 

pessoas que frequentam a igreja, é possível avaliar como precisam ser feitas as 

decisões e escolha dos seus caminhos educacionais.  

 A epistemologia se ocupa do estudo da aquisição do conhecimento, da razão, 

das crenças justificadas e injustificadas, de métodos, estruturas e da validade do 

conhecimento. É de grande auxílio ao educador cristão, pois lida diretamente 

com os processos de aprendizagem e apreensão do conhecimento. Pode auxiliar 

a análise do conhecimento bíblico oferecido pela igreja e das estruturas 

organizacionais para que este conhecimento aconteça de forma significativa; na 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 02 – 2012 

 

 

5
4

 

avaliação de como o conhecimento bíblico está sendo construído, se os 

caminhos pedagógicos e metodológicos estão sendo eficazes para que as 

aprendizagens propostas aconteçam de forma significativa. Também pode 

colaborar com a avaliação do tipo de conhecimento que a igreja prioriza; das 

atividades das equipes ministeriais para verificar se compreendem o seu papel 

educacional e interações dentro do grupo; se os métodos utilizados pelas equipes 

ministeriais são compatíveis com a visão da igreja e onde ela quer chegar;  

avalia se os processos de aprendizagem propostos atingem de forma plena a 

efetivação da visão da igreja. A partir destas análises, é possível avaliar como a 

igreja orienta as equipes ministeriais e seleciona as ações necessárias para 

desenvolver as aprendizagens que necessita.  

 A lógica investiga os princípios do raciocínio, estuda regras de argumentação e 

técnicas do raciocínio. A lógica constrói idéias de tal forma que é possível 

comunicar certos conceitos, por dedução de uma série de premissas. A lógica 

vem contribuir com a avaliação da metodologia, recursos e técnicas utilizados no 

aprendizado bíblico para que não fique apenas no conhecimento, mas que ele 

traga um conhecimento significativo e possibilite uma reorganização interna do 

participante de acordo com a visão proposta pela igreja. Auxilia o educador 

cristão a acompanhar os processos mentais na aprendizagem, as argumentações 

e verificar como as aprendizagens bíblicas estão de fato promovendo 

transformações e mudanças. A partir destas análises, a igreja tem melhores 

recursos para construir e selecionar melhor os materiais e recursos a serem 

utilizados de forma que favoreçam uma aprendizagem significativa do viver 

cristão.   

 A axiologia estuda os julgamentos, a certeza ou o erro, princípios de conduta. 

Auxilia o educador cristão a criar conjuntos de valores consistentes dentro do 

processo de aprendizagem bíblica e a se preocupar com o ambiente educacional 

da igreja. A axiologia vem favorecer o educador cristão a pensar sobre os erros e 

acertos das ações observadas: se os valores propostos estão acontecendo 

adequadamente; se os ambientes (físicos e relacionais) onde se desenvolvem as 

atividades da igreja são propícios para que elas aconteçam plenamente. A partir 

destas análises, é possível avaliar como a igreja lida com as aprendizagens e revê 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 02 – 2012 

 

 

5
5

 

os seus erros e busca novos caminhos, como ela se submete as aprendizagens 

pelos desacertos. 

 As definições acima incitam a refletir em como estes ramos da filosofia 

podem auxiliar de forma prática aquele que atua na educação no contexto das igrejas 

evangélicas. Com certeza, as articulações tecidas tem possibilidades de ampliação e 

aprofundamento a medida que este exercício se torne parte constante do pensar 

educacional da igreja. Estas reflexões trarão fundamentos para a construção do Projeto 

Político Bíblico Pedagógico (PPBP) da igreja.        

 

A visão da educação na Grécia Antiga 

 O educador pode utilizar como ponto de partida para a sua reflexão, o 

estudo de filósofos das várias épocas que trataram destes assuntos para examinar 

criticamente sua prática e buscar maneiras alternativas de vê-la. Segundo Ozman e 

Craver (2004): 

O educador necessita de elementos que a filosofia pode proporcionar  um 

entendimento dos processos de pensamento e da natureza das idéias, a 

linguagem que usamos para descrever a educação, as críticas de tradições 

culturais e sociais e as perspectivas de como tudo isso pode interagir em 

casos práticos. Para os educadores, a filosofia não é simplesmente uma 

ferramenta profissional, mas um modo de melhorar seu aproveitamento e sua 

qualidade de vida... 

 

 Uma vez que a educação requer do educador uma constante revisão, 

tanto nas suas teorias quanto nas suas práticas, buscar nos registros da história os 

grandes pensadores e as suas proposições, auxilia esta reflexão tão importante para a 

revisão e contextualização da prática educacional. O educador cristão também tem a 

responsabilidade de buscar estas referências para estudar e fundamentar sua práxis no 

contexto da igreja. 

 Desde os tempos antigos um dos propósitos da educação tem sido ensinar 

os estudantes algum tipo de conhecimento necessário à sobrevivência. Cada época tinha 

o seu objetivo na educação de acordo com a visão de mundo e necessidades sócio-

políticas do momento. Na história do povo judeu, narrada no Antigo Testamento, a 

educação acontecia priorizando a relação do individuo e do povo com Deus e como 

consequência disto os posicionamentos sócio políticos diante de outros povos. A 

educação hebraica tinha o lar como centro da educação. O processo educacional era 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 02 – 2012 

 

 

5
6

 

responsabilidade do patriarca da família e encontrava expressão em todas as atividades 

do lar e da comunidade. O povo hebreu era teocêntrico e o ensino da fé era naturalmente 

passado às crianças especialmente de forma oral (MOLOCHENCO, 2007). No Egito 

antigo os estudantes eram preparados para as necessidades religiosas e políticas, pois se 

preocupavam com a vida após a morte. Na Grécia e em Roma, era ensinada a oratória 

para melhorar sua situação na vida. A educação que acontecia nas sociedades que 

viviam nos tempos dos primeiros cristãos, narrada no Novo Testamento, tinham forte 

influência greco-romana. No Novo Testamento o ensino está centrado na figura de Jesus 

e na forma como Ele ministrou seus ensinamentos. O ensino nas epístolas apresenta o 

desenvolvimento das doutrinas e uma sistematização do ensino do cristianismo 

formando uma base para o estudo da teologia (MOLOCHENCO, 2007). Na Idade 

Média uns eram preparados para o sacerdócio e outros para a cavalaria. O período da 

reforma e pós reforma trouxe uma preocupação com o ensino das Escrituras e foi um 

marco na sua popularização. Os índios da América do Norte ensinavam os jovens o seu 

modo de vida através de cerimônias especiais. A educação tem sido usada ao longo do 

tempo e em todas as culturas para ensinar assuntos essenciais à vida das pessoas 

daquela cultura.  

 Os gregos foram os primeiros a constatar e discutir a ideia de que a 

educação deve ser um processo de construção consciente e deve atingir todas as áreas 

do indivíduo: mente alma e espírito. A filosofia do mundo antigo não queria explicar o 

mundo, mas sim ensinar o sujeito a tomar conta de si mesmo. Segundo Perez (2004), o 

filósofo não buscava impor um sistema de pensamento ou uma obra ao outro, mas 

transformar almas, ajudar na educação de seus discípulos para eles se orientarem no 

pensamento. Ouvir, ler, aprender, ensinar e escrever filosofia era já um exercício 

espiritual de transformação. 

 Heráclito (540-480 AC) apontou que a consciência clara dos princípios 

naturais da vida humana e das leis imanentes que regem as forças corporais e espirituais 

eram aspectos da mais alta importância na educação. Para ele tudo flui, está em 

movimento e não dura para sempre (Jaeger, 1986).   

 Sócrates (469-399 AC) foi um dos principais filósofos da Grécia Antiga 

que desafiou as preocupações materiais de seus contemporâneos questionando as 

pessoas, levando-as a pensar. Sua forma preferida para abordar as pessoas era dialética 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 02 – 2012 

 

 

5
7

 

(discussão crítica), de pergunta e resposta. Uma das doutrinas de Sócrates é a 

impossibilidade da fraqueza do caráter. Somente quem não possui o conhecimento é 

levado pelas paixões. Ele entendia por conhecimento tudo o que está implícito no 

“conheça-te a ti mesmo” e no bem que este conhecimento fazia à alma. De acordo com 

os dicionários da língua portuguesa conhecer é ter conhecimento, noção ou informação 

sobre alguma coisa; é saber de alguma coisa; é relacionar-se, conviver com; é 

experimentar; é reconhecer, conhecer de novo, admitir, constatar, identificar. 

"Conhecer-se a si mesmo", então, é informar-se sobre si mesmo; é saber de si mesmo; é 

conviver consigo mesmo, e experimentar a si mesmo; é reconhecer-se a si mesmo, 

constatar-se, identificar-se, dar-se conta de si, ver-se por inteiro. Sócrates acreditava que 

só este conhecimento que vem de dentro é capaz de revelar o verdadeiro discernimento 

e que o conhecimento vem pelo uso da razão. Para ele, educar é realizar um parto de 

idéias, coisa que a filosofia chama de dialética maiêutica (JAEGER, 1986).  

 O cuidar de si mesmo se refere a um conjunto de atitudes que são 

observadas não só na Grécia Antiga, mas também na Roma do Império e 

fundamentalmente entre os estóicos como Epiteto, Sêneca e Marco Aurélio. Referem-se 

frequentemente a momentos de exercício de voltar sobre si mesmos e uma reflexão 

sobre as suas condutas. Segundo Hamlyn (1990) de nada adianta procurar regras ou 

princípios pautadores de conduta. De maior importância, e de eficácia maior, é olhar 

dentro de si mesmo com o objetivo de adquirir bom caráter, de formar uma grande 

alma.  

 Sócrates declara também que a virtude é conhecimento. Na medida em 

que virtude é conhecimento, e este implica conhecimento de si mesmo, a virtude deve 

envolver conhecimento e cuidado de si mesmo, da própria alma. Para adquirir virtude, o 

indivíduo deve livrar-se dos preconceitos e presunções sobre o que sabe. Todas as 

virtudes formam uma unidade, que não se pode ter uma delas sem possuir o resto. 

 Platão, 427-347 AC, (2004) foi o primeiro filósofo a utilizar a palavra 

formação no sentido metafórico, aplicando-a à ação educadora que envolve a essência 

da educação. A corrente filosófica do idealismo, cujo precursor foi Platão ainda hoje 

tem influências no campo educacional. A formação manifesta-se na forma integral do 

homem, na sua conduta, comportamento exterior e na atitude interior. São produtos de 

conscientização. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 02 – 2012 

 

 

5
8

 

 Para Platão as pessoas deveriam preocupar-se principalmente com a 

busca da verdade. Como ela é perfeita e eterna, ela não poderia ser achada no mundo da 

matéria que é imperfeito e está em constante mudança. Ele acreditava que devemos 

buscar outras verdades universais na política, religião e educação. Em seu texto A 

República ele propõe um tipo de educação que ajudaria a produzir indivíduo e 

sociedade mais próximos do Bem. Sugere que o Estado deveria ter papel ativo nas 

questões educacionais e oferece um currículo que direcionava os alunos ao pensamento 

abstrato. Propõem educação para ambos os sexos.   

 Os temas debatidos em A República são frutos do pensamento dialético, 

pois integrava uma série de aprendizados em um todo significativo. Para ele o melhor 

método de aprendizagem é o dialético, pois acreditava que desta forma o indivíduo 

poderia ver as coisas in totum e as idéias seriam desenvolvidas de modo a atingir 

sínteses e conceitos universais. Este método requer uma atitude crítica, com base em 

matemática e longo estudo. Para Platão a dialética é um processo no qual algumas idéias 

são postas em guerra contra as outras, com as mais substanciais resistindo até o fim. Ele 

acreditava que o diálogo com outras pessoas era a melhor maneira de se aprender. 

 O idealismo ainda hoje exerce grande influência nas visões educacionais, 

tanto da igreja quanto da escola, no que diz respeito à mente individual e ao eu. Embora 

a auto realização seja um objetivo central da educação idealista, não significa que o eu 

seja percebido isolado, pois os idealistas acreditam que o eu faz parte e ganha 

significado dentro de um contexto maior.  

 Suas idéias estimularam grande parte do pensamento sobre o significado 

e o propósito da humanidade, da sociedade e da educação, penetrando sutilmente no 

pensamento e nas práticas modernas. O pensamento dos gregos também influenciou 

fortemente a cultura dos povos que viviam na época de Cristo e da escrita do Novo 

Testamento.  

 

Necessidades contemporâneas da educação cristã: contextualização! 

 O contexto educacional da atualidade exige novas posturas da igreja 

diante da educação que ela oferece aos seus participantes de forma que estes sejam 

plenamente preparados para assumir sua condição sócio-política como cidadãos 

comprometidos com a vida e com a sociedade. Diferentes pontos de vista têm surgido 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 02 – 2012 

 

 

5
9

 

na educação cristã devido às influências do contexto da sociedade brasileira e mundial 

que requerem avaliações dos mesmos, mudanças na práxis e comportamentos, tanto nas 

igrejas quanto nas escolas. É necessário pensar sobre o que se faz nestes espaços, 

raciocinar e justificar as ações para que sejam coerentes, significativas e dirigidas para 

fins educacionais desejáveis. Hoje é importante que a igreja trabalhe na integralidade do 

homem, a partir de sua espiritualidade.  

No espaço da igreja é necessário retomar, com um olhar contextualizado, os 

questionamentos, um pensar sobre, refletir acerca de si mesmos, de suas condutas e 

ações e do cuidado de si mesmos. Esta reflexão é importante tanto no sentido individual 

para levar a pessoa a ser confrontada com os princípios bíblicos e a repercussão dos 

mesmos em suas vidas, quanto no sentido coletivo no que se refere à conscientização do 

papel da igreja na sociedade em que está inserida.  

O relatório para a UNESCO da Comissão Internacional sobre a Educação para o 

século XXI (DELORS, 2000) discute vários aspectos que deveriam acontecer em 

qualquer proposta educacional. As autoras acreditam que a igreja também deveria 

discutir, estudar e se aprofundar nas questões apontadas pelo relatório, uma vez que a 

igreja está inserida num contexto social e trabalha uma área que é fundamental para a 

vida do homem: a sua espiritualidade. O relatório aponta os quatro pilares fundamentais 

da educação para esse século: 

Aprender a conhecer, aprender a fazer, aprender a viver juntos e aprender a 

ser, sendo esta última a via essencial para integrar as três precedentes. Estes 

devem ter atenção igual a fim de que a educação seja uma experiência global. 

A educação deve contribuir para o desenvolvimento total da pessoa – espírito 

e corpo, inteligência, sensibilidade, sentido estético, responsabilidade pessoal 

e espiritualidade. Todo o ser humano deve ser preparado, especialmente 

graças à educação que recebe na juventude, para elaborar pensamentos 

autônomos e críticos e para formular os seus próprios juízos de valor, de 

modo a poder decidir, por si mesmo, como agir nas diferentes circunstâncias 

da vida. (DELORS, 2000) 

 

 As autoras do presente artigo acreditam que toda educação, formal e 

informal, na escola, igreja e família, deve ser pautada por princípios e valores 

norteadores coerentes em todos os espaços de aprendizagem para contribuir de forma 

integrada com a construção do conhecimento (MARCONDES, 2006). Os quatro pilares 

citados acima devem acontecer na educação que a igreja oferece para que ela seja 

vivenciada nestas áreas da aprendizagem. Segundo Molochenco (2007): 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 02 – 2012 

 

 

6
0

 

O conhecimento dos princípios cristãos desenvolvidos através do processo da 

educação cristã, tem como base os ensinamentos bíblicos, visando o 

crescimento espiritual das pessoas e o fortalecimento na fé. Em relação ao 

fazer, a educação cristã, ao se preocupar em ajudar o aprendiz a colocar em 

prática os princípios bíblicos, está contribuindo para que desenvolva a 

capacidade de se comunicar bem, com clareza, procurando soluções como 

cristão e cidadão. No tocante ao viver juntos, a educação cristã encontra 

oportunidade de criar diversas atividades com a finalidade de desenvolver 

esta atitude através da convivência mútua. Estes três aspectos nos leva 

também a pensar em como somos, como nos constituímos. A educação cristã 

leva em conta todas as prerrogativas  e amplia ainda mais o conceito do 

aprender a ser. Ela coopera para o desenvolvimento do ser como um todo 

desde a infância.  

 

  A educação deve contribuir para a auto formação da pessoa, ensinando-a 

a assumir a sua condição humana e histórica, ensinando-a como se tornar cidadão no 

sentido integral de responsabilidade sócio espiritual. As autoras veem também a 

importância das aprendizagens bíblicas acontecerem de modos significativos e 

vinculados com a vida do indivíduo em todas as instâncias. Acreditam que a 

aprendizagem com o foco no autoconhecimento amplia as possibilidades do indivíduo 

relacionar os conhecimentos consigo mesmo a partir da espiritualidade pautada nos 

princípios bíblicos e favorece o desenvolvimento de um posicionamento cristão pessoal 

mais consistente. Estes ensinos podem ser trabalhados desde a mais tenra idade tendo-se 

em mente sempre a sua contextualização de acordo coma faixa etária da criança.  

 As autoras acreditam que não se deve olhar para crianças como “elas são 

a igreja do futuro”, mas sim elas podem e devem ser igreja na idade em que se 

encontram, viver e experimentar a espiritualidade e os princípios do cristianismo em 

suas vidas, na escola, nas brincadeiras, no seu dia a dia  (MARCONDES, 2006). A 

criança pode desde cedo vivenciar sua espiritualidade de forma prática e significativa. A 

igreja tem um papel fundamental e estruturante na educação espiritual da criança. Ela 

precisa estar consciente do seu papel educativo para que auxilie e colabore com a 

família de forma que esta criança se desenvolva no seu caráter, integralidade, e vida 

com Deus.  Ela é coparticipante deste processo com a família oferecendo ensino, 

recursos e orientações com base nos princípios bíblicos (MARCONDES, 2006). 

 A educação cristã atual deveria participar de um modo mais efetivo e 

assertivo da vida das pessoas para levá-las a desenvolverem sua ética pessoal e 

organizarem os conhecimentos adquiridos na igreja de forma poder aplicá-los em 

qualquer área da vida e em qualquer situação. A vida no presente século exige do sujeito 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 02 – 2012 

 

 

6
1

 

uma visão gestáltica dos acontecimentos, transcendência dos conhecimentos e 

posicionamentos éticos definidos diante da sociedade globalizada. A arte (teatro, 

pintura, dança, etc) e a literatura deveriam ser mais utilizadas no campo educacional das 

igrejas para ampliar a noção e vivência da espiritualidade das pessoas, da mesma forma 

que a música é utilizada para ensinar as verdades bíblicas (MARCONDES, 2006). 

 É necessário, portanto, um estudo mais detalhado das influências 

positivas e negativas das correntes filosóficas na área da educação cristã, das propostas 

dos seus pensadores que podem contribuir à maior fundamentação, bem como sua 

aplicação e implicações nos dias de hoje. A análise crítica da práxis individual e da 

igreja à luz da filosofia da educação proporcionaria ao educador cristão maior 

visibilidade do seu dia a dia educativo e também das consequências das suas ações 

pedagógicas na igreja. Cabe ao educador cristão a responsabilidade de avaliar a sua 

prática e modelo pedagógico, buscar a corrente filosófica que melhor fundamente suas 

ações para que estas se tornem mais consistentes e eficazes.  

 

Referenciais 

 

DELORS, J., (org). Educação – um tesouro a descobrir: Relatório para a UNESCO 

da 

Comissão Internacional sobre Educação para o século XXI, , 4a ed. São Paulo: 

Cortez, 

Brasília, DF: MEC: UNESCO, 2000. 

 

HAMLYN, D. W., Uma História da Filosofia Ocidental Editora Jorge Zahar Editor, 

1990. 

JAEGER, Werner, Paidéia – a formação do homem grego, Editora Martins Fontes, 

São Paulo, 1986. 

 

MARCONDES, Léa Rocha Lima e, A formação de professores em educação cristã: 

uma leitura a partir da experiência com a Abordagem Relacional. 2005,143 f.  

Dissertação (Mestrado em Educação) - Pontifícia Universidade Católica do Paraná, 

PUC- Curitiba, publicação em março/2006. 

 

MOLOCHENCO, Madalena de Oliveira, Curso Vida Nova de Teologia Básica: 

Educação 

Cristã,  Vida Nova, São Paulo, 2007.  

 

MORELAND, J.P., CRAIG, William Lane, Filosofia e cosmovisão cristã, Vida Nova, 

São 

Paulo, 2005.  



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 02 – 2012 

 

 

6
2

 

 

OZMON, Howard,A., GRAVER, Samuel, M., Fundamentos filosóficos da educação, 

6a ed, 

Artmed, Porto Alegre, 2004. 

 

PEREZ , Daniel Omar, A questão do sujeito entre Kant e Foucault, Anais IV Semana 

de Filosofia Guarapuava, Pr, no 3 p.11-23, 2004. 

 

PEREZ , Daniel Omar, Iniciação à filosofia , Editora Educarte, 2005.  

 

OZMON, Howard,A., GRAVER, Samuel, M., Fundamentos filosóficos da educação, 

6a ed, Artmed, Porto   

 

PLATÃO, A República, Texto Integral, Coleção A Obra -Prima de cada autor, Editora 

Martin  Claret, São Paulo, 2004. 
  

  

 

Recebido:09/08/2012 

Received: 08/08/2012 

  

Aprovado:  28/11/2012 

Approved: 11/28/2012 

 

 


