
RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
0
2

 

Licenciado sob uma Licença Creative Commons 

 

 
 

A CONCEPÇÃO DE UMA PROPOSTA: O ENSINO RELIGIOSO 

EM UMA PERSPECTIVA PEDAGÓGICA A PARTIR DO ARTIGO 

33 DA LDB 
 

The design of a proposal: Religious Education in a pedagogical perspective from Article 

33 of the LDB 

 
Sérgio Rogér io  Azevedo  Junqueira  

Doutor  em Ciências da Educação –  Programa de  Ensino Religioso  pela Univers idade  

Pont i fícia  Sales iana de Roma (I tál ia) ,  Professor  do Programa de Pós -Graduação em 

Teologia  da PUCPR, Líder  do Grupo  de Pesquisa Educação e R el igiã  

sr junq@gmai l .co m 

 

 
RESUMO: A revolução da educação foi uma das de maior impacto nos últimos dois séculos. O 

ensino se generalizou e se tornou obrigatório até idades cada vez mais avançadas em muitos 

países e se diversificou em seus conteúdos. O próprio conceito de educação pode-se dizer que 

mudou. Na maioria dos países, esse tema da educação aparece, justamente, como um dos mais 

desafiantes para o futuro de seu desenvolvimento. Neste contexto é o Ensino Religioso, um 

componente inserido no currículo das escolas brasileiras como forma de conquista de um espaço 

para instituições religiosas, que assume um novo perfil visando à formação do cidadão capaz de 

reler o seu cotidiano em uma perspectiva pluralista para que dele participe ativamente como um 

cidadão. 

Palavras-chave: Educação; História da educação; Ensino Religioso; Componente curricular 

 

ABSTRACT: The educational revolution was one of those with the greatest impact during the 

last two centuries. Elementary education popularized, became compulsory in many countries, 

the time to be spent in school increased and its contents were diversified. One could say that the 

concept of education changed and in most of the countries education is today foreseen as one of 

the most challenging realities of the future. In this context, religious education, as an element 

integrated in the brasilian schools curriculum, means a conquest of a real space for the religious 

institutions and assumes a new role with the aim of bringing up the citizen, making him able to 

interpret his everyday life in a pluralist society and enabling him to take part in that society as 

an active citizen. 

Keywords: Education, History of education, Religious Education, Curriculum element. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Conhecemos o ensino que visa a construção (produção) do conhecimento e que 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
0
3

 

caracteriza-se pela promoção do debate, da hipótese divergente, da dúvida - real ou 

metódica, do confronto de idéias, de informações discordantes e, também, da exposição 

competente de conteúdos formalizados. Igualmente conhecemos o ensino que visa a 

transmissão e que caracteriza-se pelo silêncio, pela concordância, pela subserviência, 

pela aversão à dúvida metódica, pela repressão e até punição à hipótese divergente, pelo 

monopólio da informação e da interpretação nas mãos do professor que freqüentemente 

trabalha com informações arcaicas e descontextualizadas sob os aspectos 

antropológicos, sociológicos e históricos1. 

No entanto, para além destes modelos de ensino, a educação passa hoje por 

momentos de revisão.  Vivemos precisamente numa época em que a consciência da 

diversidade cultural entre os países e também no interior deles se acentuou. Nunca, 

como no presente momento histórico, o respeito à diversidade cultural foi tão 

reivindicado. Estamos simultaneamente conscientes da unidade do destino do homem 

em todo o planeta e de suas radicais diferenças culturais em cada povo3. Diante deste 

contexto, encontramo-nos em um repensar generalizado da educação. Revisão da 

escola. Nas últimas décadas, nossa tarefa de educadores cristãos ficou submetida à 

mesma revisão que atingiu tudo quanto se refere à educação em geral.  

De fato revisou-se a escola, como meio de educação, e como meio de educação 

cristã em especial, e isso a partir de diversas perspectivas filosóficas, pedagógicas, 

sociais e pastorais. A revisão alcançou tanto os objetivos da tarefa educacional, quanto 

seus objetivos imediatos, seus métodos e seus destinatários. 

A criança age sobre situações concretas criadas pelo educador, assim agindo, 

assimila novos conceitos e adquire novas habilidades, refaz conceitos anteriormente 

adquiridos, ou seja refaz conceitos anteriormente adquiridos, refaz suas estruturas 

mentais. Somente este refazer de estruturas mentais torna possível a verdadeira 

aprendizagem, esta sim estável, duradoura, e não o simples adestramento que é, 

queiramos ou não, o que tentamos impingir às crianças em nossas escolas2. 

O educando recebe passivamente os conhecimentos, tornando-se um depósito do 

educador. Educa-se para arquivar o que se deposita. Mas o curioso é que o arquivado é 

o próprio ser humano, que perde assim seu poder de criar, se faz menos homem, é uma 

                                                 
1 Cf. BECKER, F. A epistemologia do professor, o cotidiano da escola. Petrópolis Ed. Vozes, 1993, p. 

130. 
2 Cf. LEITE, A. Cores-furos: material concreto na linha de Piaget. São Paulo Ed. Manole, 1989, p. 3. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
0
4

 

peça. O destino do homem deve ser criar e transformar o mundo, sendo o sujeito de sua 

ação. 

A mudança não é trabalho exclusivo de alguns profissionais, mas dos 

profissionais que a escolhem3, se a vocação ontológica do ser humano é a de ser sujeito 

e não objeto, só poderá desenvolvê-la na medida em que, refletindo sobre suas 

condições espaço temporais, introduz-se nelas, de maneira crítica. Quanto mais for 

elevado a refletir sobre sua situacionalidade, sobre seu enraizamento espaço temporal, 

mais «emergirá» dela conscientemente «carregado» de compromisso com sua realidade 

da qual, porque é sujeito, não deve ser simples espectador, mas deve intervir cada vez 

mais. 

A prática não passa de uma estratégia que torna possível a apreensão da teoria; 

esta não passa de um conteúdo conceptual, ideal, desvinculado de qualquer prática 

anterior e transmitida pelo ensino. O conhecimento aparece, aqui como tributário de 

uma fonte, e externa ao sujeito. A teoria vem e fora trazida pelo professor, não o 

questiona sobre sua origem. A prática é um recurso sensorial, que permite a retenção da 

teoria pelo sujeito da aprendizagem; não se interroga a respeito de suas condições 

prévias. 

A sensibilização, considerada como situação geradora de integração, é a que 

denominamos de sensibilização geral, e que tem com objetivo trabalhar a postura, 

atitudes e percepções do aluno, geralmente são dinâmicas onde estão muito presentes às 

atividades não verbais, jogos, artes, trocas de papeis e projeções4. 

Neste contexto encontra-se o processo de escolarização do Ensino Religioso, 

inicialmente o trabalho realizado na escola era uma transposição do que se realizava na 

paróquia, o modelo caracterizava-se antes de tudo um código doutrinal (dogma, moral, 

sacramentos), de verdade sobrenatural diretamente revelada de Deus, o professor com 

autoridade dada pela Igreja apresentava um catecismo segundo uma linguagem neo-

escolástica. Pois a catequese era concebida, sobretudo, como uma introdução 

sistemática e orgânica desse complexo doutrinal do catecismo, onde sua finalidade 

primeira era o conhecimento exato intelectual das verdades de fé. O que em prática esse 

tipo de catequese exprimia provavelmente no fazer aprender de memória e no recitar as 

                                                 
3 Cf. FREIRE, P. Educação e mudança. Rio de Janeiro: Ed. Paz e Terra, 1979 (13 Edição), p. 52. 
4 Cf. FAGALI, E. Psicopedagogia institucional aplicada (A aprendizagem escolar dinâmica e construção 

na sala de aula). Petrópolis: Vozes, 1993, p. 23. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
0
5

 

perguntas e respostas do catecismo oficial. As explicações fornecidas eram em geral 

para aprender o sentido das palavras, não necessariamente o conteúdo. O caráter 

intelectual ou cognitivo desta catequese era absolutamente dominante. A formulação 

exata e integral deste código doutrinal era reservada ao magistério da Igreja e vinha 

aprofundada pela teologia. 

Progressivamente, existe a introdução de elementos psicopedagógicos, que 

influenciam na seleção de conteúdos, estratégias e nos subsídios. Existe uma 

preocupação de compreender a experiência do aluno. A fidelidade ao ser humano 

explicita-se na preocupação de compreender o processo de ensino-aprendizagem da fé 

cristã, buscando procedimentos didáticos mais apropriados. 

De um acento inicial sobre o conteúdo, percebe-se uma alteração para a 

preocupação com o aluno, o método adequado. Tal preocupação encontra sua origem e 

grande expoente na Alemanha, Áustria, França e Bélgica, seus Catequetas convictos de 

uma real necessidade de renovamento do método catequético. É interessante recordar 

que a catequese nesse ambiente é, sobretudo, realizada na escola, o que influencia os 

estudos sobre a o processo sistemático do ensino da religião5. Nesse contexto, amplia o 

conceito de Pastoral como o agir da Igreja, progressivamente existe uma preocupação 

de explicitar  a escola como espaço privilegiado desta presença eclesial. 

Com certeza, desse movimento nasce o terceiro momento, não mais uma simples 

preocupação com o conteúdo, ou com o método, ou mesmo com o sujeito. Mas todos 

esses elementos devem ser considerados conjuntamente, entretanto com um paradigma 

que identifica o todo, a escola. Ou seja, conteúdo, métodos e atenção ao sujeito devem 

ser a operacionalização, de uma opção, a escolarização dessa disciplina, da presença 

eclesial. Não é o caso continuar com uma identidade paroquial na escola, mas afrontar 

corajosamente a identidade desse espaço, que possui uma função social e eclesial. 

 

Fazendo memória 
 

Na história da formação do Brasil, o Ensino Religioso sofreu um lento processo 

de alteração em conseqüência do desenvolvimento do Estado, de sua autocompreensão 

e, portanto, das opções políticas. 

Ao longo dos períodos do Colonialismo e do Império brasileiro (séculos XV a 

                                                 
5 Cf. GEVAERT, J. Antropologia Catechetica. UPS: Roma, 1995, p. 23. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
0
6

 

XIX) é efetivado como cristianização por delegação pontifícia, justificando o poder 

estabelecido. A educação foi implantada e ministrada sob os auspícios dos Jesuítas. O 

governo não intervém diretamente como primeiro interessado, nem propõe uma 

filosofia educacional, pois compete aos religiosos, controlados pelo governo, organizar 

e fazer funcionar o processo de escolaridade. A grande característica desta fase é uma 

educação humanista, que se caracteriza por ser individualista, centrada nos valores 

propostos pelo Renascimento e favorecer a ideologia reinante, empregando métodos 

tradicionais. O ensino da Religião é questão de cumprimento dos acordos estabelecidos 

entre a Igreja Católica e o Monarca de Portugal. As leis, decretos e instruções em geral 

põem em primeiro plano a evangelização dos gentios. O caráter disciplinador de toda 

Catequese concorre para a transmissão de uma cultura que visa à adesão ao 

catolicismo6. 

Em meados do século XVIII (1759), com a expulsão dos jesuítas, a educação 

passa por transformações, pois o Estado assume o que existe de Educação nesta fase. A 

reforma Pombalina implanta um modelo impregnado pelo racionalismo do Iluminismo 

e a educação permanece de caráter elitista. O Ensino da Religião nesta fase passa pelo 

crivo da Inquisição, caracteriza-se como Catequese dirigida aos índios, escravos e ao 

povo como um todo, pois a elite brasileira é educada nas escolas da Coroa (Portugal). O 

que se faz na realidade é a memorização de fórmulas e a vivência cristã acomodada à 

mentalidade africana. 

Esta orientação foi proposta no Sínodo de 1707, na Bahia, que posteriormente 

foi assumida pelo episcopado nacional desta fase, através das “Constituições do 

Arcebispado da Bahia”, que manifesta logo nos primeiros capítulos grande cuidado pela 

formação religiosa e cristã da população, inclusive dos escravos7. 

                                                 
6 Cf. FIGUEIREDO, A. O ensino religioso no Brasil: tendências, conquistas e perspectivas. Petrópolis: 

Vozes, 1995, 22 ss. 
7 Nota: “Título III - E por que os escravos do Brasil são os mais necessitados da Doutrina Cristã, sendo 

tantas as nações e diversidades de línguas que passam do gentilismo a este Estado, devemos de buscar-

lhes nos seus idiomas, ou no nosso, quando eles já o possam entender. E não há outro meio proveitoso 

que o de uma instrução acomodada à sua rudeza de entender a barbaridade de falar. Portanto serão 

obrigados os Párocos a mandar fazer cópia (se não bastarem as que mandamos imprimir) da breve forma 

de catecismo […]”. 

Título II - Por que não só importa muito, que a Doutrina Cristã e bons costumes se plantem na primeira 

idade e puerícia dos pequenos, mas também conservem na mais crescida dos adultos, aprendendo uns 

juntamente com as lições de ler e escrever, as do bom viver tempo, em que a nossa natureza logo inclina 

para os vícios, e continuados os outros a cultura da fé[…] 

Título III - Os mestres dos meninos e meninas não faltem à obrigação do ensino da doutrina cristã, (no 

que) mandamos a nossos Visitadores inquiram com grande cuidado, se eles fazem o que devem, para que 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
0
7

 

É importante ressaltar que essas Constituições, em sua edição de 1853, passam a 

referir-se também ao Ensino Religioso nas escolas e vigoraram desde o Sínodo 

Diocesano do Brasil de 1701 e durante todo o Império, que vedava aos leigos que 

ousassem ser instrutores de religião, com penas pesadas como punição financeira e 

excomunhão. O anexo destas Constituições na sua edição do século XIX (1853) sobre o 

Ensino Religioso é na realidade uma espécie de adaptação das Constituições do 

Arcebispado à Independência do País e à abolição da Inquisição8. 

Progressivamente, o Estado, então ainda monárquico, amplia o pequeno sistema 

educacional, com a criação de cursos do ensino Superior (Medicina e Cirurgia). Esses 

cursos são criados, bem como a Academia de Belas Artes. Não há, porém, significativa 

evolução no ensino para as classes populares, enquanto para as classes mais abastadas 

criam-se: bibliotecas, imprensa, teatro, escolas especializadas. O Ensino Religioso é de 

caráter mais privativo e doméstico do que institucional, através das Confrarias 

Religiosas que ajudam a eliminar o hiato existente entre os da cultura européia e os da 

cultura africana, processando-se a efetivação do sincretismo religioso. 

O projeto religioso da educação não conflita com o projeto político dos reis e da 

aristocracia; é a fase da educação sob o motivo religioso. O que se desenvolve é a 

evangelização, segundo os esquemas da época, ou seja, a cristianização por delegação 

pontifícia, autoridade de Roma, como justificativa do poder estabelecido, em 

decorrência do regime de padroado. 

Dessa forma, o que se desenvolve como Ensino Religioso é o Ensino da 

Religião, como evangelização dos gentios e Catequese dos negros, conforme os acordos 

estabelecidos entre o Sumo Pontífice e o Monarca de Portugal9. Como manifestação de 

um esforço de escolarização da religião, encontramos na lei de 15 de outubro de 1827, 

que era para regulamentar o inciso 32 do art. 179 da Constituição Imperial, ou seja, a lei 

complementar, no seu artigo sexto10. 

                                                                                                                                               
sendo descuidados sejam admoestados e punidos e lhes revogamos as licenças que de nós tiverem, sem as 

quais não poderão ensinar […] (IGREJA CATÓLICA. Arcebispado da Bahia - Constituições Primeiras. 

São Paulo: Typograhia, 2 dezembro 1853)”. 
8 Cf. CURY, C. Ensino Religioso e Escola Pública: o curso histórico de uma polêmica entre Igreja e 

Estado no Brasil. In: “Educação em Revista”, Belo Horizonte (1993)17, 20 ss. 
9 Cf. FÓRUM NACIONAL PERMANENTE DO ENSINO RELIGIOSO. Parâmetros Curriculares do 

Ensino Religioso. São Paulo: Ave Maria, 1997, 12. 
10 Nota: “Os professores ensinarão a ler, escrever, as quatro operações de arithmetica, prática de 

quebrados, decimaes, proposições, as noções mais geraes de geometria prática, a grammatica da lingua 

nacional, e os principios de moral christã e da doutrina da religião catholica e apostolica romana, 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
0
8

 

Na última fase (1824-1889) anterior à proclamação da República, a educação é 

ainda humanística e tem a finalidade de reproduzir a própria estrutura de classes. Seu 

caráter elitista é acentuado com a criação do Colégio Pedro II, com dupla função: 

bacharelar em letras e habilitar os alunos à matricula nas Faculdades do país; formar 

humanistas e candidatos às profissões liberais. É notável a distância entre a classe 

dominante e a grande massa analfabeta. Durante este período do Império a religião 

católica torna-se oficial, na Constituição de 1824 / 5° Artigo. 

Mas ao longo do Império, nasce a idéia do respeito à diversidade da população. 

Em um projeto de Lei da Constituição, Rui Barbosa propunha em seu artigo primeiro, 

terceiro parágrafo, que às escolas mantidas pelo Estado não deveria ser imposta uma 

crença11. 

Com a proclamação da República dos Estados Unidos do Brasil a 15 de 

novembro de 1889, ocorre que as tendências secularizantes existentes no Império foram 

de fato assumidas pelo novo regime, organizado a partir do ideário positivista, que, no 

campo da educação, é responsável pela defesa da escola leiga, gratuita, pública e 

obrigatória, rejeitando, portanto, a ideologia católica que exercia o monopólio do ensino 

de caráter elitista12. Sob a influência de Comte, Benjamin Constant empreendeu a 

reforma de 1890, quando ministro da Instrução, Correios e Telégrafos. 

Outra reforma, a de 1911, também representa o ideal positivista, sobretudo no 

                                                                                                                                               
proporcionados à comprehensão dos meninos: preferindo para as leituras a Constituição do Império e a 

Historia do Brazil (BRASIL. Collecção das Leis do Império do Brasil de 1851. Rio de Janeiro: 

Typographia Nacional, 1852.)”. 
11 Nota: “Nas escolas primárias do estado, bem como em todas as que forem sustentadas ou 

subvencionadas à custa do orçamento do Império, ou de quaisquer propriedades, impostos, ou recursos, 

seja de que ordem forem, consignado, neste, ou noutra qualquer lei geral, ao serviço de instrução pública, 

é absolutamente defeso ensinar, praticar, autorizar ou consentir o que quer que seja, que importe profissão 

de uma crença religiosa ou ofenda a outras. O ensino religioso será dado pelos ministros de cada culto, no 

edifício escolar, se assim o requererem aos alunos cujos pais o desejam, declarando-o ao professor, em 

horas que regularmente se determinarão sempre posteriores às da aula, mas nunca mais de quarenta e 

cinco minutos cada dia, nem mais de três vezes por semana. A escola subvencionada nos termos do 

terceiro parágrafo perderá, se o infringir, a subvenção, por simples ato do inspetor geral da instrução 

primária, com recurso para o governo. Os professores das escolas do Estado e das que forem mantidas 

exclusivamente pelos meios a que se refere este parágrafo, transgredindo-o, sofrerão a pena de suspensão 

por seis meses a um ano. A suspensão é pronunciada pelo inspetor geral, com recurso para governo. O 

pessoal das escolas a que se refere este parágrafo, a princípio, é exclusivamente leigo. A admissão de um 

professor, a quem falte este caráter, numa escola subvencionada, sujeito à pena deste parágrafo número 

onze. A qualidade de funcionário na administração, direção, ou inspeção do ensino público, primário, 

secundário ou superior, é incompatível com o caráter eclesiástico, no clero secular, ou regular, de 

qualquer culto, igreja ou seita religiosa (R. BARBOSA. Reforma do ensino secundário e superior. In: 

Obras Completas (Vol, IX - Tomo I), 1882, Rio de Janeiro: Ministério da Educação e Saúde, 1942.)”. 
12 Cf. FIGUEIREDO, A. O ensino religioso no Brasil: tendências, conquistas e perspectivas. Petrópolis: 

Vozes, 1995, 45 s. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
0
9

 

que se refere à introdução das disciplinas científicas, superando o caráter marcadamente 

humanístico de nossa tradição cultural. No entanto, essas duas reformas não conseguem 

impor tal tendência. 

Assistimos, desde a primeira república, confronto entre a Igreja e o Estado. Na 

Constituição de 1891, o artigo 72, parágrafo 6, traz a seguinte disposição: “[...] será 

leigo o ensino ministrado nos estabelecimentos públicos”, causando grandes celeumas, 

tanto que nos anos seguintes o Episcopado toma posição de defesa em relação ao ensino 

da religião como corolário da liberdade religiosa, da liberdade de consciência. 

A Constituição de 1934, no artigo 153, admite o Ensino Religioso, mas de 

caráter facultativo, ministrado de acordo com os princípios da confissão religiosa do 

aluno, sendo manifestada pelos pais e/ou responsáveis, constituindo matéria do 

currículo nas escolas públicas. Surgem grandes debates, retornando à questão da 

liberdade religiosa, à pressão da Igreja e tantos outros interesses. É uma fase em que se 

buscam modelos de educação que exaltam a nacionalidade, a valorização do ensino 

profissional, em fim um modelo de educação de cada pátria, influência do fascismo, do 

nazismo. Tanto que a Constituição de 1937, 1946 e de 1967 do Brasil mantém a questão 

do Ensino Religioso como matéria do currículo, mas de freqüência livre para o aluno, 

sempre considerando o credo da família13. 

O Ensino Religioso é obrigatório para a escola, concedendo ao aluno o direito de 

opção da matrícula. O dispositivo constitucional outorgado garante o Ensino Religioso 

no sistema escolar. Na prática, porém, continua a receber um tratamento que o 

discrimina e dá origem a muitos desafios de natureza pedagógica e administrativa. 

Neste período inicia-se claramente um processo de busca da identidade do Ensino 

Religioso, pois não há clareza quanto ao seu papel específico no ambiente escolar. Há 

um esforço de renovação da prática pedagógica em relação a esse conteúdo na escola14. 

Por volta de 1965, já se vislumbrava uma crise, da qual se tomava conhecimento aos 

poucos e que podia ser expressa assim: o Ensino Religioso perdeu sua função 

catequética, pois a escola descobre-se como instituição autônoma que se rege por seus 

próprios princípios e objetivos, na área da cultura, do saber e da educação. A 

                                                 
13 Cf. CONFERÊNCIA NACIONAL DOS BISPOS DO BRASIL. O ensino religioso (Estudo n. 49). São 

Paulo: Paulinas, 1987, 26 ss. 
14 Cf. FIGUEIREDO, A. O ensino religioso no Brasil: tendências, conquistas e perspectivas. Petrópolis: 

Vozes, 1995, 12 ss. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
1
0

 

manifestação do pluralismo religioso é explicitada de forma significativa; não é mais 

compatível compreender um corpo no currículo que doutrine, que não conduza a uma 

visão ampla do ser humano. 

Diante deste novo momento, o catecismo deixa a escola, que busca uma nova 

identidade para o Ensino Religioso, como elemento integrante do processo educativo. A 

definição desta nova identidade exigiu também anos de prática e estudo; contribuíram 

para isso os Encontros de Ensino Religioso (ENER), desde 197415. 

Esta busca de identidade e redefinição do papel do Ensino Religioso na escola, 

conjugada com a discussão de sua manutenção em termos de legislação, foi de 

significativa importância no processo da revisão constitucional nos anos oitenta. 

Quando da Constituinte que culminou com a promulgação da Constituição de 

1988, foi organizado um movimento nacional para garantir o Ensino Religioso. A 

emenda constitucional para o Ensino Religioso foi a segunda maior emenda popular que 

deu entrada na Assembléia Constitucional, pois obteve 78.000 assinaturas. 

O passo posterior foi a elaboração de uma nova concepção do Ensino Religioso, 

que fosse diferente da perspectiva da catequese, uma busca desta proposta podemos 

encontrar em elementos do substitutivo do Deputado Jorge Hage, para emenda da LDB, 

que considera que a educação hoje, caracterizada por um pluralismo de idéias 

pedagógicas, é fator essencial que garante ao Estado democrático de direito a 

construção de uma sociedade justa, livre e democrática. Ela revela e, ao mesmo tempo, 

sustenta e propaga uma filosofia de vida, uma concepção de ser humano e da sociedade, 

supondo que a educação propõe um processo de humanização, personalização e 

aquisição de meios para a atuação transformadora da sociedade. Nas instituições sociais, 

mais especificamente na escola, é que o educando experimenta e vivencia valores que o 

orientarão para a vida, sistematiza o conhecimento científico e se capacita para a 

participação como cidadão, no trabalho, na política, na cultura, na religião e no lazer. 

Cabendo ao Estado, por incumbência da sociedade, preocupar-se com a educação de 

todas as dimensões do ser humano, garantindo o respeito ao pluralismo de idéias e o 

dever de garantir as condições para educação da dimensão religiosa dos cidadãos, tendo 

a escola como lugar onde se cultiva na pessoa: as razões íntimas e transcendentais, por 

serem estas fontes de cultura e força propulsora para o ser humano assumir seu 

                                                 
15 Cf. CNBB/Regional Sul II. Texto referencial para o Ensino Religioso Escolar. Petrópolis: Vozes, 1996, 

38. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
1
1

 

engajamento na história, fortalecer o caráter do cidadão; desenvolver seu espírito de 

participação em todas as atividades sociais; oferecer critérios na busca de um mundo 

mais humano, justo e solidário, que se concretiza no pleno exercício da consciência e da 

cidadania e participação política16. 

Tal estrutura não inova; apenas cria situações operacionais difíceis de serem 

articuladas no cotidiano escolar. Em conseqüência desta nova situação, várias 

confissões religiosas se mobilizaram e conseguiram que a Presidência autorizasse a 

produção de novas propostas. Foram apresentadas três proposições de mudanças. O 

primeiro Projeto de Lei de nº 2.757/97, de autoria do deputado Nelson Marchezan 

(PSDB-RS), não introduziu grandes alterações; propôs simplesmente a retirada da 

expressão “sem ônus para os cofres públicos”. A justificativa está baseada no princípio 

de que o Ensino Religioso é componente curricular da Educação Básica e de 

importância para a formação do cidadão e para seu pleno desenvolvimento como pessoa 

humana. Por conseqüência, é parte do dever constitucional do Estado em matéria 

educacional.  

O segundo projeto o de nº 2.997/97, de autoria do deputado Maurício Requião 

(PMDB-PR), propunha alterações significativa na redação do artigo 33 da LDB. 

Pretendia que o Ensino Religioso fosse parte integrante da formação básica do cidadão, 

sendo que vedava qualquer forma de doutrinação ou proselitismo. Dizia que os 

conteúdos deveriam respeitar a diversidade cultural brasileira e deveriam ser definidos 

segundo parâmetros curriculares nacionais, de comum acordo com as diversas 

denominações religiosas ou entidades que as representam. 

Finalmente o Projeto de Lei nº 3.043/97, de autoria do Poder Executivo, entrou 

na Câmara dos Deputados em regime de urgência constitucional, nos termos do art. 64, 

§ 1°, Constituição Federal. Propõe que seja mantida intacta a LDB, que não se aplique 

no artigo 33 quando o Ensino Religioso adotar modalidade de caráter ecumênico, de 

acesso a conhecimentos que promovam a educação do senso religioso, respeitadas as 

diferentes culturas e vedadas quaisquer formas de proselitismo. Remetia a definição de 

procedimentos e conteúdos, bem como as formas de treinamento, recrutamento e 

remuneração dos professores para a competência de cada sistema de ensino, admitindo 

parceria total ou parcial, para este fim, com entidade civil constituída pelas diferentes 

                                                 
16 Cf. FIGUEIREDO, A. O ensino religioso no Brasil: tendências, conquistas e perspectivas. Petrópolis: 

Vozes, 1995, 102 s. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
1
2

 

denominações religiosas. 

Os três projetos evidenciam importantes convergências, adotam o princípio de 

que o Ensino Religioso é parte integrante essencial da formação do ser humano, como 

pessoa e cidadão, estando o Estado obrigado a promovê-lo, não só pela previsão de 

espaço e tempo na grade horária curricular da Educação Básica pública, mas também 

pelo seu custeio, quando não se revestir de caráter doutrinário ou proselitista, 

possibilitando aos educandos o acesso à compreensão do fenômeno religioso e ao 

conhecimento de suas manifestações nas diferentes denominações religiosas. 

De fato, a polêmica levantada no período da elaboração da nova Constituição 

brasileira (1988) e, sobretudo no processo de redação da Lei de Diretrizes e Bases, foi 

positivamente significativa no intuito de organizar uma estrutura para esta disciplina. 

Tanto que apesar de toda a mobilização, quando a Lei de Diretrizes e Bases foi 

aprovada, sua versão explicitava um tratamento diferenciado em relação as demais 

disciplinas do currículo, pois foi incluído “sem ônus para os cofres públicos”, 

descartando qualquer possibilidade de uma compreensão pedagógica, pois estava sendo 

explicitada uma postura de catequização e não uma disciplina escolar. A LDB foi 

sancionada em 20 de dezembro de 1996, Lei no 9.394, que dizia o seguinte: 

Art. 33 - § 3º O Ensino Religioso, de matrícula facultativa, constitui disciplina 

dos horários normais das escolas públicas de Educação Básica, sendo oferecido, sem 

ônus para os cofres públicos de acordo com as preferências manifestadas pelos alunos 

ou por seus responsáveis, em caráter: I – Confessional, de acordo com a opção religiosa 

do aluno ou de seu responsável, ministrado por professores ou orientadores religiosos 

preparados e credenciados pelas respectivas igrejas ou entidades religiosas; II – 

interconfessional, resultado de acordo entre as diversas entidades religiosas, que se 

responsabilizarão pela elaboração do respectivo programa17. 

O parecer que antecedeu a homologação da LDB incluía os dois parágrafos que 

seguem, mas que não foram incorporados na versão final: 

§4º Os sistemas de ensino atuarão de forma articulada com as entidades 

religiosas para efeito da oferta do ensino religioso e do credenciamento dos professores 

ou orientadores”. 

§5º Aos alunos que não optarem pelo ensino religioso será assegurada atividade 

                                                 
17 GOVERNO BRASILEIRO. Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional /Lei 9.394/96. Rio de 

Janeiro: Qualitymark Editora Ltda. 1997. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
1
3

 

alternativa que desenvolva os valores éticos, o sentimento de justiça, a solidariedade 

humana, o respeito à lei e o amor à liberdade (CARON, 1998). 

A expressão “sem ônus para os cofres públicos” suscitou e ampliou novos 

estudos sobre a identidade do Ensino Religioso, reforçando a necessidade de serem 

salvaguardados os princípios da liberdade religiosa e do direito do cidadão que 

freqüenta a escola pública. O que implica em nenhum cidadão ser discriminado por 

motivo de crença; em ter assegurado uma educação integral, incluindo o 

desenvolvimento de todas as dimensões do seu ser, inclusive religiosa, independente de 

concepção religiosa ou filosófica de qualquer natureza. 

A principal motivação destas novas discussões foi a tradicional argumentação 

republicana da “separação Estado e Igreja”, nos termos do decreto no. 119 A, de janeiro 

de 1890, revisto e incluído em 1988, nos termos do art. 19 da Constituição em vigor. 

Art. 19 – É vedado à União, aos Estados, ao Distrito Federal e aos Municípios: 

I – estabelecer cultos religiosos ou igreja, subvencioná-los, embaraçar-lhes o 

funcionamento ou manter com eles ou seus representantes relações de dependência ou 

aliança, ressalvada na forma da lei, a colaboração de interesse público; 

II – recusar fé aos documentos públicos; 

III – criar distinções entre brasileiros ou preferências entre si18. 

Coube ao Deputado Padre Roque Zimmermann (PT-PR)19, membro da 

Comissão de Educação – Cultura e Desporto, diante deste quadro, apresentar um 

substitutivo, que procurava contemplar uma síntese, nascida de longos debates e 

reflexões, aprovado no Plenário da Câmara dos Deputados, em sessão realizada no dia 

17 de junho de 1997, com quase unanimidade. Da mesma forma, esse substitutivo foi 

aprovado no Senado da República, sem emendas, no dia 09 de julho e sancionado, pelo 

Presidente da República, no dia 22 de julho do mesmo ano. Faz a seguinte alteração no 

artigo referente ao Ensino Religioso: 

Art. 33 – O Ensino Religioso, de matrícula facultativa, é parte integrante da 

formação básica do cidadão e constitui disciplina dos horários normais das escolas 

públicas de Educação Básica, assegurado o respeito à diversidade cultural religiosa do 

Brasil, vedadas quaisquer formas de proselitismo. 

                                                 
18 GOVERNO BRASILEIRO. Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília: Senado Federal, 

1988. 
19 Cf. L. CARON. O ensino religioso na nova LDB. Petrópolis: Vozes, 1998, 26 s. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
1
4

 

§ 1° - Os sistemas de ensino regulamentarão os procedimentos para a definição 

dos conteúdos do Ensino Religioso e estabelecerão as normas para a habilitação e 

admissão dos professores. 

§ 2° - Os sistemas de ensino ouvirão entidade civil, constituída pelas diferentes 

denominações religiosas, para a definição dos conteúdos do ensino religioso20. 

Na realidade esta alteração da legislação foi conseqüência de um significativo 

movimento articulador promovido pelo Fórum Nacional Permanente do Ensino 

Religioso, instalado no dia 26 de setembro de 1995, em Florianópolis (SC), por ocasião 

da celebração dos vinte e cinco anos do CIER, como um espaço pedagógico centrado no 

atendimento ao direito do educando de ter garantido a educação de sua busca do 

Transcendente, e ainda espaço aberto para refletir e propor encaminhamentos 

pertinentes ao Ensino Religioso, sem discriminação de qualquer natureza21. 

Na realidade a história do Ensino Religioso na educação brasileira foi sempre 

um processo político de disputa entre tradições religiosas e o Estado, entretanto, o 

questionamento ao longo dos anos foi sempre o mesmo, por que preparar os fiéis dentro 

do espaço escolar? Porém, caso este componente colocado no currículo seja justificado 

pedagogicamente, qual seria de fato o papel do Ensino Religioso na formação integral 

das novas gerações? 

 

Pressupostos do ensino religioso brasileiro 
 

O Ensino Religioso é um elemento do currículo, por estar alicerçado nos 

princípios da cidadania, do entendimento do outro enquanto outro, da formação integral 

do educando. Pois, mesmo que muitas pessoas neguem ser religiosas, é um dado 

histórico que toda pessoa foi preparada para ser religiosa, do mesmo modo que foi 

preparada biologicamente para falar determinada língua, gostar disto ou daquilo, comer, 

existir-se de uma forma, pois o ser religioso é um dado antropológico, cultural. No 

substrato de cada cultura sempre está presente o religioso. 

Este componente do currículo trata do conhecimento religioso. E, esse 

conhecimento, não é uma mera informação de conteúdos religiosos, um saber pelo 

saber. Não significa, portanto, ensino de informações sobre o fenômeno religioso como 

                                                 
20 FÓRUM NACIONAL PERMANENTE DO ENSINO RELIGIOSO. Parâmetros Curriculares do 

Ensino Religioso. São Paulo: Ave Maria, 1997. 
21 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
1
5

 

aparece em livros das outras disciplinas ou como se fazia tradicionalmente nas «aulas de 

religião. Necessita ser um conhecimento em relação que, numa visão pedagógica 

progressista, oportuniza o saber de si: o educando conhecerá ao longo do primeiro grau 

os elementos básicos que compõem o fenômeno religioso, para que possa entender 

melhor a sua busca do transcendente. 

Ele é parte sempre do convívio social dos educandos para que se respeite a 

tradição religiosa que já trazem de suas famílias e assim se salvaguarde a liberdade de 

expressão religiosa de cada um. Pois, é no respeito mútuo que se cultiva a reverência ao 

Transcendente que é UM, mas é MAIS pelas muitas formas de expressão, conforme as 

culturas. Só assim o educando se desenvolverá no desarmamento pessoal e no empenho 

pelo entendimento mútuo, na paz e na fraternidade. Desse modo, fica claro que o Ensino 

Religioso não quer fazer prosélitas (seguidores) de qualquer tradição. 

Através dos conteúdos visa-se a proporcionar os conhecimentos básicos da 

composição do fenômeno religioso que serão organizados em uma seqüência cognitiva 

e em respeito às características próprias do desenvolvimento religioso do ser humano. 

Para tal, o Ensino Religioso está organizado nos seguintes eixos: teologias, textos orais 

e escritos sagrados, ritos e ethos, que serão transversalizados pelas culturas e tradições 

religiosas expressas na diversidade cultural-religiosa brasileira22. 

 

O ensino religioso como área do conhecimento 
 

A partir da reforma de 1996, da educação nacional, compreende-se que as áreas 

do conhecimento são marcos estruturados de leitura e interpretação da realidade, 

essenciais para garantir a possibilidade de participação do cidadão na sociedade de 

forma autônoma, caracterizando a orientação do processo articulador no dia-a-dia da 

sala de aula, desafiando o (re) olhar sobre o processo de ensino-aprendizagem. 

Tal concepção é traduzida operacionalmente através dos princípios gerais 

declarados a serem realizados no cotidiano escolar, expressos pelo currículo como um 

elo entre a teoria educacional e a prática pedagógica, entre o planejamento e a ação, que 

se torna a meta dos envolvidos nesta situação. Favorecendo que cada componente 

curricular seja orientado para que os estudantes dominem as diferentes linguagens, 

                                                 
22 Cf. FONAPER. Referencial Curricular para a proposta pedagógica da escola. Curitiba: FONAPER, 

2001, 22 a 26. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
1
6

 

compreendam os fenômenos, sejam físicos ou sociais, construam argumentações para 

elaborar propostas e enfrentem as diversas situações de suas vidas. 

Nesta perspectiva é que atual concepção de Ensino Religioso, ao orientar-se para 

a definição do cerne deste componente curricular, ou seja, o “RELIGIO”, assumiu a 

visão original do mesmo – “RELEGERE” (reler), releitura do fenômeno religioso, a 

partir do convívio social dos alunos, que constitui objeto de estudo de conhecimento, na 

diversidade cultural religiosa do Brasil, sem erigir uma ou outra forma de religiosidade. 

O conceito a partir do religare pode desencadear para o proselitismo, visto que se 

constitui no entendimento da vivência de valores da ética religiosa na ótica ocidental. 

Considerar a relação horizontal de fraternidade como sendo o princípio 

fundamentalmente e justificadamente o Fenômeno Religioso é inaceitável a partir, por 

exemplo, de uma postura rigorosamente teocêntrica. A solidariedade humana é um 

epígono de conduta, periférico em relação ao experienciar transcendente/imanente de 

uma consciência taoista, hinduísta ou islâmica, por exemplo23. 

CÍCERO (De natura deorum, II, 28) “[...] non enim philosophi solum, verum 

etiam maiores nostri superstitionem a religione separaverunt, nam qui totos dies 

precabantur et immolabant, ut sibi sui liberi superstites essent, superstitiosi sunt 

appellati quod nomen patuit postea latius; qui autem omnia quae ad cultm deorum 

pertinerent dilingenter retractarent et tamquam relegerent, (i) sunt dicti religiosi ex 

relegendo, (tamquam) elegantes ex eligendo, (tamquam) (ex) diligendo diligentes, ex 

intellegendo intellegentes; his enim in vebis omnibus inest vis legendi eadem quae in 

religioso [...]”. Obs. Tradução livre: “[...] Não apenas os Filósofos, mas também os 

nossos antepassados distinguiram a supertição da religião. Aqueles que todos os dias 

rezavam aos deuses e faziam sacrifícios, porque os seus filhos sobreviveram a eles 

mesmos, foram chamadas de superticiosos, palavras que em seguida assumiu um 

significado mais amplo; invés aqueles que reconsideravam com cuidado e, por dizer, 

fazia atenção a tudo que se referia ao culto dos deuses foi chamado de religiosos de 

relegere, como elegante derivação de eligere (escolha), esmerar de diligere (ter 

cuidado), inteligente de intelligere (compreender), em todos estes termos o sentido é o 

mesmo de legere que é o religiosus [...]24”. 

                                                 
23 Cf. FÓRUM NACIONAL PERMANENTE DO ENSINO RELIGIOSO. Audiência Pública no 

Conselho Nacional de Educação. Brasília: Mimeo. 1998. 
24 Cf. CICERONE. La natura divina. Milano: Biblioteca Universale Rizzoli, 1998, 4 Edç. 214. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
1
7

 

 

A concepção de Cícero encontra-se no livro – “De natura deorum”, escrita em 

torno do ano 45 a.C., que representa um modelo complexo da crença tradicional ao 

culto oficial, onde expressa com clareza uma crítica sobre a doutrina estóica e epicurea 

ao que se refere à natureza divina25. 

Este filósofo propôs que “RELIGIO” é o culto aos deuses segundo os costumes 

dos ancestrais e que a melhor religião é a mais antiga, porque está mais próxima dos 

deuses, é o conjunto de crenças e práticas tradicionais próprias a uma sociedade humana 

particular, que assim honra seus deuses e merece o respeito das demais comunidades. 

Um exemplo foi quando os romanos reconheceram aos judeus o direito de praticar 

livremente em todo o Império seu culto monoteísta a Javé, situação no qual lhes foi 

concedido o estatuto jurídico de “religio licita”. Compreendeu-se muito bem que esse 

termo “RELIGIO” poderia significar realidades religiosas bastante diferentes, mas 

qualificava sistemas com coerência de crenças e práticas enraizadas na cultura particular 

de um povo, e que esse conceito nada tem de exclusivo. Neste sentido que E. Durkein 

há de retomar, dezoito séculos mais tarde, ao definir religião, na qualidade de sociólogo, 

como um sistema solidário de crenças e práticas relativas a coisas sagradas26. 

Portanto, o termo “RELIGIO”, que entre os romanos tinha uma aceitação 

diferente da atual, designava a realização escrupulosa da observância cultural, no 

respeito e na piedade devidos aos poderes superiores. Tal observância se fundamenta 

numa tradição. 

Muitas vezes é através da religião que o homem se define no mundo e para com 

seus semelhantes. É a religião que empresta um sentido e constitui para seus fiéis uma 

fonte real de informações. Ela funciona como um modelo para o mundo, pois para os 

crentes a religião orienta as ações e apresenta explicações a questões vitais (De onde 

vim? Para onde vou? Qual o sentido da existência?), ela fornece respostas também às 

três ameaças que pesam sobre toda a vida humana: o sofrimento, a ignorância e a 

injustiça. 

A religião pode ser considerada como um comportamento instintivo, 

característico do homem, cujas manifestações são observadas através dos tempos, em 

                                                 
25 Cf. Cf. Ibidem, 33-37. 
26 Cf. MESLIN, M. A experiência humana do divino. Fundamentos de uma 

antropologia religiosa. Petrópolis: Vozes, 1992, 24-25. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
1
8

 

todas as diversas culturas, a partir da busca da compreensão de si mesmo e do mundo, 

da consideração em relação aos fatos inconsoláveis e desconhecidos27.  

O ser humano, nos mais diversos cantos do planeta, estruturou a religião e 

conseqüentemente indicou significados ao seu caminhar e, para tal, foram estabelecidas 

histórias, ritos e outras formas para retomar o que estaria rompido28. 

A referência das religiões ao sagrado apresenta uma impressionante variedade de 

concretizações e mediações. Não existe nenhum acontecimento natural ou vital que não 

tenha sido sacralizado por alguma cultura. A experiência, o fato, o fenômeno ou o 

objeto podem ser hirofânicos, isto é, revelador do divino, para os seres humanos em sua 

busca de transcendência. Portanto, o “mistério” não pode ser explicado, mas apenas 

tangenciado, as religiões e hierofanias o revelam e ocultam a um só tempo. Desta forma, 

os símbolos religiosos são mediações que nunca conduzem plenamente ao “TODO”, 

apenas o sinalizam. Podemos dizer que a maneira como as religiões olham para o 

sagrado e dela se avizinham é atravessada, assim, por uma ambigüidade intrínseca pela 

experiência religiosa. 

As condições necessárias a uma correta compreensão do fenômeno religioso são: 

- uso de um instrumento metodológico da maior isenção possível; 

- análise da constância de determinados valores ou credos ao longo do tempo; 

- utilização de documentos primários, leituras interculturais dos documentos 

primários, evitando qualquer tipo de classificação histórica ou sociológica e não 

incentivando a apropriação de causa – efeito na tentativa de explicar o momento 

fundamental do fenômeno religioso. 

Comparando-se o fenômeno religioso com o fenômeno social ou similar, 

podemos dizer que designamos a estrutura especial do homem definida por sistema de 

relações com os outros homens29. Poder-se-ia descrever o fenômeno religioso como um 

mundo de estrutura estritamente relacional? Mas como que ou com quem o homem 

relaciona-se na religião? No fundo de toda a situação verdadeiramente religiosa, 

encontra-se a referência aos fundamentos últimos do homem: quanto à origem, quanto 

ao fim e quanto à profundidade. O problema religioso toca o homem em sua raiz 

                                                 
27 Cf. JUNQUEIRA, S. O processo de escolarização do Ensino Religioso. Petrópolis: Vozes, 2002, 86 a 

89. 
28 Cf. SCHLESINGER, H. – PORTO, H. Dicionário Enciclopédico das Religiões. Vol. 

II. Petrópolis: Vozes, 1995, 2189. 
29 Cf. OLIVEIRA, F. A experiência de Deus. Pelotas: Educat, 1997, 36- 42. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
1
9

 

ontológica. Não se trata de fenômeno superficial, mas implica a pessoa como um todo. 

Pode caracterizar-se o religioso como zona do sentido da pessoa. Em outras palavras, a 

religião tem a ver com o sentido último da pessoa, da história e do mundo30. 

A preocupação dos especialistas em estabelecer a compreensão etimológica dos 

termos utilizados na formatação do atual modelo foi o de favorecer a estruturação 

curricular do Ensino Religioso, sobretudo em um país com significativas diferenças 

culturais, que objetivamente interferem na operacionalização psicopedagógica da 

disciplina. 

 

Conhecimento religioso 
 

Entre as concepções de conhecimento temos o teológico, que legitima suas 

respostas na revelação, exigindo sempre a aceitação da fé para que possa se estabelecer. 

Sem acreditar que a revelação é palavra da autoridade maior ou das maiores 

autoridades, não há como legitimar um determinado conhecimento teológico, seja ele 

patrimônio histórico dessa ou daquela confissão religiosa. Como a autoridade ou as 

autoridades são diversas, cada confissão constrói sua própria teologia, seu próprio 

discurso legítimo sobre a divindade que a sustenta. Admitir, portanto, autoridade do que 

revela é premissa necessária e suficiente para que um determinado conhecimento 

teológico possa ser admitido como legitimo. De qualquer modo, ele é também um 

discurso racional sobre a divindade, o mistério ou nada, que deles representa para 

encontrar legitimidade. 

O conhecimento religioso se inscreve no interstício desses diversos campos ou 

tipos de conhecimentos, muito mais próximo, é claro, do conhecimento teológico. Ele 

não é um conhecimento teológico estrito, pois não se funda na autoridade reveladora 

desse ou daquele tipo, mas no fenômeno histórico-antropológico que manifesta o 

seguimento de uma ou de outra dessas autoridades. Daí que a legitimação está na sua 

capacidade de estabelecer o fenômeno religioso como um problema passível de 

respostas diversas. 

O conhecimento religioso ocupa-se das diversas respostas dadas a esse problema 

histórico-antropológico, sua legitimidade está por conseqüência condicionada ao tipo de 

respostas dado aos problemas por ele suscitados. 

                                                 
30 Cf. ZILLES, U. Filosofia da religião. São Paulo: Paulinas, 1991, 6-7. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
2
0

 

O conhecimento religioso, assim como todo conhecimento humano, é o conjunto 

das repostas sistematizadas às questões e problemas fundamentais que fazem parte da 

vida humana. Assim, conhecer é antes de tudo formular problemas que inquietem a 

inteligência e construir respostas sistematizadas e legítimas. 

O conhecimento religioso é compreendido como o discurso sobre o religioso, o 

interesse pelo mesmo estudo não se dá pela necessidade da retransmissão em sala de 

aula, nem mesmo ao mero fato de estar à disposição como informação às indagações do 

educando. 

Os símbolos são parte fundante deste processo que qualifica o ser humano e o 

diferencia do animal. A humanidade não se expressa apenas na ordem racional, mas 

fundamentalmente se humaniza porque é construtora de processos simbólicos. Conhecer 

a realidade através dessa prática do Ensino Religioso, que ao buscar as ligações de 

significado que os seres humanos tiveram em toda a sua história com a sociedade e com 

a perspectiva da transcendência que se expressou em múltiplas formas, vai travar um 

diálogo efetivo com contextos culturais, diversificados, permitindo desenvolver, ao 

mesmo tempo, compreensão e respeito pelo outro. 

O fenômeno religioso investigado como conhecimento humano é tarefa muito 

recente, na Idade Média não havia razões para o estudo sobre o objeto religioso, uma 

vez que revelação e religião eram concebidas como um único fenômeno. A Igreja 

Medieval muitas vezes utilizava o termo religião para significar o ato de fé. Com a 

busca da autonomia da razão (iluminismo e positivismo) e a separação entre fé e 

ciência, as instituições religiosas (igrejas) e o fenômeno religioso se impuseram à 

investigação humana com objetos de conhecimento diferenciados entre si e distintos do 

conhecimento revelado. Em razão disso, os primeiros estudiosos do fenômeno religioso 

e das instituições religiosas têm suas origens no iluminismo e no positivismo, prova 

disso são as obras de Weber, Durkein, Fuerbach, Comte e de outros investigadores do 

período da ilustração. 

Nesta perspectiva o desejo de infinitude e de transcendência conduz o ser 

humano a uma sensação de angústia por não conseguir transformar em “habitat” 

humano a utopia que o rege, promovendo um sentimento de insegurança que opera 

como o princípio da contradição. 

Dentro deste contexto que o componente curricular tem uma contribuição a 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
2
1

 

oferecer, pois ao compreender que o termo religião origina-se do latim LIGARE, como 

atitude de relação, e que os seres humanos sempre foram fazedores de religião, isto 

significa que uma das formas de superar a fragmentação é a compreensão da religião 

como oportunidade de reflexão, cultivo, totalidade, diversidade e memória. 

O ser humano, como um animal de experiência, como um animal aberto, 

somente pode viver e atuar, entender a partir da experiência. A religião é como um 

fenômeno fundante e racional. 

A compreensão do ser humano que não nasce programado, mas que a interação 

com o seu espaço constrói suas relações, assim como a compreensão da cultura, com a 

qual está envolvido. A construção desta experiência passa pelo mundo autônomo, o 

mundo cultural. 

Para Comte, é a redução científica, o homem pensa conhecendo a realidade por 

meio dos mitos religiosos, para terminar conhecendo nas ciências. Ainda para este 

autor, o processo passaria pela infância como tempo religioso, juventude como tempo 

filosófico, a maturidade o tempo científico, são os três modos do conhecimento. O ser 

humano é ao mesmo tempo anima de práxis (ciência), racional (filosofia) e mistério 

(religioso, arte, poesia). Enquanto Hegel percebe a redução à filosofia, processos 

racionais do pensamento31. 

A experiência não se pode reduzir à razão. A experiência científica propõe um 

conhecimento verificável, evocar o pessoal, hermenêutica, sentido, significado. O ser 

humano é antes de tudo um ser no mundo, um ser social. 

A religião expressa abertura do ser humano em um nível transcendental, lhe dá 

sentido. A religião é uma experiência criadora de sentido. A religião como uma relação 

com o sagrado, com o divino, a religião brotou ali onde o ser humano, superando sua 

base natural, construir um mundo próprio de estudo. Como um lugar de encontro e 

ponte que unifica base natural e construção cultural, cultura significa neste plano da 

totalidade o que constrói os humanos, linguagem, valores, instituições. A religião 

pertence à busca cultural do ser humano. 

A religião é um momento chave na auto-realização humana e indíviduo se 

encontra ao nascer. A humanidade nasce precisamente no momento em que rompe a 

trama anterior da imposição biológica, produzindo a cultura. 

                                                 
31 Cf. GEVAERT, J. Antropologia Catechetica. UPS: Roma, 1995, p. 34. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
2
2

 

A religião é experiência de enraizamento ou fundamentação do ser humano 

construtor por uma cultura que amplia campos de inteligibilidade científico-social. A 

religião é a experiência de abertura e transcendência através de sua práxis e saber, o 

humano descobre o horizonte que atrai e define. 

Compreendendo a RELIGIO como ligação que implica comunicação com a 

liberdade, a experiência cósmica, relação com o mundo, experiência de si mesmo, 

experiência do fundamento do divino. A experiência religiosa está medida pela 

transmissão e testemunho de uma comunidade, a religião nasce do testemunho de uma 

comunidade orante que transmite sua fé, tradição de uma história crente, que assim se 

propaga. 

Numinoso de Otto, pois nume significa em latim divindade, ser de grande força, 

o sagrado nasce do mistério. O mistério é energia, do grego enérgeia que significa 

potência ou capacidade de atuar, uma energia suprema. 

O conhecimento antecede a aprendizagem, contudo, não apenas porque aprender 

é, em parte, apropriar-se de determinados conteúdos, mas também porque o 

conhecimento adquirido modifica os processos de aprendizagem. A questão é que 

aprender não é apenas – nem principalmente – apropriar-se de conteúdos, mas modificar 

o comportamento. Dizemos que determinado indivíduo aprendeu algo quando seu 

comportamento foi modificado32. 

As religiões de espírito particular, o divino se revela como realidade total ou 

parcial que opõe os humanos e impõe fora sobre eles. Esta é a visão das três grandes 

culturas que definem a história do Ocidente, entendendo a Deus como sublimidade 

(judaísmo), beleza (grega) e utilidade (Romana). 

A religião absoluta, o cristianismo, identifica a Deus como sua revelação. A 

fenomenologia não julga o fenômeno religioso, o descreve. Não descreve sobre a 

origem da religião, estuda suas formatações atuais, segundo estas as religiões não se 

mede pelo lugar que ocupam em um hipotético processo evolutivo, senão por sua 

capacidade de evocar o mistério, oferecendo ao humano um ligar sobre o mundo. 

Procura tipificar as experiências religiosas, destacando primeira atitude dos crentes. 

Toma em consideração também como ponto de partida a forma em que se manifesta o 

divino.  

                                                 
32 Cf. DUTRA, L. Epistemologia da aprendizagem. Rio de Janeiro: DP&A, 2000, 22 ss. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
2
3

 

A experiência tem a ver com o termo grego “EMPEIRÍA”, significando o 

“conhecimento de”, mas também como: habilidade, arte, destreza, ciência prática, com 

o campo semântico da raiz verbal latina “PEIOR” (hoje desusado), situado sempre entre 

dois pólos: o da prova feita ou sofrida, da prova a ser apresentada. Se o verbo exterior 

significa experimentar (provar) e pôr à prova, ele também designa, no procedimento 

jurídico romano, a ação de servir de prova de seu direito. Portanto, o “PERITUS” é o 

homem entendido em alguma coisa, que tem o domínio de uma prática, e a prática. 

Assim, o experimentado é qualquer um que deu provas de sua habilidade, é “EX-

PERITUS” (expert). É, portanto, o sujeito que é qualificado pelas provas que ele 

fornece sobre si mesmo33, é o conhecimento que ele adquiriu pela experiência que não é 

absolutamente semelhante a um conhecimento do tipo especulativo, intelectual. 

Aplicando essa distinção ao campo religioso, seria preciso distinguir o “expert”, 

cujo conhecimento está fundado numa “prática espiritual” ou ritual de Deus, de quem o 

simplesmente teólogo e o filósofo teriam apenas um conhecimento intelectual e 

conceptual34. 

Ao propor que entre os componentes curriculares exista um que favoreça aos 

estudantes não apenas na Educação Básica, mas que também chegue ao Ensino Superior 

de forma sistemática, para estudarem, refletirem sobre um dos aspectos significativos 

para cada um e para todos que é a finitude do ser humano. Aspecto responsável pela 

organização de conceitos que inclusive conduziu a própria história humana, descobrindo 

formas através da ciência para prorrogar esta vida, seja na construção de obras 

mortuárias, seja na ciência para a ampliação dos anos de vida. 

Não é um tema transversal, mas um conhecimento significativo que necessita de 

tempo e espaço formal, com profissionais capacitados para este componente. Assim 

como o Ensino Religioso, nesta nova perspectiva de ser um componente curricular 

comprometido com a cidadania, contribuirá para a busca de novas estratégias que 

valorizem a re-humanização da pessoa. Todas as formas de aprendizagem, a seleção de 

conteúdo e o processo de relação entre educando e educador devem favorecer uma 

aprendizagem que caminhe – conforme a proposta pedagógica de Paulo Freire – em 

direção do Ser-Mais, que nos convoca a assumirmos nossa historicidade, numa postura 

                                                 
33 Cf. VALLE, E. Experiência religiosa: enfoque psicológico. In: GORGULHO, G (Org.), Religião ano 

2000. São Paulo: Loyola, 1998, 36 ss. 
34 Cf. OLIVEIRA, F. A experiência de Deus. Pelotas: Educat, 1997, 18 ss. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
2
4

 

de diálogo permanente, a fim de superar, dentro de nossos limites, as contradições que 

fazem parte da vida humana35. 

Isto não significa abdicar da confessionalidade dos alunos e dos professores. A 

identidade é construída a partir da clareza e da transparência da opção de cada um e da 

disposição de mútua cooperação e profundo respeito. Provocando o encontro entre o ato 

de revelar-se e o de buscar, pretende-se despertar de uma atitude religiosa acomodada, 

para o fortalecimento de uma convicção e o estímulo à adesão de uma vida religiosa 

comunitária36. 

Inclusive, a institucionalização desta finitude através das tradições religiosas é 

um aspecto significativo que engloba todo o processo de organização religiosa, de um 

quadro normativo de credentes, usos, ritos e modelos de conduta. Na realidade, 

comparemos a instituição religiosa como uma organização funcional, um sistema 

complexo de normas e relações social. O que demanda um processo histórico para a 

organização das instituições, pois a passagem da experiência para sua estruturação exige 

muitas das vezes perdas do processo inicial para a sobrevivência do grupo enquanto 

instituição. Além do que, para garantir sua existência, percebe-se o estabelecimento de 

normas que danificam a própria experiência religiosa. 

O que progressivamente pode-se constatar que a constituição caracteriza-se por 

um certo imobilismo e conservadorismo, como que a busca de uma homogeneização de 

todos que participam desta ou daquela instituição religiosa. A adaptação da instituição 

ao tempo, muitas vezes, é dolorosa, promovendo cismas e desilusões, pois esta tende a 

se complexificar na medida em que se estrutura, em que caminha, em que cria uma 

identidade. 

 
Considerações finais 
 

A organizar os estudos do fato religioso, percebem-se dois acentos: um 

funcional e outro no que substancial da religião. Ou seja, na perspectiva funcional, a 

religião é algo fundamental que estabelece as relações, interfere na funcionalidade do 

grupo humano, estrutura, define valores éticos e morais. Outra perspectiva é a 

substancial, onde a religião é o relacionamento do mundo invisível com o visível, 

                                                 
35 Cf. STRECK, D. Correntes Pedagógicas. Petrópolis: Vozes/CELADEC, 1994, 23 ss. 
36 Cf. WACHS, M. Ensino Religioso, uma cooperação interconfessional. In: “Cadernos de Estudo”, 

31(1996), 11-17. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
2
5

 

relação com sacro, o transcendente, produzindo verdadeiros dois métodos de estudos, 

um primeiro que estuda a religião como resposta funcional à necessidade integrativa da 

religião, elabora a teoria que geralmente parte do pressuposto de que a experiência 

religiosa é substancialmente a identificação dos valores do homem, individualmente ou 

coletivamente, atribui particular importância à manutenção da própria identidade, 

colocada sobre uma esfera altamente simbólica que busca garantir o caráter sacral. 

A religião progressivamente se torna elemento cultura, pois à medida que se 

institucionaliza, cria um sistema organizado, como modelos de conduta, que interferem 

em todas as dimensões do homem. 

Um dos elementos que garante o prosseguir da religião como instituição é o 

processo de formação e transmissão de seu sistema de significados. A cultura religiosa 

torna-se parte integrante da cultura global. Esta transmissão se faz através de algumas 

agências, como os grupos religiosos, pessoas individuais, meios de comunicação, a 

escola, família que de certa foram garantem a perpetuação das informações e da postura 

de conduta. 

A religião é um fator de integração social, o comportamento religioso interfere 

no processo de relação das pessoas em um grupo. Alguns sociólogos apresentam como 

uma das características da religião de fato a dimensão de integração que a religião 

proporciona. 

Entretanto, a religião também pode promover um forte processo de 

desintegração social, à medida que no interior da sociedade eclode um pluralismo 

religioso, percebe-se uma significativa alteração na organização social e no processo de 

transmissão dos grupos religiosos. A religião pode e promove não apenas a manutenção 

do status quo, mas produz alterações econômicas e políticas, conseqüentemente sociais. 

Com o desenvolvimento industrial e urbano, percebe-se uma forte alteração no 

campo religioso, tais como a crise na credibilidade da instituição religiosa vigente, com 

depositária do magistério doutrinal e disciplinar. Existe uma queda na prática da 

religiosidade, uma defasagem entre as orientações da hierarquia e a prática da 

população, a busca da privatização da crença. A instituição religiosa progressivamente é 

marginaliza. Termos como: dessacralização, secularização, paganização, 

desmitologização, desconfessionalidade passam a fazer parte das reflexões dos 

responsáveis pela transmissão da cultura religiosa. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
2
6

 

Existe uma crescente autonomia da sociedade em relação à instituição eclesial, 

fruto de uma série de variáveis. Como que um confronto entre o sacro e o profano, 

sacral e secular. A sociedade industrial tem se caracterizado por esta polaridade, 

responsabilizada pelo significativo processo de transformação religiosa, pois esta altera 

o processo de produção sóciocultural, exige novo conhecimento, acelera a diferença 

social, questões como poder e saber alteram de domínio. Fenômenos como o anonimato, 

autonomia, a tolerância moral, interferem de fato no comportamento dos indivíduos. 

A instituição religiosa denomina esta alteração de secularização. Mas o termo 

secular é usado a partir de Max Weber e Ernst Troeltsch, como instrumento descritivo e 

analítico, carregado de múltiplos significados. As raízes da palavra seculares provêm do 

latim “saeculum”, que significa época, tempo, geração, nos escritos cristãos refere-se ao 

mundo, a vida mortal. O século é considerado como negativo, o que é temporal não tem 

valor. Os seculares, ou seja, os homens que são do mundo, diferem dos monges. 

A palavra secularização segundo Lübbe teria sido usada pela primeira vez no 

quadro do tratado de paz de Westfalia (1648), para indicar a liquidação dos domínios 

religiosos, para indenizar os príncipes de Brandenburgo, ou seja, a passagem de terras 

eclesiásticas para o poder real. O termo posteriormente passou à vida política e ao 

direito canônico, para indicar o retorno de um religioso ao “mundo”. Em 1930, o termo 

secularização recebeu um conceito técnico, segundo Becker, a secularização significa 

um fenômeno geral de passagem de uma sociedade sacra e fechada para uma sociedade 

profana e aberta. 

A questão do sacro e profano está sempre no interior das reflexões, no que se 

refere à discussão da relação das instituições religiosas e a sociedade que as acolhe ou 

rejeita. Encontramos diversos modelos de secularização ou dessacralização do 

“mundo“, percebe-se no mundo ocidental que cada nação ao passar por este processo 

contou com variáveis algumas vezes próximas, outras específicas. 

A reflexão sobre a transformação religiosa na sociedade urbana e industrial é 

constada no cotidiano, percebe-se uma alteração no senso de pertença a uma instituição 

religiosa. Os sociólogos, ao estudarem a questão da vitalidade das instituições, 

percebem que um dos critérios é sem dúvida a quantificação e qualificação da presença 

e participação no culto. Le Brás, em 1931, propôs a seguinte distinção: o incido 

(observam as práticas mais importantes como os sacramentos e os momentos 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
2
7

 

existenciais: casamento e morte), separados (batizados, mas que não participam mais), 

os observantes (boa prática dominical, pouca participação na vida eclesial) e os devotos 

(empenho eclesial). Sem dúvida com alteração social, produziu uma alteração no senso 

de pertença eclesial, pois a cultura geral é cada vez mais independente da cultura 

religiosa, como foi referido anteriormente o fenômeno da autonomia, do anonimato que 

produzem significativas conseqüências na presença e pertença eclesial. 

Dentre as dimensões que interferem na pertença, portanto é uma variável na 

transformação da prática religiosa, é o afetivo do indivíduo em relação à instituição/ ao 

grupo religioso ao qual é um iniciado, ou considerado com tal. 

No interior desta questão, confrontamos com a religiosidade popular, os valores 

e as estruturas que a população em geral, sobretudo a economicamente excluída, 

organiza para animar sua experiência religiosa, sobretudo em relação à religião oficial. 

O povo estabelece, segundo sua identificação, elementos que o permitem 

relacionar-se com o fato religioso, pois em geral é incompreendido pelo grupo oficial da 

instituição religiosa. Existe uma releitura da experiência religiosa, a partir de uma 

perspectiva cultural própria de diversos grupos humanos, que não têm acesso à vida 

política-econômica e, portanto, social da hierarquia eclesial. 

Diante de um quadro de profundas alterações sociais, econômicas e políticas, as 

instituições religiosas também se encontram em transformação. Existe um fenômeno de 

um distanciamento da instituição religiosa, de um forte renascimento da pertença a 

religiões de caráter espiritualista, oriental. Assim como um renascimento vocacional nos 

quadros eclesiais. Esta tendência de uma busca de pertença a grupos religiosos 

caracteriza um novo momento da sociedade, o fato é que não pode ser desconsiderada, 

uma forte tendência do fortalecimento das propostas caracterizada pela manutenção de 

uma religião, ou melhor, das instituições religiosas de caráter tradicional, onde 

elementos questionadores não são mais tão percebidos. Novos tempos? Um futuro, ou 

um retorno ao passado? Desta forma na história da educação nacional está sendo 

construída mais uma página, a ousadia de propor o desenvolvimento de uma dimensão 

do ser humano. 

 
Referênciais 

 
ARANHA, M. A história da Educação. São Paulo: Moderna, 1989. 
 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
2
8

 

BECKER, F. A epistemologia do professor, o cotidiano da escola. Petrópolis: 
Ed. Vozes, 1993, p. 130. 
 
Biblioteca Virtual de Direitos Humanos da Universidade de São Paulo (USP) 
Comissão de Direitos Humanos. In: FERREIRA, F. Liberdades Públicas. São 
Paulo: Saraiva, 1978. 
 
BRAIDO, P. Lineamenti di Storia della Catechesi e dei Catechismi (Dal “tempo 
delle riforme” all’età degli imperialismi:1450-1870). Leumann (To): Elle di Ci, 
1991. 
 
CAMBI, F. Storia della pedagogia. Roma: Laterza, 1995. 
 
CICERONE. La natura divina. Milano: Biblioteca Universale Rizzoli, 1998, 4 
Edç. 
 
CLEMENTE DE ALEXANDRIA. O Pedagogo. In: Gloria, M. A história da 
educação através dos textos. São Paulo: Cultrix, 1985. 
 
DUTRA, L. Epistemologia da aprendizagem. Rio de Janeiro: DP&A, 2000. 
 
FAGALI, E. Psicopedagogia institucional aplicada (A aprendizagem escolar 
dinâmica e construção na sala de aula). Petrópolis: Vozes, 1993. 
 
FÓRUM NACIONAL PERMANENTE DO ENSINO RELIGIOSO. Audiência 
Pública no Conselho Nacional de .Educação. Brasília: Mimeo., 1998. 
 
FÓRUM NACIONAL PERMANENTE DO ENSINO RELIGIOSO. Referencial 
Curricular para a proposta pedagógica da escola. Curitiba: FONAPER, 2001. 
 
FREIRE, P. Educação e mudança. Rio de Janeiro: Ed. Paz e Terra, 1979, 13 
Edç. 
 
GEVAERT, J. Antropologia Catechetica. UPS: Roma, 1995. 
 
JUNQUEIRA, S. O processo de escolarização do Ensino Religioso. Petrópolis: 
Vozes, 2002. 
 
LARROYO, F. História Geral da Pedagogia, Vol. I. São Paulo: Mestre Jou, 
1982. 
 
LARROYO, F. História Geral da Pedagogia, Vol. II. São Paulo: Mestre Jou, 
1974. 
 
LEITE, A. Cores-furos: material concreto na linha de Piaget. São Paulo: Ed. 
Manole, 1989. 
 
MANCORDA, M. História da Educação. São Paulo: Cortez, 1989. 



RELEGENS THRÉSKEIA estudos e pesquisa em religião V. 01 – n. 01 – 2012 

 

 

1
2
9

 

 
MESLIN, M. A experiência humana do divino. Fundamentos de uma 
antropologia religiosa. Petrópolis: Vozes, 1992. 
 
MONROE, P. História da educação. São Paulo: Nacional, 1987. 
 
OLIVEIRA, F. A experiência de Deus. Pelotas: Educat, 1997. 
 
PRELLEZO, J. Educazione e pedagogia nei solchi della storia, Vol. II. Torino: 
SEI, 1995. 
 
PRELLEZO, J. Educazione e pedagogia nei solchi della storia, Vol. III. Torino: 
SEI, 1995. 
 
SCHLESINGER, H. – PORTO, H. Dicionário Enciclopédico das Religiões, Vol. 
II. Petrópolis: Vozes, 1995. 
 
STRECK, D. Correntes Pedagógicas. Petrópolis: Vozes/CELADEC, 1994. 
 
VALLE, E. Experiência religiosa: enfoque psicológico. In: GORGULHO, G 
(Org.). Religião ano 2000. São Paulo: Loyola, 1998. 
 
WACHS, M. Ensino Religioso, uma cooperação interconfessional. In: 
“Cadernos de Estudo”, 31(1996), 11-17. 
 
ZILLES, U. Filosofia da religião. São Paulo: Paulinas, 1991. 
 

 

 
 

. 

Recebido: 19/03/2012 

Received: 03/19/2011 

  

Aprovado:  02/07/2012 

Approved: 07/02/2012 

 

 


