
OLIVEIRA, C. D. M. Carnavalização e Complexidade Turística...

R. RA´E GA, Curitiba, n. 16, p. 37-46, 2008. Editora UFPR 37

CARNAVALIZAÇÃO E COMPLEXIDADE TURÍSTICA: 
FORMAÇÃO DE PAISAGENS RITUAIS EM EVENTOS NO 

ESTADO DO CEARÁ

Carnavalization and touristic complexity: 
Construction of rituals landscapes in events in the State of 

Ceará

Christian Dennys Monteiro de OLIVEIRA1 

1 Professor Adjunto da Universidade Federal do Ceará, Pós-Doutor em Turismo pela Escola de Comunicações e Artes da Universi-
dade de São Paulo e Pesquisador do Laboratório de Estudos Geoeducacionais, integrado aos Programas de Pós-Graduação em Geografi a 
e Avaliação de Políticas Públicas, ambos na UFC e Colaborador do Centro de Estudos Latino Americano sobre Cultura e Comunicação 
(CELACC-ECA-USP). 

RESUMO 

O estudo da formação metropolitana de novos santuários, 
na cultura religiosa brasileira, tem despertado interessantes 
discussões na Geografi a contemporânea. Um enfoque pouco 
explorado a respeito é a necessidade de transformar as mani-
festações de fé em espetáculos, para os devotos e os visitan-
tes. Neste trabalho, a investigação dessa  tendência dá-se na 
observação dos processos que tornam esses rituais eventos 
espetaculares. Seja na construção de uma estética que imita 
a grandiosidade do carnaval brasileiro, seja no atendimento 
às demandas turísticas advindas dessa imitação. Refl etindo 
sobre os mecanismos dessa carnavalização, o estudo acom-
panha em primeiro lugar as festas dos padroeiros e santos 
populares na cidade de Fortaleza e em importantes cidades 
do interior do estado do Ceará. Em uma segunda parte, é 
feita a abordagem a respeito dos aspectos turísticos que 
envolvem o crescimento desses eventos. O que demonstra 
o complexo jogo de interesses na valorização dos espaços 
urbanos ocupados por essas manifestações e a importância 
de interpretar a representação cultural dessa pratica turística 
com ferramentas teóricas inovadoras.

Palavras-chave: Complexidade; Espetáculo; Religiosidade; 
Turismo.

ABSTRACT 

The study of the formation of new metropolitan shrines, 
in the Brazilian religious culture, has aroused interesting 
discussions in contemporary geography. The need to transform 
the expressions of faith in shows has been little explored for 
the cautious and visitors. In this work, the investigation of 
this trend is in the observation of processes that make these 
rituals spectacular events. In the construction of an aesthetic 
that imitate the greatness of the Brazilian carnival, or in the 
service to the demands of this emerging touristic imitation. 
Refl ecting on the mechanisms that carnavalization, the study 
tracks fi rstly the festivities of the patron saints and popular in 
the city of Fortaleza in major cities in the interior of the state of 
Ceará. In a second part, it made the approach about the tourist 
aspects involving the growth of these events. This shows the 
complex game of interests in the exploitation of urban spaces 
which comes out from these events and the importance of 
interpreting the representation of this cultural practice tourism 
with innovative theoretical tools.

Keywords: Complexity; Spectacle; Religiosities; Tourism.



OLIVEIRA, C. D. M. Carnavalização e Complexidade Turística...

R. RA´E GA, Curitiba, n. 16, p. 37-46, 2008. Editora UFPR38

INTRODUÇÃO

O presente artigo corresponde aos resultados 
preliminares de uma investigação sistemática das inter-
faces de dois fenômenos contemporâneos em franca 
integração metropolitana: a religiosidade e a turistifi -
cação. Estudos anteriores a respeito dos processos 
de modernização de espaços simbólicos (sagrados e 
profanos) permitiram a reorganização desta pesquisa 
exploratória, na qual tem sido possível refl etir e compre-
ender o seguinte fenômeno. De que maneira a cultura 
metropolitana de Fortaleza consegue “carnavalizar” 
suas manifestações religiosas mais expressivas mesmo 
sem a projeção regional ou nacional de suas festivida-
des carnavalescas? E por que razões os fatores que 
condicionam esse santuário metropolitano permanecem 
à margem da visibilidade turística?

 Partindo desses questionamentos, o trabalho 
discute a formação das paisagens rituais em Fortale-
za, por intermédio de uma hermenêutica das imagens 
híbridas (jornalísticas e empíricas), a fi m de retratar 
a dinamismo das festas religiosas (São José, N. S. 
de Fátima, Iemanjá, Assunção, etc.) e a diluição dos 
eventos profanos (o carnaval, o forró, a festa junina). 
Tudo em favor de uma hibridação cultural – simbólica 
e materialmente espacializada – na construção de di-
fusa de novos santuários. O grande problema é tentar 
percebê-los e registrá-los apenas pelos fi xos; quando 
constatamos que está na fl uidez sua maior identidade. 
Os meios (cartográfi cos, fotográfi cos e iconográfi cos) 
utilizados para desencadear essa hermenêutica pre-
cisam suceder a uma breve refl exão metodológica a 
respeito do processo científi co em diálogo permanente 
com o imaginário mítico-religioso.    

A pesquisa acadêmica lança um permanente 
desafi o ao pesquisador contemporâneo: como tornar 
as investigações científi cas um veículo de leitura do 
cotidiano? Pode parecer arriscado e ambivalente ini-
ciar uma refl exão sobre formas simbólicas, no âmbito 
da geografi a do turismo, destacando as necessidades 
consumistas da comunicação escrita. Mas um pen-
samento complexo na geografi a (SILVA; GALENO, 
2004) com diretriz educacional, não pode furtar-se ao 
reconhecimento de que lidar com a ambivalência é tão 
científi co quanto explorar a objetividade.  O que recruta a 
interlocução, dois tipos de leitores, em geral insensíveis 
às mutações do imaginário religioso na geografi a da 
sociedade brasileira. Tanto os estudiosos de ciências 
humanas quanto a militância das organizações ambien-
talistas, teimam em reduzir o peso cultura religiosa na 
interpretação dos problemas sociais e ambientais de 
um território. Entretanto, por fatos ou metáforas, esse 

mesmo cotidiano cria e recria novos equipamentos 
especiais de ritualização, aqui reconhecidos pelo co-
dinome de Santuário.

O conhecimento das formas simbólicas – atu-
alizadas pelo desafi o da modernização do carnaval 
brasileiro – pode e deve pleno intercâmbio com os 
dilemas espaciais contemporâneos, dentro do contexto 
metropolitano. Os santuários rituais – com especial 
atenção para aqueles que ganham dimensão carna-
valesca – fi rmam-se na reverência e na retórica das 
tradições, mas, exploram o que há de mais acessível 
e tecnológico na dinâmica dos espetáculos. Refl exo 
desafi ador da composição de uma estratégia híbrida de 
modernização das localidades que requer a confl uência 
permanente de elementos pré e pós- modernos. Para 
compreensão dessa confl uência vale revisar a tipologia 
dos espaços simbólicos trabalhados na interpretação 
geográfi ca do Turismo.

SANTUÁRIOS: LÓCUS DA PAISAGEM RITUAL 
CONTEMPORÂNEA

O primeiro de estudo é recompor de forma instru-
mental e esquemática uma tipologia dos santuários na 
confi guração dos espaços de motivação e destinação 
turística. 

É preciso inicialmente considerar que uma ge-
ografi a do turismo integrada à discussão dos espaços 
simbólicos, não se reduz à análise dos lugares turísticos 
receptivos e nem isola os fatores econômicos do trade 
como determinantes da invasão capitalista. Postulamos 
uma geografi a que interpreta o fazer turístico como 
estratégia comunicativa de desenvolvimento; portanto, 
seu caráter relacional e educacional pode restringir-se 
ao conservadorismo das estruturas de poder vigente. 
Assim como também forjar um espaço de modifi cação 
e recomposição dessas mesmas estruturas. Para tanto, 
torna-se cada vez mais fundamental demonstrar a ativi-
dade turística em sua dimensão imaginária original. Isto 
é, como lugar de motivação, de emissão e de promoção 
dos deslocamentos. Há que se destacar e explorar a 
compreensão do turismo como recurso didático de 
comunicação dos lugares. O que é signifi cativamente 
diferente de tratar os espaços turísticos na perspectiva 
ampliada dos resorts ou na oposição com os espaços 
populares autênticos. 

A estratégia global da Igreja Católica Romana 
atribuiu esse papel educacional estratégico aos seus 
centros de peregrinação, assumidos ou reinventados 
como santuários religiosos ofi ciais. A partir dessa sen-



OLIVEIRA, C. D. M. Carnavalização e Complexidade Turística...

R. RA´E GA, Curitiba, n. 16, p. 37-46, 2008. Editora UFPR 39

sibilidade política de enfoque pedagógico, recuperamos 
a idéia expansionista dos santuários para dimensionar 
quatro modelos de ocorrência geográfi ca desse es-
paço simbólico na contemporaneidade. Passemos a 
apresentá-los (com exemplos) antes de nos fi xarmos 
naquele que mais se associa à carnavalização.

Como tradicionais podem ser classifi cados os 
espaços sagrados pertencentes e reconhecidos direta-
mente por uma confi ssão religiosa (em especial, aqueles 
vinculados ao catolicismo popular). Denomina-se por 
tradicional todo o templo, capela e construção destina-
dos a um serviço religioso especial, dentro da hierarquia 
dos ritos e cultos de determinada religião.

Os “santuários tradicionais” tendem, então, a 
corresponder a classe de lugares sagrados (incluindo 
sua extensão e/ou arredores profanos) identifi cados, 
no plano místico, pelo culto de uma divindade ou sua 
manifestação direta, desde que reconhecidos no interior 
de um sistema religioso. O peso histórico-institucional 
e a representação arquitetônica tornam esse tipo de 
santuário uma espécie de patrimônio dinâmico da re-
ligiosidade de um povo. Por conseguinte, confere às 
suas paisagens uma densidade simbólica primordial no 
reconhecimento do turismo religioso.

No Brasil, os santuários tradicionais são identifi -
cados com a força ordenadora do catolicismo. Embora 
presente na organização de outras confi ssões, o pró-
prio conceito de santuário cristaliza-se na concepção 
judaico-cristã de terra santa (na escala nacional) ou 
lugar do santo (na local). Pelos exemplos a seguir, re-
conheceremos como os santuários tradicionais apenas 
reforçam nossa tradicional visão de turismo religioso 
como peregrinações e romarias (OLIVEIRA, 2004). 
Por outro constatamos que no Brasil, não há um pla-
nejamento regional turístico compatível para tamanha 
capacidade de atração de algumas localidades. Consi-
deremos o convento ou basílica da Penha nos estados 
do Sudeste Brasileiro; ou mesmo as hierópolis (centros 
de peregrinação) de projeção internacional: Aparecida, 
Juazeiro do Norte, Fátima, Lourdes, Compostela, Meca, 
Salt Lake, Varanasi, entre tantas outras. Há também as 
cidades santuários com expressão regional nacionais: 
Congonhas do Campo - MG, Madre Paulina – SC, São 
Francisco de Canindé-CE, Trindade - MG; Pirapora do 
Bom Jesus – SP. Além de inúmeras localidades místicas 
relacionadas ao protestantismo petencostal, ao espiri-
tismo e aos cultos afro-brasileiros. No estado do Ceará, 
como veremos, esse santuários servirão (em perspec-
tiva ampliada) para sediar os eventos prioritariamente 
disponíveis como produto de turistifi cação.    

O segundo grupo é o dos “santuários metropolita-
nos”. Correspondem a ampliação material e espacial da 
idéia de terra santa; e, ao mesmo tempo, traduzem uma 
diluição do campo religioso no plano secular (mundano 
ou profano). As grandes metrópoles (ou megalópoles 
pelo contraste com seu entorno) contem, em seu tecido 
urbano, o cosmopolitismo mítico-religioso fundamental 
ao atendimento espiritual de suas diversas comunida-
des. Podem ser assim chamadas de santuários (como 
um todo ou por intermédio de suas localidades ícones).  
Não apenas por manter os mais variados tipos de templo 
e lugares de culto; mas justamente por viabilizarem as 
principais motivações (qualitativas e quantitativas) para 
o crescimento da religiosidade no mundo contemporâ-
neo. Muitos são os exemplos de manifestações religio-
sas (convencionais ou renovadas) que não ganhariam 
terreno longe dos sistemas urbanos. Principalmente 
aqueles relacionados às redes de comunicação. 

A metrópole é, por outro lado, um território de 
invenções e reinvenções da sacralidade. Nesse sentido, 
podemos até estudar os santuários tradicionais ignoran-
do os processos contemporâneos de urbanização me-
tropolitana. Entretanto, é fundamental reconhecer que 
o estudo dos santuários metropolitanos deve privilegiar 
os centros comerciais (shoppings), as praças e prédios 
monumentais ou mesmos os bairros de forte carga 
simbólica e cultural como espaços míticos, permanente 
abertos à sacralização. Nesse sentido, pode-se mesmo 
rejeitar a força mística que envolve uma visita ao Masp 
(São Paulo), ao Pelourinho (Salvador), ao Maracanã 
(Rio de Janeiro) ou às praças, monumentos e prédios re-
ferenciais. O Bairro de Iracema e a Praça do Ferreira, em 
Fortaleza, reproduzem uma aura semelhante. Mas não 
se pode negar que as heranças éticas e estéticas que 
coroam o simbolismo das sociedades contemporâneas 
continuam alimentando-se nas estratégias religiosas de 
persuasão espiritual. Eis porque observar as metrópoles 
como os maiores centro de peregrinação, ainda que 
disfarçados numa espécie de turismo profano. Nesse 
sentido, é que viabilizam uma condição de diversidade 
privilegiada para uma investigação a respeito dos pro-
cessos de carnavalização. Consideramos, no Brasil, as 
cidades de São Paulo, Rio de Janeiro e Brasília - além 
das explosivas capitais nordestinas, como Fortaleza - 
os melhores exemplos geográfi cos para esse tipo de 
investigação.

Mais difíceis de serem estudados como san-
tuários e, contraditoriamente, mais fáceis de serem 
reconhecidos popularmente dentro dessa denomi-
nação, os “santuários naturais” formam esse terceiro 
grupo de investigação. Serras, praias, vales, matas e 



OLIVEIRA, C. D. M. Carnavalização e Complexidade Turística...

R. RA´E GA, Curitiba, n. 16, p. 37-46, 2008. Editora UFPR40

principalmente áreas marcantes de um ecossistema 
determinado (caatinga, mangue, fl oresta tropical) são 
rapidamente identifi cados como lugares paradisíacos. 
Ganham inclusive o status ecoturístico de santuário, 
tão somente pelo apelo imaginário que tem dominado 
esses verdadeiros bolsões de natureza “natural”. Muito 
embora a constituição histórica dessa leitura do natural 
em tempos de crise ambiental esteja exigindo dos estu-
dos geográfi cos um tratamento muito particular desse 
processo. Consideramos tais espaços mítico-religiosos 
um grande desafi o para investigação na geografi a do 
turismo. Primeiro porque as questões ambientais são 
freqüentemente vistas por sua dimensão materialista 
e mecânica, conforme nos lembra Enrique Leff (2001), 
limitando a sistematização de uma saber ambiental. 
Quando se projetam outros aspectos não materialistas, 
o preconceito científi co passa a rotular tais abordagens 
como ocultismo esotérico. Além disso, na tradição 
judaico-cristã – preponderante no mundo ocidental – os 
espaços naturais foram identifi cados, na Terra, como 
uma espécie de “ilusão” do Reino de Deus. Portanto, 
tomados como idílicos e perigosos. Daí a necessidade 
de transformar o paraíso num inferno, como nos mostrou 
toda a história dos territórios coloniais. O inferno, nesse 
sentido telúrico, é um lugar produtivo: uma plantation 
de cana-de-açúcar, uma província mineradora (de dia-
mantes e ouro), um povoado estratégico para conquista 
dos sertões, dos mais diferenciados sertões. Assim se 
trabalhou ao longo de séculos para descaracterizar a 
religiosidade intrínseca relação sociedade-natureza.

Nos últimos anos, no entanto, o questionamento 
dessa ruptura tem permitido um comportamento reli-
gioso nas lutas dos ativistas ambientais. As questões 
ecológicas, a legislação e a própria política conserva-
cionista – criando áreas especiais de proteção – tem 
permitido a formação de parques, estações e reservas 
como ilhas de paraíso (jardins do éden!) em meio ao 
inferno. O que, em certa medida, também depende de 
estratégias espetaculares de sensibilização coletiva 
como os eventos ambientalistas multiplicados pelo 
mundo inteiro.  

Uma investigação sistemática sobre o uso mítico-
religioso de Unidades de Conservação (públicas e 
privadas), no Brasil e outros países é o foco de estudo 
proposto nesse tipo de santuário. De que forma deve-se 
considerar as forças da espiritualidade na luta em defesa 
da natureza? Eis uma maneira de abrir o problema. 

 Os “santuários rituais” são essencialmente mó-
veis e sua presença está vinculada, predominantemente, 
a um dos outros modelos de santuários. É nesse modelo 

que sistematizamos a refl exão desse breve estudo, no 
vínculo com os santuários tradicionais e metropolitanos.  
As festas em geral – como manifestações religiosas, 
folclóricas, sacro-profanas ou cívicas - constituem o 
principal exemplo de tais santuários. Basicamente sua 
realização confere o retorno de um tempo sagrado 
(ELIADE, 2001). E independentemente da manutenção 
de suas características mais típicas, encontra-se na 
reprodução de suas etapas um misticismo  que lhe é in-
trínseco e peculiar. Como lidar turisticamente com esse 
patrimônio imaterial sem o uma leitura mítico-religiosa 
de sua realização e o que nos parece absolutamente 
inconsistente.

Via de regra o Carnaval, a Festa Junina, as Folias 
de Santos e as Danças do Boi, no Brasil são interpre-
tados como alvos permanentes de desvirtuamento e 
intromissão cultural. A própria reutilização desses cos-
tumes como atrativo turístico tem massifi cado essas 
visões extremistas, embora novas abordagens sobre 
a complexidade do campo cultural tenham aparecido 
na refl exão dos pesquisadores. Infelizmente ainda é 
dominante uma leitura que aprisiona a cultura popular 
entre a resistência artesanal e a massifi cação kitch.

As festividades, no entanto, permanecem e 
se multiplicam no tempo demonstrando uma riqueza 
proporcional ao que é representado pelo urbano no 
espaço. Da mesma maneira que se tornou impossível 
ignorar a dimensão mítico-religiosa das cidades, não se 
pode mais isolar as festas de sua motivação espiritual. 
Cumpri-nos, nesse quarto modelo, questionar: até que 
ponto a Umbanda redirecionou a celebração do Ano 
Novo? Como Círio de Nazaré adquiriu essa condição 
de carnaval santo? Os festivais da pesca e da colheita 
(da lagosta, de uva, do morango), nos diversos pólos 
agropecuários desse país, não nos sugere a remanes-
cente idolatria das festas pagãs?

Forma-se aqui uma grande expectativa de análise 
geográfi ca do simbolismo mítico-religioso. Principal-
mente dos rituais que proporcionam muitas catarses 
individuais e coletivas. Todas movidas pela mesma obri-
gação do sacrifício e a mesma gratidão da sobrevivência 
cotidiana: a fé. Muito embora, uma fé sedimentada pela 
possibilidade (e necessidade) de transitar entre lugares, 
costumes e valores cada vez mais diversifi cados ou 
festivos. A fé forjada pelo que denominamos “religiosi-
dade turística” mantém uma aliança tensa e ambígua 
com a modernidade. Observemos o esquema da Figura 
01 para perceber a integração dos três modelos fi xos 
de santuários (tradicionais, metropolitanos e naturais) 
com a dinâmica de fl uxos dos santuários rituais. Seria 



OLIVEIRA, C. D. M. Carnavalização e Complexidade Turística...

R. RA´E GA, Curitiba, n. 16, p. 37-46, 2008. Editora UFPR 41

FIGURA 1 - ESQUEMA DE INTERLIGAÇÃO DOS MODELOS DE SANTUÁRIOS CONTEMPORÂNEOS

a partir desse último – com paisagens descontínuas e 
potencialidades multiplicadas na lógica do turismo de 
eventos – que se estabelece a “necessidade” de reorga-
nização das festividades locais em caráter espetacular.  
Tal compreensão da espacialidade contemporânea 

A característica fundamental de inter-relação 
dos quatro modelos está indiretamente relacionada à 
produção de uma religiosidade turística, posto que os 
fatores que alimentam tal “consumo ritual” permitem 
ao praticante uma adesão mais fl exível às exigências 
dos cultos. Toda a discussão da sociologia da religião a 
respeito do mercado de bens sagrado, não se restringe 
aos sistemas religiosos tradicionais. Quando o fazem, 
fortalecem estruturas fundamentalistas. Mesmo, assim 
nossa hipótese diante da multiplicidade e variedade de 
festejos indica que os esquemas de adaptação carna-
valesca das festas religiosas têm colaborado com valo-
rização das localidades, em um período muito limitado 
para o êxito de políticas públicas territoriais. 

FESTAS RELIGIOSAS E CARNAVALIZAÇÃO

A espacialização dos fenômenos e processos 
culturais, na Grande Fortaleza-CE, continua apresen-
tando situações diversas e aparentemente desconexas. 
Eventos lúdicos, cívicos, esportivos, são transformados 

baseia-se na perspectiva de que o fenômeno religioso 
atua como um campo comunicacional de valores (MAR-
TIN-BARBERO, 2003) que dão sentido transcendente a 
existência cotidiana (BELO, 1998; BAZAN, 2002). 

em shows populares de forte apelo simbólico. Especial-
mente aqueles que se enquadram como “eventos religio-
sos” – sejam nos ginásios, estádios, praças públicas ou 
parques – adquirem uma substantiva expressão cultural, 
embora à margem do planejamento turístico setorial ou 
regional. Um exemplo de grande relevância na capital 
são as comemorações do feriado de quinze de agosto. 
As festas no espaço público, de N. S. da Assunção e de 
Iemanjá, demarcando espaços do Catolicismo (oeste e 
centro da capital) e dos Terreiros de Umbanda (feste-
jando na Praia do Futuro, zona leste). Esse “convívio” 
aparece como um dos mais completos exemplos de 
contrastes criativo da construção de um santuário ritual, 
com características carnavalescas.

É importante, antes de adentrarmos na carac-
terização panorâmica das festas religiosas cearenses 
(bem como em sua demarcação temporal e sazonal), 
delimitarmos quais os critérios que utilizamos metodolo-
gicamente para analisar o processo de carnavalização 
desses santuários.



OLIVEIRA, C. D. M. Carnavalização e Complexidade Turística...

R. RA´E GA, Curitiba, n. 16, p. 37-46, 2008. Editora UFPR42

Considerando o carnaval popular em sua fase 
midiática como um modelo de exportação de estruturas 
rituais (OLIVEIRA, 2007), podemos apontar três variá-
veis representativas dessa carnavalização das festas 
religiosas:

a) A “projeção paisagística” da própria festa, com 
signifi cativa visualidade (cenografi a e fi gurinos) e 
visibilidade (alcance popular) facilitando a promo-
ção da mesma como um evento expansionista;

b) A “criação de estruturas, serviços e represen-
tações” que fazem da festa um acontecimento 
territorialmente “consensual”, comprometendo 
toda uma localidade, independentemente da 
confi ssão religiosa ou da concordância dos seus 
participantes;

c) A “demarcação de uma imagem cultural” com 
forte apelo turístico, embora – na maior parte das 
vezes – esse apelo se dê em caráter espontâneo, 
sem o devido planejamento técnico.

Daí ser tão pertinente estabelecer indagações que 
vinculem a pesquisa com o cotidiano das festividades e 
abrir linhas de intercâmbio, no território cultural, entre 
religiosidade, festividade e práticas comunicacionais de 
entretenimento e turismo. No Brasil – e em boa parte da 
América Latina – são essas três forças que dinamizam a 
ambiência cultural do Carnaval. Muito se explorou o seu 
signifi cado temporal. Contudo, sua densidade espacial 
contém muitas lacunas.

Como fundamentação teórica, as análises an-
tropológicas de Rita Amaral (2000) e político – comu-
nicacional de Nazareth Ferreira (2001) estabeleceram 
um ponto de partida para leitura estratégica dessas 
festas (especialmente a de N. S. de Assunção – Ie-
manjá). Outras refl exões sobre a evolução histórica do 
carnaval brasileiro, no decorrer dos séculos XIX e XX, 
aparecem como demonstração de sua marca modelar 
e organizativa (QUEIROZ, 1992; TRAMONTE, 2001; 
ARAUJO, 2003) e produto de exportação da imagem 
nacional (BIGNAMI, 2002), Mas é na reconstrução con-
temporânea, como espetáculo de mídia (e turístico) para 
toda e qualquer época do ano, que se evidencia a sua 
“profanação” essencial. Embora, o geógrafo Felipe Fer-
reira, “a instauração do Carnaval esteja intrinsecamente 
ligada à instauração da tensão por sua hegemonia e pela 
disputa do lugar carnavalesco.” (FERREIRA, 2005, p. 
322), como pensar a valorização estratégica do modelo 
carnavalesco na religiosidade sem a contrapartida do 
cristianismo secular?

Investigar o processo de carnavalização dos 

santuários e a densidade de suas manifestações como 
sínteses da contemporaneidade metropolitana, constitui 
o principal objetivo deste trabalho. Em termos específi -
cos, os objetivos permitiram o desenvolvimento das três 
partes apresentadas nos parágrafos seguintes. Cumpre, 
no entanto, lembrar que os procedimentos metodoló-
gicos da pesquisa – até o presente – demarcaram as 
seguintes atividades: a) Revisão bibliográfi ca a respeito 
da modernização das festas e do carnaval; b) indicação 
das manifestações populares de interface religiosa, na 
área em estudo (a capital cearense); c) registro dos 
depoimentos sobre a organização desses eventos; d) 
caracterização paisagística dos elementos (quantitativos 
e qualitativos) do processo de carnavalização da Festa 
de quinze de agosto; e) refl exão sobre a (des) articu-
lação desses eventos em relação ao planejamento do 
turismo na metrópole.        

  
AS FESTIVIDADES SACRO-PROFANAS NO ESTADO 
DO CEARÁ 

 Uma demarcação precipitada dos eventos re-
ligiosos tradicionais tenderia a caracterizar o processo 
de carnavalização como uma efetiva “exceção” que con-
fi rma a regra: a religiosidade popular tem demonstrado 
uma das poucas resistências culturais ao processo de 
globalização dos costumes e valores. Mas a pesquisa 
em curso tende a contribuir com a inversão dessa leitura, 
evitando, portanto, a precipitação das imagens apa-
rentes. Se é verdade que a solidariedade comunitária, 
as lideranças familiares e conjuntura sempre limitada 
dos recursos marcam o padrão de montagem dessas 
festas; também é fundamental observar a crescente 
solidifi cação dos laços institucionais que fazem do 
evento festivo uma prioridade estratégica (no bairro, no 
distrito ou na cidade). Dessa constatação se depreende 
bases elementares para explicar como as elites (polí-
ticas, econômicas, intelectuais e eclesiais), encontram 
na carnavalização da festa uma justifi cativa racional e 
afetiva para conduzi-la, não a “qualquer preço”. Mas no 
custo necessário para o “retorno” do capital simbólico 
investido. E nessa hora a interface desse investimento 
com a visibilidade turística da festa – mesmo sem o 
apelo turístico do lugar – torna-se um instrumental 
compatível com a retórica da sustentabilidade do inves-
timento. Quem nessa hora vai afi rmar que a festa do 
distrito, muito mais onerosa que o previsto é um evento 
insustentável?  

Com base no site ofi cial do governo do estado do 
Ceará, efetuamos a modelação de dois gráfi cos preli-
minares. Um de caráter temporal, relacionando meses 
do ano e incidência das festas religiosas apontadas. 



OLIVEIRA, C. D. M. Carnavalização e Complexidade Turística...

R. RA´E GA, Curitiba, n. 16, p. 37-46, 2008. Editora UFPR 43

Vejamos o gráfi co resultante:

FIGURA 2 - DISTRIBUIÇÃO DAS FESTAS RELIGIOSAS NO CEARÁ
FONTE: www.ceará.gov.br/secult

Já o segundo gráfi co nos permite a visualização 
regional da distribuição dessas festas, tendo ainda 
como elemento relevante, para a discussão dos as-
pectos contemporâneos, a força da devoção mariana 
(veneração à maternidade de Maria, mãe de Jesus). 
Já considerando a proposta de redefi nição das regiões 
administrativas do estado, que passariam a padronizar 
13 pólos regionais, conforme documento do Instituto de 
Pesquisas Econômicas do Ceara (IPECE).

A discriminação das festas marianas como uma 
particularidade bastante representativa do processo 
de carnavalização, justifi ca-se pelo alto teor simbólico 
presente nos rituais a essa divindade feminina. Algo 
signifi cativo também se considerarmos a estrutura de 
gênero, na freqüência as igrejas cristãs, girando em 
torno de 75% de mulheres. Há, portanto, um primeiro 
fator, que demarca a “projeção paisagística” das festas. 
Trata-se de uma estratégia de visualidade e visibilidade 
francamente feminina.

Do ponto de vista anual, a Figura 02 nos fornece 
a expressividade dos meses junho e dezembro como 
aqueles mais favoráveis ao acontecer festivo. Quando 
associado à época das férias escolares (janeiro e julho) 
aparece  um relevante período de festividades, que 
permitiria interligá-lo, no estado, a alta estação turística. 
Não fosse a permanente difi culdade em visualizar a cria-
ção e manutenção de estruturas fi xas com fi nalidades 
sócio-culturais diversifi cadas.  

Já do ponto de vista regional (Figura 03), mes-
mo com o destaque do Cariri em relação às outras 
“províncias” de festas religiosas, nota-se uma impor-
tante equiparação entre elas.  Não existe uma área só 
concentradora das festas religiosas em detrimento da 
relevância das demais. Isso aponta, acima de tudo, que 
o planejamento turístico dessas localidades: 1- precisa 
interagir com a imagem cultural de um contingente 

FIGURA 2 - DISTRIBUIÇÃO DAS FESTAS RELIGIOSAS NO 
CEARÁ
FONTE: www.ceará.gov.br/secult



OLIVEIRA, C. D. M. Carnavalização e Complexidade Turística...

R. RA´E GA, Curitiba, n. 16, p. 37-46, 2008. Editora UFPR44

(festeiro) vivencia períodos de festas ao longo de todo 
ano. Não em caráter tão especial e excludente como a 
oferta ingênua da festa tenderia a considerar; 2- pode 
e deve compor uma turistifi cação do evento em termos 
regionais; apostando na mudança de datas para evitar 
o choque de muitos eventos em um mesmo período. 
Principalmente, se fora do calendário religioso ou 
confessional, outras festividades comerciais ou cívicas 
“atrapalharem” este planejamento. 

RESULTADOS ALCANÇADOS EVIDENCIANDO A 
COMPLEXIDADE TURÍSTICA 

Por último, já estabelecendo um tratamento ope-
ratório que torna os Santuários carnavalescos espaços 
dialógicos (para visitação educativa) – e utilizando a 
vertente da desconstrução educacional de Antoni Co-
lom (2004) – o texto propõe novas formas de inserção 
no circuito dos lugares turísticos. A signifi cativa multi-
plicação de práticas locais e regionais dos processos 
carnavalescos ganha relevo na valorização do evento e 
projeção (paisagística) de sua efervescência. No que diz 
respeito ao Carnaval propriamente dito, Fortaleza não 
se constitui em um pólo de irradiação da modelagem 
dessa festa em escala nacional. Não há menção turística 
ou midiática a esse atrativo na cidade; muito embora 
as agremiações e o poder público estejam buscando 
caminhos para essa projeção. 

 Uma situação oposta pode ser encontrada a 
partir dos eventos de caráter religioso, distribuídos 
ao longo do ano, colocando assim gestão pública do 
Turismo em uma situação desafi adora: como oferecer 
alternativas a visitação de lazer em Fortaleza – ultra-
passando os limites do Turismo de sol e praia – se os 
eventos culturais e religiosos (da cidade e do estado) 
se recusam organizarem-se como produto “turístico”? 
A complexidade da situação transparece a medida que 
se observa na manifestações religiosas  - e no processo 
de carnavalização decorrente – um processo diametral-
mente oposto nessa alegada “recusa” ao Turismo. A 
prática turística recusada é aquela mesma patrocinada 
pelo poder público com políticas discriminatórias e ex-
cludentes do turismo no estado. Aquela que direciona 
o trade para o receptivo turístico internacional (que não 
ultrapassa 10% dos visitantes no Ceará) ou que elege, 
no governo estadual (gestão 2007-2010) a construção 
de um novo Centro de Convenções como a principal 
prioridade para o desenvolvimento do setor. 

A festa de Nossa Senhora de Assunção é marca-
da por uma grande procissão interbairros que percorre 
aproximadamente oito quilômetros de extensão, entre 

a zona oeste da cidade e o centro, com destino a ca-
tedral metropolitana. Entre 14h00 e 21h00, centenas 
de grupos, paróquias, comunidades e movimentos 
pastorais desfi lam ao longo da Avenida Castelo Branco 
(conhecida como Leste-Oeste), sendo acompanhada 
e atraindo atenção de fi éis, curiosos e participantes. A 
procissão é historicamente recente. E vem no bojo de 
outras manifestações católicas promovidas em parques, 
ginásios e ruas, como estratégia de exteriorização de 
uma efervescência, catolicismo institucional e popular. 
Para tanto, a liderança dos novos grupos pastorais 
e a midiática atividade global do Vaticano tem sido 
indispensáveis. Seja a visita do Papa ao Brasil (maio 
de 2007), seja a eleição do Cristo Redentor como uma 
das sete maravilhas do mundo moderno tem-se, na 
carnavalização dessa festa, a gestão articulada de 
estruturas que viabilizam seu complexo diálogo com 
as práticas turísticas. 

De forma também representativa a Festa de Ie-
manjá, na Praia do Futuro (leste da cidade), reunindo 
cerca de 70 terreiros de Umbanda (segundo os orga-
nizadores) e 100 mil pessoas, na manhã desse feriado 
municipal, denotava outra signifi cativa estrutura de 
turistifi cação ignorada pelo planejamento do setor. A 
preocupação do poder público na versão do evento em 
2006 era reduzir o índice de violência e assaltos cole-
tivos (“arrastões”) vividos na versão anterior da festa. 
Mas nos dois casos, mesmo diante da alta temporada 
do turismo internacional (mês de agosto), não se verifi -
cava na rede hoteleira, nem na rodoviária ou aeroporto, 
qualquer menção especial às manifestações religiosas 
de massa.  Manifestações turísticas por excelência e 
destituídas de reconhecimento do setor. Em que medida 
a lógica da simplifi cação das políticas insiste em ignorar 
a complexidade dos fatos e processo?

As paisagens rituais que evidenciamos no estu-
do de caso – as festas de quinze de agosto na capital 
cearense – operam demonstrações compatíveis com a 
desconstrução dessa pretensa “teoria do planejamento 
turístico”. Seu limite é buscar a modelagem de uma 
indústria do Turismo no Ceará a partir de soluções mi-
rabolantes e impactos socioambientais irresponsáveis. 
Sempre generalizando uma parte do espaço turístico 
e ignorando todas as demais confi gurações de sua 
produção. 

A Complexidade generaliza a teoria ao mesmo tem-
po em que a particulariza, isto é, a complexidade 
dessacralizou a teoria. Deixou de ser fundamental 
como verdade para ser democratizadora da verdade. 
A verdade já não é problema da ciência, mas sim da 
utilidade. A complexidade serve para explicar nossos 



OLIVEIRA, C. D. M. Carnavalização e Complexidade Turística...

R. RA´E GA, Curitiba, n. 16, p. 37-46, 2008. Editora UFPR 45

interesses e para dar crédito às nossas necessidades. 
A desconstrução da teoria se encontra na generaliza-
ção da mesma.

Nos termos dos desdobramentos da complexida-
de, Collom ainda nos lembra que 

[...] a teoria do caos foi o duro golpe de misericórdia na 
sacralização da teoria; ela demonstra que não existe a 
ordem, nem sequer as bases onde assentar a narrativi-
dade sobre a ordem. Não existe a realidade a não ser 
como um fazer-se irreversível, sem passagem de volta; 
um fazer-se que, além do mais, é imprevisível, em que 
a complexidade aumenta por surgir das complexidades 
anteriores... (COLLOM, 2004, p. 127)

O desconhecimento da produção desses novos 
santuários reflete a teimosia da gestão cartesiana 
dos espaços públicos e do Turismo como um setor 
exclusivamente econômico. O fazer turístico, frente à 
carnavalização das práticas culturais, responde com 
estratégias caóticas a essa verdade teórica.  Outras 
verdades são possivelmente mais emancipadoras e 
educativas. São essas que merecem planejamento 
qualitativo e envolvimento social; só delas podemos 
esperar um outro modelo (mais democrático) de desen-
volvimento territorial. 

  Em termos conclusivos, o estudo explorou um 
sentido radicalmente geoeducacional das práticas fes-
tivas. É possível enxergar no contato das paisagens 
rituais com a complexidade do turismo, os novos pro-
pulsores de um ordenamento cultural para a metrópole 
cearense. O Carnaval agora ultrapassa o estágio de 
festa religiosa da raça, como falava Oswald de Andra-
de, e se transmuta em estratégia simbólica das praças 
(ícones paisagísticos da democracia direta); um espaço-
tempo de inclusão social, com sentido ritual. Algo que 
as políticas públicas mal conseguem entender. Que dirá 
administrar. Algo que precisa ser promovido com outras 
vertentes de interpretação; aquelas mais comprometidas 
com a construção de realidade do que com sua mera 
retratação. Estudos onde o futuro não seja apenas a 
repetição do passado, um museu de grandes novidades, 
nas palavras de outro poeta contemporâneo. 

REFERÊNCIAS

ARAUJO, Hiram. Carnaval: Seis milênios de História. Rio de 
Janeiro: Gryphus, 2003.

BARBOSA, Elyana; BULCÃO, Marly. Bachelard, Pedagogia 
da Razão, Pedagogia da Imaginação. Petrópolis: Ed. Vozes, 
2004.

BAZAN, Francisco G. Aspectos incomuns do sagrado. São 
Paulo: Paulus, 2002.

BELO, Ângela A. Culturas e Religiões: uma leitura fenomeno-
lógica. Bauru: Edusc, 1998.

BIGNAMI, Rosana. A imagem do Brasil no Turismo. Cons-
trução, desafi os e vantagem competitiva. São Paulo: Aleph, 
2002.

CEARÁ. Governo do Estado do Ceará. Disponível em: <http://
www.ceara.gov.br>. Acesso em: 23, 24 e 25/06/2007.

COLOM, Antoni J. A (des)construção do Conhecimento Pe-
dagógico: Novas perspectivas para a educação. Porto Alegre. 
Artmed Editora, 2004.

COSTA, Benhur P. da. As relações entre os conceitos de 
Terrirório, Identidade e Cultura no Espaço Urbano: Por uma 
abordagem microgeográfi ca. In: ROSENDAHL, Z.; CORREA, 
R. L. (Org.). Geografi a: Temas sobre a Cultura e Espaço. Rio 
de Janeiro: Ed.UERJ,  2005, p. 79 a 113.

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano. A essência das Re-
ligiões. São Paulo: Martins Fontes, 2001.

FERREIRA, Felipe. Inventando Carnavais: O surgimento do 
Carnaval Carioca no século XIX e outras questões carnava-
lescas. Rio de Janeiro: Editora da UERJ, 2005.

FERREIRA, Maria N. As Festas Populares e a Expansão do 
Turismo. A experiência Italiana. São Paulo: Arte & Ciência – 
Villipress. 2001.

IPECE. Disponível em: <http://www.ipece.gov.br>Acesso em: 
01, 02, 03 e 04/07/2007.

LEFF, Enrique. Epistemologia Ambiental. São Paulo: Cortez, 
2001.

LEFEBVRE, Henri. Da cidade à Sociedade Urbana. In: A Re-
volução Urbana. Belo Horizonte. Ed. UFMG, 2002. p. 15-32.

MARTIN-BARBERO, Jesus. Dos meios às mediações: co-
municação, cultura e hegemonia. Rio de Janeiro, Editora 
UFRJ, 2003.

McDOWELL, Linda. A transformação da Geografi a Cultural. 
In: GREGORY, D.; MARTIN, R.; SMITH, GRANHAN (Org.).  
Geografi a Humana. Sociedade, Espaço e Ciência Social. Rio 
de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1996, p. 159-188.

MELO, José M. Carnaval: Das metrópoles brasileiras à aldeia 
global. Estudo de um fenômeno norte-sul de Folkmídia. In: A 
Esfi nge Midiática. São Paulo: Paulus 2004. p. 205-246.

OLIVEIRA, C. D. M. de. Geografi a do Turismo na Cultura 
Carnavalesca: o Sambódromo do Anhembi. São Paulo: Pau-
listana, 2007.

_____. C. D. M. de. Turismo Religioso no Brasil:  Construindo 
um investimento sócio-cultural. In: TRIGO, L. G. G. et al. Aná-
lises Regionais e Globais do Turismo Brasileiro. São Paulo, 
2005, p. 325-344.



OLIVEIRA, C. D. M. Carnavalização e Complexidade Turística...

R. RA´E GA, Curitiba, n. 16, p. 37-46, 2008. Editora UFPR46

QUEIROZ, M. I. P. de. Carnaval Brasileiro: O vivido e o mito. 
São Paulo: Brasiliense, 1999.

SILVA, Aldo A. D. da; GALENO, Alex (Org). Geografi a: Ciência 
do Complexus. Porto Alegre: Sulina, 2004.

TRAMONTE, Cristiana. O samba pede passagem: As estra-
tégias e a ação educativa das escolas de samba. Petrópolis: 
Ed. vozes, 2001.


