
 

 

INTERAÇÃO  EM   PSICOLOGIA |  vol  28 |  n   03  |  2024  |  https://dx.doi.org/10.5380/riep.v28i3.98579 

Editorial de seção especial: O mal-estar colonial 
 

Andréa Máris Campos Guerra  

 

O dossiê sobre “O mal-estar colonial” reúne artigos de diferentes pesquisadores/as 

brasileiros/as com experiências de intervenção e reflexões teóricas que atualizam e 

contextualizam o modo como o mal-estar estrutural freudiano (Freud, 1976/1930 [1929]) é vivido 

em países herdeiros de processos de colonização, tomando o contexto brasileiro como 

horizonte. Apresenta, nos três artigos que se seguem, resultados parciais de pesquisa em curso 

sobre o tema “Decolonização e Psicanálise”, sedimentando novo campo analítico e investigativo.  

Em termos editoriais, visa testemunhar a análise: (1) do modo como as respostas 

inconscientes se articulam na composição do sofrimento mental colonial, (2) da maneira como 

psicanalistas compõem novos desenhos e marcadores conceituais para a teoria psicanalítica 

que alcancem sua geopolítica e seu tempo histórico; (3) assim como inventariar as soluções 

subjetivas, coletivas e institucionais, referenciadas pela psicanálise. Seu propósito maior é 

difundir resultados científicos que favoreçam a construção de matrizes psicanalíticas contra-

hegemônicas para aportes clínico-políticos de intervenção psicanalítica sobre o mal-estar 

colonial, reunido reflexões teóricas, literárias e clínicas. 

Desde o encobrimento do Outro colonizado com a descoberta das Américas, em 1492 

(Dussel, 1993), linhas abissais cortaram o Norte do Sul global, invisibilizando o lado de cá 

através de epistemicídios de saberes plurais (Santos, 2007) em detrimento da egologia 

cartesiana (Grosfoguel, 2017; Dussel, 1993). Esse recorte determinou um modo, dito neutro e 

cientificamente válido de produção de saberes, que desconsidera a experiência real do corpo 

traumatizado pelas aquisições e progressos imperiais. A partir, porém, da analítica do campo 

psicanalítico, constata-se que o mal-estar do real do gozo colonial retorna sob diferentes 

roupagens e assinala o necessário levantamento do véu imperialista para leitura do sofrimento 

colonial (Guerra, 2022). 

O pensamento decolonial, tal qual adotado aqui, implica em ler criticamente o ponto de vista 

de onde se produz o conhecimento, nascido na modernidade com o Cogito cartesiano e a 

egologia que lhe é correlata. As ciências começaram a se pensar entre 1492 e 1700, quando 

emerge o paradigma epistêmico-científico da modernidade. Rompe-se ontologicamente com a 

relação homem-natureza e com a visão orgânica de mundo, engendrando um modo de 

conhecimento que se torna instrumento puro de controle racional sobre o novo mundo 

constituído e legitimado como sistema-mundo capitalista (Wallerstein, 2012), que justifica a 

expansão colonial europeia 

Assentado em dualismos, tais como cultura-natureza, objetivo-subjetivo, formal-informal, o 

pensamento racional moderno descrendenciou epistemologicamente complexas cosmologias 

locais, impôs juridicamente a condenação e a morte de modos originários de pensar e estruturar 

a visão de mundo e, finalmente, aliado à violência militar, aniquilou ou mesmo extirpou 

populações inteiras com suas culturas e tradições. Sob alguns pressupostos, que se tornam 

axiomáticos e invioláveis, assentou-se a neutralidade de um olhar que tudo vê, menos a si 

mesmo, constituindo a arrogância de um desejado, mas impossível, ponto zero de produção de 

saber (Castro-Gómez, 2007). A certeza do conhecimento só se tornaria possível na medida em 

que algumas condições fossem respeitadas: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sobre a Autora 
A. M. C. G. 
orcid.org/0000-0001-5327-0694 
Universidade Federal de Minas 
Gerais (UFMG), Belo Horizonte, 
MINAS GERAIS (MG)  
andreamcguerra@gmail.com 
 
 

Direitos    Autorais 

Este é um artigo aberto e pode 
ser reproduzido livremente, distri-
buído, transmitido ou modificado, 
por qualquer pessoa desde que 
usado sem fins comerciais. O 
trabalho é disponibilizado sob a 
licença Creative Commons CC-
BY-NC. 
                          
 

                                  



INTERAÇÃO EM  PSICOLOGIA | vol 28  | n  03 | 2024 | https://dx.doi.org/10.5380/riep.v28i3.98579 

Andréa Máris Campos Guerra  

 

1. A distância entre sujeito conhecedor e objeto 

conhecido; 

2. A objetividade, advinda do método; 

3. A exclusão dos sentidos, obstáculos ao conhecimento 

que deve ser situado fora de toda dúvida; 

4. A eliminação da doxa (opinião) e a busca da garantia da 

episteme (verdade); 

5. A busca pelo conhecimento verdadeiro, puro e limpo, 

equivalente àquele produzido pelo Cogito, pelo pensamento 

incorpóreo e meta-empírico; 

6. A disjunção da materialidade e do cotidiano, que 

contaminam e desvirtuam o conhecimento; 

7. A adoção do modelo abstrato das matemáticas; 

Assim, “a certeza do conhecimento só é possível na 

medida em que se assenta em um ponto zero de observação 

inobservado, prévio à experiência e que, devido à sua 

estrutura matemática, não pode ser posto em dúvida sob 

nenhuma circunstância” (Castro-Gómez, 2007, p. 82). Essa 

arrogância ou excesso do ponto zero de observação e de 

produção do conhecimento – la hybris del punto cero (Castro-

Gómez, 2007) – faz equivaler o olhar do cientista ao olhar de 

Deus na metáfora Deus Absconditus. 

Como Deus, o observador observa o mundo desde uma 
plataforma inobservada de observação, com o fim de gerar uma 
observação veraz e fora de toda dúvida. Como Deus da 
metáfora, a ciência moderna ocidental se situa fora do mundo 
(no ponto zero) para observar o mundo, mas à diferença de 
Deus, não consegue obter uma visada orgânica sobre o mundo, 
senão apenas uma visão analítica. A ciência moderna pretende 
localizar-se no ponto zero de observação para ser como Deus, 
mas não consegue observar como Deus. Por isso falamos de 
hybris, de pecado do excesso (Castro-Gómez, 2007, p. 83). 

O pecado ou a hybris radica no fato de a ciência moderna 

eurocentrada desejar fazer-se o ponto de vista sobre todos os 

demais pontos de vista, sem tomar-se a si mesma como 

apenas mais uma perspectiva. Dessa maneira, situamos de 

onde nossa investigação psicanalítica toma seu ponto de 

partida. O que a psicanálise toma como olhar, objeto 

pulsional parcial como ponto vazio desde onde o Outro goza, 

é aqui central para a compreensão dos processos de 

acúmulo de sentido e de gozo, que são correlatos a essa 

imposição da produção científica e do poder sobre o saber, o 

ser e o gênero.  

Em Lacan (1998/1966[1961]), a perspectiva é construída 

pela interposição de uma espécie de espelho plano como 

Outro sobre o qual se projetam os ideais. Aposto à imagem 

real, produz uma imagem virtual ordenado segundo seus 

elementos escópicos. Em outras palavras, cria-se uma tela 

simbólica a partir da qual o real é projetado como 

virtualidade. O olhar, portanto, é originalmente um objeto 

vazio, que ganha forma com conteúdos imaginários. Essa 

configuração orienta o modo como poder e sexualidade se 

realizam como discurso no corpo social, mas também como 

se imiscuem singularmente como vias de satisfação nos 

sujeitos, regulando vias e interditando acessos. Assim, 

configura-se o ponto de encontro entre o singular e o que se 

impõe como universal.  

O Outro, como espelho plano na Matriz 

Modernidade/Colonialidade, é encoberto a partir da 

descoberta das Américas (Dussel, 1993), sendo, desde então, 

invisibilizado por linhas abissais que determinam o que existe 

e o que não existe, o que é verdadeiro e o que é falso, o que é 

legal e o que é ilegal, o que é humano e o que é inumano ou 

subumano. Essas linhas globais dividem o globo entre o lado 

de cá e o outro lado, “tal que ‘o outro lado da linha’ 

desaparece enquanto realidade” (Santos, 2007, p. 03). Não há 

possibilidade de co-presença. Para além das linhas abissais, 

há apenas inexistência, invisibilidade e ausência não-

dialética. Tomar este esquema ótico nos permite entender 

como, inconscientemente validamos essa operação - ponto 

desde o qual iremos pensar o mal-estar colonial. 

Além dessa perspectiva colonial, também é importante 

situar a psicanálise quanto ao aspecto científico. Como 

correlato antinômico do sujeito da ciência, o sujeito do 

inconsciente se situa em “uma exclusão interna a seu objeto” 

(Lacan, 1998/1966, p. 875). Podemos dizer que a psicanálise 

constitui um saber que deriva da ciência, entretanto, não se 

encontra integralmente aderido ao campo científico. Assim, a 

psicanálise guarda uma posição de suspeita em relação à 

ciência, o que traz complexas, porém ricas, possibilidades de 

produção. Vemos acontecer ao menos três momentos de 

desconfiança e reafirmação de seu pressuposto 

epistemológico face ao Cogito Cartesiano. No primeiro 

tempo, a testemunha fidedigna da verdade, que valida a 

produção do saber, está, para Freud, no paciente que associa 

livremente. Daí seu embaraço ser a resistência inconsciente e 

os modos de vencê-la ao longo de um tratamento analítico 

(Stengers, 1998).  

No segundo tempo com Lacan nos anos 1960, podemos 

falar em um avesso topológico da psicanálise em relação ao 

campo científico. A testemunha fidedigna da verdade 

desloca-se, com Lacan, do paciente para o psicanalista. A 

psicanálise lacaniana cria um objeto que verifica suas 

pretensões, isto é, cria psicanalistas. A produção de 

psicanalistas é a testemunha da verdade da psicanálise no 

sentido de Lacan, como máquina filosófica, científica e 

profissional (Stengers, 1998).  

Se, neste segundo tempo, a psicanálise está, em relação à 

ciência, do outro lado da mesma, visando extrair uma verdade 

que responda aos próprios impasses da ciência, veremos um 

leve deslocamento no campo psicanalítico a partir da 

prevalência do real como impossível de aceder pelo 



INTERAÇÃO EM  PSICOLOGIA | vol 28  | n  03 | 2024 | https://dx.doi.org/10.5380/riep.v28i3.98579 

Andréa Máris Campos Guerra  

 

simbólico. Nesta terceira perspectiva, a psicanálise se situa 

do mesmo lado da ciência, na tentativa de escrever o real, de 

testemunhar seu impossível e de dar mostras de seus efeitos. 

Nesse momento, referido às elaborações de Lacan nos anos 

1970, a verdade, com sua estrutura de ficção, relaciona-se 

com a ciência pela via do real que pode se escrever como 

saber, desde um ponto contingente de ciframento e abertura. 

Finalmente, tomaremos, neste dossiê, especificamente o 

contexto brasileiro como ponto de partida. Supomos que 

essa tomada de plano em perspectiva promove um 

descentramento interno na posição de pesquisa, de leitura de 

mundo, de produção de saberes e de sustentação da prática 

clínica. Como vimos, o Sul Global é separado do Norte por 

linhas abissais que produzem e mantém o epistemicídio de 

toda forma de saber que não corresponda à cosmologia 

eurocêntrica-racional-ocidental-universalizada (Santos, 2007). 

O pensamento abissal, contra a afirmação das 

epistemologias do Sul, cria um sistema de distinções visíveis 

e invisíveis. A realidade é dividida pelo universo deste lado da 

linha, existente, lícito e verdadeiro, habitado por seres 

humanos; e o outro lado da linha resta inexistente, ilícito e 

falso, habitado por não-humanos e sub-humanos em 

processo de civilizarem-se. O outro lado é condição de 

existência deste lado, mas é impossível a co-presença dos 

dois lados da linha (Santos, 2007). Seu ocultamento é o 

avesso da modernidade (Dussel, 1993; Quijano, 2017).  

Essa estrutura cindida cria obstáculos ao pensamento e à 

ação, num regime de ocultamento e negação que mantém, à 

força e com violência epistemicida, a dimensão local do Sul 

como a-científica, primitiva, equivocada, subalternizada, 

selvagem. A realidade negada é lida sob a lente imperial da 

dominação e submetida ao silenciamento de suas 

idiossincrasias, tomadas como desvio, patologia, defeito, 

anormalidade, selvageria, primitivismo, alienação. No campo 

clínico, que se soma ao teórico na Psicanálise, emergem 

categorias que mesclam pobreza e diagnóstico, condenação 

e tratamento, criminalidade e incidência superegóica, 

exigindo um descentramento subversivo que resguarde o 

singular da experiência de gozo, sem perder de vista o 

horizonte hegemônico de sua inscrição. Numa perspectiva 

êxtima, de um fora que não é um não dentro, o avesso e o 

direito manifestam-se em continuidade moebiana. Nessa 

dobra forçada da linha abissal, sua torsão pela psicanálise, 

pode trazer à luz os seguintes elementos estruturais que a 

desfolhagem da teoria, decolonialmente produzida, pode 

articular:  

I. a transmissão da violência, numa relação permanente 

de opressão;  

II. o objeto como violado e roubado, mais que perdido;  

III. a desumanização dos corpos, como reverso do 

Humanismo pretensamente Universal;  

IV. a pluralidade legislativa de códigos, sem valor 

equivalente à lei simbólica unicista;  

V. a operação dos semblantes no campo dos ideais;  

VI. o gozo predatório e destrutivo, mobilizado pelo par 

sado-masoquismo; 

VII. o corpo como imanência; 

VIII. a desterritorialização da linguagem e a interferência 

sobre lalíngua como meio e modo de dominação. 

Tais elementos servem de guia para orientação da 

investigação, ao lado das seguintes palavras-chave: Violência, 

Trauma, Sintoma, Silêncio, Palavra, Ato, Corpo, História, 

Geopolítica, Ressignificação, Reconhecimento, Vergonha, 

Culpa, Assentimento, Responsabilidade. 

Assim, no primeiro artigo desse dossiê, “Por uma noção 

de sujeito socialmente informada”, Clarice Paulon e Pedro 

Ambra mostram como a noção freudiana de mal-estar é 

atravessada pelo universalismo eurocêntrico, destacando 

alguns de seus expedientes e contrapondo as noções de 

território e história para pensar sua perspectiva colonial. 

Trazem um caso que testemunha a dimensão do desamparo 

psíquico e suas condições de enfrentamento clínico. 

No segundo artigo, “Uma diagnóstica do colonialismo a 

partir de As Doenças do Brasil, de Valter Hugo Mae”, Paulo 

Ferrareze Filho destaca três dimensões do colonialismo 

extraídas da obra do autor português, a saber, o machismo, o 

autoritarismo e o racismo. Como manancial da sintomática 

das massas brasileiras, a obra opera como um alerta 

simbólico da repetição atualizada dos traumas constitutivos 

e ainda não elaborados no tecido psicossocial brasileiro. 

Finalmente, o terceiro artigo analisa o trabalho com 

população migrante no Brasil. Forjada por relações 

econômicas e políticas de exploração, as migrações 

internacionais forçadas suscitam afetos distintos e o mal-

estar daí advindo induz à configuração de um modo de 

sofrimento sociopolítico que interroga a prática psicanalítica. 

A partir de uma experiência de extensão universitária, Elaine 

Ragnini e demais autoras incluem essa pauta pouco 

explorada para se pensar uma formação psicanalítica 

situada. 

Essas são questões que, ao descentralizar o universal 

hegemônico de sua estrutura constitutiva, abrem a 

possibilidade de pensarmos lógicas plurais de pensamento, 

intervenção, pertença e presença na polis a partir da 

psicanálise. Nossa hipótese é a de que o recorte da violência 

atual delimita uma perpetuação da violência colonial 

tornando-se um dispositivo interno à cultura no contexto 

civilizatório (Cesarino, 2017). Ela se atualiza sobre corpos 

subalternizados por processos de violência, conflitos 

armados, guerras civis e ideologização hegemônicos, 

impostos pela cosmovisão ocidental imperialista, pelo 



INTERAÇÃO EM  PSICOLOGIA | vol 28  | n  03 | 2024 | https://dx.doi.org/10.5380/riep.v28i3.98579 

Andréa Máris Campos Guerra  

 

monopólio epistêmico eurocêntrico e pelos pactos da 

branquitude, do racismo, do cisheteropatriarcado, do 

etarismo e do capitalismo neoliberal, como sistema 

econômico e como discurso. Incidem, pois, no modo como se 

configura, tanto o mal-estar, quanto as soluções subjetivas, e 

ainda os desenhos da teoria e da práxis psicanalítica, que 

carecem ser registrados, teorizados e historicizados para 

conseguirem intervir sobre o véu desvelado da obscenidade 

colonialista. Boa leitura! 

REFERÊNCIAS  

Castro-Gomez, S. (2007). Decolonizar la universidad: La hybris 
del punto cero y el diálogo de saberes In: Castro-Gomez, 
S. (org.) El giro decolonial: reflexiones para una diversidad 
epistémica más allá del capitalismo global. Siglo del Hom-
bre Editores; Universidad Central, Instituto de Estudios So-
ciales Contemporáneos y Pontificia Universidad Javeriana, 
Instituto Pensar.  

Cesarino, L. (2017). Colonialidade Interna, Cultura e Mestiça-
gem: repensando o conceito de colonialismo interno na 
antropologia contemporânea. Ilha, 19(2) 73-105. 

Dussel, E. (1993). 1492, o encobrimento do Outro: a origem do 
mito da modernidade. Vozes. 

Faustino, D. (2021). Franz Fanon e o mal-estar colonial: algu-
mas reflexões sobre uma clínica da encruzilhada. Coleção 
Decolonização e Psicanálise. Editora n-1. https://www.n-
1edicoes.org/frantz-fenon-e-o-mal-estar-colonial-algumas-
reflexoes-sobre-uma-clinica-da-encruzilhada 

Freud, S. (1976). O mal-estar da civilização. In: S. Freud, Edi-
ção Standard Brasileira das Obras Psicológicas Completas 
de Sigmund Freud. Rio de Janeiro: Imago, vol. XXI. (Traba-
lho original publicado em 1930 [1929]). 

Gonzalez, L. (2020). Por um feminismo afrolatinoamericano. 
Imago.  

Grosfoguel, R. (2016). A estrutura do conhecimento nas uni-
versidades ocidentalizadas. Dossiê: Decolonialidade e 
Perspectiva Negra. Sociedade e Estado, 31(1), 25-49. 
https://doi.org/10.1590/S0102-69922016000100003. 

Guerra, A. M. C. (2022). Sujeito Suposto Suspeito: a transfe-
rência no Sul Global. Editora n-1. 

Lacan, J. (1988) A ciência e a verdade. In: J. Lacan, Escritos. 
Zahar. (Obra original publicada em 1966) 

Lacan, J. (1998). Observação sobre o relatório de Daniel La-
gache: “Psicanálise e estrutura da personalidade”. In: J. 
Lacan, Escritos. Zahar. (Obra original publicada em 
1966[1961]) 

Quijano, A. (2017). Colonialidad del poder y subjetividad en 
América Latina. In: Castañola, M. A. e González (coord). 
Decolonialidad y Psicoanálisis. México. 

Santos, B. S. (2007) Para além do pensamento abissal: das 
linhas globais a uma ecologia de saberes, Novos Estudos 
CEBRAP, 79(nov), 71- 94. https://doi.org/10.1590/S0101-
33002007000300004  

Stengers, I. (1998). Quem tem medo das ciências? Siciliano. 

Wallerstein, I. (2012). A análise dos sistemas-mundo como 
movimento do saber. In: P. A. Vieira; R. Lima Viera & F. A. 
Filomeno (Orgs.). O Brasil e o capitalismo histórico: passa-
do e presente na análise dos sistemas-mundo. Cultura 
Acadêmica. 


