
INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 23  |  n 02  |  2019 236

Uma análise do livro “Deus um delírio” à luz do pensamento de Viktor 
Frankl 
Thiago Antonio Avellar de Aquino
Josilene Silva da Cruz
Erick Henrique da Costa Rodrigues

RESUMO 
O ateísmo pode ser compreendido tanto como uma negação da existência de Deus como um 
conjunto de justificativas para sustentar esta proposição. Dessa forma, o presente artigo teve 
como objetivo identificar os diversos matizes de argumentos que refutam a existência de 
Deus no livro “Deus um delírio” de Richard Dawkins. Desenvolve-se numa perspectiva 
fenomenológica com o objetivo de tratar do ateísmo como objeto de estudo da Psicologia da 
Religião. Para tanto, foi utilizado o Método da Classificação Hierárquica Descendente (CHD) 
por meio do software IRAMUTEQ. Os resultados sugerem três classes de argumentos: por um 
lado, o científico-materialista, que se contrapõe ao Personalista, e teológico-moral. Os 
resultados foram analisados à luz da Análise Existencial de Viktor Frankl. 

Palavras-chave: Ateísmo, Psicologia da Religião, Logoterapia.

ABSTRACT
Atheism may be understood as a denial of God's existence as well as a set of justifications for 
supporting this proposition. In this way, this article aims at identifying the various matrices of 
arguments that refute the existence of God in Richard Dawkins's book "The God Delusion".  
This study is based on a phenomenological perspective, and aims at apprehending the 
phenomenon of atheism as an object of study of the Psychology of Religion. Therefore, data 
were processed using IRAMUTEQ software and analyzed by the Descending Hierarchical 
Classification technique. Results suggest the presence of three classes of arguments: on the 
one hand, the materialistic scientist, which opposes the Personalist. On the other hand, the 
moral-theological argument. Results were analyzed from Viktor Frankl's Existential Analysis. 

Keywords: Atheism, Psychology of Religion, Logotherapy.

Direitos Autorais
Este é um artigo de acesso 
aberto e pode ser reproduzido 
livremente, distribuído, 
transmitido ou modificado, por 
qualquer pessoa desde que 
usado sem fins comerciais. O 
trabalho é disponibilizado sob a 
licença Creative Commons CC-
BY-NC.

Sobre os Autores
T. A. A. A.
orcid.org/0000-0002-3903-8378
Universidade Federal da Paraíba 
(UFPB) - João Pessoa, PB
logosvitae@hotmail.com

J. S. C.
orcid.org/0000-0001-5615-033X
Universidade Federal da Paraíba 
(UFPB) - João Pessoa, PB
josileneufpb@gmail.com

E. H. C. R.
orcid.org/0000-0003-0666-9867
Universidade Federal da Paraíba 
- João Pessoa, PB
erickenriquejj@hotmail.com

O termo ateísmo, derivado do grego, significa ausência de deus ou deuses e se refere, de 
forma mais específica, à falta de crenças na existência de deidades (Bullivant, 2013). Por 
conseguinte, o ateísmo refuta os argumentos teístas na medida em que estes consideram as 
ideias antropomórficas como a base da religião e dividem a realidade em dois domínios, posto 
que a vida presente seria interpretada como uma preparação para uma vida futura. Nessa 
perspectiva, as crenças religiosas seriam consideradas como um produto da imaginação 
humana (Eucken, 1973). De forma geral, compreende-se que o ateísmo rejeita tanto a crença 
em Deus, como também refuta os argumentos em seu favor (Walters, 2015).

Como fenômeno humano referente ao sagrado, o ateísmo torna-se parte do estudo da 
Psicologia da Religião, posto que o objeto de estudo dessa área não se restringe apenas ao 
comportamento religioso, mas se detém, também, na apatia religiosa (Ávila, 2007). por 
exemplo, a concepção de Freud que compreendia a religião como um epifenômeno, tendo em 
conta que “o que emerge é um conjunto de ‘impulsos do desejo’ que mascaram a religião 
como algo de origem puramente humana, explicável somente em termos do natural desejo 
humano de proteção e felicidade” (Palmer, 2001, p.22).

Sigmund Freud fundamenta e exemplifica a religiosidade como um sentimento, o 
“sentimento oceânico”. Em seus estudos, Freud analisa as possíveis facetas da religiosidade. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Thiago Antônio Avellar de Aquino, Josilene Silva Cruz e Erick Henrique da Costa Rodrigues

INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 23  |  n 02  |  2019 237

O psicanalista propõe que a ausência da figura paterna e a 
superproteção materna, que é considerada uma falha, geram 
uma frustração na criança, e isso resultaria em um 
“sentimento oceânico”, isto é, um sentimento de dimensão 
oceânica que implicaria na tentativa de a criança preencher 
as suas necessidades e singularidades durante sua vida 
(Freud, 2010).

Para Freud, esse sentimento oceânico estaria diretamente 
ligado à necessidade de sentido para a vida, visto que essa 
estrutura em forma de lacuna simbólica precisaria de um 
sentido estruturalmente compatível, grande; um símbolo de 
divindade onipotente tornar-se-ia em um viável candidato a 
preencher essa lacuna. Portanto, Freud analisa o sentimento 
oceânico de maneira experiencial, uma experiência de 
consolação que, em sua completude, proporciona ao sujeito 
um aspecto de uma unidade dele em relação à dimensão de 
seus símbolos (Freud, 2010).

Já para Comte-Sponville (2016, p.57), “o apego à 
esperança de uma outra vida que seria melhor, uma vida 
celestial, por um apego de viver o que há de certeza, uma 
eternidade de momentos chamado de presente”. Ademais, 
segundo o mesmo autor, as religiões reúnem concepções 
para harmonizar questões existenciais, que, em sua grande 
maioria, se resumem envoltas aos problemas da finitude da 
vida e a dúvida de um possível “pós-vida”, não obstante, 
conforme pensa, “a perspectiva de inferno é mais inquietante 
que a do nada” (Comte-Sponville, 2016, p. 16).

A apresentação de Sponville trabalha na posição em que 
aponta o homem para a unidade, que tem seu sentimento 
oceânico preenchido pela sensação experiencial 
proporcionada pela dimensão que o universo já possui: 
“Deus? Para quê? O universo basta. [...] O mundo basta. Uma 
fé? Para quê? A experiência basta.” (Comte-Sponville, 2016, p. 
141). Nessa perspectiva, o ateísmo encontra fundamento 
para não precisar acreditar que essa transcendência do uno 
seja um Deus, mas que seja simplesmente o absoluto da 
unidade do próprio universo em si. Nessa direção, Farias 
(2013) aventa que os ateus utilizariam as crenças 
naturalistas para aliviar a ansiedade, as dúvidas e o estresse, 
similar aos religiosos que utilizam seu sistema de crenças 
como um meio de enfrentamento. 

Nessa esteira, Dawkins (2007) considera que as religiões 
promovem alívio para os aflitos e argumenta que “falsas 
crenças podem ser tão reconfortantes quanto as verdadeiras 
[...]” (Dawkins, 2007, p. 450). O sucesso desses conceitos 
parece refletir em um possível benefício histórico-social, 
como propôs Richard Dawkins (2007). Dessa forma, a 
promoção de declarações como: “você sobreviverá a própria 
morte” e “a crença em Deus é uma virtude suprema [...]” tem 
conquistado um grupo de indivíduos sujeitos à completude 

que essas afirmações podem proporcionar, condição 
satisfatoriamente advinda da fuga em relação aos medos das 
questões misteriosas da vida (Dawkins, 2007, p. 263). O autor 
em tela assevera que a crença em uma divindade é infundada 
e assemelha-se a um delírio, uma vez que a percepção 
valorativa e construção moral do sujeito não dependeriam 
especificamente de uma religião. Postula ainda gradações, 
ou marcadores entre a crença e descrença em Deus, a partir 
das possibilidades de sua existência que pode variar entre os 
extremos teístas convictos (aqueles que sabem da existência 
de Deus) e o ateu convicto (aquele que assume saber da 
inexistência de Deus), tendo como ponto intermediário o 
agnóstico.

SENTIDO DE VIDA E (A)TEÍSMO 

A logoterapia e Análise Existencial de Viktor Frankl 
compreende a religião como um fenômeno humano. Nessa 
acepção, o autor investiga o lugar que a religiosidade ocupa 
na vida da pessoa (Frankl, 2000) sem negar nem afirmar a 
realidade ontológica do Transcendente, pois trata a 
religiosidade como sendo um objeto e não um 
posicionamento (Frankl, 1999). Dessa forma, considera-se 
um equívoco asseverar que o autor defenda uma psicologia 
da religião a serviço do religioso como o fez Belzen (2013).

Em oposição a Dawkins (2007), que considera que a 
pergunta acerca do propósito, ou do sentido seria ilegítima, 
Frankl (2010) advoga a busca de sentido como sendo a 
motivação primária e genuína do ser humano, constituindo-se 
um fator relevante para a saúde e sobrevivência do ser 
humano. Frankl aborda a questão do teísmo e do ateísmo a 
partir da dimensão do espírito humano. Na concepção 
frankliana, a dimensão noológica, a qual abarca os 
fenômenos especificamente humanos, a exemplo da 
liberdade e da responsabilidade, bem como se encontra a 
“liberdade espiritual do ser humano, a qual não se lhe pode 
tirar, permite-lhe, até o último suspiro, configurar sua vida de 
modo que tenha sentido” (Frankl, 2010 p. 89). 

Destarte, torna-se necessário esclarecer que o fenômeno 
da espiritualidade não está necessariamente vinculando aos 
aspectos da religiosidade, pois a espiritualidade consiste 
numa instância muito maior do que a própria experiência 
religiosa, tendo em conta que “a espiritualidade, seja laica ou 
religiosa, ateia ou teísta, panteísta ou politeísta, horizontal ou 
vertical, é uma riqueza do ser humano que não se pode 
subestimar” (Torralba, 2013, p. 57).

Frankl considera a religião como uma vontade de sentido 
último, embora advogue que todo ser humano procura, em 
última instância, um sentido para a vida, seja ele religioso ou 
não. A fé religiosa não é um ato volitivo, pois como todo 
fenômeno intencional, requer um conteúdo adequado (Frankl, 



Thiago Antônio Avellar de Aquino, Josilene Silva Cruz e Erick Henrique da Costa Rodrigues

INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 23  |  n 02  |  2019 238

1995). Assim expressa o autor: 

Acreditar não depende do querer; esperar não depende do 
querer; amar não depende do querer; e acima de tudo, 
querer não depende do querer. Tentativas de fazer isso 
refletem uma imposição inteiramente manipulativa de 
fenômenos humanos tais como a fé, a esperança, o amor 
e a vontade (Frankl, 1989, p. 69).

Outrossim, pode-se compreender que o ateu seria aquele 
a quem foi apresentado um conteúdo religioso inadequado, 
coo a visão de um Deus mesquinho, quando intenciona que 
um maior número de pessoas acreditem nele apenas por 
meio de uma determinada perspectiva religiosa (Frankl, 
1995). O referido autor faz uma distinção entre a forma de 
confissões religiosas e a meta das religiões: “Quanto mais se 
busca a meta, menos o caminho é discutido e se vê este 
unicamente como um caminho para uma meta” (Frankl, 2003, 
p. 294). Quando se fixa apenas em um único caminho, pode-
se levar a uma rigidez religiosa e, por conseguinte, ao 
fanatismo. Quando se detém na meta, pode-se promover a 
tolerância entre os credos religiosos. Conforme o autor: 
“Quem não se mantém firme na fé se aferra fortemente ao 
dogma rígido; quem está firme na fé tem mãos livres e as 
estende aos demais para estar em comunicação existencial 
com eles” (Frankl, 2003, 294-295).

Nessa esteira, o homo religiosus deveria ter mais 
tolerância com a escolha do ser humano não religioso, 
respeitando a liberdade de escolha do ateu, posto que é a 
própria cosmologia religiosa que pressupõe a pessoa dotada 
de liberdade. Partindo dessa premissa, essa mesma 
liberdade também permite ao homem rejeitar qualquer 
Weltanschauung religiosa (Frankl, 1999). Por outro lado, 
Frankl (1995), como médico, presenciou a morte de ateus 
convictos, e relatou um sentimento religioso em pessoas não 
religiosas: 

(...) no seu leito de morte, ‘na hora suprema’, deram 
testemunho do que nunca, durante décadas, teria sido 
capaz de antecipar a ninguém, a saber, uma sensação de 
segurança, de descanso sereno, que não só contraria a 
sua ideologia do passado, como também não pode tão 
pouco ser intelectualizada ou racionalizada. (Frankl, 1995, 
93-94).

Dessa forma, numa perspectiva fenomenológica, a 
diferença entre ateu e homem religioso estaria justamente na 
forma de interpretar a voz da consciência (Gewissen). Para o 
primeiro, a consciência é a última instância, perante quem ele 
se sente responsável. Já o segundo, interpreta que a 
consciência transcende para o suprassentido (Übersinn), 
questão existencial a quem ele deve ser servo (Frankl, 1995). 
Especificamente quanto ao homem ateu, Frankl e Lapide 

(2005) identificam quatro grupos de ateus de acordo com os 
argumentos referentes aos sistemas religiosos:

1) Aspecto anticlerical: argumentos que levam em 
consideração que, por um lado, há uma revolta contra 
sacerdotes e os representantes de Deus, por outro lado, 
expressam uma culpa em relação a Deus pelos erros dos 
seus seguidores; 

2) Aspecto infantil: justificativas que se posicionam 
contrárias às imagens infantilizadas que receberam na tenra 
idade, as quais não preenchem a genuína necessidade de fé; 

3) Aspecto do ressentimento: raciocínios que consideram 
que os ateus não perdoaram o mal existente no mundo; 

4) Aspecto moral: alegações que sugerem não aceitar a 
moral prescritiva da qual o ser humano deveria ser bom para 
merecer ir para o céu, pois argumentam que o bem seja um 
fim em si mesmo.

Tendo em conta que há um matiz de argumentos que 
refutam a existência de Deus, o objetivo do presente trabalho 
foi analisar o livro “Deus, um delírio” de Richard Dawkins 
(2007), à luz do pensamento de Viktor Frankl. O trabalho se 
justifica na medida em que esse autor é um dos principais 
representantes contemporâneos do ateísmo, o que o torna 
um objeto plausível entre os estudos sobre religião nos 
tempos atuais. 

MÉTODO

Esta pesquisa fundamentou-se na análise textual por 
meio do software Iramuteq. De acordo com Camargo & Justo 
(2013), esse software desenvolvido pelo francês Pierre 
Ratinaud, em 2009, vem sendo utilizado em pesquisas no 
Brasil desde 2013. Neste estudo, procedeu-se ao método de 
Classificação Hierárquica Descendente (CHD), tendo como 
corpus o livro “Deus, um delírio”. Essa análise permitiu à 
identificação de classes semânticas desse corpus em 
segmentos de texto mediante o vocabulário, formando 
conjuntos de palavras lematizadas e aproximadas pelo seu 
significado, bem como demonstrou seus percentuais dentro 
do corpus analisado. 

RESULTADOS

Inicialmente o corpus do livro “Deus, um delírio” foi 
dividido em 3662 segmentos de texto, e 90,03% desses 
segmentos foram considerados pelos pesquisadores na 
análise. Por meio do método de Classificação Hierárquica 
Descendente (CHD), constatou-se a presença de três classes 
lexicais distintas. Tais classes foram obtidas a partir dos 
segmentos de textos que compartilharam o vocabulário de 



Thiago Antônio Avellar de Aquino, Josilene Silva Cruz e Erick Henrique da Costa Rodrigues

INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 23  |  n 02  |  2019 239

Richard Dawkins, conforme apresenta o dendograma na 
Figura 1.

A Classe 1 foi constituída por 1316 Unidades de Contexto 
Elementares (UCE), representando 39,9%. As principais 
palavras que se associaram a essa classe foram: religioso, 
pessoa, ateu, religião, crença, fé, Hitler, entre outros. O 
conjunto de segmentos de palavras pode ser 
semanticamente denominado de Argumento Personalista. 
São exemplos dessa classe: 

Mas Hitler nunca renunciou formalmente ao catolicismo e 
existem indicações ao longo da vida dele que tenha 
permanecido religioso, se não católico, ele parece ter 
ficado com a crença em algum tipo de providência divina 
(Dawkins, 2007, p. 283).

Há algo infantil na ideia de que outra pessoa, pais no caso 
de crianças, deus no caso de adultos, tem 
responsabilidade de dar sentido e objetivo a sua vida 
(Dawkins, 2007, p. 365).

Alguns ateus são felizes, outros são desgraçados; do 
mesmo jeito, alguns cristãos, mulçumanos hindus e 
budistas são uns desgraçados enquanto outros são 
felizes (Dawkins, 2007, p. 357-358).

Já a Classe 2 abarcou 1310 Unidades de Contexto 
Elementares (UCE), representando 39,73%. Os principais 
elementos relacionados a essa classe foram: universo, 
natural, gene, design, explicação, teoria, darwinismo, dentre 
outros. O conjunto de segmentos de palavras pode ser 
semanticamente denominado de Argumento Materialista-
científico. São exemplos dessa classe:

O que a maioria dos ateus acredita é que embora só haja 
um tipo de matéria no universo, e é a matéria física, dessa 
matéria nascem a mente, a beleza, as emoções, os 
valores morais, em suma, a gama completa de 
fenômenos que enriquecem a vida humana (Dawkins, 
2007, p. 28).

Se houver alguma coisa que pareça estar além do mundo 

Figura 1. Dendograma da análise textual do livro “Deus, um delírio” pelo Método de Classificação Hierárquica



Thiago Antônio Avellar de Aquino, Josilene Silva Cruz e Erick Henrique da Costa Rodrigues

INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 23  |  n 02  |  2019 240

natural, conforme o entendemos hoje, esperamos no fim 
ser capazes de entendê-la e adotá-la dentro da natureza 
(Dawkins, 2007, p. 28).

Sabendo que somos produtos da evolução darwinista, 
devemos perguntar que pressão ou pressões exercidas 
pela evolução natural favorecem ao impulso, à religião 
(Dawkins, 2007, p. 173).  

Por fim, a Classe 3 reuniu 671 Unidades de Contexto 
Elementares (UCE), representando 20,35%. Os principais 
elementos que emergiram nessa classe foram: mulher, 
homem, Jesus, casa, cidade, mãe, dentre outros. O conjunto 
de segmentos de palavras pode ser semanticamente 
denominado de Argumento Teológico-moral. Constituem 
exemplos dessa classe: 

Até mesmo resistir a um estupro poderia ser representado 
como assassinar um bebê em potencial e, aliás, há um 
monte de ativistas pró-vida que negariam o aborto até a 
mulheres vítimas de estupros brutais (Dawkins, 2007, p. 
309).

Teólogos mais sofisticados declaram que deus não tem 
sexo, embora alguns teólogos feministas queiram 
compensar injustiças históricas. Mas, afinal de contas, 
qual é a diferença entre uma mulher inexistente e um 
homem inexistente? (Dawkins, 2007, p. 48).

Afirmar que como Jesus alegava ser o filho de deus ou ele 
estava certo ou ele estava louco (Dawkins, 2007, p. 104). 

DISCUSSÃO

De forma geral, conforme se pôde constatar por meio do 
dendograma (Figura 1), todo o discurso de Richard Dawkins é 
baseado na contraposição de juízos científico-materialistas, 
por um lado, e argumentos personalistas e teológico-morais, 
por outro. Ademais, pôde-se constatar uma aproximação dos 
seus argumentos com a tipologia proposta por Frankl e 
Lapide (2005). Nessa perspectiva, observam-se argumentos 
referentes aos aspectos do ressentimento, sobretudo, 
referindo-se a Hitler como não tendo abandonado o seu 
senso religioso, bem como do anticlericalismo, na medida em 
que o ateísmo considera que ser religioso, ou não, não é uma 
garantia para a felicidade. 

O aspecto infantil pode ser constatado ao argumentar que 
na perspectiva do homem religioso o propósito da vida é 
dado por Deus, retirando a responsabilidade pessoal. Nessa 
concepção, Frankl (2003) assevera que não seria Deus que 
estaria morto, mas a imagem infantilizada de Deus derivada 
de um condicionamento sociológico. Embora a análise 
existencial do homem religioso descreva Deus com a 

imagem do contramestre que fornece sentido à vida (Frankl, 
2010), para esse autor, independentemente de ser religioso 
ou não, o ser humano encontra sentido na vida a partir de sua 
liberdade da vontade. No caso do homem religioso, mediante 
as escolhas na sua existência, ele se sentiria responsável não 
apenas diante da sua consciência, mas também perante o 
seu Deus (Aquino, 2014; Frankl, 2010). 

No aspecto moral, Dawkins (2007) argumenta que os 
religiosos não permitem o aborto em caso de estupro. 
Entretanto, o argumento não sugere uma preocupação em ser 
bom para merecer uma vida no pós-morte, mas se restringe a 
uma busca do próprio bem-estar já que rejeita a possibilidade 
de uma dimensão supraterrestre. Para Frankl (1999), o ser 
humano deveria consultar a sua consciência valorativa para 
resolver conflitos morais, dessa forma, não se poderia 
transformar um valor em um meio para um fim, seja para 
obter uma consciência tranquila ou obter uma recompensa 
após a morte.  

Sobre a divindade de Jesus, Dawkins (2007) considera 
duas possibilidades: “ou ele estava certo ou ele estava louco”. 
De fato, há apenas uma verdade, mas não se pode afirmar 
quem a detém (Frankl, 1999), da mesma forma, compreende-
se que não é possível estabelecer com quem estaria a 
verdade, com os religiosos ou com os ateus. Assim, poderia 
resultar em uma postura de maior tolerância entre os dois 
grupos (teísta e ateísta). Ademais, em sua obra, Frankl (2003) 
alerta para o perigo do reducionismo quando aponta que 
Joana Darc teria sido reduzida a “nada mais que” uma 
esquizofrênica, renegando todo o seu valor histórico, 
alertando que os personagens religiosos não podem ser 
compreendidos como meros epifenômenos a uma 
psicopatologia, renegando a sua dimensão saudável, posto 
que 2 x 2 = 4, mesmo que seja dito por um esquizofrênico 
(Frankl, 1992).

Observa-se também que a classe 2 representa o ponto de 
partida da cosmovisão de Dawkins (2007), já que se 
fundamenta nos argumentos materialista-científicos, logo, 
para o autor, a matéria é a origem e a explicação de todos os 
fenômenos e nada estaria fora do mundo natural. Não 
obstante, Frankl (2003) assevera que é impossível abarcar os 
fenômenos em sua totalidade, pois estão além da apreensão 
e compreensão racional, ademais, o sentido do todo não é 
passível de demonstração, pois não compartilharia a 
dimensão sensível tal como os fenômenos naturais. 

“A ciência natural apenas chega a tomar notas dos 
acontecimentos. O perguntar pelo sentido, o dar sentido ao 
acontecer natural, não é sua competência” (Frankl, 2003, p. 
152).  Para o ateísmo, cabe o ônus da prova (onus probandi) 
e, assim, advogar pela inexistência de Deus. Já para o 
homem religioso não cabe a dúvida, mas suportar a sua 



Thiago Antônio Avellar de Aquino, Josilene Silva Cruz e Erick Henrique da Costa Rodrigues

INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 23  |  n 02  |  2019 241

indemonstrabilidade, limitando-se ao seguinte argumento 
probabilístico: “a maior parte das realidades têm sentido; um 
sentido concreto. Por isso, a crença de que tudo tem sentido 
é provavelmente racional” (Frankl, 2003, p. 246-247). Dessa 
forma, a ciência natural não seria suficiente para explicar a 
adesão ao sistema de pensamento religioso, posto que a 
vontade de um sentido último estaria em uma dimensão de 
uma categoria transcendental, ou seja, em uma dimensão 
racional. 

Por fim, compreende-se, à luz do pensamento de Viktor 
Frankl, que o ateísmo seria a comprovação cabal da liberdade 
da vontade, já que o ser humano seria o único ser que, em 
última instância, escolheria entre crer ou não crer em um 
Deus transcendente. Assim, teístas e ateístas estariam 
unidos por uma qualidade espiritual comum: a liberdade da 
escolha.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O objetivo do estudo, em analisar o livro “Deus, um delírio”, 
de Richard Dawkins (2007), à luz do pensamento de Viktor 
Frankl, foi plenamente alcançado por meio da identificação 
das classes que compõem os argumentos ateístas desse 
autor. Embora Frankl e Dawkins não tenham se encontrado 
para promover um diálogo, o presente artigo proporcionou um 
debate entre esses dois pensadores do século XX que ainda 
repercutem no campo do conhecimento nos dias atuais. Esse 
confronto pode ser profícuo para o campo científico para 
ampliar o horizonte dos tipos de argumentos que constituem 
o ateísmo moderno. Assim, recomenda-se que novos olhares 
possam se debruçar sobre a obra de Dawkins, com o escopo 
de proporcionar novas propostas acerca dos argumentos e 
provocações científicas para o campo da Psicologia da 
Religião. 

DECLARAÇÃO DE FINANCIAMENTO

A pesquisa relatada no manuscrito foi financiada 
parcialmente pela bolsa de doutorado da segunda autora.

CONTRIBUIÇÃO DOS AUTORES

T. A. A. A. contribuiu para a conceitualização da 
logoterapia e análise existencial, investigação e visualização 
do artigo; J. S. C. descrição metodológica e resultados e E. H. 
C. R. foi o responsável pela visão do ateísmo.

DECLARAÇÃO DE CONFLITOS DE INTERESSE

Os autores declaram que não há conflitos de interesse no 
manuscrito submetido.

REFERÊNCIAS

Aquino, T. A. A. (2014). A presença não ignorada de Deus na 
obra de Viktor Frankl: Articulações entre logoterapia e 
religião. São Paulo: Paulus

Ávila, A. (2007). Para conhecer a psicologia da religião. São 
Paulo: Loyola.

Belzen, J. (2013). Constituição histórica da psicologia 
científica da religião. In Usarski, F & Passos, J. D. (Orgs). 
Compêndio de Ciência da Religião (pp. 319-331). São 
Paulo: Paulinas/ Paulus. 

Bullivant, S. (2013). Defining atheism. In Bullivant, S. & Ruse, 
M. (Eds.), The Oxford Handbook of Atheism (pp. 11-21). 
Oxford, England: Oxford University Press.

Camargo, B. V., & Justo, A. M. (2013). IRAMUTEQ: Um 
Software Gratuito para análise de Dados Textuais. In 
Temas em Psicologia, 21(2)513-518.

Comte-Sponville, A. (2016). O espírito do ateísmo: introdução 
a uma espiritualidade sem Deus. Martins Fontes: São 
Paulo.

Dawkins, R. (2007). Deus, um delírio. São Paulo: Companhia 
das Letras.

Eucken, R. (1973). Sentido e o valor da vida. Rio de Janeiro: 
Opera Mundo.

Farias, M. (2013). The psychology of atheism. In Bullivant, S. 
& Ruse, M. (Eds). The handbook of Atheism (pp. 468-482). 
Oxford, England: Oxford University Press.

Frankl, V. E. (1989). Um sentido para a vida: Psicoterapia e 
humanismo. Aparecida (SP): Editora Santuário.

Frankl, V. E. (1992) Psicoanalisis y existencialismo: de la 
psicoterapia a la logoterapia. México (DF): Fondo de 
Cultura Enonómica.

Frankl, V. E. (1995). La presencia ignorada de Dios: 
psicoterapia y religion. Barcelona: Herder.

Frankl, V. E. (1999). El hombre em busca del sentido último: el 
análisis existencial y la consciencia enpiritual del ser 
humano. Barcelona: Paidos.

Frankl, V. E. (2000). Em el principio era el sentido: Reflexiones 
em torno al ser humano. Espanha: Paidós.

Frankl, V. (2003). El hombre doliente: fundamentos 
antropológicos de la psicoterapia. Barcelona: Herder.

Frankl, V. (2010). Em busca de sentido: Um Psicólogo no 
campo de concentração. Vozes/Sinodal: Petrópolis.

Frankl, V. & Lapide, P. (2005). Búsqueda de Dios y sentido de la 
vida: Diálogo entre um teólogo y um psicólogo. Barcelona: 
Herder.



Thiago Antônio Avellar de Aquino, Josilene Silva Cruz e Erick Henrique da Costa Rodrigues

INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 23  |  n 02  |  2019 242

Freud. S. (2010 [1930]). O mal-estar na civilização. In 
Sigmund Freud (Ed.), Obras completas (Vol. 18). São 
Paulo: Companhia das letras. (J. Salomão, Trad.).

Palmers, M. (2001). Freud e Jung: sobre a religião. São Paulo: 
Edições Loyola.

Torralba, F. R. (2013). Inteligência espiritual. Petrópolis, RJ: 
Vozes.

Walters, K. (2015) Ateísmo: um guia para crentes e não 
crentes. São Paulo: Paulinas.

Recebido em 19/02/2019
Primeira Decisão Editorial em 29/04/2019

Aceito em 01/05/2019


