#¢X INTERACAO EM
% #¢ PSICOLOGIA

Mulher e verdade: onde mora pombagira cigana?
José Francisco Miguel Henriques Bairrao

RESUMO

Embora nos ultimos anos tenham sido feitos e publicados estudos a respeito do significado
psicologico de operadores umbandistas, ainda sdo praticamente inexistentes os que se
debrugam sobre o significado e a forma como as categorias de intersec¢do operam. Com
base em uma recensdo e sistematizagdo de resultados de um programa de pesquisa
etnopsicoldgico sobre cultos afro-brasileiros, pretende-se ilustrar como algumas categorias
abstratas se traduzem corporalmente, mediante gestos e sentires. Para efeito dessa
exemplificagdo selecionou-se a categoria espiritual Pombagira Cigana, na qual se
personificam em concomitancia um operador de género e um operador de verdade. Exercicios
similares poderiam fazer-se e devem cumprir-se relativamente a outros segmentos do
pantedo para que cada vez mais seja possivel alcangar uma interlocugdo mais profunda e
relevadora dos beneficios auferiveis de uma Etnopsicologia afro-brasileira, tanto no atinente a
uma escuta em profundidade da experiéncia social brasileira, como relativamente ao que se
possa aprender e aproveitar cientifica e metodologicamente com base na originalidade das
suas estratégias cognitivas.

Palavras-chave: Verdade; Etnopsicologia; Psicologia da religido, cultos afro-brasileiros.

ABSTRACT

Although in recent years studies on the psychological meaning of Umbandist operators have
been made and published, there are still practically none that deal with the meaning and the
way how intersection categories operate. Based on a review and systematization of results of
an ethnopsychological research program on Afro-Brazilian cults, it is intended to illustrate how
some abstract categories, through gestures and feelings, are performed in the Umbandist
context. For the purpose of this exemplification, was selected the Gypsy Pombagira, an
Umbandist spiritual category that combine a gender operator and a true operator. Similar
exercises could be carried out and should be carried out in relation to other segments of the
pantheon so that it is possible to achieve a deeper and more effective dialogue with Afro-
Brazilian Ethnopsychology, both in terms of an in-depth listening Brazilian social experience, as
well as what can be learned and exploited scientifically and methodologically based on the
originality of their cognitive strategies.

Keywords: Truth; Ethnopsychology; Psychology of Religion; Afro-Brazilian Cults.

0 estudo psicoldgico da religido, ndo obstante algumas restricdes de extragédo duvidosa e
inconsequente em tempos recentes (motivadas mais pelo desejo de distorcer e subtrair a
relevancia social e psicoldgica da religido do que bem assentes numa descrigdo imparcial dos
fatos) é um campo tradicional e sempre atual da Psicologia. Encontra-se ja nos seus
primérdios e pode considerar-se que é solidario e transversal a importantes desdobramentos e
polémicas da construgdo cientifica da Psicologia (Carrete, 2012).

Longe de se restringir a um ambito ou subarea disciplinar, a Psicologia da Religiao, trata-se,
portanto, de um tema fundante da Psicologia moderna enquanto tal, ndo obstante possa e
deva precisar-se que o que desde sempre esteve em pauta para essa disciplina tera sido
menos a incidéncia psicologica do fenémeno religioso, respeitada a sua natureza intrinseca, e

INTERACAO EM PSICOLOGIA | vol 23 | n02 | 2013

Sobre o Autor

J.EM.H.B.
orcid.org/0000-0001-6372-8873

Universidade de Sdo Paulo
(USP) - Ribeiréo Preto, SP

bairrao@usp.br

Direitos Autorais

Este é um artigo de acesso

aberto e pode ser reproduzido
livremente, distribuido,
transmitido ou modificado, por

qualquer pessoa desde que

usado sem fins comerciais. O
trabalho é disponibilizado sob a
licenga Creative Commons CC-

BY-NC.

213


https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

#¢X INTERACAO EM
% #¢ PSICOLOGIA

mais precisamente do comportamento religioso. De fato, em
principio haveria que fazer uma distingdo entre fendmenos
religiosos ou a questdo pressuposta pela religido na sua
qualidade mesma de uma relagdo com uma hipotética
transcendéncia e um estudo do comportamento religioso
propriamente dito (Corbin, 1990). Em principio, em tese, salvo
uma preconcepgao negativa. Tanto assim é que, ao estudar o
comportamento religioso em geral, ndo raramente se emitem
juizos de valor e opinides sobre a facticidade e especificidade
do religioso, inclusive por parte daqueles que se pretendem
nos antipodas dessa experiéncia e se pretendem
desinteressados e descomprometidos relativamente a
preconcepcdes teoldgicas, que sub-repticiamente, quase
comicamente, invadem os seus argumentos e raciocinios
sem que aparentemente os seus emissores se apercebam
disso.

De fato, uma preconcepgao antirreligiosa nem por isso é
menos religiosa ou pelo menos teoldgica e talvez em
absoluto seja possivel estudar o comportamento religioso
sem considerar o religioso enquanto tal como campo e
horizonte irredutivel no quadro desse estudo (Corbin 2014).
Mas com a ressalva que desta forma ndo se presuma nem se
pretenda promover ou derrogar a psicologia em teologia.
Sempre o0 que estara em cena, em se tratando de psicologia, é
que o acesso ao fenomeno religioso é mediado pela
experiéncia do sujeito religioso, quer se trate de um individuo,
de uma coletividade, ou de uma cultura. A possivel
contribuigao da psicologia a uma ciéncia da religido depende
do testemunho da experiéncia religiosa (Bairrdo, 2005).

Porém as concepgdes de quais possam ser os modos
legitimos de acesso a esse testemunho sé@o tdo diversas
quanto mdltiplas sdo as psicologias e suas metodologias. Ha
muitas formas de fazer psicologia, cultural e historicamente
condicionadas, tanto aquelas que se incluem na
multiplicidade disciplinar das praticas academicamente
reconhecidas ou toleradas do fazer psicolégico, quanto
aquelas que se procedem extra-muros disciplinares mas que
se debrugam sobre processos lato sensu psicologicos (o
estudo das agbes que se supdem ou atribuem a um agente) e
que se poderiam incluir ou admitir como etnopsicologias.
Estas ndo poderiam reduzir-se ou especificar-se como
variagbes culturais de concepg¢des da mente (Lillard, 1998),
uma vez que mente ndo é um chao comum e universal para o
estabelecimento da diversidade desses constructos, que
mais ndo seja porque essa nogdo nem sequer é universal.
Mas, além disso, hda modos préprios de construgdo e
producdo do conhecimento que, a serem desconsiderados,
privariam o campo da etnopsicologia e, mais genericamente,
da psicologia pura e simplesmente, de se beneficiar de uma
interlocucdo em profundidade com outros universos de
saberes (Neubern, 2018).

INTERACAO EM PSICOLOGIA | vol 23 | n02 | 2013

José Francisco Miguel Henriques Bairrao

Deste modo, uma indagacao a respeito das condigbes de
articulagdo entre psicologia da religido e etnopsicologia nos
confronta com uma tarefa além da mera ampliagdo empirica
do campo do estudo da religido a um leque de diversidade de
formas religiosas. Por uma questdo de rigor e de preciséo,
convém descrevé-las em termos consentaneos com as
unidades culturais que as produzem: ao se ampliar o
conjunto, a arte de produzi-las, o fazer psicologias, pode
ocorrer de forma assaz distinta dos modos académicos a
que estamos habituados (Bairrdo, 2017). Ou seja, deparamo-
nos, nesse caso, com a necessidade de enfrentar o desafio
de lidar ndo com cognigdes diversas, equacionaveis nos
termos de alguma psicologia em voga, mas com processos
de cognicdo intrinsecamente diversos de qualquer ciéncia
académica (Brant Carvalho & Bairrdo, 2017).

Neste artigo, com base uma recensdo e sistematizagao
de resultados de pesquisa etnografica adaptada ao referido
programa (Bairrdo, 2015), um programa de pesquisa sobre o
idioma de possessdo atinente a etnopsicologias afro-
brasileiras e em particular a sua concretizagdo em praticas
umbandistas, pretende-se ilustrar como algumas categorias
abstratas se traduzem ou presentificam corporalmente
mediante gestos e sentires codificados antropomorficamente
que se corporificam na memoaria e vivéncia de tipos sociais
elevados a condicdo de formas sociais de cognigdo
metaféricas, propiciando a inclusdo nesse processo de
substratos psiquicos e sociais e a enunciagdo do
inconsciente e do inefavel mediante performances
medilnicas. Pretende-se igualmente ilustrar como essas
categorias, irredutiveis a nominagdo verbal, se recortam e
recompdem em continuos, assegurando universalidade e
singularidade na forma de uma linguagem imagético-corporal
bastante poética e precisa (Bairrdo, 2011).

Para efeito dessa exemplificagdo, com base em
resultados de pesquisa do referido programa, vamos mostrar
como nesse idioma se concretizam, rente ao corpo e ao
social, em separado e concomitantemente, um operador de
género (mais especificamente, o artigo definido feminino “a”)
e um operador de verdade (na forma de uma orientacédo
quanto ao devir desiderante de si préprio). Com esse intuito,
ensaia-se uma andlise da intersecgdo da categoria espiritual
umbandista de pombagira com a de cigano. Esta ocorre
mesclada a personificagdo do feminino na forma do subtipo
pombagira cigana. Embora nos ultimos anos tenham sido
feitos e publicados estudos a respeito do significado
psicolégico de operadores umbandistas, ainda séo
praticamente inexistentes os que se debrugam sobre o
significado e a forma como as categorias de intersecgao
operam. Este ensaio é também uma modesta contribuigéo
para a ultrapassagem dessa lacuna.

214



#¢X INTERACAO EM
% #¢ PSICOLOGIA

A UMBANDA

Na umbanda, grupos sociais constitutivos da identidade e
da memoria coletiva nacional ou com ela conviventes,
personificam-se como figuras de alteridade e presentificam-
se mediante possessao, operando como metéaforas religiosas
que articulam sujeitos singulares e coletividades a diversos
recortes das suas matrizes simbolicas (Bairrdo, 2004,
Macedo & Bairrdo, 2011; Rotta & Bairrdo, 2012; Dias & Bairréo,
2014).

Como parece ser sempre o0 caso em cultos de possessao
e ndo apenas no Brasil (Boddy, 1989; Crapanzano,1977,
Lambek, 1981), na umbanda a interlocugdo entre médiuns e
seus “‘guias” acontece na forma de um didlogo
potencialmente impactante e transformador (Scorsolini-
Comin, 2017). Porém, esta conversa ndo parece se restringir
apenas ao teor comunicativo das trocas de palavras entre
eles, nem apenas aos recados indiretos recebidos mediante
orientacdes para terceiros interlocutores. Os espiritos, por um
lado, se propdem como alguém a quem se dirige a palavra e
de quem se recebe respostas. Mas também em si mesmos,
conforme as suas configuragdes simbdlicas, se revestem de
conotacgdes que revelam nuances e ddo forma as camadas
de sentido provenientes da sua intrinseca natureza simbdlica
e decalcadas da experiéncia social real ou suposta dos tipos
sociais dos quais se decalcaram.

Uma caracteristica desse universo religioso é que nele se
estabelecem elaboragdes andlogas a construtos conceituais
supostamente estritamente intelectuais e abstratos que se
enunciam e expressam de permeio a imagens e vivéncias
estético-sensoriais associadas a possessdo (Rotta & Bairréo,
2018), como é o caso da elaboragdo de sentidos de género
mediante a categoria da pombagira (Barros & Bairrdo, 2015a),
mas também, para dar outros exemplos de elaboragoes
desse género, de caboclos associados a luz numa acepgéo
certamente metaférica, mas que também literalmente se
corporifica em inscrigbes sensoérias (Rotta & Bairrdo, 2010),
do preto velho como sitio dos quadros sociais de referéncia
em que se constréi a memdria coletiva do negro (Trindade,
2000) e da personificagdo do self na categoria do infantil
(Martins & Bairrdo, 2009).

Cada uma das categorias espirituais por sua vez, no
sistema simbdlico da possessdo, nunca se encontra como
uma classe abstrata e impessoal, configurando-se como uma
articulagdo entre diversos atributos que se subdividem e se
multiplicam em subtipos. No limite, pode-se considerar nao
haver descontinuidade efetiva entre as categorias, mas um
grande continuo de entrecruzamento de qualidades que
eventualmente se especificam e identificam ndo apenas um
subtipo particular de espirito, mas também como uma

INTERACAO EM PSICOLOGIA | vol 23 | n02 | 2013

José Francisco Miguel Henriques Bairrao

individualidade espiritual especifica (Bairrdo, 2011). Por
exemplo, caboclo boiadeiro tanto é um tipo de categoria
espiritual de intersecgdo entre caboclos e boiadeiros como
pode nomear uma entidade espiritual singular. Essas
mesmas categorias quando manifestadas na qualidade de
duplo, se estabelecem em paralelo com a histéria e
subjetividade do médium, refletindo-as e sublinhando-as
(Bairrao, 2003). Tais categorias, ndo obstante as tentativas de
codificagé@o ensaiadas pela literatura e autoridades religiosas
umbandistas para estabilizar e delimitar o seu numero,
hierarquias e significados, na vida real apresentam um grande
dinamismo, podendo desmembrarem-se, recombinarem-se,
associarem-se e mesmo recriarem-se (Bairrdo, 2004).

Ou seja, os tipos categoriais basicos da umbanda, nao
apenas nao sao tipos isolados, mas se desdobram, se
fundem e se entrelagam entre si, como essas operagdes
igualmente sublinham, qualificam e especificam as suas
formas de incidéncia e o impacto dos seus sentidos na
vivéncia dos fiéis, qual uma linguagem, combinando-se e
articulando-se entre si.

A decifragdo dessa linguagem, que ndo apenas surge em
contextos rituais, mas habita as subjetividades e interagdes
sociais de largos e diversos contingentes de pessoas
(inclusive dos que a demonizam) é tarefa de um
empreendimento etnopsicolégico direcionado para as
sutilezas e bastidores psiquicos e culturais dos que sabida ou

inconscientemente a compartilham.

E muito importante levar em conta a natureza idiomética
desta interagdo sob pena de transformar em personalidades
humanas os construtos metaféricos que consubstanciam
esses interlocutores  espirituais, coisificando-os, e,
correlativamente com base nesses teores significativos,
estereotipar as coletividades ou tipos sociais com base nas
quais eles se constituiram. Assim, ndo se deve presumir que
todos os africanos idosos escravizados se comportem ou se
assemelhem as caracteristicas atribuidas ao tipo espiritual
do preto-velho, o mesmo valendo para a tipificagdo dos povos
amerindios na forma estilizada como sdo homenageados
pelo pantedo umbandista e assim sucessivamente. O mesmo
vale, é claro, para as interpretagdes do feminino incorporadas
a religido mediante as subcategorias de pombagiras e para a
distingdo entre o povo cigano e os ciganos do pantedo
umbandista.

Cumpre destacar que os ciganos se apresentam na
umbanda em paralelo com as demais etnias e tipos sociais,
entendidos como ancestrais do ser brasileiro, o que eles ndo
sdo. Associam-se ndo tanto as origens, ao que nos fez o que
somos, mas ao futuro, sendo-lhes tipicamente atribuida
atividade divinatéria. Enquanto outras praticas deste tipo,
como o jogo de Ifa, mais comum no candomblé, estdo

215



#¢X INTERACAO EM
% #¢ PSICOLOGIA

interessadas em larga medida em achar o que o sujeito &, os
seus pais de cabega e o destino decidido |4 atrds (na medida
do possivel compensando-o ou ajustando-0), as cartas e a
leitura de maos dos ciganos parecem dar mais peso ao fazer
ou se situar do presente em relagdo ao futuro. Em vez da
énfase na memdria de um passado, ou do alargamento do
individuo isolado a uma condi¢do de comunh&o espiritual e
destino social coletivo, o cigano parece situar um vir a ser, um
tornar-se algo almejado, mas ainda ndo sido. Os pontos
cantados sublinham tanto o ler as maos como o adivinhar
com as maos e, principalmente, estradas e caminhos, sem
definir claramente uma proveniéncia nem estabelecer uma
meta. Referem “caminhar a pé”, “estradas sem fim”, “ler a
mao”, “morar numa estrada sem fim” e “dizer a pura verdade”
a quem os interpela (tal como o enunciam pontos cantados
de pombagira cigana).

O termo pombagira pode ser interpretado como uma
corruptela de Bombojira, um deus banto assemelhado ao Exu
iorubd” (Augras, 1989), assumindo assim caracteristicas que
fardo muitos dos estudiosos interpretarem-na como uma
versdo feminina de Exu (Capone, 2004). O nome, além de
sinalizar reminiscéncias desta divindade africana,
comportaria ainda a conotagao sexual que o termo “pomba”
evoca (Augras, 1989), ainda mais associado a "gira", que em
portugués tem também o significado de linda, atraente. O
culto especifico a pombagira, na umbanda, teria surgido por
volta de 1920, supostamente a data de fundagéo da religido
umbandista no estado do Rio de Janeiro (Capone, 2004).

0 SIGNIFICANTE CIGANO NA UMBANDA

Como no caso das demais categorias espirituais, com
base na elaboragdo de uma memédria social relativa ao povo
cigano, a umbanda incorpora e usa essa categoria como
parte do seu repertério dramatico e conceitual. Parece, no
entanto, haver uma diferenga drastica entre o modo como
esses grupos étnicos e sociais se integram como memodria
atual de ancestrais e 0 modo como os aspectos simbolicos
associados aos ciganos surgem no culto.

Nao obstante a antiguidade da convivéncia, que remonta
a Peninsula Ibérica anteriormente a chegada dos europeus ao
continente americano, 0 povo cigano sempre se preservou
numa condi¢do de alteridade. O mesmo ndo aconteceu com
os amerindios nativos, europeus e africanos aqui aportados,
que na umbanda sdo compreendidos como componentes de
uma ancestralidade brasileira. Assim, sugere-se que
enquanto os tipos espirituais da umbanda em geral se
associam ao que em cada praticante do culto se resgata e
institui como memoria coletiva de uma ancestralidade
constituinte de uma identidade nacional, os ciganos, etnia
convivente, mas distinta, do ponto de vista psicolégico e

INTERACAO EM PSICOLOGIA | vol 23 | n02 | 2013

José Francisco Miguel Henriques Bairrao

espiritual, parecem prestar-se a comportar uma orientagao
temporal relativamente ao porvir (futuro) e ndo ao ja sido
(passado) que nos teria tornado o que somos (Bairrdo,
2004).

O que a umbanda, na sua pratica de assimilar
significantes das experiéncias sociais, vai buscar no povo
cigano, parece ser a habilidade para ndo se prender ao
passado, estar em movimento pelos caminhos da vida rumo
a um destino sempre em aberto, sem uma meta fixa ou
permanente; poder suportar a angustia da coragem do viver
aqui e agora, uma recusa da transcendéncia ou da fuga da
vida, necessaria para aceitar-se implicado nos caminhos do
destino, apropriar-se do acontecido como parte do proprio ser
e orientar-se relativamente ao almejado (enunciar uma
condigdo de futuro desejavel, no que, do ponto de vista
psicolégico, ndo importa o suposto poder espiritual de
realiza-lo, mas o ato de reconhecer-se pretendendo-o).

A “estrada sem fim” mencionada em pontos cantados da
linha do povo cigano na umbanda é ndo apenas uma
metafora da infinidade da caminhada espiritual, mas, neste
caso, também, uma referéncia a uma orientagdo ao futuro
que nunca se alcancga. O cigano, refletido na umbanda, busca
viver intensamente o presente, pois o passado acabou e o
futuro nunca chegara.

Para o tipo espiritual cigano da umbanda é preciso existir
e ndo apenas perambular. Reconhece-se a diregdo por meio
de uma escuta dos sentidos. A vida é a oportunidade de se
criar o presente, encantar-se com o simples, com o aqui e
agora. O passado traz nostalgia e o futuro é incerto.

A errancia associada ao tipo social do qual se decalcam
as linhagens espirituais ciganas da umbanda ndo tem o
sentido de desorientacao, pois existe uma integralidade tanto
no sentido de ser integro, fiel ao préprio ser, quanto no modo
de viver, integrando este a emogao e a percepgao.

Mediante uma tipica inversdo e procedimento de
reparacgao proprios e intrinsecos ao modo de ser do universo
semantico e espiritual umbandista, o fato dos ciganos
estarem preconceituosamente associados na mentalidade
popular ao ludibrio e a mentira, personificou-os no culto como
presentificantes de uma fungao de verdade.

Esta espécie de ironia edificante é inerente ao culto, mas
por si sé ndo fundamentaria a instituicdo do cigano como
equivalente da categoria “verdade” na umbanda, se ndo se
apoiasse igualmente no fato de que a sombra da verdade
incide em cada mentira e que onde se supde o mentiroso,
correlativamente, implicitamente, se evoca o verdadeiro.

Na umbanda, os ciganos também sdo compreendidos
como a primeira e mais popular categoria de espiritos da
“linha do Oriente”, ou seja, espera-se deles orientagdo. Porém

216



#¢X INTERACAO EM
% #¢ PSICOLOGIA

nao exatamente no sentido vertical de um “norte” vinculado a
valores e metas éticos e religiosos “elevados” (nem
tampouco “baixos”). Essa combinatdria entre luminosidade e
mundanidade traduz-se num sentido geral de gostar da boa
vida e das coisas do mundo, sem pretender desapegar-se
delas, mas ao mesmo tempo ndo se atrelando a coisas
materiais nem se enclausurando em moradias e significados
fixos. Supostamente apreciam o luxo e a abundancia, mas de
fato revelam um grande desprendimento pelo que néo
possam carregar nas suas caravanas e principalmente néo
suportam o peso de status.

Outro ponto de subversdo dos esteredtipos umbandistas
atrelados a uma retérica supostamente moralizante, é a
ruptura com a associagdo entre o amargo das bebidas
alcodlicas associadas ao fogo do desejo adulto manifesto
caracteristicamente em entidades espirituais personificadas
por tipos humanos maduros (que podem beber de cerveja a
pinga) e o doce associado ao gosto das comidas e das
bebidas do infantil e da sua interpretagdo por espiritos
criangas, posto que tipicamente bebem e apreciam bebidas
alcodlicas doces e igualmente coloridas, como as suas
roupas.

Ainda que a manifestagdo espiritual do cigano mobilize
fortemente uma das mais tradicionais e poderosas metaforas
da orientagao espiritualizante umbandista, a luz, ela ndo o faz
ao prego da sua transfiguragdo num apelo a uma ‘elevagao’
para um mundo outro e abstrato, desprovido de corpos e de
sensualidade. Desta forma, a verdade que os ciganos
poderiam veicular prende-se pouco ou nada a uma
determinagd@o impessoal e transparente do verdadeiro, mas
sim a meandros das atragbes e desenganos particulares e
subjetivos de cada trajetéria individual que os interpele a
respeito dos préprios caminhos.

N&o objetivam uma verdade: a ilusdo de o6tica divinatdria
situa mais propriamente um devir subjetivo assentado em
desejos préprios, conectando a “cabega” e as fantasias dos
seus fiéis aos seus pés e passos que tragam seus caminhos.

0 FEMININO PARA ALEM DAS PALAVRAS NA
UMBANDA

Entre as classes de personagens sociais que se traduzem
em categorias espirituais também se encontram tipos
populares de feminino, as pombagiras. Estas teriam
introduzido, na umbanda, a subversdo de um ideario do
feminino oficial de determinada época (Meyer, 1993). Mais do
que isso, as pombagiras podem ser compreendidas como a
elaboracdo e expressdo da categoria mulher no universo
umbandista (Barros & Bairrdo, 2015a).

INTERACAO EM PSICOLOGIA | vol 23 | n02 | 2013

José Francisco Miguel Henriques Bairrao

De maneira geral, a fungdo que torna este espirito mais
popular aos olhos dos praticantes seria a crenga na “sua
capacidade de manipular a poténcia sexual de homens e
mulheres” (Capone, 2004, p. 115). No imaginario popular, a
pombagira expressaria a condigdo de uma mulher sedutora,
feiticeira, que exerce fascinio e que tem grande poder.
“Espiritualmente”, seria a responsavel por fazer a ‘defesa’ das
mulheres e reavivar a vida amorosa de suas adeptas, ou, de
modo menos estereotipado, reafirmaria a implicacdo e
responsabilidade de um sujeito feminino relativamente ao
seu proprio desejo (Barros & Bairrdo, 2015b).

Capone (2004) entende o surgimento da pombagira como
resultante de uma bricolagem de simbolos atinentes a
tradigcdes diversas coexistentes no Brasil desde o periodo
colonial. Estas tradigbes seriam: europeias, especialmente
ibéricas, as quais contribuiram para o surgimento de maria
padilha, personagens da literatura espanhola, reinterpretadas
pelos portugueses e cultuadas no Brasil desde o periodo
colonial (Meyer,1993); a tradigdo cigana, resultando no
aparecimento da pombagira cigana, supostamente, pelas
trocas de feiticos e de magias entre as comunidades cigana e
a populagéo negra no Rio de Janeiro e em Salvador (Capone,
2004; Meyer, 1993); e a jd mencionada influéncia da tradigédo
banto africana.

Na qualidade de uma espécie de exu feminino, é também
reconhecida como uma entidade de protegdo particular de
cada “médium”. Dentro da categoria mais geral da pombagira,
surgiram subtipos diferenciados na umbanda, tais como:
pombagira maria mulambo, maria padilha, pombagira cigana,
pombagira menina, pombagira sete saias, pombagira rainha
das sete encruzilhadas, pombagira do cemitério, rosa caveira,
dama da noite, dentre outras. Segundo Meyer (1993),
independentemente de seu tipo, a pombagira pode ser “(...)
brava, exigente, dominadora, sedutora, forte e faceira (...). Sdo
travessias. Invisiveis estradas que varam fronteiras do tempo,
do espago e da alma (...) destilando medo e fascinio, medo e
fascinio do mal, medo e fascinio da morte, medo e fascinio
do amor” (p. 130).

Tal como as demais elabora¢des de categorias espirituais
umbandistas, é praticamente impossivel traduzir a sua
compreensdo em palavras, ainda que se mobilize uma
linguagem poética, como neste caso.

Especificamente, a categoria das pombagiras expressa
superlativamente um ser mulher irredutivel a palavras e ndo
subalternizdvel nem a homens nem a significados
estigmatizaveis, que  se incorpora e transmite
performaticamente (Barros & Bairrdo, 2015a). Cumpre
indagar o que a intersec¢do com a categoria de cigano, por
sua vez, adicionaria ou especificaria a enunciagdo do
feminino na umbanda.

217



#¢X INTERACAO EM
% #¢ PSICOLOGIA

A CATEGORIA MULHER E CIGANA NA UMBANDA

Neste quadro, a pombagira cigana apresenta-se como
uma orientagdo para um devir baseado num progressivo
desvelamento e constituigdo da verdade do desejo e do ser
feminino. Mediante implicagdo subjetiva e na qualidade de
outro especular e critico das suas médiuns, ao impeli-las a
transformarem-se, as pombagiras ciganas revelam-se pela
sua forma e agir, como uma funcéo de entrelagamento entre
mulher e orientagdo relativamente a uma verdade como
caminho a constituir e percorrer passo a passo, rumo a um
devir adulto, mulher e desejante.

Nisso insere-se uma responsabilidade e uma certa
liberdade (ndo do espirito, mas do sujeito humano, que fique
claro) ndo apenas de escolher permanecer no mundo sem se
prender a ele, no limite dissolvendo apegos e prisdes, pondo-
se na estrada rumo a um futuro que se propde como uma
espécie de orientagcdo que desencobre desejos e se prende
a0 passo a passo, nunca a um grande salto rumo ao além. A
funcdo de instanciarem a verdade que comumente se lhes
atribui, ndo pode ser vista com o peso de uma revelagédo
extrinseca que esmague quem a invoca, mas como 0 passo a
passo de um dia-a-dia, em um aqui e agora que se dirige para
diante, para o que ndo se foi nem se perdeu na memdria, ou
se se perdeu esta definitivamente perdido, sem direito a volta
e muito menos ao cultivo de ressentimentos.

Uma pombagira cigana nao diz a sua médium quem ou
como deve ser, mas mostra-lhe e ilumina o que e como ela
faz e pode refazer (em querendo) o ser mulher. O gesto ritual
acontece como metéfora. Quando médium e entidade se
harmonizam, patenteia-se o discurso performatico da
umbanda, numa reiteragdo de sentidos que combina varios
suportes significantes, ndo apenas as falas e os gestos, mas
também o fato de se ancorarem numa personificagdo
singular de uma categoria espiritual decalcada de tipos
sociais em que se condensam experiéncias e memdrias
coletivas transmutadas em simbolos espirituais.

CONSIDERAGOES FINAIS

Do ponto de vista psicoldgico, a performance meditnica
pode ser um recurso para expressar o que até entdo nao
poderia ser dito por meio de palavras, tanto por grupos
sociais quanto pelas pessoas em sua singularidade. Uma
escuta dos interlocutores espirituais intervenientes nesses
processos, tanto das suas falas como dos seus gestos e
acoes, assim como dos simbolos que mobilizam ritualmente,
evidencia a importancia do estudo de religibes como a
umbanda, pela sua relevancia para o desenvolvimento tanto
de uma pratica em Psicologia Clinica como de uma

INTERACAO EM PSICOLOGIA | vol 23 | n02 | 2013

José Francisco Miguel Henriques Bairrao

Psicologia Social afinadas com os expressivos recursos
cognitivos e interpretativos da experiéncia social e subjetiva
afro-brasileira.

No que concerne a teoria psicologica, a umbanda pode
contribuir mediante subsidios para resgatar e refletir, dentre
outros conceitos, uma nogdo etnopsicoldgica afro-brasileira
de pessoa; mas relativamente a experiéncia social e subjetiva
dos seus praticantes, observa-se que essa religido oferece
recursos para a recriagdo de significados a respeito tanto da
compreensao de si mesmo, como da memdria coletiva. O seu
estudo tem, desta forma, uma dupla relevancia para a
constituicdo de um campo de saber etnopsicoldgico, o que
também contribui para um refinamento e direcionamento
ético do conhecimento psicolégico requerido pelo exercicio
profissional no contexto da sociedade brasileira.

Porém, a par dessas relevancias, importa sublinhar o
desafio que o modo de interpretacdo e de produgdo de
conhecimento comporta para um saber etnopsicolégico em
didlogo com a Psicologia da Religido. O tipo de mediunidade
que ela pratica traduz-se estruturalmente ndo na crenca de
que se vive uma vida muitas vezes, mas que muitas vidas
(sublimadas em tipos sociais) se incorporam a uma vida.
Tudo o que ressalta do coletivo humano é suscetivel de se
transfigurar em “carne” existencial de um alguém humano.

Os seus deuses ou espiritos se produzem a imagem e
semelhanca do homem néo por de projegdes no mau sentido
ou ilusbes se tratarem, mas por iluminarem processos
(psicolégicos sem duvida, mas nédo exclusivamente) que
seles veem com os olhos que os homens (na possessao, mas
ndo exclusivamente) lhes emprestam. Corporificam-se em
imagens e metaforas que se apoiam em referéncias da
experiéncia e da memodria coletiva mas as quais nao se
reduzem. E essa vitalidade que Ihes repassa um cunho de
fluidez e processualidade que, ndo obstante se subsuma a
uma sensibilidade plastica informada por uma ética que se
traduz em “percepgoes” espirituais que refletem elaboragdes
simbdlicas muito precisas, ndo admitem a sua redugdo a um
catadlogo de simbolos avulso e universal. Para uma certa
tradicdo umbandista, esses significados e codigos prontos
sdo “o diabo”. Ou seja, poeira informe, areia seca, a aridez de
uma intelectualidade dissociada do himus da vida e em geral
vista como sujeira ou entorpecimento espiritual. Sdo isso que
remonta a um passado histérico, referéncias materiais ou
psiquicas rigidas, “mortas”, que parasitam a vida presente e
em devir. Sdo o pé que se levanta com os pés nas estradas
percorridas por seus ciganos, boiadeiros ou mesmo caboclos,
por exemplo, e ndo poderiam, portanto, dado o seu cunho
abstrato e impessoalidade, terem outro estatuto que ndo o de
uma moldura da auséncia de vida. Ainda assim sdo a
matéria-prima dos cemitérios e do que estes processam e

218



#¢X INTERACAO EM
% #¢ PSICOLOGIA

dinamizam, ou seja, como sempre é o caso, sdo incluidas e
recicladas no quadro do culto. Mas ndo se admitem estaticas
e sem serem revolvidas, ou seja, requerem serem tomadas
como passos singulares que levantem esse pd e se
inscrevem em pegadas de um percurso rumo a um porvir.

Curiosamente encontra-se aqui um argumento na
contramdo da ideia de Freud, formulada no seu estudo
classico sobre a interpretagdo dos sonhos, de que para efeito
de sua representagdo em imagens (oniricas, por hipétese),
ideias abstratas e conexdes logicas teriam de se submeter a
transformacgdes para que possam se apresentar (representar
imageticamente). O desafio aqui ndo é tanto a tradugdo ou
representagdo de conceitos e relagbes sem apoio
representacional no ambito sensivel, mas a irrelevancia e a
inadequacdo de ndo dar corpo a valores e ideias
concretizando-os existencialmente.

Neste artigo viu-se como algo equivalente a um
enunciado do tipo “ a verdade” pode se representar
antropomorficamente, muito para além de uma mera alegoria
na forma de um senso de orientagéo relativamente a si, como
uma mulher com quem se dialoga, que se incorpora, e que
multiplica sinais e referéncias corporais significantes de uma
fungdo que deste modo perde o seu cunho de abstragdo para
se traduzir numa vivéncia concomitantemente corporal e
espiritual. Conforme um dos seus pontos cantados mais
conhecidos, dizer “a verdade” consubstancia-se ou pelo
menos literaliza-se na forma de uma pombagira cigana.

Exercicios similares poderiam fazer-se e devem cumprir-
se relativamente a outros segmentos do pantedo para que
cada vez mais seja possivel alcangar uma interlocugdo mais
profunda e relevadora dos beneficios auferiveis de uma
Etnopsicologia afro-brasileira, tanto no atinente a uma escuta
em profundidade da experiéncia social brasileira, como
relativamente ao que se possa aprender e aproveitar
cientifica e metodologicamente com base na originalidade
das suas estratégias cognitivas.

Verificou-se que a categoria espiritual Pombagira Cigana,
ao traduzir e dar corpo, concomitantemente, ao feminino
(“mulher”, pombagira) e a verdade, elicia uma presentificagéo
de mulher (pombagira) e de cigano (“linha” do Oriente, senso
de orientagdo relativamente a uma projecdo desiderativa de
si mesmo) que pode traduzir em termos estritamente
sensorios e nao verbais uma certa experiéncia de verdade
subjetiva, atrelada ndo ao ja& sido, mas enderegcada ao
esclarecimento de um porvir intencionado.

Ou seja, a verdade que os pontos cantados, musicas
rituais, narram que a pombagira cigana (sempre) diz, ndo se
enuncia apenas nos ditos da entidade espiritual, mas
também na forma em si mesma de ser pombagira e cigana.

INTERACAO EM PSICOLOGIA | vol 23 | n02 | 2013

José Francisco Miguel Henriques Bairrao

Esta redundancia ou talvez mais precisamente ressonancia
entre o teor dos didlogos verbais e as formas espirituais
antropomorficas que se formulam como interlocutores talvez
seja uma caracteristica geral e uma chave importante para a
decifragdo e comunicagdo com esse universo, tédo
profundamente revelador da humanidade que Ihe da corpo e
em que se incorpora.

DECLARAGAO DE FINANCIAMENTO

A pesquisa relatada foi financiada integralmente pelo
autor.

DECLARAGAO DE CONFLITOS DE INTERESSE

O autor declara que ndo ha conflitos de interesse no
manuscrito submetido.

AGRADECIMENTOS

Agradeco as leituras e apontamentos atentos das colegas
etnopsicdlogas Daniela Godoy e Juliana Dal Ponte Tiveron.

REFERENCIAS

Augras, M. (1989). De lya Mi a Pomba-gira: transformagdes e
simbolos da libido. In: C. E. Marcondes de Moura (org.).
Meu sinal esta no teu corpo: escritos sobre as religides
dos orixas (14-36). Sdo Paulo: Edicon/EDUSP

Bairrdo, J. F. M. H. (2003). Caboclas de Aruanda: a
construgdo narrativa do transe. Imagindrio - USR, 9, 285-
322.

Bairrdo, J. F. M. H. (2004). Sublimidade do mal e sublimagéo
da crueldade: Crianga, sagrado e rua. Psicologia: Reflexdo
e Critica, 17(1), 61-73. DOI:10.1590/S0102-
79722004000100009.

Bairrdo, J. F. M. H. (2005). A escuta participante como
procedimento de pesquisa do sagrado enunciante.
Estudos de Psicologia, 10(3), 441-446. DOI:10.1590/
S1413-294X2005000300013.

Bairrdo, J. F. M. H. (2011). Nominagdo e agéncia sem
palavras: o audivel ndo verbal num transe de possesséo.
In F. V. Bocca, et al. (Orgs.). O movimento de um
pensamento: ensaios em homenagem a Luiz Roberto
Monzani, 155-172. Curitiba: CRV.

Bairrdo, J. F. M. H. (2015). Etnografar com Psicandlise:
Psicologias de um ponto de vista empirico. Cultures-
Kairds- Revue d'anthropologie des pratiques corporelles e
des arts vivants, 5,1197.

219



#¢X INTERACAO EM
% #¢ PSICOLOGIA

Bairrdo, J. F. M. H. (2017). Psicologia da Religido e da
Espiritualidade no Brasil por um enfoque etnopsicoldgico.
Revista Pistis & Praxis: Teologia e Pastoral, 9(1), 109-130.
DOI:10.7213/2175-1838.09.001.DS05.

Barros, M. L. de & Bairrdo, J. F. M. H. (2015a). Performances
de género na umbanda: a pombagira como interpretagédo
afrobrasileira de “mulher”? Revista do Instituto de Estudos
Brasileiros, 62, 126-145. DOIl:10.11606/issn.2316-
901X.v0i62p126-145.

Barros, M. L. de; Bairrdo, J. F. M. H. (2015b). Désir et
responsabilité au féminin afro-brésilien. L' Autre: revue
transculturelle, 16,52-61.

Boddy. J. (1989). Wombs and Alien Spirits: Women, Men and
the Zar Cult in Northern. Sudan. Madison: University of
Wisconsin Press.

Brant Carvalho, J. B.; Bairrdo, J. F. M. H (2017). Fios da Raz&o:
Tradicdo e Pluralidade na Umbanda em Pontal. Interagdo
em Psicologia, 21(2),147-156.

Carrette, J. (2012). O retorno a James: Psicologia, religido e a
amnésia da neurociéncia. In: M. H. de Freitas e G. J. de
Paiva. Religiosidade e cultura contempordnea: desafios
para a psicologia (pp. 21-54). Brasilia: Universa.

Capone, S. (2004). A busca da Africa no Brasil: tradigdo e
poder no Brasil. Rio de Janeiro: Pallas/Contracapa.

Corbin, H. (2014). Autour de Jung, le bouddhisme et la sophia.
Paris: Entrelacs

Corbin (1990). Liran et la philosophie. Paris: Fayard.

Crapanzano, V. (1977). Mohammed and Dawia: possession in
Morocco. Em V. Crapanzano & V. Garrison (Org.). Case
studies in spirit possession (141-176). New York: John
Wiley.

Dias, R. N. & Bairrdo, J. F. M. H. (2014). O caldeirdo dos
insurgentes: os pretos velhos da mata. Memorandum, 26,
168-186.

Lambek, M. (1981). Human spirits: a cultural account of
possession in Mayotte. Cambridge: Cambridge University.

INTERACAO EM PSICOLOGIA | vol 23 | n02 | 2013

José Francisco Miguel Henriques Bairrao

Lillard, A. (1998) Ethnopsychologies: cultural variations in
theories of mind. Psychological Bulletin 123(1), 3-32. doi

Macedo, A. C. & Bairrdo, J. F. M. H. (2011) Estrela que vem do
Norte: os baianos na umbanda de Sdo Paulo. Paidéia, 21,
207-216. DOI: 10.1590/S0103-863X2011000200008.

Martins, J. R. & Bairrdo, J. F. M. H. (2009). A Crianga Celestial:
Perambulagdes entre Aruanda e o Inconsciente Coletivo.
Fractal: revista de psicologia, 21, 487-506. DOI:10.1590/
S1984-02922009000300005.

Meyer, M. (1993). Maria Padilha e toda a sua quadrilha. S&o
Paulo, Duas Cidades.

Neubern, M. S. (2018). Etnopsicologia, hipnose e
espiritualidade no Brasil: breve ensaio (pp. 19-47). In:
Mauricio S. Neubern. (Org.). Clinicas do Transe:
Etnopsicologia, Hipnose e Espiritualidade no Brasil.
Curitiba: Jurua.

Rotta, R. R. & Bairrdo, J. F. M. H. (2012). Sentido e alcance
psicolégicos de caboclos nas vivéncias umbandistas.
Memorandum, 23, 120-132.

Rotta, R. R. & Bairrdo, J. F. M. H. (2010). Mulheres médiuns e
caboclas espirituais. Arquivos Brasileiros de Psicologia,
62(2), 169-177.

Rotta, R. R. & Bairrdo, J. F. M. H. (2018). Pulsdo escopica e
pesquisa de campo em terreiros de umbanda. In: Mauricio
S. Neubern. (Org.). Clinicas do Transe: Etnopsicologia,
Hipnose e Espiritualidade no Brasil (pp. 69-84). Curitiba:
Jurua.

Scorsolini-Comin, Fabio. (2017). Espiritualidade e brasilidade
na clinica etnopsicoldgica. Psicologia Clinica, 29(2), 319-
338.

Trindade, L. M. S. (2000). Conflitos sociais e magia. Sdo
Paulo, Hucitec, Terceira Margem.

Data de submisséo: 19/02/2019
Primeira deciséo editorial: 26/04/2019
Aceite em 21/05/2019

220



