
INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 23  |  n 02  |  2019 213

Mulher e verdade: onde mora pombagira cigana?

José Francisco Miguel Henriques Bairrão

RESUMO 
Embora nos últimos anos tenham sido feitos e publicados estudos a respeito do significado 
psicológico de operadores umbandistas, ainda são praticamente inexistentes os que se 
debruçam sobre o significado e a forma como as categorias de intersecção operam. Com 
base em uma recensão e sistematização de resultados de um programa de pesquisa 
etnopsicológico sobre cultos afro-brasileiros, pretende-se ilustrar como algumas categorias 
abstratas se traduzem corporalmente, mediante gestos e sentires. Para efeito dessa 
exemplificação selecionou-se a categoria espiritual Pombagira Cigana, na qual se 
personificam em concomitância um operador de gênero e um operador de verdade. Exercícios 
similares poderiam fazer-se e devem cumprir-se relativamente a outros segmentos do 
panteão para que cada vez mais seja possível alcançar uma interlocução mais profunda e 
relevadora dos benefícios auferíveis de uma Etnopsicologia afro-brasileira, tanto no atinente a 
uma escuta em profundidade da experiência social brasileira, como relativamente ao que se 
possa aprender e aproveitar científica e metodologicamente com base na originalidade das 
suas estratégias cognitivas.

Palavras-chave: Verdade; Etnopsicologia; Psicologia da religião, cultos afro-brasileiros.

ABSTRACT
Although in recent years studies on the psychological meaning of Umbandist operators have 
been made and published, there are still practically none that deal with the meaning and the 
way how intersection categories operate. Based on a review and systematization of results of 
an ethnopsychological research program on Afro-Brazilian cults, it is intended to illustrate how 
some abstract categories, through gestures and feelings,  are performed in the Umbandist 
context. For the purpose of this exemplification, was selected the Gypsy Pombagira, an 
Umbandist spiritual category that combine a gender operator and a true operator. Similar 
exercises could be carried out and should be carried out in relation to other segments of the 
pantheon so that it is possible to achieve a deeper and more effective dialogue with Afro-
Brazilian Ethnopsychology, both in terms of an in-depth listening Brazilian social experience, as 
well as what can be learned and exploited scientifically and methodologically based on the 
originality of their cognitive strategies.

Keywords: Truth; Ethnopsychology; Psychology of Religion; Afro-Brazilian Cults.

Direitos Autorais
Este é um artigo de acesso 
aberto e pode ser reproduzido 
livremente, distribuído, 
transmitido ou modificado, por 
qualquer pessoa desde que 
usado sem fins comerciais. O 
trabalho é disponibilizado sob a 
licença Creative Commons CC-
BY-NC.

Sobre o Autor
J. F. M. H. B.
orcid.org/0000-0001-6372-8873
Universidade de São Paulo 
(USP) - Ribeirão Preto, SP
bairrao@usp.br

O estudo psicológico da religião, não obstante algumas restrições de extração duvidosa e 
inconsequente em tempos recentes (motivadas mais pelo desejo de distorcer e subtrair a 
relevância social e psicológica da religião do que bem assentes numa descrição imparcial dos 
fatos) é um campo tradicional e sempre atual da Psicologia. Encontra-se já nos seus 
primórdios e pode considerar-se que é solidário e transversal a importantes desdobramentos e 
polêmicas da construção científica da Psicologia (Carrete, 2012). 

Longe de se restringir a um âmbito ou subárea disciplinar, a Psicologia da Religião, trata-se, 
portanto, de um tema fundante da Psicologia moderna enquanto tal, não obstante possa e 
deva precisar-se que o que desde sempre esteve em pauta para essa disciplina terá sido 
menos a incidência psicológica do fenômeno religioso, respeitada a sua natureza intrínseca, e 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


José Francisco Miguel Henriques Bairrão

INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 23  |  n 02  |  2019 214

mais precisamente do comportamento religioso. De fato, em 
princípio haveria que fazer uma distinção entre fenômenos 
religiosos ou a questão pressuposta pela religião na sua 
qualidade mesma de uma relação com uma hipotética 
transcendência e um estudo do comportamento religioso 
propriamente dito (Corbin, 1990). Em princípio, em tese, salvo 
uma preconcepção negativa. Tanto assim é que, ao estudar o 
comportamento religioso em geral, não raramente se emitem 
juízos de valor e opiniões sobre a facticidade e especificidade 
do religioso, inclusive por parte daqueles que se pretendem 
nos antípodas dessa experiência e se pretendem 
desinteressados e descomprometidos relativamente a 
preconcepções teológicas, que sub-repticiamente, quase 
comicamente, invadem os seus argumentos e raciocínios 
sem que aparentemente os seus emissores se apercebam 
disso.

De fato, uma preconcepção antirreligiosa nem por isso é 
menos religiosa ou pelo menos teológica e talvez em 
absoluto seja possível estudar o comportamento religioso 
sem considerar o religioso enquanto tal como campo e 
horizonte irredutível no quadro desse estudo (Corbin 2014). 
Mas com a ressalva que desta forma não se presuma nem se 
pretenda promover ou derrogar a psicologia em teologia. 
Sempre o que estará em cena, em se tratando de psicologia, é 
que o acesso ao fenomeno religioso é mediado pela 
experiência do sujeito religioso, quer se trate de um indivíduo, 
de uma coletividade, ou de uma cultura. A possível 
contribuição da psicologia a uma ciência da religião depende 
do testemunho da experiência religiosa (Bairrão, 2005).

Porém as concepções de quais possam ser os modos 
legítimos de acesso a esse testemunho são tão diversas 
quanto múltiplas são as psicologias e suas metodologias. Há 
muitas formas de fazer psicologia, cultural e historicamente 
condicionadas, tanto aquelas que se incluem na 
multiplicidade disciplinar das práticas academicamente 
reconhecidas ou toleradas do fazer psicológico, quanto 
aquelas que se procedem extra-muros disciplinares mas que 
se debruçam sobre processos lato sensu psicológicos (o 
estudo das ações que se supõem ou atribuem a um agente) e 
que se poderiam incluir ou admitir como etnopsicologias. 
Estas não poderiam reduzir-se ou especificar-se como 
variações culturais de concepções da mente (Lillard, 1998), 
uma vez que mente não é um chão comum e universal para o 
estabelecimento da diversidade desses constructos, que 
mais não seja porque essa noção nem sequer é universal. 
Mas, além disso, há modos próprios de construção e 
produção do conhecimento que, a serem desconsiderados, 
privariam o campo da etnopsicologia e, mais genericamente, 
da psicologia pura e simplesmente, de se beneficiar de uma 
interlocução em profundidade com outros universos de 
saberes (Neubern, 2018).

Deste modo, uma indagação a respeito das condições de 
articulação entre psicologia da religião e etnopsicologia nos 
confronta com uma tarefa além da mera ampliação empírica 
do campo do estudo da religião a um leque de diversidade de 
formas religiosas. Por uma questão de rigor e de precisão, 
convém descrevê-las em termos consentâneos com as 
unidades culturais que as produzem: ao se ampliar o 
conjunto, a arte de produzi-las, o fazer psicologias, pode 
ocorrer de forma assaz distinta dos modos acadêmicos a 
que estamos habituados (Bairrão, 2017). Ou seja, deparamo-
nos, nesse caso, com a necessidade de enfrentar o desafio 
de lidar não com cognições diversas, equacionáveis nos 
termos de alguma psicologia em voga, mas com processos 
de cognição intrinsecamente diversos de qualquer ciência 
acadêmica (Brant Carvalho & Bairrão, 2017).

Neste artigo, com base uma recensão e sistematização 
de resultados de pesquisa etnográfica adaptada ao referido 
programa (Bairrão, 2015), um programa de pesquisa sobre o 
idioma de possessão atinente a etnopsicologias afro-
brasileiras e em particular à sua concretização em práticas 
umbandistas, pretende-se ilustrar como algumas categorias 
abstratas se traduzem ou presentificam corporalmente 
mediante gestos e sentires codificados antropomorficamente 
que se corporificam na memória e vivência de tipos sociais 
elevados à condição de formas sociais de cognição 
metafóricas, propiciando a inclusão nesse processo de 
substratos psíquicos e sociais e a enunciação do 
inconsciente e do inefável mediante performances 
mediúnicas. Pretende-se igualmente ilustrar como essas 
categorias, irredutíveis à nominação verbal, se recortam e 
recompõem em contínuos, assegurando universalidade e 
singularidade na forma de uma linguagem imagético-corporal 
bastante poética e precisa (Bairrão, 2011).

Para efeito dessa exemplificação, com base em 
resultados de pesquisa do referido programa, vamos mostrar 
como nesse idioma se concretizam, rente ao corpo e ao 
social, em separado e concomitantemente, um operador de 
gênero (mais especificamente, o artigo definido feminino “a”) 
e um operador de verdade (na forma de uma orientação 
quanto ao devir desiderante de si próprio). Com esse intuito, 
ensaia-se uma análise da intersecção da categoria espiritual 
umbandista de pombagira com a de cigano. Esta ocorre 
mesclada à personificação do feminino na forma do subtipo 
pombagira cigana. Embora nos últimos anos tenham sido 
feitos e publicados estudos a respeito do significado 
psicológico de operadores umbandistas, ainda são 
praticamente inexistentes os que se debruçam sobre o 
significado e a forma como as categorias de intersecção 
operam. Este ensaio é também uma modesta contribuição 
para a ultrapassagem dessa lacuna.



José Francisco Miguel Henriques Bairrão

INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 23  |  n 02  |  2019 215

A UMBANDA

Na umbanda, grupos sociais constitutivos da identidade e 
da memória coletiva nacional ou com ela conviventes, 
personificam-se como figuras de alteridade e presentificam-
se mediante possessão, operando como metáforas religiosas 
que articulam sujeitos singulares e coletividades a diversos 
recortes das suas matrizes simbólicas (Bairrão, 2004; 
Macedo & Bairrão, 2011; Rotta & Bairrão, 2012; Dias & Bairrão, 
2014). 

Como parece ser sempre o caso em cultos de possessão 
e não apenas no Brasil (Boddy, 1989; Crapanzano,1977; 
Lambek, 1981), na umbanda a interlocução entre médiuns e 
seus “guias” acontece na forma de um diálogo 
potencialmente impactante e transformador (Scorsolini-
Comin, 2017). Porém, esta conversa não parece se restringir 
apenas ao teor comunicativo das trocas de palavras entre 
eles, nem apenas aos recados indiretos recebidos mediante 
orientações para terceiros interlocutores. Os espíritos, por um 
lado, se propõem como alguém a quem se dirige a palavra e 
de quem se recebe respostas. Mas também em si mesmos, 
conforme as suas configurações simbólicas, se revestem de 
conotações que revelam nuances e dão forma às camadas 
de sentido provenientes da sua intrínseca natureza simbólica 
e decalcadas da experiência social real ou suposta dos tipos 
sociais dos quais se decalcaram.

Uma característica desse universo religioso é que nele se 
estabelecem elaborações análogas a construtos conceituais 
supostamente estritamente intelectuais e abstratos que se 
enunciam e expressam de permeio a imagens e vivências 
estético-sensoriais associadas à possessão (Rotta & Bairrão, 
2018), como é o caso da elaboração de sentidos de gênero 
mediante a categoria da pombagira (Barros & Bairrão, 2015a), 
mas também, para dar outros exemplos de elaborações 
desse gênero, de caboclos associados à luz numa acepção 
certamente metafórica, mas que também literalmente se 
corporifica em inscrições sensórias (Rotta & Bairrão, 2010), 
do preto velho como sítio dos quadros sociais de referência 
em que se constrói a memória coletiva do negro (Trindade, 
2000) e da personificação do self na categoria do infantil 
(Martins & Bairrão, 2009). 

Cada uma das categorias espirituais por sua vez, no 
sistema simbólico da possessão, nunca se encontra como 
uma classe abstrata e impessoal, configurando-se como uma 
articulação entre diversos atributos que se subdividem e se 
multiplicam em subtipos. No limite, pode-se considerar não 
haver descontinuidade efetiva entre as categorias, mas um 
grande contínuo de entrecruzamento de qualidades que 
eventualmente se especificam e identificam não apenas um 
subtipo particular de espírito, mas também como uma 

individualidade espiritual específica (Bairrão, 2011). Por 
exemplo, caboclo boiadeiro tanto é um tipo de categoria 
espiritual de intersecção entre caboclos e boiadeiros como 
pode nomear uma entidade espiritual singular. Essas 
mesmas categorias quando manifestadas na qualidade de 
duplo, se estabelecem em paralelo com a história e 
subjetividade do médium, refletindo-as e sublinhando-as 
(Bairrão, 2003). Tais categorias, não obstante as tentativas de 
codificação ensaiadas pela literatura e autoridades religiosas 
umbandistas para estabilizar e delimitar o seu número, 
hierarquias e significados, na vida real apresentam um grande 
dinamismo, podendo desmembrarem-se, recombinarem-se, 
associarem-se e mesmo recriarem-se (Bairrão, 2004).

Ou seja, os tipos categoriais básicos da umbanda, não 
apenas não são tipos isolados, mas se desdobram, se 
fundem e se entrelaçam entre si, como essas operações 
igualmente sublinham, qualificam e especificam as suas 
formas de incidência e o impacto dos seus sentidos na 
vivência dos fiéis, qual uma linguagem, combinando-se e 
articulando-se entre si. 

A decifração dessa linguagem, que não apenas surge em 
contextos rituais, mas habita as subjetividades e interações 
sociais de largos e diversos contingentes de pessoas 
(inclusive dos que a demonizam) é tarefa de um 
empreendimento etnopsicológico direcionado para as 
sutilezas e bastidores psíquicos e culturais dos que sabida ou 
inconscientemente a compartilham.

É muito importante levar em conta a natureza idiomática 
desta interação sob pena de transformar em personalidades 
humanas os construtos metafóricos que consubstanciam 
esses interlocutores espirituais, coisificando-os, e, 
correlativamente com base nesses teores significativos, 
estereotipar as coletividades ou tipos sociais com base nas 
quais eles se constituíram. Assim, não se deve presumir que 
todos os africanos idosos escravizados se comportem ou se 
assemelhem às características atribuídas ao tipo espiritual 
do preto-velho, o mesmo valendo para a tipificação dos povos 
ameríndios na forma estilizada como são homenageados 
pelo panteão umbandista e assim sucessivamente. O mesmo 
vale, é claro, para as interpretações do feminino incorporadas 
à religião mediante as subcategorias de pombagiras e para a 
distinção entre o povo cigano e os ciganos do panteão 
umbandista.

Cumpre destacar que os ciganos se apresentam na 
umbanda em paralelo com as demais etnias e tipos sociais, 
entendidos como ancestrais do ser brasileiro, o que eles não 
são. Associam-se não tanto às origens, ao que nos fez o que 
somos, mas ao futuro, sendo-lhes tipicamente atribuída 
atividade divinatória. Enquanto outras práticas deste tipo, 
como o jogo de Ifá, mais comum no candomblé, estão 



José Francisco Miguel Henriques Bairrão

INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 23  |  n 02  |  2019 216

interessadas em larga medida em achar o que o sujeito é, os 
seus pais de cabeça e o destino decidido lá atrás (na medida 
do possível compensando-o ou ajustando-o), as cartas e a 
leitura de mãos dos ciganos parecem dar mais peso ao fazer 
ou se situar do presente em relação ao futuro. Em vez da 
ênfase na memória de um passado, ou do alargamento do 
indivíduo isolado a uma condição de comunhão espiritual e 
destino social coletivo, o cigano parece situar um vir a ser, um 
tornar-se algo almejado, mas ainda não sido. Os pontos 
cantados sublinham tanto o ler as mãos como o adivinhar 
com as mãos e, principalmente, estradas e caminhos, sem 
definir claramente uma proveniência nem estabelecer uma 
meta. Referem “caminhar a pé”, “estradas sem fim”, “ler a 
mão”, “morar numa estrada sem fim” e “dizer a pura verdade” 
a quem os interpela (tal como o enunciam pontos cantados 
de pombagira cigana).

O termo pombagira pode ser interpretado como uma 
corruptela de Bombojira, um deus banto assemelhado ao Exu 
iorubá” (Augras, 1989), assumindo assim características que 
farão muitos dos estudiosos interpretarem-na como uma 
versão feminina de Exu (Capone, 2004). O nome, além de 
sinalizar reminiscências desta divindade africana, 
comportaria ainda a conotação sexual que o termo “pomba” 
evoca (Augras, 1989), ainda mais associado a "gira", que em 
português tem também o significado de linda, atraente. O 
culto específico à pombagira, na umbanda, teria surgido por 
volta de 1920, supostamente a data de fundação da religião 
umbandista no estado do Rio de Janeiro (Capone, 2004).

O SIGNIFICANTE CIGANO NA UMBANDA

Como no caso das demais categorias espirituais, com 
base na elaboração de uma memória social relativa ao povo 
cigano, a umbanda incorpora e usa essa categoria como 
parte do seu repertório dramático e conceitual. Parece, no 
entanto, haver uma diferença drástica entre o modo como 
esses grupos étnicos e sociais se integram como memória 
atual de ancestrais e o modo como os aspectos simbólicos 
associados aos ciganos surgem no culto. 

Não obstante a antiguidade da convivência, que remonta 
à Península Ibérica anteriormente à chegada dos europeus ao 
continente americano, o povo cigano sempre se preservou 
numa condição de alteridade. O mesmo não aconteceu com 
os ameríndios nativos, europeus e africanos aqui aportados, 
que na umbanda são compreendidos como componentes de 
uma ancestralidade brasileira. Assim, sugere-se que 
enquanto os tipos espirituais da umbanda em geral se 
associam ao que em cada praticante do culto se resgata e 
institui como memória coletiva de uma ancestralidade 
constituinte de uma identidade nacional, os ciganos, etnia 
convivente, mas distinta, do ponto de vista psicológico e 

espiritual, parecem prestar-se a comportar uma orientação 
temporal relativamente ao porvir (futuro) e não ao já sido 
(passado) que nos teria tornado o que somos (Bairrão, 
2004). 

O que a umbanda, na sua prática de assimilar 
significantes das experiências sociais, vai buscar no povo 
cigano, parece ser a habilidade para não se prender ao 
passado, estar em movimento pelos caminhos da vida rumo 
a um destino sempre em aberto, sem uma meta fixa ou 
permanente; poder suportar a angústia da coragem do viver 
aqui e agora, uma recusa da transcendência ou da fuga da 
vida, necessária para aceitar-se implicado nos caminhos do 
destino, apropriar-se do acontecido como parte do próprio ser 
e orientar-se relativamente ao almejado (enunciar uma 
condição de futuro desejável, no que, do ponto de vista 
psicológico, não importa o suposto poder espiritual de 
realizá-lo, mas o ato de reconhecer-se pretendendo-o).

A “estrada sem fim” mencionada em pontos cantados da 
linha do povo cigano na umbanda é não apenas uma 
metáfora da infinidade da caminhada espiritual, mas, neste 
caso, também, uma referência a uma orientação ao futuro 
que nunca se alcança. O cigano, refletido na umbanda, busca 
viver intensamente o presente, pois o passado acabou e o 
futuro nunca chegará. 

Para o tipo espiritual cigano da umbanda é preciso existir 
e não apenas perambular. Reconhece-se a direção por meio 
de uma escuta dos sentidos. A vida é a oportunidade de se 
criar o presente, encantar-se com o simples, com o aqui e 
agora. O passado traz nostalgia e o futuro é incerto.

A errância associada ao tipo social do qual se decalcam 
as linhagens espirituais ciganas da umbanda não tem o 
sentido de desorientação, pois existe uma integralidade tanto 
no sentido de ser íntegro, fiel ao próprio ser, quanto no modo 
de viver, integrando este à emoção e à percepção. 

Mediante uma típica inversão e procedimento de 
reparação próprios e intrínsecos ao modo de ser do universo 
semântico e espiritual umbandista, o fato dos ciganos 
estarem preconceituosamente associados na mentalidade 
popular ao ludíbrio e à mentira, personificou-os no culto como 
presentificantes de uma função de verdade.

Esta espécie de ironia edificante é inerente ao culto, mas 
por si só não fundamentaria a instituição do cigano como 
equivalente da categoria “verdade” na umbanda, se não se 
apoiasse igualmente no fato de que a sombra da verdade 
incide em cada mentira e que onde se supõe o mentiroso, 
correlativamente, implicitamente, se evoca o verdadeiro.

Na umbanda, os ciganos também são compreendidos 
como a primeira e mais popular categoria de espíritos da 
“linha do Oriente”, ou seja, espera-se deles orientação. Porém 



José Francisco Miguel Henriques Bairrão

INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 23  |  n 02  |  2019 217

não exatamente no sentido vertical de um “norte” vinculado a 
valores e metas éticos e religiosos “elevados” (nem 
tampouco “baixos”). Essa combinatória entre luminosidade e 
mundanidade traduz-se num sentido geral de gostar da boa 
vida e das coisas do mundo, sem pretender desapegar-se 
delas, mas ao mesmo tempo não se atrelando a coisas 
materiais nem se enclausurando em moradias e significados 
fixos. Supostamente apreciam o luxo e a abundância, mas de 
fato revelam um grande desprendimento pelo que não 
possam carregar nas suas caravanas e principalmente não 
suportam o peso de status. 

Outro ponto de subversão dos estereótipos umbandistas 
atrelados a uma retórica supostamente moralizante, é a 
ruptura com a associação entre o amargo das bebidas 
alcoólicas associadas ao fogo do desejo adulto manifesto 
caracteristicamente em entidades espirituais personificadas 
por tipos humanos maduros (que podem beber de cerveja a 
pinga) e o doce associado ao gosto das comidas e das 
bebidas do infantil e da sua interpretação por espíritos 
crianças, posto que tipicamente bebem e apreciam bebidas 
alcoólicas doces e igualmente coloridas, como as suas 
roupas. 

Ainda que a manifestação espiritual do cigano mobilize 
fortemente uma das mais tradicionais e poderosas metáforas 
da orientação espiritualizante umbandista, a luz, ela não o faz 
ao preço da sua transfiguração num apelo a uma ‘elevação’ 
para um mundo outro e abstrato, desprovido de corpos e de 
sensualidade. Desta forma, a verdade que os ciganos 
poderiam veicular prende-se pouco ou nada a uma 
determinação impessoal e transparente do verdadeiro, mas 
sim a meandros das atrações e desenganos particulares e 
subjetivos de cada trajetória individual que os interpele a 
respeito dos próprios caminhos. 

Não objetivam uma verdade: a ilusão de ótica divinatória 
situa mais propriamente um devir subjetivo assentado em 
desejos próprios, conectando a “cabeça” e as fantasias dos 
seus fiéis aos seus pés e passos que traçam seus caminhos.

O FEMININO PARA ALÉM DAS PALAVRAS NA 
UMBANDA

Entre as classes de personagens sociais que se traduzem 
em categorias espirituais também se encontram tipos 
populares de feminino, as pombagiras. Estas teriam 
introduzido, na umbanda, a subversão de um ideário do 
feminino oficial de determinada época (Meyer, 1993). Mais do 
que isso, as pombagiras podem ser compreendidas como a 
elaboração e expressão da categoria mulher no universo 
umbandista (Barros & Bairrão, 2015a).

De maneira geral, a função que torna este espírito mais 
popular aos olhos dos praticantes seria a crença na “sua 
capacidade de manipular a potência sexual de homens e 
mulheres” (Capone, 2004, p. 115). No imaginário popular, a 
pombagira expressaria a condição de uma mulher sedutora, 
feiticeira, que exerce fascínio e que tem grande poder. 
“Espiritualmente”, seria a responsável por fazer a ‘defesa’ das 
mulheres e reavivar a vida amorosa de suas adeptas, ou, de 
modo menos estereotipado, reafirmaria a implicação e 
responsabilidade de um sujeito feminino relativamente ao 
seu próprio desejo (Barros & Bairrão, 2015b). 

Capone (2004) entende o surgimento da pombagira como 
resultante de uma bricolagem de símbolos atinentes a 
tradições diversas coexistentes no Brasil desde o período 
colonial. Estas tradições seriam: europeias, especialmente 
ibéricas, as quais contribuíram para o surgimento de maria 
padilha, personagens da literatura espanhola, reinterpretadas 
pelos portugueses e cultuadas no Brasil desde o período 
colonial (Meyer,1993); a tradição cigana, resultando no 
aparecimento da pombagira cigana, supostamente, pelas 
trocas de feitiços e de magias entre as comunidades cigana e 
a população negra no Rio de Janeiro e em Salvador (Capone, 
2004; Meyer, 1993); e a já mencionada influência da tradição 
banto africana.

Na qualidade de uma espécie de exu feminino, é também 
reconhecida como uma entidade de proteção particular de 
cada “médium”. Dentro da categoria mais geral da pombagira, 
surgiram subtipos diferenciados na umbanda, tais como: 
pombagira maria mulambo, maria padilha, pombagira cigana, 
pombagira menina, pombagira sete saias, pombagira rainha 
das sete encruzilhadas, pombagira do cemitério, rosa caveira, 
dama da noite, dentre outras. Segundo Meyer (1993), 
independentemente de seu tipo, a pombagira pode ser “(...) 
brava, exigente, dominadora, sedutora, forte e faceira (...). São 
travessias. Invisíveis estradas que varam fronteiras do tempo, 
do espaço e da alma (...) destilando medo e fascínio, medo e 
fascínio do mal, medo e fascínio da morte, medo e fascínio 
do amor” (p. 130). 

Tal como as demais elaborações de categorias espirituais 
umbandistas, é praticamente impossível traduzir a sua 
compreensão em palavras, ainda que se mobilize uma 
linguagem poética, como neste caso. 

Especificamente, a categoria das pombagiras expressa 
superlativamente um ser mulher irredutível a palavras e não 
subalternizável nem a homens nem a significados 
estigmatizáveis, que se incorpora e transmite 
performaticamente (Barros & Bairrão, 2015a). Cumpre 
indagar o que a intersecção com a categoria de cigano, por 
sua vez, adicionaria ou especificaria à enunciação do 
feminino na umbanda.



José Francisco Miguel Henriques Bairrão

INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 23  |  n 02  |  2019 218

A CATEGORIA MULHER E CIGANA NA UMBANDA

Neste quadro, a pombagira cigana apresenta-se como 
uma orientação para um devir baseado num progressivo 
desvelamento e constituição da verdade do desejo e do ser 
feminino. Mediante implicação subjetiva e na qualidade de 
outro especular e crítico das suas médiuns, ao impeli-las a 
transformarem-se, as pombagiras ciganas revelam-se pela 
sua forma e agir, como uma função de entrelaçamento entre 
mulher e orientação relativamente a uma verdade como 
caminho a constituir e percorrer passo a passo, rumo a um 
devir adulto, mulher e desejante.

Nisso insere-se uma responsabilidade e uma certa 
liberdade (não do espírito, mas do sujeito humano, que fique 
claro) não apenas de escolher permanecer no mundo sem se 
prender a ele, no limite dissolvendo apegos e prisões, pondo-
se na estrada rumo a um futuro que se propõe como uma 
espécie de orientação que desencobre desejos e se prende 
ao passo a passo, nunca a um grande salto rumo ao além. A 
função de instanciarem a verdade que comumente se lhes 
atribui, não pode ser vista com o peso de uma revelação 
extrínseca que esmague quem a invoca, mas como o passo a 
passo de um dia-a-dia, em um aqui e agora que se dirige para 
diante, para o que não se foi nem se perdeu na memória, ou 
se se perdeu está definitivamente perdido, sem direito à volta 
e muito menos ao cultivo de ressentimentos.

Uma pombagira cigana não diz a sua médium quem ou 
como deve ser, mas mostra-lhe e ilumina o que e como ela 
faz e pode refazer (em querendo) o ser mulher. O gesto ritual 
acontece como metáfora. Quando médium e entidade se 
harmonizam, patenteia-se o discurso performático da 
umbanda, numa reiteração de sentidos que combina vários 
suportes significantes, não apenas as falas e os gestos, mas 
também o fato de se ancorarem numa personificação 
singular de uma categoria espiritual decalcada de tipos 
sociais em que se condensam experiências e memórias 
coletivas transmutadas em símbolos espirituais.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Do ponto de vista psicológico, a performance mediúnica 
pode ser um recurso para expressar o que até então não 
poderia ser dito por meio de palavras, tanto por grupos 
sociais quanto pelas pessoas em sua singularidade. Uma 
escuta dos interlocutores espirituais intervenientes nesses 
processos, tanto das suas falas como dos seus gestos e 
ações, assim como dos símbolos que mobilizam ritualmente, 
evidencia a importância do estudo de religiões como a 
umbanda, pela sua relevância para o desenvolvimento tanto 
de uma prática em Psicologia Clínica como de uma 

Psicologia Social afinadas com os expressivos recursos 
cognitivos e interpretativos da experiência social e subjetiva 
afro-brasileira.

No que concerne à teoria psicológica, a umbanda pode 
contribuir mediante subsídios para resgatar e refletir, dentre 
outros conceitos, uma noção etnopsicológica afro-brasileira 
de pessoa; mas relativamente à experiência social e subjetiva 
dos seus praticantes, observa-se que essa religião oferece 
recursos para a recriação de significados a respeito tanto da 
compreensão de si mesmo, como da memória coletiva. O seu 
estudo tem, desta forma, uma dupla relevância para a 
constituição de um campo de saber etnopsicológico, o que 
também contribui para um refinamento e direcionamento 
ético do conhecimento psicológico requerido pelo exercício 
profissional no contexto da sociedade brasileira. 

Porém, a par dessas relevâncias, importa sublinhar o 
desafio que o modo de interpretação e de produção de 
conhecimento comporta para um saber etnopsicológico em 
diálogo com a Psicologia da Religião. O tipo de mediunidade 
que ela pratica traduz-se estruturalmente não na crença de 
que se vive uma vida muitas vezes, mas que muitas vidas 
(sublimadas em tipos sociais) se incorporam a uma vida. 
Tudo o que ressalta do coletivo humano é suscetível de se 
transfigurar em “carne” existencial de um alguém humano. 

Os seus deuses ou espíritos se produzem à imagem e 
semelhança do homem não por de projeções no mau sentido 
ou ilusões se tratarem, mas por iluminarem processos 
(psicológicos sem dúvida, mas não exclusivamente) que 
seles veem com os olhos que os homens (na possessão, mas 
não exclusivamente) lhes emprestam. Corporificam-se em 
imagens e metáforas que se apoiam em referências da 
experiência e da memória coletiva mas às quais não se 
reduzem. É essa vitalidade que lhes repassa um cunho de 
fluidez e processualidade que, não obstante se subsuma a 
uma sensibilidade plástica informada por uma ética que se 
traduz em “percepções” espirituais que refletem elaborações 
simbólicas muito precisas, não admitem a sua redução a um 
catálogo de símbolos avulso e universal. Para uma certa 
tradição umbandista, esses significados e códigos prontos 
são “o diabo”. Ou seja, poeira informe, areia seca, a aridez de 
uma intelectualidade dissociada do húmus da vida e em geral 
vista como sujeira ou entorpecimento espiritual. São isso que 
remonta a um passado histórico, referências materiais ou 
psíquicas rígidas, “mortas”, que parasitam a vida presente e 
em devir. São o pó que se levanta com os pés nas estradas 
percorridas por seus ciganos, boiadeiros ou mesmo caboclos, 
por exemplo, e não poderiam, portanto, dado o seu cunho 
abstrato e impessoalidade, terem outro estatuto que não o de 
uma moldura da ausência de vida. Ainda assim são a 
matéria-prima dos cemitérios e do que estes processam e 



José Francisco Miguel Henriques Bairrão

INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 23  |  n 02  |  2019 219

dinamizam, ou seja, como sempre é o caso, são incluídas e 
recicladas no quadro do culto. Mas não se admitem estáticas 
e sem serem revolvidas, ou seja, requerem serem tomadas 
como passos singulares que levantem esse pó e se 
inscrevem em pegadas de um percurso rumo a um porvir.

Curiosamente encontra-se aqui um argumento na 
contramão da ideia de Freud, formulada no seu estudo 
clássico sobre a interpretação dos sonhos, de que para efeito 
de sua representação em imagens (oníricas, por hipótese),  
ideias abstratas e conexões lógicas teriam de se submeter a 
transformações para que possam se apresentar (representar 
imageticamente). O desafio aqui não é tanto a tradução ou 
representação de conceitos e relações sem apoio 
representacional no âmbito sensível, mas a irrelevância e a 
inadequação de não dar corpo a valores e ideias 
concretizando-os existencialmente. 

Neste artigo viu-se como algo equivalente a um 
enunciado do tipo “ a verdade” pode se representar 
antropomorficamente, muito para além de uma mera alegoria 
na forma de um senso de orientação relativamente a si, como 
uma mulher com quem se dialoga, que se incorpora, e que 
multiplica sinais e referências corporais significantes de uma 
função que deste modo perde o seu cunho de abstração para 
se traduzir numa vivência concomitantemente corporal e 
espiritual. Conforme um dos seus pontos cantados mais 
conhecidos, dizer “a verdade” consubstancia-se ou pelo 
menos literaliza-se na forma de uma pombagira cigana.

Exercícios similares poderiam fazer-se e devem cumprir-
se relativamente a outros segmentos do panteão para que 
cada vez mais seja possível alcançar uma interlocução mais 
profunda e relevadora dos benefícios auferíveis de uma 
Etnopsicologia afro-brasileira, tanto no atinente a uma escuta 
em profundidade da experiência social brasileira, como 
relativamente ao que se possa aprender e aproveitar 
cientifica e metodologicamente com base na originalidade 
das suas estratégias cognitivas. 

Verificou-se que a categoria espiritual Pombagira Cigana, 
ao traduzir e dar corpo, concomitantemente, ao feminino 
(“mulher”, pombagira) e à verdade, elicia uma presentificação 
de mulher (pombagira) e de cigano (“linha” do Oriente, senso 
de orientação relativamente a uma projeção desiderativa de 
si mesmo) que pode traduzir em termos estritamente 
sensórios e não verbais uma certa experiência de verdade 
subjetiva, atrelada não ao já sido, mas endereçada ao 
esclarecimento de um porvir intencionado. 

Ou seja, a verdade que os pontos cantados, músicas 
rituais, narram que a pombagira cigana (sempre) diz, não se 
enuncia apenas nos ditos da entidade espiritual, mas 
também na forma em si mesma de ser pombagira e cigana. 

Esta redundância ou talvez mais precisamente ressonância 
entre o teor dos diálogos verbais e as formas espirituais 
antropomórficas que se formulam como interlocutores talvez 
seja uma característica geral e uma chave importante para a 
decifração e comunicação com esse universo, tão 
profundamente revelador da humanidade que lhe dá corpo e 
em que se incorpora.

DECLARAÇÃO DE FINANCIAMENTO

A pesquisa relatada foi financiada integralmente pelo 
autor.

DECLARAÇÃO DE CONFLITOS DE INTERESSE

O autor declara que não há conflitos de interesse no 
manuscrito submetido.

AGRADECIMENTOS

Agradeço as leituras e apontamentos atentos das colegas 
etnopsicólogas Daniela Godoy e Juliana Dal Ponte Tiveron.

REFERÊNCIAS

Augras, M. (1989). De Iyá Mi a Pomba-gira: transformações e 
símbolos da libido. In: C. E. Marcondes de Moura (org.). 
Meu sinal está no teu corpo: escritos sobre as religiões 
dos orixás (14-36). São Paulo: Edicon/EDUSP

Bairrão, J. F. M. H. (2003). Caboclas de Aruanda: a 
construção narrativa do transe. Imaginário - USP, 9, 285-
322.

Bairrão, J. F. M. H. (2004). Sublimidade do mal e sublimação 
da crueldade: Criança, sagrado e rua. Psicologia: Reflexão 
e Crítica, 17(1), 61-73. DOI:10.1590/S0102-
79722004000100009.

Bairrão, J. F. M. H. (2005). A escuta participante como 
procedimento de pesquisa do sagrado enunciante. 
Estudos de Psicologia, 10(3), 441-446. DOI:10.1590/
S1413-294X2005000300013.

Bairrão, J. F. M. H. (2011). Nominação e agência sem 
palavras: o audível não verbal num transe de possessão. 
In F. V. Bocca, et al. (Orgs.). O movimento de um 
pensamento: ensaios em homenagem a Luiz Roberto 
Monzani, 155-172. Curitiba: CRV.

Bairrão, J. F. M. H. (2015). Etnografar com Psicanálise: 
Psicologias de um ponto de vista empírico. Cultures-
Kairós- Revue d'anthropologie des pratiques corporelles e 
des arts vivants, 5, 1197.



José Francisco Miguel Henriques Bairrão

INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 23  |  n 02  |  2019 220

Bairrão, J. F. M. H. (2017). Psicologia da Religião e da 
Espiritualidade no Brasil por um enfoque etnopsicológico. 
Revista Pistis & Práxis: Teologia e Pastoral, 9(1), 109-130. 
DOI:10.7213/2175-1838.09.001.DS05.

Barros, M. L. de & Bairrão, J. F. M. H. (2015a). Performances 
de gênero na umbanda: a pombagira como interpretação 
afrobrasileira de “mulher”? Revista do Instituto de Estudos 
Brasileiros, 62, 126-145. DOI:10.11606/issn.2316-
901X.v0i62p126-145.

Barros, M. L. de; Bairrão, J. F. M. H. (2015b). Désir et 
responsabilité au féminin afro-brésilien. L' Autre: revue 
transculturelle, 16,52-61.

Boddy. J. (1989). Wombs and Alien Spirits: Women, Men and 
the Zar Cult in Northern. Sudan. Madison: University of 
Wisconsin Press.

Brant Carvalho, J. B.; Bairrão, J. F. M. H (2017). Fios da Razão: 
Tradição e Pluralidade na Umbanda em Pontal. Interação 
em Psicologia, 21(2),147-156. 

Carrette, J. (2012). O retorno a James: Psicologia, religião e a 
amnésia da neurociência. In: M. H. de Freitas e G. J. de 
Paiva. Religiosidade e cultura contemporânea: desafios 
para a psicologia (pp. 21-54). Brasília: Universa.

Capone, S. (2004). A busca da África no Brasil: tradição e 
poder no Brasil. Rio de Janeiro: Pallas/Contracapa.

Corbin, H. (2014). Autour de Jung, le bouddhisme et la sophia. 
Paris: Entrelacs

Corbin (1990). L'Iran et la philosophie. Paris: Fayard.

Crapanzano, V. (1977). Mohammed and Dawia: possession in 
Morocco. Em V. Crapanzano & V. Garrison (Org.). Case 
studies in spirit possession (141-176). New York: John 
Wiley.

Dias, R. N. & Bairrão, J. F. M. H. (2014). O caldeirão dos 
insurgentes: os pretos velhos da mata. Memorandum, 26, 
168-186.

Lambek, M. (1981). Human spirits: a cultural account of 
possession in Mayotte. Cambridge: Cambridge University.

Lillard, A. (1998) Ethnopsychologies: cultural variations in 
theories of mind. Psychological Bulletin 123(1), 3-32. doi

Macedo, A. C. & Bairrão, J. F. M. H. (2011) Estrela que vem do 
Norte: os baianos na umbanda de São Paulo. Paidéia, 21, 
207-216. DOI: 10.1590/S0103-863X2011000200008.

Martins, J. R. & Bairrão, J. F. M. H. (2009). A Criança Celestial: 
Perambulações entre Aruanda e o Inconsciente Coletivo. 
Fractal: revista de psicologia, 21, 487-506. DOI:10.1590/
S1984-02922009000300005.

Meyer, M. (1993). Maria Padilha e toda a sua quadrilha. São 
Paulo, Duas Cidades.

Neubern, M. S. (2018). Etnopsicologia, hipnose e 
espiritualidade no Brasil: breve ensaio (pp. 19-47). In: 
Maurício S. Neubern. (Org.). Clínicas do Transe: 
Etnopsicologia, Hipnose e Espiritualidade no Brasil. 
Curitiba: Juruá.

Rotta, R. R. & Bairrão, J. F. M. H. (2012). Sentido e alcance 
psicológicos de caboclos nas vivências umbandistas. 
Memorandum, 23, 120-132.

Rotta, R. R. & Bairrão, J. F. M. H. (2010). Mulheres médiuns e 
caboclas espirituais. Arquivos Brasileiros de Psicologia, 
62(2), 169-177. 

Rotta, R. R. & Bairrão, J. F. M. H. (2018). Pulsão escópica e 
pesquisa de campo em terreiros de umbanda. In: Maurício 
S. Neubern. (Org.). Clínicas do Transe: Etnopsicologia, 
Hipnose e Espiritualidade no Brasil (pp. 69-84). Curitiba: 
Juruá. 

Scorsolini-Comin, Fabio. (2017). Espiritualidade e brasilidade 
na clínica etnopsicológica. Psicologia Clínica, 29(2), 319-
338. 

Trindade, L. M. S. (2000). Conflitos sociais e magia. São 
Paulo, Hucitec, Terceira Margem.

Data de submissão: 19/02/2019
Primeira decisão editorial: 26/04/2019

Aceite em 21/05/2019


