
89INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 22  |  n 02  |  2018

Violência de gênero: Uma discussão sob a perspectiva de trauma 
cultural

Martina von  Mühlen Poll
Fernanda de Oliveira Alves
Cláudia Maria Perrone

RESUMO
O estudo possui como objetivo realizar uma discussão acerca da violência de gênero 
entendida sob a perspectiva de um trauma cultural. Entendemos a violência de gênero como 
aquela cometida contra as mulheres e contra os sujeitos que escapam à performance de 
gênero binária e heterossexual. Serão utilizadas como disparadores para discussão 
considerações teóricas de autoras como Judith Butler e Shoshana Felman. O que escapa ao 
padrão binário e heteronormativo de gênero é alvo de situações de violência nas quais, devido 
ao seu caráter repetitivo e de invisibilidade, constituem um trauma cultural uma vez que as 
manifestações e as vivências que dizem respeito à violência de gênero não conseguem ser 
devidamente elaboradas e simbolizadas, constituindo sintomas traumáticos sinalizadores do 
inconsciente cultural.

Palavras-chaves: trauma; violência de gênero; cultura.

ABSTRACT

Gender violence: A discussion under the perspective of cultural trauma
The study aims to perform a discussion about the gender violence understood under the 
perspective of a cultural trauma. We understand the gender violence as the one committed 
against women and against the subjects who escape from the performance of binary and 
heterosexual gender. Theoretical considerations by authors as Judith Butler and Shoshana 
Felman will be used as triggers for discussion. What escapes from the binary and 
heteronormative standard of gender is target of situations of violence which, due to their 
repetitive character and of invisibility, constitute a cultural trauma, once that the 
manifestations and experiences which are related to gender violence cannot be properly 
elaborated and symbolized, constituting in traumatic symptoms that are markers of the 
cultural unconscious.

Keywords: trauma; gender violence; culture.

Direitos Autorais
Este é um artigo de acesso 
aberto e pode ser reproduzido 
livremente, distribuído, 
transmitido ou modificado, por 
qualquer pessoa desde que 
usado sem fins comerciais. O 
trabalho é disponibilizado sob a 
licença Creative Commons CC-
BY-NC.

Sobre os Autores
M.M.P.
orcid.org/0000-0002-4888-7750
Universidade Federal de Santa 
Maria (UFSM) - Santa Maria, RS 
tinavmp@gmail.com

F.O.A.
orcid.org/0000-0001-5797-8745
Universidade Federal de Santa 
Maria (UFSM) - Santa Maria, RS
falves.psi@gmail.com

C.M.P.
orcid.org/0000-0002-3840-4575
Universidade Federal de Santa 
Maria (UFSM) -  Santa Maria, RS
cmperrone@ig.com.br

A violência de gênero está presente na sociedade ao longo de sua história, constituindo 
uma questão complexa e multifacetada que viola os direitos humanos das vítimas. A violência 
de gênero não é cometida somente contra a sua vítima direta, ferindo toda a sociedade, uma 
vez que o privado e o público estão em relação e, desse modo, a violência contra um sujeito 
diz respeito ao social (Felman, 2014). Assim, questionamo-nos sobre as marcas deixadas nos 
sujeitos que passam por situações de violência e na sociedade como um todo, uma vez que é 
na cultura que as relações e as subjetividades se constroem. 

Na busca por ampliar o olhar sobre a temática da violência de gênero somos levados às 
considerações de Felman (2014), a qual fez um estudo sobre a relação entre o campo jurídico, 
o trauma e a violência. No livro “O inconsciente jurídico”, Felman (2014) faz um estudo de ca‐
so sobre o julgamento de O. J. Simpson, ocorrido em 1995 em Los Angeles, que descreve um 
caso de violência doméstica em que o réu foi acusado do assassinato da esposa. A autora 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


90

Martina von Mühlen Poll, Fernanda de Oliveira Alves e Cláudia Maria Perrone 

INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 22  |  n 02 |  2018

analisa o modo como o direito, enquanto um ato linguístico 
de intervenção cultural, tenta conter o trauma desencadeado 
pelo crime e traduzi-lo em uma terminologia técnico-jurídica. 
Nessa análise, Felman (2014) aponta que o julgamento mos‐
trou a indivisibilidade entre trauma privado e coletivo, uma 
vez que o julgamento remontou aos julgamentos de casos de 
violência de gênero passados, sinalizando para o inconscien‐
te jurídico, uma instância de repetição de casos traumáticos 
no campo judicial. O que estava presente e produzindo efei‐
tos no julgamento não foi o caso de O. J. Simpson apenas, 
mas todo o trauma coletivo e histórico da violência de gêne‐
ro. Frente a essa estrutura repetitiva dos processos jurídicos, 
Felman (2014) aponta que a violência de gênero é um trauma 
jurídico e, sendo os processos jurídicos e julgamentos dispo‐
sitivos culturais que dizem sobre uma sociedade, esses ex‐
põem uma crise cultural que aponta para o inconsciente da 
cultura, o qual é, assim como o do campo jurídico, formado 
de uma memória histórica traumática de violência de gênero 
composta e refletida pela estrutura repetitiva desses casos. 
Nesse ponto, então, sinalizamos para a violência de gênero 
como constituindo um trauma cultural e, em vista disso, pro‐
blematizamos sobre o que habita esse inconsciente cultural 
sinalizado pela repetição e pela invisibilidade cultural das ma‐
nifestações da violência de gênero. 

Ao referir-se à violência de gênero como um trauma cultu‐
ral, Felman (2014) utiliza a abordagem psicanalítica freudiana 
sobre o trauma. Freud (1920) entende o trauma como advin‐
do da força de uma experiência que não pode ser devidamen‐
te reconhecida pelo psiquismo do sujeito devido ao seu 
caráter de excesso. Por não conseguir ser devidamente reco‐
nhecida e simbolizada, a experiência traumática é dotada de 
um caráter antinarrativo, o que reflete na sua dificuldade de 
transmissão por meio de uma narrativa. Tal dificuldade de 
transmissão confere ao traumático um caráter de invisibilida‐
de perante a cultura. Nesse sentido, a cultura mesmo sentin‐
do os efeitos do traumático da violência de gênero possui 
dificuldade em reconhecê-los e, dessa forma, de elaborá-los e 
de agregá-los em uma narrativa da cultura, operando na sua 
negação. Além do caráter antinarrativo do traumático, questi‐
onamo-nos sobre as questões culturais que colaboram para a 
invisibilidade da violência de gênero. Pontuamos que a invisi‐
bilidade reflete no não reconhecimento e, assim, na negação 
do caráter violento dessas situações e vivências.

 Além de negar enquanto uma violência, o não reconheci‐
mento do traumático da violência de gênero reafirma o seu 
caráter de irrepresentabilidade. Acrescentamos, ainda, que ao 
não conseguir ver e reconhecer a violência essa se torna, as‐
sim, um trauma cultural que diz respeito ao inconsciente da 
cultura, ou seja, ao que não consegue ser visto enquanto tal e, 
desse modo, produz efeitos culturais cuja repetição mostra o 
caráter traumático (Felman, 2014). Pontuamos, novamente, 

que esses efeitos culturais produzem sequelas nas subjetivi‐
dades, uma vez que consideramos os sujeitos como intrinse‐
camente sociais, sendo constituídos a partir da linguagem e 
do que escapa a ela.

Abordamos a temática de gênero através do entendimen‐
to de que a sociedade é estruturada por relações de poder hi‐
erárquicas entre os gêneros, as quais variam de acordo com 
a cultura e, assim, são também diversos os efeitos culturais e 
subjetivos produzidos e reproduzidos por essas relações. En‐
tendemos o gênero como um organizador social da relação 
entre os sexos que se serve como um meio de decodificar o 
sentido e compreender as diversas formas de relação e inte‐
ração humana (Scott, 1995). Pensar o gênero é refletir sobre 
as relações para além das distinções binárias entre homem/
mulher e masculino/feminino. 

Diante disso, reconhecemos a existência de diversas ma‐
nifestações do gênero em nossa sociedade. Para Butler 
(2016) o gênero se constrói a partir de significados culturais 
assumidos pelo corpo sexuado. Assim, as manifestações de 
gênero são construídas culturalmente pela via discursiva e a 
identidade de gênero pode ser vista como uma sequência de 
atos e modos de ser e agir performativos. É através de um 
discurso generificado sobre o corpo que esse passa a existir.

Ao considerarmos gênero como performance estamos 
afirmando que ele é construído, mantido e legitimado através 
de discursos e linguagens normativas da cultura que determi‐
nam a identidade de gênero do sujeito. Acreditamos que a 
performance de gênero é alvo direto da violência de gênero 
principalmente em relação a pessoas que não se enquadram 
em uma ordem binária generificada e a pessoas transsexu‐
ais. Compreendemos a violência de gênero como sendo a 
que é cometida contra as mulheres e os sujeitos que esca‐
pam à performance de gênero binária e heterossexual. A par‐
tir disso, o presente estudo possui como objetivo realizar uma 
discussão acerca da violência de gênero cometida contra os 
sujeitos que escapam à performance de gênero binária e he‐
terossexual, violência essa que analisamos sob a perspectiva 
de um trauma cultural.

O TRAUMA NA CULTURA

O trauma diz respeito a uma vivência que não conseguiu 
ser devidamente reconhecida e elaborada (Freud, 1920). O 
não reconhecimento do traumático diz respeito a sua exclu‐
são do campo representacional e simbólico, restando a ele, 
portanto, manifestações por vias não representacionais, as 
quais se fazem presentes através da compulsão à repetição, 
assinalando o caráter atemporal das vivências traumáticas e 
a necessidade de construção de caminhos possíveis de ela‐
boração.  



91

Martina von Mühlen Poll, Fernanda de Oliveira Alves e Cláudia Maria Perrone 

INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 22  |  n 02 |  2018

Devido ao seu lugar psíquico, o trauma não consegue ser 
transmitido por meio de uma narrativa. O excesso traumático 
não está presente na literalidade de fatos relatáveis, mas sim 
no que escapa a esses, manifestando-se sob vias não repre‐
sentacionais e sendo marcado por atos e silenciamentos que 
apontam para uma carga de sofrimento subjetivo que não 
consegue ser nomeada e dotada de sentido. A narrativa do 
trauma foi problematizada por Benjamin (1987), o qual relata 
que os combatentes regressos dos campos de batalha da I 
Guerra Mundial, ao contrário do que era esperado, voltavam 
pobres em experiências comunicáveis, silenciosos. Essa ob‐
servação de Benjamin (1987) sinaliza a dificuldade de trans‐
missão de situações de violência. A dificuldade de transmitir 
o trauma e de compartilhá-lo por meio da linguagem confere 
a ele um caráter de silenciamento perante a cultura.

Além do caráter próprio do trauma e sua dificuldade de 
transmissão refletimos sobre a existência de espaços de sim‐
bolização e ressignificação do trauma, uma vez que para que 
seja construída uma narrativa é necessária uma escuta que a 
viabilize. Seligmann-Silva (2000) refere que a literalidade das 
falas de trauma dessensibilizam os espectadores, não haven‐
do espaço para a imaginação e a reflexão. Tais falas viriam 
marcadas por um excesso de realidade, o qual traria consigo 
a destruição da capacidade de discernimento entre o real e o 
irreal visto que a recordação traumática reproduz uma im‐
pressão de irrealidade.  Juntamente com essa dificuldade de 
escuta, problematizamos sobre a abertura dos sujeitos a ou‐
vir o traumático, uma vez que essa é uma escuta necessária 
para a construção de uma narrativa que permita uma elabora‐
ção e uma significação do traumático. Nesse ponto, pensa‐
mos que os sujeitos subjetivam (ao mesmo tempo em que 
constroem) a negação cultural em lançar um olhar e uma es‐
cuta para o traumático da violência de gênero. 

Nesse caminho, podemos pensar que, em relação às situ‐
ações de violência de gênero, há questões culturais que pro‐
duzem e reforçam a invisibilidade dessa violência. 
Pontuamos que ao não reconhecer essas violações a cultura 
reforça o seu caráter traumático,  ao refletir uma estrutura re‐
petitiva dessa violência ao se referir a situações que não fo‐
ram devidamente elaboradas culturalmente e, portanto, 
continuam impondo-se sempre em tempo presente (Felman, 
2014). Como reflexo, e ao mesmo tempo reprodutor desse 
cenário, identificamos uma carência de espaços coletivos pa‐
ra a fala, a escuta e a expressão dos sujeitos que sofrem vio‐
lência de gênero. Questionamentos sobre o que as violências 
de gênero nos apontam sobre a cultura e o porquê de não ha‐
ver uma atenção e um olhar para essas questões nos espa‐
ços públicos.

Vítimas de violência, ao denunciarem seus agressores ju‐
dicialmente, passam por um processo desgastante em ter‐

mos subjetivos. Acreditamos que os espaços que acolhem 
estes sujeitos não dão conta de reconhecer o trauma vivenci‐
ado por eles.  São espaços como as Delegacias de Polícia pa‐
ra a Mulher onde prestam queixa e são questionadas com 
perguntas orientadas por protocolos sobre a violência sofrida 
e também nos serviços de saúde em que os exames físicos 
por vezes cometem uma segunda violência, não atentando 
para a carga de sofrimento subjetivo. Desse modo, os proto‐
colos dos campos jurídico e da saúde podem, ao contrário do 
que era seu propósito, silenciar as vítimas, possuindo como 
base uma universalização dos sujeitos e de suas vivências 
traumáticas que acaba por negar e invisibilizar as singularida‐
des e, assim, dificultar as possibilidades de produção de uma 
elaboração e narrativa subjetiva da vivência traumática. Além 
desses espaços no campo judiciário e da saúde, há uma ca‐
rência de espaços sociais, de encontros coletivos de fala e 
escuta que poderiam promover um reconhecimento do sofri‐
mento e, assim, da violência ocorrida.

Situamos os espaços culturais de fala e escuta como sen‐
do dotados do potencial de ressignificação e de simbolização 
do traumático, pois enquanto espaços simbólicos construto‐
res de narrativas também constituem um caminho de elabo‐
ração possível, elaboração tanto para os sujeitos quanto para 
a cultura. Porém, a exclusão desses espaços pode ser vista 
como uma exclusão do campo simbólico cultural, o que por 
sua vez reflete em uma dificuldade de elaboração subjetiva 
do traumático, visto que ele não consegue encontrar um lugar 
narrativo que permita a elaboração. Nesse sentido, Felman 
(2014) aponta para a indivisibilidade e a reversibilidade entre 
o trauma privado e coletivo da violência de gênero, uma vez 
que um reforça o outro na medida em que reafirmam a sua 
invisibilidade, fazendo com que a vivência traumática de vio‐
lência não seja elaborada nem subjetiva e nem coletivamen‐
te, permanecendo como uma violência negada por ambos e, 
desse modo, plena em ressonâncias subjetivas e sociais.

A invisibilidade cultural da violência de gênero e o seu ca‐
ráter repetitivo de ocorrência podem ser vistos como sinto‐
mas provocados por questões que permanecem no 
inconsciente cultural (Felman, 2014). A partir disso, questio‐
namo-nos o que esses sintomas sinalizam sobre o que habita 
esse inconsciente da cultura. Pontuamos que ao mesmo 
tempo em que essa repetição se faz presente ela possui tam‐
bém seu significado negado, uma vez que não se discute 
com a profundidade necessária o que está no cerne dessa vi‐
olência, não havendo espaço para uma elaboração coletiva 
que permita simbolizar o seu caráter traumático causador da 
repetição. Pensamos que, além de não haver espaço para a 
significação dos traumas de gênero esses significados per‐
manecem inconscientes, havendo uma naturalização da vio‐
lência de gênero composta por narrativas universais sobre as 
situações de violência. Essas narrativas universais são com‐



92

Martina von Mühlen Poll, Fernanda de Oliveira Alves e Cláudia Maria Perrone 

INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 22  |  n 02 |  2018

postas por explicações causais perpassadas por questões 
ideológicas que encobrem o que está no cerne da violência 
de gênero. Delegar às mulheres, homossexuais, pessoas 
trans e qualquer sujeito que não se encaixe na ordem binária 
performativa do gênero um lugar secundário em sua condi‐
ção de humano parece ser uma ideologia presente por deter‐
minados discursos sociais em nossa sociedade. Tais 
posições ideológicas legitimam a violência ao defenderem 
que qualquer sujeito que está fora da norma deve ser visto 
como um inimigo, uma ameaça a essa norma. Além disso, a 
sociedade carrega reflexos ideológicos de uma memória ain‐
da viva de sua longa história patriarcal. Resulta desse cenário 
um discurso coletivo superficial que não proporciona possibi‐
lidades de construções e elaborações narrativas singulares, 
lançando na naturalização, na negação e na invisibilidade os 
sujeitos e as situações de violência e, dessa forma, reafir‐
mando o caráter não simbólico e não representacional des‐
sas violações, que poderia trazer novos elementos de 
inteligibilidade a estas relações.

Pensamos que as possibilidades e impossibilidades de 
representação subjetiva e coletiva do traumático na violência 
de gênero estão diretamente ligadas ao político, uma vez que 
esse diz respeito aos dispositivos e espaços culturais que re‐
forçam as invisibilidades tanto de sujeitos quanto das vivên‐
cias desses. Consideramos aqui a própria invisibilidade 
cultural de mulheres, homossexuais, transsexuais, intersexos 
e pessoas que vivem seu sexo, gênero e desejo de modo des‐
toante à norma como uma violência. No caminho por ampliar 
a compreensão sobre as questões que acreditamos perpas‐
sar a invisibilidade da violência de gênero, somos remetidos à 
consideração de que o ato de ver vai além do fisiológico sen‐
do um ato inconscientemente político (Felman, 2014). Nesse 
sentido, pontuamos que o ato de dotar de visibilidade ou invi‐
sibilidade é atravessado pelas questões ideológicas de cada 
contexto histórico e cultural e essa constatação parte do fato 
de que inúmeras formas de violação hoje reconhecidas como 
uma violência já tiveram seu status de violação negado pela 
sociedade, sendo naturalizadas e consentidas. 

 Nesse sentido, Felman (2014) aponta para o fato de que 
culturalmente existe uma espécie de prescrição política para 
não ver a violência de gênero. Refere que tal prescrição que 
encobre a visão é motivada pelo ódio, o qual não é reconheci‐
do pela cultura enquanto tal e encontra uma forma de expres‐
são na violência psicológica, moral, física, sexual e nas 
diversas manifestações que invisibilizam e ditam normativi‐
dades e modos de manifestar a subjetividade, de desejar e 
agir.

O ódio atrelado às questões ideológicas permanecem de 
forma inconsciente na cultura, dificultando a construção de 
discussões por parte da sociedade sobre o que está no cerne 

da violência de gênero que habita as relações de gênero e a 
sociedade contemporânea. Entendemos que esse ódio nasce 
das concepções culturais normativas que atuam contra o que 
desvia da norma instituída culturalmente por meio da circula‐
ção do discurso. Esse ódio que exclui o considerado diferente 
exclui também da visão a violência que é cometida.

Nessa discussão sobre o que habita o inconsciente cultu‐
ral no que diz respeito às questões de gênero somos remeti‐
dos às considerações de Mountian e Rosa (2015), as quais 
discutem sobre a posição simbólica e imaginária ocupadas 
pelos sujeitos no discurso e o que essas posições sinalizam 
e produzem. As autoras situam a posição no discurso dos su‐
jeitos em situação de violência de gênero como a posição de 
imigrantes, ou seja, na posição do outro, do que é marcado 
como estranho e desconhecido ao que é conhecido e famili‐
ar. Seguindo nessa ideia, podemos pensar que os estereóti‐
pos de gênero e as sexualidades que fogem às normas 
hegemônicas ocupam esse lugar de outro no discurso. 

Sobre disso, problematizamos o que esse aparente estra‐
nhamento frente ao outro causa nos sujeitos e os efeitos pro‐
duzidos. Pensamos que o outro, ao ser visto como 
estrangeiro à norma, como o que destoa dela, ao mesmo 
tempo em que está fora da norma também está em relação a 
ela constituindo-a, ou seja, o fato de estar excluído do discur‐
so serve como delineador do espaço discursivo. As autoras 
colocam os sujeitos ocupantes da posição de outro no dis‐
curso como sujeitos vítimas de situações de violência justa‐
mente por estarem situadas discursivamente na posição de 
estranho, de diferente, sendo vistos como uma ameaça à nor‐
ma e, portanto, tendo como reflexo as manifestações de vio‐
lência. 

Lembramos que o sujeito, entendido pela psicanálise, é 
não completo, não podendo ser visto como definido fixamen‐
te e o que causa estranhamento a ele é ao mesmo tempo o 
que aponta para outras possibilidades e desejos. Podemos, 
então, pensar que a posição ocupada pelo outro diz respeito 
a esse estranho que causa efeitos no sujeito e, por esse moti‐
vo, necessita ser negado. Situamos esse estranhamento cau‐
sado pelo que é tido como diferente como ligado ao ódio e, 
portanto, causando efeitos derivados do inconsciente dos su‐
jeitos e da cultura. Tais questões inconscientes que resultam 
na violência de gênero são encobertas por narrativas centra‐
das na culpabilização das vítimas, o que pode ser visto como 
uma nova violência ao produzir narrativas prontas e tira do 
centro da discussão o que essa violência diz sobre as subjeti‐
vidades produzidas na contemporaneidade.

Ainda em relação o ódio, Lacan (1953-1954) situa-o junto 
com o amor e a ignorância como uma das paixões funda‐
mentais do ser, sendo composto pela junção das categorias 
do imaginário e do real. Enquanto o amor aspira ao desenvol‐



93

Martina von Mühlen Poll, Fernanda de Oliveira Alves e Cláudia Maria Perrone 

INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 22  |  n 02 |  2018

vimento do ser do outro, a dimensão imaginária do ódio faz 
com que esse busque o rebaixamento e a subversão desse 
outro. Pensando nas questões de gênero e violência, o ódio 
está associado ao “ser” do outro, ao que é nele projetado e, a 
partir dessa projeção imaginária agride-se o outro como se a 
existência desse fosse uma ofensa, uma ameaça. Tais consi‐
derações vão ao encontro da discussão de Mountian e Rosa 
(2015) sobre a ameaça que é projetada nos sujeitos cuja per‐
formance de gênero escapa à norma, como se esses repre‐
sentassem um perigo para si.

Esse ódio que desemboca nas situações de violência é ti‐
do por Lacan (1953-1954) como sendo revestido no discurso 
civilizatório de muitos pretextos e racionalizações. Ao esta‐
rem revestidas de pretextos, as ações violentas decorrentes 
do ódio são de certo modo consentidas culturalmente. Nesse 
sentido, destacamos o ódio como um empuxo a nomear, a 
traduzir o mal-estar, assumindo a partir disso diversas formas 
possíveis. Dentre elas há formas patológicas que fazem do 
ódio o ponto de união em torno do que é tido como pior: junto-
me com o outro para odiar o terceiro. Essa operação provoca 
a nomeação de quem somos nós e de quem são eles, as dife‐
renças internas diminuem e a projeção do mal torna-se um 
fator de fortalecimento identitário e de desumanização do 
outro, desse modo, esse outro que é tido como diferente é ob‐
jetificado a partir da sua diferença. Essa objetificação do ou‐
tro tem como reflexo as ações violentas, uma vez que o outro 
não é visto como um sujeito e sim como um objeto que causa 
mal e, como objeto, é submetido a violências que buscam o 
seu rebaixamento. Ainda sobre esse ponto, destacamos que 
o ódio possui uma função erótica nem sempre reconhecida. 
Ele incita ao excesso e a disjunção entre ternura e erotismo, 
que passa a operar como fator de excitação.

GÊNERO E PERFORMANCE NA CULTURA

O discurso e a ação violenta por parte de quem não aceita 
aquele que foge à norma social vigente e pelo que é conside‐
rado diferente do padrão hegemônico podem ser percebidos 
nos altos índices de violência contra travestis e transsexuais, 
como também em suas próprias invisibilizações nos espaços 
da cidade, nos centros educacionais e em lugares de traba‐
lho. Invisibilização nos espaços públicos é uma forma de vio‐
lência, uma vez que priva esses sujeitos dos locais de 
construção simbólica, não havendo espaços onde esses pos‐
sam manifestar suas singularidades e, desse modo, construir 
narrativas, sendo marcados justamente pela exclusão do es‐
paço discursivo. Dessa forma, por vivermos em uma socieda‐
de que determina formas de ser e de se manifestar enquanto 
homem e mulher, os sujeitos que fogem a tais determinações 
e padronizações de gênero acabam por ter reconhecimento 
parcial de suas reivindicações políticas, com prejuízo de seu 

reconhecimento enquanto sujeitos, demarcando aí a violência 
sobre a performance de gênero que escapa ao binário e hete‐
rossexual.

O gênero deve ser posto como um meio de falar de siste‐
mas de relações sociais entre os sexos. Para isso, é preciso 
pensar como o gênero se constrói, legitima-se e se transfor‐
ma entre os sujeitos, suas relações sociais e a natureza e su‐
as interrelações (Scott, 1995). Para Judith Butler (2016) 
gênero é um ato performativo que se dá de maneira contínua, 
através da estilização do corpo, da maneira do sujeito ser e 
de fazer performances. Assim, entende-se o corpo como uma 
construção, sendo dotado de significados culturais e o gêne‐
ro como um efeito das performances. Nesse sentido, Butler 
(2016) fala que não há uma identidade de gênero que produ‐
za as expressões do gênero, mas, ao contrário, que a identi‐
dade é performativamente constituída por tais expressões. 
Desse modo, podemos entender que o gênero não é uma for‐
ma de “ser” no mundo, mas sim, uma forma de “estar”, visto 
que, ao ser uma construção discursiva, possui um caráter di‐
nâmico e não fixo e imutável.

Pensar o gênero passa a ser, então, a forma de pensar as 
relações hierárquicas e de poder existentes entre diferentes 
formas de apresentação de gênero. Apontamos que há uma 
invisibilidade cultural das formas de apresentação de gênero 
que escapam da ordem performativa de gênero binária e he‐
terossexual, invisibilidade essa que se estende a esses sujei‐
tos e, devido ao caráter repetitivo da violência que sofrem, faz 
com que essa se configure como um trauma cultural.

Ao dizermos que homens e mulheres agem de formas es‐
pecíficas pelo simples fato de serem homens e mulheres, co‐
laboramos para manter uma ordem social binária, 
generificada e heterossexual. O fato de vivermos em uma es‐
trutura patriarcal que privilegia o homem como sujeito univer‐
sal faz com que sejam construídos padrões de 
comportamento esperados para cada sexo. Para Scott (1995) 
é preciso rejeitar o caráter fixo e permanente da oposição bi‐
nária através de uma historização e desconstrução autêntica 
do que nos é entendido como diferença sexual.

A forma de apresentação de gênero irá depender de como 
cada corpo irá se expressar e se comunicar com o mundo e 
seu entorno. Pensar a possibilidade de distintas apresenta‐
ções de gênero é entender que existem sujeitos para além 
das noções binárias e pré-concebidas do homem/mulher e 
masculino/feminino. Butler (2016) afirma que somos levados 
a pensar de forma binária devido à estrutura social na qual 
estamos inseridos. A autora usa termos como matriz/ordem 
heterossexual e heterossexualidade compulsória para desig‐
nar a forma de pensar da nossa sociedade. Notamos, então, 
o quanto o trauma de gênero está incrustado na linguagem, 
uma vez que a noção binária e heterossexual é tida como da‐



94

Martina von Mühlen Poll, Fernanda de Oliveira Alves e Cláudia Maria Perrone 

INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 22  |  n 02 |  2018

da e naturalizada na estrutura social, sendo que o que escapa 
a ela é o que escapa ao discurso.

A ordem heterossexual que serve como noção de explica‐
ção de mundo para muitos sujeitos se mantém e se reproduz 
em espaços representativos, jurídicos e acadêmicos. Olhando 
mais atentamente, observamos que a ordem heterossexual 
se estende até mesmo entre sujeitos homossexuais, os quais, 
nesses espaços públicos, são levados a se enquadrarem de 
alguma forma na ordem binária e heteroxessual, ou seja, a 
encaixarem-se em narrativas já existentes, que reproduzem o 
padrão binário e heterossexual, invisibilizando e negando ou‐
tras e múltiplas narrativas possíveis. Isso ocorre pela ideia de 
enquadrar o sexo, gênero e desejo em uma norma de depen‐
dência na qual o sexo determinará o gênero e esse determi‐
nará o desejo. E, sendo uma norma, exclui ou dota de 
invisibilidade o que escapa a essa norma, invisibilidade que 
subtrai a linguagem e o espaço público marcando, assim, 
uma violência que se configura como um trauma subjetivo e 
cultural. Essa invisibilidade diz também de uma dificuldade 
de assimilação subjetiva e cultural do que escapa à norma, 
configurando um trauma e permanecendo sob a forma de um 
excesso na cultura, de algo que escapa. A intenção de Butler 
(2016) é demonstrar que as formas de expressões de gênero 
não vêm necessariamente de um sexo específico, abrindo a 
possibilidade para outras formas de gênero. 

Butler (2016) afirma que os sujeitos apenas se tornam in‐
teligíveis ao adquirir seu gênero em conformidade com os pa‐
drões reconhecíveis de inteligibilidade de gênero, o que 
reflete na invisibilidade e não reconhecimento do que escapa 
a esses padrões. A autora situa os gêneros inteligíveis como 
aqueles que mantêm uma relação de coerência entre sexo, 
gênero, prática sexual e desejo. Dessa forma, homossexuais 
e transexuais, por exemplo, são colocados pela cultura em 
uma posição diferente ao padrão heteronormativo hegemôni‐
co no qual há uma não aceitação dessas identidades, sendo 
elas vistas apenas como o que escapa ao padrão hegemôni‐
co, ou seja, a partir de um não reconhecimento dessas identi‐
dades enquanto tal, uma vez que o centro para o 
reconhecimento está situado no padrão binário e heterosse‐
xual. Aqui, lembramos novamente as observações de Mounti‐
an e Rosa (2015) de determinados sujeitos serem situados 
em relação ao discurso como o que escapa desse e que, ao 
mesmo tempo que o molda, é tido como ameaça, como es‐
trangeiro. 

VIOLÊNCIA DE GÊNERO COMO TRAUMA CULTURAL

Com a compreensão de que a psicanálise se desenvolve 
refletindo sobre o sexual que está sempre presente na vida 
do sujeito, questionamos como esta ainda se mantém afasta‐

da de questões que extrapolam o binarismo de gênero, ou se‐
ja, com questões para além das noções já concebidas de 
homem e mulher como o são as identidades trans, por exem‐
plo (Porchat, 2013).  Aran (2006) traz que a transexualidade 
por ser a não conformidade entre sexo e gênero ainda é trata‐
da como patologia pelos discursos da saúde e também pela 
psicanálise. Entendemos que esses discursos constroem sa‐
beres e padrões normativos que dizem respeito a uma morali‐
dade do que é aceitável e do que não o é. A patologização da 
condição transsexual contribui para uma invisibilização des‐
tes sujeitos enquanto seres de desejo, pois enquadrá-los em 
uma patologia é um ato de violência que impede seu reco‐
nhecimento humano. Com isso, podemos pensar que a não 
aceitação destas identidades se reflete como violência e, por 
consequência, como um trauma de gênero na cultura, ocor‐
rendo compulsão à repetição dessa violência.

O pensamento essencialista de que o corpo deve apre‐
sentar características condizentes com o sexo biológico gera 
discursos biologizantes e patologizantes da condição generi‐
ficada do sujeito. A noção de que uma mulher deve ter um 
corpo e uma ação feminina ou que homens devem ter corpos 
e ações masculinas é o que dá argumentos a uma violência 
sobre a performance de gênero. Entende-se que independen‐
te do sexo biológico, cada sujeito é livre para construir sua 
identidade através das identificações, desejos e fantasias 
que lhe cabem.

Haraway (2009) em seu texto “Manifesto ciborgue: Ciên‐
cia, tecnologia e feminismo-socialista” no final do século XX, 
afirmava que a ciência e a tecnologia já estão impregnadas 
em todo e qualquer sujeito sendo parte indissociável do cor‐
po e da experiência de cada um no mundo. Explicações de‐
terministas que não cabem, visto que entendemos que os 
discursos e as transformações corporais que a ciência e a 
tecnologia produzem sobre os corpos são perpassados pela 
cultura e, dessa forma, carregam as marcas de uma cultura 
marcada pela violência de gênero, promovendo a invisibilida‐
de do que escapa à norma e, dessa forma, podemos entender 
que os discursos científicos e tecnológicos reforçam o trau‐
ma de gênero.

Assim, o discurso dos sujeitos e da cultura sobre os trau‐
mas de gênero permanece, até a atualidade, como um discur‐
so esvaziado no qual a capacidade de representação não se 
efetiva. Nesse cenário, a repetição dos casos de violência de 
gênero ocorre diariamente. A violência de gênero é uma vio‐
lência que recai diretamente sobre os sujeitos e seus corpos, 
visto que restringe as formas de manifestação corpórea e as 
formas de subjetivação. Por não haver o reconhecimento por 
parte da cultura de algumas formas de manifestações corpo‐
rais, por estas não se enquadrarem no padrão heteronormati‐
vo que irá determinar que homens devem ser masculinos e 
mulheres femininas, pessoas que constroem no corpo, ges‐



95

Martina von Mühlen Poll, Fernanda de Oliveira Alves e Cláudia Maria Perrone 

INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 22  |  n 02 |  2018

tos e atos manifestações de gênero que não condizem com o 
sexo biológico são constantemente violentadas por um dis‐
curso de recriminação a qualquer performance de gênero que 
esteja fora da norma binaria e heterossexual. 

Butler (2016, p.241) afirma que “Os gêneros distintos são 
parte do que ‘humaniza’ os indivíduos na cultura contemporâ‐
nea; de fato, habitualmente punimos os que não desempe‐
nham corretamente seu gênero”. Para ela, são os atos de 
gênero que criam a própria ideia de gênero e que sem tais 
atos não haveria gênero algum por não haver nenhuma es‐
sência que ele expresse e exteriorize. Isso demarca o quanto 
o gênero é construído culturalmente através dos discursos 
que circulam significados em cada sociedade, falsificando, 
assim, concepções essencialistas sobre gênero. Ressaltamos 
que esses mesmos discursos que constroem estereótipos de 
gênero são os que dotam de invisibilidade o que escapa a 
eles, sendo perpassados por questões ideológicas. Nesse 
sentido, não há um status ontológico e constitutivo da reali‐
dade, uma vez que o corpo, enquanto gênero, é marcado pelo 
performativo. 

Butler (2016) estabelece que atos, gestos e desejos pro‐
duzem o efeito de núcleo ou substância interna do sujeito, 
porém o produzem na superfície do corpo. Desse modo, os 
atos performativos de gênero fabricam uma realidade como 
se essa derivasse de uma essência interna, quando o que 
ocorre é que essa interioridade é efeito e função de um dis‐
curso social e político, “da regulação pública da fantasia pela 
política de superfície do corpo, do controle da fronteira do gê‐
nero que diferencia interno de externo e, assim, institui a ‘inte‐
gridade’ do sujeito” (Butler, 2016, p.235). 

Diante disso, entende-se que o sujeito é acima de tudo 
construído no discurso o qual, sendo uma construção social e 
política institui uma ordem social generificada e binária, é re‐
produzida por atos performativos e repetitivos de gênero. Pa‐
ra Butler (2016) isso vai além da capacidade individual do 
sujeito, pois manter a estrutura binária do gênero através da 
performance deve ser compreendido como algo fundador e 
consolidador do sujeito na contemporaneidade. Assim, repe‐
tem-se performances de gênero para legitimá-las. Entende‐
mos que essa legitimação ocorre também às custas de dotar 
de invisibilidade e exclusão ao que escapa à estrutura binária 
de gênero, o que colabora e, ao mesmo tempo, é um reflexo 
das concepções essencialistas sobre gênero.

Nesse cenário, em que a legitimação das performances 
de gênero binárias ocorre por suas repetições, podemos en‐
tender que o que escapa a essa norma é sentido como uma 
ameaça à sua manutenção cultural, refletindo nas manifesta‐
ções de violência que excluem da visibilidade o que não se le‐
gitima na norma binária e heterossexual. Além disso, as 
subjetividades e as relações se constroem em uma cultura 

que carrega consigo uma herança traumática causada por 
um padrão histórico e coletivo que repete compulsivamente a 
violência de gênero. Sendo que a violência de gênero possui 
uma naturalização acompanhada pelas concepções essenci‐
alistas de gênero, as quais estabelecem o gênero por um pa‐
drão a-histórico e fixo.

CONCLUSÃO

Diante do que foi aqui exposto, ressaltamos o caráter de 
trauma cultural que a violência de gênero configura dado o 
seu padrão repetitivo e coletivo, bem como a invisibilidade a 
que são lançados os sujeitos e suas vivências. Invisibilidade 
essa que está relacionada à instituição da norma binária de 
gênero e heterossexual que exclui o que escapa a ela.

Nesse cenário, percebemos que a violência de gênero é 
dirigida aos sujeitos cujas performances de gênero escapam 
à norma binária e heterossexual, sendo uma violência dirigida 
às subjetividades e aos corpos desses sujeitos, a qual busca 
restringir a estilização desses corpos, a maneira do sujeito fa‐
zer performances. Considerando que as performances de gê‐
nero possuem como palco principal os espaços públicos, 
compreendemos que isso reflete diretamente na negação ou 
na restrição desse espaço a esses sujeitos.

Por considerarmos que a experiência do sujeito na cultura 
perpassa pela forma que este concebe e apresenta seu gêne‐
ro, entendemos que atos de violência colaboram com discur‐
sos de desqualificação dos indivíduos enquanto sujeitos. 
Quando a capacidade de ser sujeito é ameaçada pela cultura 
têm-se o pensamento da não existência destas pessoas e de 
seu sofrimento.

Esse cenário assinala a necessidade de discussões pro‐
fundas sobre as questões que perpassam a violência de gê‐
nero e que permanecem não reconhecidas e negadas. É 
preciso problematizar o que a estrutura repetitiva e traumáti‐
ca sinaliza sobre o inconsciente cultural no que diz respeito 
às questões de gênero. Acreditamos que esse debate e cons‐
trução é possível através da criação de espaços e dispositi‐
vos culturais que, através da fala e da escuta, englobem 
discursivamente as diversas possibilidades subjetivas, dese‐
jantes e performativas, para que estas possam ter visibilidade 
e outras posições possíveis no discurso que não a de estran‐
geiro, de diferente que ameaça. Nesse sentido, situamos a 
criação desses espaços e dispositivos como elementos da 
simbolização e da ressignificação do traumático, com a pos‐
sibilidade de construção de narrativas singulares que permi‐
tam uma elaboração subjetiva e cultural sobre as vivências 
de violência de gênero, passando pelo reconhecimento des‐
sas questões e, assim, havendo a possibilidade de uma mu‐
dança cultural. 



96

Martina von Mühlen Poll, Fernanda de Oliveira Alves e Cláudia Maria Perrone 

INTERAÇÃO EM PSICOLOGIA |  vol 22  |  n 02 |  2018

CONTRIBUIÇÃO DE CADA AUTOR

M.M.P., F.A.O. e C.M.P. foram responsáveis pela conceitu‐
alização, metodologia e redação final (revisão e edição). 
M.M.P. e F.A.O executaram a investigação e a redação inicial 
do artigo (rascunho) e C.M.P. realizou a supervisão do artigo.

DECLARAÇÃO DE CONFLITOS DE INTERESSES

Os autores declaram que não há conflitos de interesses 
no presente artigo.

DECLARAÇÃO DE FINANCIAMENTO

O estudo foi financiado pela bolsa de mestrado da primei‐
ra autora concedida pela Capes (Coordenação de Aperfeiçoa‐
mento de Pessoal de Nível Superior).

REFERÊNCIAS

Arán, M. (2006). A transexualidade e a gramática normativa 
do sistema sexo-gênero. Ágora, 9, 49-63. 

Benjamin, W. (1987). O narrador: Considerações sobre a obra 
de Nikolai Leskov. Em W. Benjamin (R. P. Sergio, Trad.), 
Magia e técnica, arte e política: Ensaios sobre literatura e 
história da cultura (3ª ed., pp. 197-221). São Paulo: Brasili‐
ense.

Butler, J. (2016). Problemas de gênero: Feminismo e subver‐
são da identidade (A. Renato, Trad.). Rio de Janeiro: Civili‐
zação Brasileira. 

Felman, S. (2014). O inconsciente jurídico: Julgamentos e 
traumas do século XX (A. B. Sudatti, Trad.). São Paulo: 
Edripro.

Freud, S. (1920). Além do princípio de prazer. Em S. Freud (S. 
Jayame, Trad.), Além do princípio de prazer, Psicologia de 
Grupos e outros trabalhos (pp. 13-79). Rio de Janeiro: 
Imago.

Haraway, D. J. (2009). Manifesto ciborgue: Ciência, tecnologia 
e feminismo-socialista no final do século XX. Em Haraway, 
D. J. & Kunzru, H. (T. Tadeu, Org. e Trad.). Antropologia do 
ciborgue: As vertigens do pós-humano (2ª ed., pp. 33-118). 
Belo Horizonte: Autêntica Editora.

Lacan, J. (1953-1953). O conceito da análise. Em J. Lacan 
(M. Betty, Trad.), Os escritos técnicos de Freud (pp. 311-
327). Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor.

Mountian, I., & Rosa, M. D. (2015). O outro: Análise crítica de 
discursos sobre imigração e gênero. Psicologia USP, 26(2), 
152-160.  http://dx.doi.org/10.1590/0103-
6564D20150001

Porchat, P. (2013). Tópicos e desafios para uma psicanálise 
queer. Em F. S. T. Filho et al. (Org.), Queering: Problemati‐
zações e insurgências na psicologia contemporânea (pp. 
99-112). Cuiabá: EdUFMT.

Scott, J. W. (1995). Gênero: Uma categoria útil de análise his‐
tórica. Educação & Realidade,  20(2), 71-99.

Seligmann-Sivla, M. S. (2000). A história como trauma. Em A. 
Nestrovski, & M. S. Seligmann-Sivla (Org.), Catástrofe e re‐
presentação (pp. 73-99). São Paulo: Escuta.

Recebido em: 31/12/2016
 Primeira decisão editorial em: 23/10/2017 

Aceito em: 20/12/2017 




