Cadernos PET Filosofia, Cutitiba, v.23, n.1, 2023, pp. 193-215.
http://dx.doi.org/10.5380/petfilo.v23i1.91415

/artigos

Entre o Ciborgue e o Zumbi:
dois modelos de pos-
humanismo

Stefany Sohn Stettler

Universidade Federal do Parand (UFPR)
https:/ [ orcid.org/ 0000-0002-2852-3781
stefany.sohn(@gmail.com

Resumo: Donna Haraway inaugura em “O Manifesto Ciborgue” (1985) uma tradigdo
no estudo do pdés-humanismo, desafiando nocgdes relacionadas ao capitalismo,
colonialismo, feminismo e ao significado do gque é ser humano. Em 2008, Sarah
Juliet Lauro & Karen Embry propdem “A Zombie Manifesto” (2008), texto
importante para o chamado “zombie studies”, emprestando o espirito e alguns
principios do texto de Haraway. Pretendo estabelecer uma comparag¢do entre os
modelos de pds-humanismo estabelecidos por Donna Haraway em “O Manifesto
Ciborgue” e Sarah Juliet Lauro & Karen Embry em “A Zombie Manifesto”. Ambos
0os textos usam da ironia, da andlise da realidade social e da ideia de
fraturar fronteiras para construir modelos opostos. Enquanto Haraway trata
da necessidade de permeabilidade das fronteiras corporais, negociando
hibridismos com mé&quinas, Lauro & Embry defendem que o corpo é a prisdo do
sujeito e defendem que o pdés-humanismo sé pode se iniciar na morte do sujeito
individual, usando os zumbis haitianos e cinematograficos como metédforas para
a coletivizacdo do antissujeito pds-humano.

Palavras-chave: Pd6s-humanismo; Ciborgue; Zumbis; Capitalismo.

Abstract: Donna Haraway inaugurates in "A Cyborg Manifesto," published in
1985, a tradition in the study of posthumanity, challenging notions related
to capitalism, colonialism, feminism, and the boundaries of what it means to
be human. In 2008, Sarah Juliet Lauro & Karen Embry propose "A Zombie
Manifesto," an important text for the so-called zombie studies, borrowing
the spirit and some principles from Haraway's text. I intend to establish a
comparison between the models of posthumanity established by Donna Haraway

193


http://dx.doi.org/10.5380/petfilo.v23i1.91415

CADERNOS PET FILOSOFIA UFPR

in "A Cyborg Manifesto" (2000) and Sarah Juliet Lauro & Karen Embry in "A
Zombie Manifesto" (2008). Both texts use irony, analysis of social reality,
and the idea of fracturing boundaries to construct opposing models. While
Haraway addresses the need for permeability of bodily boundaries, negotiating
hybridities with machines, Lauro & Embry argue that the body is the prison
of the subject and advocate that posthumanism can only begin with the death
of the individual subject, using Haitian and cinematic zombies as metaphors
for the collectivization of the posthuman anti-subject.

Keywords: Posthumanism; Cyborg; Zombies; Capitalism.

INTRODUCAO

O século XX trouxe consigo avancos e quebras de paradigmas nas mais
diversas areas do conhecimento. A cibernética e a robodtica, lado a lado com a
filosofia, que, por sua vez, intensificou os desafios a cultura moderna ocidental,
levaram os teéricos a questionar, sobretudo, o que significa ser humano, criando,
neste turbilhdo, o termo “pds-humanismo” ou “pés-humanidade” (BOLTER,
2016). O termo, que por vezes se comporta como um guarda-chuva para diversos
outros, representa a percep¢ao da humanidade como uma condi¢io mutavel e pode
ser tracado até a primeira onda do pés-modernismo dos anos 1990, no qual teoricas
feministas e pesquisadores dos chamados cu/tural studies adotaram tal percepcao. No
final da década, o pés-humanismo chamado “filoséfico” passou a significar as
investigacoes em relagcdo a consciéncia dos limites antropocéntricos prévios. Pos-
humanismo, nesse sentido, seria posterior as constru¢des sociais hierarquicas e
centradas no humano (FERRANDO, 2013).

Este termo, aplicado por pensadores das mais diversas areas, incluindo a
tilosofia, a ciéncia e os estudos de tecnologia, a teoria critica, a sociologia teorica, os
estudos de literatura e comunicagao, designa severas rupturas com pressupostos
primordiais da tradicao europeia. Ainda, este termo revela um compromisso com
uma nova epistemologia nao-centrada no dualismo cartesiano, bem como uma

epistemologia ndo-antropocéntrica, que busca derrubar fronteiras entre humanidade,

194



v.23,n.1,2022 (2023)

animalidade e tecnologia fundadas no Iluminismo e nas meditacbes sobre o sujeito

moderno de René Descartes e Immanuel Kant (BOLTER, 2016; MIAH, 2008).

Essa visao do ser humano como um agente autbnomo, separado, embora
ainda engajado com a natureza, floresceu durante o Iluminismo.
Estudiosos do pds-humanismo consideram a biologia darwiniana, os
economistas marxistas e a psicologia freudiana como indicacoes
preliminares da dissoluc¢do desse sujeito iluminado unificado. No entanto,
mesmo que a separa¢ao e a elevacao do ser humano em relagao ao mundo
natural tenham sido questionadas por esses desenvolvimentos do século
XIX na biologia, psicologia e economia, a ciéncia positivista buscou
manter a dicotomia sujeito-objeto mesmo no século XX. (BOLTER,
2016, p. 01, tradugao nossa).

Ainda que o pés-humanismo esteja inspirado e, frequentemente. centrado nos
avancos tecnolégicos, nio ¢é definido por eles. O termo implica um salto
epistemologico em relagao ao status do humano para sua futura caracterizagao, ou
seja, o que sera o humano quando nao for mais esze humano, o do Iluminismo, do
dualismo cartesiano, do sujeito autonomo kantiano? Estas preocupagoes com o
futuro estdo expressas em uma variedade de literaturas e esferas biopoliticas,
segundo Miah (2008), inclusive questionando a ética ocidental, voltando-se para a
ética animal e desafiando as fronteiras de espécies, que moldaram diversos
pressupostos morais.

O pos-humanismo, portanto, tem transgredido fronteiras disciplinares,
especistas e racionalistas para repensar o lugar da humanidade no planeta e sua auto-
implicada superioridade como algo natural. Assim,

[...] o "pds" do pds-humanismo nio precisa implicar em transcender a
humanidade de alguma forma biolégica ou evolutiva. Ao invés disso, o
ponto de partida deve ser uma tentativa de compreender o que foi omitido
de uma visao de mundo antropocéntrica (MIAH, 2008, p. 72, tradugao
nossa).

Para Halberstam & Livingston (1995), o pdés-humanismo surge de um
desencanto igualmente antiestético e anti-cientifico (mas nao negacionista, vale
apontar), no sentido de retirar o corpo humano do dominio monopolistico médico
e estético e o re-historicizando: sobrepondo o aqui, o ser, com o futuro e o sempre.

“A anunciagao da pés-humanidade ¢ sempre tanto prematura quanto noticia antiga”

195



CADERNOS PET FILOSOFIA UFPR

(HALBERSTAM & LIVINGSTON, 1995, p. 03, fraducio nossa). Os corpos pos-
humanos sao consequéncias diretas das relagoes de poder, de prazer, do virtual e da
realidade. O corpo poés-humano pode ser um corpo tecnolégico, um corpo
contaminado, um corpo mortal, um corpo gueer, entre muitas outras possibilidades.

Dentre os textos classicos do pés-humanismo, dos quais destaco How We
Became  Posthuman: Virtual Bodies in Cybernetics, Literature, and Informatics (1999),
Prometheus as Performer: Toward a Posthumanist Culture (1977) e The Posthuman Condition:
Conscionsness Beyond the Brain (1995), Donna J. Haraway, zoo6loga e filésofa, publicou
em 1985 A Cyborg Manifesto: Science, Technology, and Socialist-Feminism in the Late Twentieth
Centnry, efetuando sua contribuicao para os estudos do pés-humanismo. A autora
conta que, por ter sido convidada pela revista Socialist Review, quis intitular seu texto
em uma jocosa referéncia ao Manifesto Communista de Marx & Engels (GANE &
HARAWAY, 2006). Usando da ironia como estratégia retérica e método politico,
Haraway desenvolve um modelo de pés-humanismo no qual humano e maquina tém
suas fronteiras entrelacadas ou mesmo apagadas.

Em 2008, inspiradas por Haraway e aproximando-se das mesmas estratégias
da filésofa, Sarah Juliet Lauro e Karen Embry publicaram A Zombie Manifesto: The
Nonbuman Condition in the Era of Advanced Capitalism, atirmando, essencialmente, que
ha uma tensdo irreconciliavel do capitalismo com o poés-humanismo. Enquanto
Haraway (2000) concentra seu texto na questao de género (ou do pds-género, como a
autora coloca em certo ponto), Lauro & Embry (2008) centralizam seu texto na
questao de classe, propondo o zumbi como saida para o sujeito individualizado
criado pelo capitalismo e pela modernidade.

Assim, busco com este texto, além de explorar estes dois modelos que
parecem em principio contrastantes e suas influéncias teoricas, concilia-los como
simultaneos ou ainda, um como posterior ao outro. Para isso, meu texto tera trés
segOes: uma para investigar o texto de Haraway (2000), outra para dissecar o texto
de Lauro & Embry (2008); e uma terceira se¢ao para uma tentativa especulativa de

conciliar ambos.

196



v.23,n.1,2022 (2023)

1. O CIBORGUE DE HARAWAY

O ciborgue, esse organismo cibernético, ¢ uma criacao da realidade social e da
ticcao, além de estar comprometido com a ironia, estratégia retérica e método
politico usado por Haraway (2000 [1985]). Por realidade social, a filosofa significa
construgoes politicas importantes e relacdes sociais vividas, e, como ela se
compromete durante todo o texto, propondo o ciborgue nao sé6 como hibrido entre
realidade e a ficgdo, mas também entre organismo e maquina.

“A produ¢iao moderna parece um sonho de colonizagiao ciborguiana, um
sonho que faz com que, comparativamente, o pesadelo do taylorismo pare¢a idilico”
(HARAWAY, 2000, p. 36-37). Isto ¢, a criagao iluminista do sujeito moderno, sua
importagao para o mundo globalizado e os automatos de Descartes se parecem com
a organizacao industrial voltada para a otimizacao da producao fabril, um sonho
imaginado por aqueles que buscaram a autonomia e o isolamento do sujeito

moderno.

Nas tradi¢oes da ciéncia e da politica ocidentais (a tradicao do capitalismo
racista, dominado pelos homens; a tradicdo do progresso; a tradi¢ao da
apropriacao da natureza como matéria para a producao da cultura; a
tradicao da reprodugao do eu a partir dos reflexos do outro), a relacao
entre organismo e maquina tem sido uma guerra de fronteiras

(HARAWAY, 2000, p. 37).

Em disputa, nesta guerra de fronteiras, estio os ambitos da produgao, da
reprodugao e da imaginagao. A teoria do p6és-humanismo argumenta em favor do
prazer da confusao de fronteiras e também o faz Haraway (2000). Mas, em principio,
a autora se compromete com a teoria e a cultura socialista-feminista. Contudo, a
tilésofa estabelece critérios para seu comprometimento: seu modelo p6s-moderno e
nio-naturalizado serve para pensar um mundo sem género, sem fim, e
possivelmente, sem génese.

Dessa forma, o ciborgue é posicionado em um mundo pds-género: a ideia nao
¢ uma simbiose organica e bissexual da soma dos géneros combinados em uma

unidade superior. Haraway (2000) dispende parte de seu texto argumentando contra

197



CADERNOS PET FILOSOFIA UFPR

a organicidade, contra o apelo ao natural e contra a ideologia biolégico-determinista,
criticando severamente algumas feministas estadunidenses da Segunda Onda, como
Susan Griffin, Audre Lorde e Adrienne Reich, que, segundo a autora (2000, p. 84),
“[...] insistem no organico, opondo-o ao tecnolégico”. Além disso, o mito do
ciborgue subverte “totalidades organicas”, exemplificadas por Haraway pelos
poemas, pelas culturas primitivas e pelos organismos biolégicos.

A primeira grande fronteira destruida pelo ciborgue de Haraway é o dualismo
publico/ptivado através da revolucdo das relagdes sociais baseadas na unidade
doméstica, seguido dos poélos Natureza/Cultura, impossibilitando que um seja
objeto de apropriagio do outro, como comumente ocorre no projeto da
modernidade iluminista. O ciborgue nao é um modelo de salvacao da humanidade,

nao busca uma complementa¢ao heterossexual de um projeto edipico.

O principal problema com os ciborgues ¢, obviamente, que eles sao filhos
ilegitimos do militarismo e do capitalismo patriarcal, isso para nao
mencionar o socialismo de estado. Mas os filhos ilegitimos siao, com
frequéncia, extremamente infiéis as suas origens. Seus pais sao, afinal,

dispensaveis (HARAWAY, 2000, p. 40)

O terceiro vazamento de distingoes promovido pelo ciborgue é o dualismo
animal/humano, outro importante ponto comum 2s teotias pds-humanistas. “O
ciborgue aparece como mito precisamente onde a fronteira entre o humano e o
animal ¢ transgredida” (HARAWAY, 2000, p. 41), ou seja, os ciborgues representam
também uma “prazerosamente estreit[a]” conexao entre animais humanos e nao-
humanos. Em seguida, quebram-se as barreiras entre humanos e maquinas. As
maquinas pré-cibernéticas, argumenta a filésofa, nio eram dotadas de autonomia,
nao podendo, assim, realizar o sonho de produgao e reproducio do homem, mas a
partir do final do século XX, as maquinas se tornaram ambiguas entre o natural e o
artificial.

Ha mais uma distingao quebrada pelo ciborgue: aquela entre fisico e nao-
tisico. Esta, segundo Nicholas Gane (20006), ¢ pouco explicada, e Haraway a comenta

em entrevista posterior:

198



v.23,n.1,2022 (2023)

Eu reli aquela parte porque estou menos satisfeita com o que aconteceu
no "Manifesto". Foi uma espécie de tradu¢io do dualismo mente-corpo e
o material-semidtico € o resultado disso [...] e ainda é um espago reservado
para um esforco de tentar nomea-lo de forma analiticamente melhor. Ha
um ponto simples aqui - com o qual acredito que Kate Hayles concorda -
que é o de que o virtual nao ¢ imaterial. Qualquer pessoa que pense isso
esta louca (GANE & HARAWAY, 2000, p. 147, tradugao nossa).

Esta distin¢ao, tomando as palavras posteriores de Haraway (& GALE, 2016),
pode ser interpretada como uma reformulagao tecnolégica do dualismo cartesiano.
Nesse sentido, Hayles (1999) interpreta esta diferenca como aquela entre o hardware
(a maquina em si) e o soffware (o programa da maquina), que é virtual, mas de forma

alguma imaterial.

FIG. 01 - Margaret Hamilton segurando o soffware da missao Apollo.

FONTE: Solar System Exploration (2016)!
Em seguida, Haraway (2000) investe algumas paginas para exemplificar como

o ciborgue pode servir ao feminismo, que, fragmentado, ¢ incapaz de encontrar uma
identidade: “nio existe nada no fato de ser ‘mulher’ que naturalmente una as

mulheres” (HARAWAY, 2000, p. 47). Assim, o conceito de “mulher” torna-se

facilmente um de dominagio: “As taxonomias do feminismo produzem

! Disponivel em: https://solarsystem.nasa.gov/people/320/margaret-hamilton/. Acesso em: 09 de junho de 2023.
199



CADERNOS PET FILOSOFIA UFPR

epistemologias que acabam por policiar qualquer posicio que se desvie da
experiéncia oficial das mulheres” (HARAWAY, 2000, p. 50). Dessa forma, o
ciborgue — deveria dizer “a”, ou até mesmo “€” ciborgue — recusa a matriz identitaria
natural, recusando qualquer construcao como representagao total da existéncia.

Para a filésofa, uma das principais conquistas do(s) feminismo(s) marxista(s)
foi a inclusao da reproducdo como categoria de trabalho. Aqui, a unidade das
mulheres residia na estrutura ontologica do trabalho, embora esta totalidade nao
esteja naturalizada entre o feminismo marxista tanto quanto no feminismo radical,
que por sua vez, “representa uma espécie de apocalipse para todas as perspectivas
revolucionarias” (HARAWAY, 2000, p. 54). Isto ¢é, a unidade das mulheres cujos
trabalhos consistem na reproducdo é naturalizada e assim, “anulam ou policiam a
diferenca”. Para o feminismo marxista, a reprodu¢dao esta enraizada na categoria
“trabalho”; enquanto para o feminismo radical, esta enraizada na categoria “sexo”.
As duas formas, segundo a filésofa, tentaram vincular outras opressoes, 0 que causou
um terrivel siléncio sobre a questido da raga entre as duas vertentes.

Na secao A informatica da dominagio, Haraway (2000) oferece uma tabela
comparativa de terminologias que visam entender os termos bioldgicos como
discursos cibernéticos, além de buscar enxergar organismos como ‘“‘objetos

tecnonaturais de conhecimento” (HARAWAY, 2000, p. 106).

Em relacdo a objetos tais como componentes bidticos, devemos pensar
nao em termos de propriedades essenciais, mas em termos de projeto,
restricGes de fronteiras, taxas de fluxo, l6gica de sistemas, custos para se
reduzir as restricoes (HARAWAY, 2000, p. 61).

Esta mudanca de linguagem, para a autora, atualiza também termos como o
racismo e o colonialismo, que agora estio representados por niveis de
desenvolvimento e modernidade, embora nenhum desses termos possa ser
considerado como “natural”. Outro ponto dessa atualizacio de terminologia ¢é a
possibilidade de perceber como “os estados modernos, as corporacoes

multinacionais, o poder militar, os aparatos do estado de bem-estar, [...] 0s processos

200



v.23,n.1,2022 (2023)

politicos, a fabricacdo de nossas imaginagdes, [...] as construgoes médicas de nossos
corpos [...]” (HARAWAY, 2000, p. 66), estao sob dominio da eletronica.

Em A “economia do trabalho caseiro” fora de “casa”, a filosofa interpreta a
atualizagdo do trabalho de maneira geral como feminizado, independente do
individuo que o executa. Além disso, trata de como as mulheres vem sendo
pressionadas para assumir o sustento da familia e como a pobreza também tem sido
feminizada. Em cada uma das fases do capitalismo (comercial, monopolista,
multinacional), uma forma de familia foi privilegiada (familia nuclear patriarcal,
familia moderna mediada pelo estado de bem-estar, “familia da economia do
trabalho caseiro). Essa feminizagao do trabalho se deve a expulsio dos homens dos
empregos em paises desenvolvidos e da dificuldade de criar novos empregos
“masculinos” em paises “do Terceiro Mundo” pela robdtica. Assim, as novas
relagoes sociais sao mediadas pela tecnologia.

Se foi, alguma vez, possivel caracterizar ideologicamente as vidas das
mulheres por meio da distingao entre dominio publico e privado, uma
distingao que era sugerida por imagens de uma vida operaria dividida entre
a fabrica e a casa; de uma vida burguesa dividida entre o mercado e a casa;
de uma vida de género dividida entre os dominios pessoal e politico, nao
¢ suficiente, agora, nem mesmo mostrar como ambos os termos dessas
dicotomias se constroem mutuamente na pratica e na teoria. Prefiro a
imagem de uma rede ideoldgica — o que sugere uma profissio de espagos
¢ identidades e a permeabilidade das fronteiras no corpo pessoal e no
corpo politico (HARAWAY, 2000, p. 76).

Essa rede ideolégica se opoe a 16gica da informatica de dominacao, na qual as
mulheres estdo inscritas em uma lista de locais muito especificos nas sociedades
capitalistas avancadas: “Casa, Mercado, Local de Trabalho Assalariado, Estado,
Escola, Hospital-Clinica e Igreja” (HARAWAY, 2000, p. 77). Essa lista, segundo a
tilésofa, ndo pode ser interpretada de um ponto de vista identitario. “A tarefa”; ela
escreve, “‘consiste em sobreviver na diaspora” (HARAWAY, 2000, p. 77).

Na ultima secdo do texto, na qual Haraway (2000) discorre mais sobre a
propria figura do ciborgue, ela trata antes da importancia da escrita — que ela chama
de escrita-ciborgue — para a sobrevivéncia através da apropriacao dos instrumentos
que uma vez foram usados para construir fronteiras.

201



CADERNOS PET FILOSOFIA UFPR

Contrariamente aos estereétipos orientalistas do “primitivo oral”, o
alfabetismo é uma marca especial das mulheres de cor, tendo sido
adquirido pelas mulheres negras estadunidenses, bem como pelos
homens, por meio de uma histéria na qual eles e elas arriscaram a vida
para aprender e para ensinar a ler e a escrever. A escrita tem um
significado especial para todos os grupos colonizados. A escrita tem sido
crucial para o mito ocidental da distingdo entre culturas orais e escritas,
entre mentalidades primitivas e civilizadas (HARAWAY, 2000, p. 80).

A escrita-ciborgue tem como objetivo subverter o comando, controle e

codigo unico por meio da recodificagao da comunicagao e da inteligéncia, do ruido,
da poluicao e das “ilegitimas fusdes entre animal e maquina” (HARAWAY, 2000, p.
88). “Nos’ nao escolhemos, originalmente, ser ciborgues. A ideia de escolha esta na
base, de qualquer forma, da politica liberal e da epistemologia que imaginam a
reprodugao dos individuos antes das replicagbes mais amplas de ‘textos™
(HARAWAY, 2000, p. 88-89).

Toda a historia, segundo Haraway (2000):

Passa pelas mulheres e por outros ciborgues no tempo-presente,
ilegitimos, nao nascidos da Mulher, que recusam os recursos ideolégicos
da vitimizagao, de modo a ter uma vida real. Esses ciborgues sio as
pessoas que recusam desaparecer quando instados, ndo importa quantas
vezes um escritor “ocidental” faca comentarios sobre o triste
desaparecimento de um outro grupo organico, primitivo, efetuado pela
tecnologia “ocidental”, pela escrita. Esse ciborgues da vida real (por
exemplo, as mulheres trabalhadoras de uma aldeia do sudeste asiatico, nas
empresas eletronicas japonesas e estadunidenses descritas por Aihwa

Ong) estdo ativamente reescrevendo os textos de seus corpos e sociedades

(HARAWAY, 2000, p. 90).

A autora conclui recapitulando os diversos dualismos das tradigdes ocidentais
que foram fundamentais para a l16gica de dominac¢ao, que agora sao contestados pela
cultura high-tech, que por sua vez faz crescer o sentimento de conexdao com o0s
instrumentos e questiona as fronteiras do proprio corpo. O ciborgue, dessa forma,
se encarado como algo além de nossos inimigos, pode expressar a fluidez do corpo,
do sexo e do género para além da identidade, representando uma regeneragdo mais

do que uma reproducao nos moldes tradicionais.

202



v.23,n.1,2022 (2023)

Na entrevista a Nicholas Gane, publicada em 20006, a autora comenta sobre o
termo “pdés-humanismo” e porque parou de usa-lo:

NG: [..] O que vocé entende por "pés-humano"? E um conceito que vocé
continua a considerar util?

DH: Parei de usa-lo. Eu o utilizei por um tempo, inclusive no 'Manifesto'.
Acho um pouco impossivel nao usa-lo as vezes, mas estou tentando
evitar. Kate Hayles escreveu esse livro inteligente e maravilhoso chamado
"How We Became Posthuman". Ela se posiciona nesse livro na interface
correta - o lugar onde as pessoas encontram os aparatos de tecnologia da
informacao, onde os mundos sdo reconstruidos como informacoes. Estou
fortemente alinhada com sua insisténcia nesse livro, ou seja, compreender
as materialidades da informagao. Nao permitir que ninguém pense, nem
por um minuto, que isso ¢ imaterialidade, em vez de compreender suas
materialidades especificas. Nisso estou de acordo, com esse sentido de
'como nos tornamos pos-humanistas’. Ainda assim, o humano/pds-
humano ¢ facilmente apropriado pelos entusiastas de 'vamos todos ser
pos-humanistas e encontrar nossa proxima etapa evolutiva teleologica em
algum tipo de aprimoramento tecnolégico transumanista’. O pOs-
humanismo ¢ facilmente apropriado por esses tipos de projetos, o que
nao me agrada. No entanto, muitas pessoas que pensam O Pos-
humanismo nao seguem essa abordagem. A razao pela qual recorro as
espécies companheiras é para me afastar do pds-humanismo.
(HARAWAY & GANE, 2006, p. 140, traducao nossa)

Além de passar pelas espécies companheiras em sua obra posterior ao
Manifesto (2000), Haraway também recorre aos hibridos humanos-animais em suas
Camille Stories, publicadas no livro Staying with the Trouble, de 2016, abandonando parte

da cultura high-tech e o seu mito do ciborgue.

2. O ZUMBI DE LAURO & EMBRY

A Zombie Manifesto (2008) inicia com o desejo das autoras de investigar o
zumbi como um objeto que expressa elementos fundamentais do momento sécio-
histérico, sobretudo o fato de haver uma tensao irreconciliavel entre o capitalismo

global e a vertente teérica do pés-humanismo. Entre os zumbis haitianos e os

203



CADERNOS PET FILOSOFIA UFPR

zumbis cinematograficos, Lauro & Embry (2008) propoem um zumbi que nio existe
ainda, um experimento mental cuja funcao é expor os limites do p6s-humanismo.

Enquanto, para as autoras, o mito do ciborgue ¢ um modelo libertador,
emancipador, o mito do zumbi nao funciona da mesma maneira: “De fato, em sua
histéria e em suas metaforas, o zumbi é frequentemente um escravo” (LAURO &
EMBRY, 2008, p. 87, tradugao nossa). O corpo irreconciliavel do morto-vivo
(literalmente vivo e morto a0 mesmo tempo), para as autoras, propoe que o modelo
dialético do sujeito-objeto (uma das dualidades modernas ocidentais) é insuficiente,
propondo em seu lugar uma “dialética negativa” inspirada em Adorno (2009). “A
unica maneira de realmente se tornar pés-humano ¢ se tornar anti-sujeito” (LAURO
& EMBRY, 2008, p. 87, traducao nossa).

Lauro & Embry afirmam que ler o zumbi como um objeto concreto e real
expoe uma crise na corporificacao humana, além de explicitar como funciona o
poder e demonstrar a historia de opressao do homem sobre os outros. Isto porque,
nas suas origens, o zumbi ¢ um mito poés-colonial haitiano, um corpo reanimado
para trabalhar nas plantations coloniais sem salario, descanso ou alimento. Por ser
parte fundamental da mitologia da Revolu¢ao Haitiana, as autoras consideram que o
zumbi participa de duas categorias contraditorias: “escravidao” e “rebelidao”.

Ha outro tipo de zumbi, o cinematografico, que “[...] se transformou em um
conveniente bicho-papao que representa varias preocupagoes sociais” (LAURO &
EMBRY, 2008, p. 87, traducao nossa). O zumbi cinematografico foi traduzido como
consumismo desenfreado, a ameaca comunista e contaminacao viral, entre diversas
outras corporificacdes de medos ocidentais. O zumbi, por ser uma figura coletiva,
sem consciéncia — e, portanto, sem nog¢ao de subjetividade ou individualidade — ¢,
para as autoras, a Gnica figura que pode representar o p6és-humanismo.

Além de um coletivo, o zumbi também tem uma espécie de imortalidade
assustadora: na era de bombas de hidrogénio, o verdadeiro inimigo ¢ um ser que nao
pode morrer. Essa imortalidade desfigurada, segundo Lauro & Embry (2008), sao

uma lembranca de que a humanidade esta presa ao proprio corpo, zombando da

204



v.23,n.1,2022 (2023)

mortalidade humana e da prépria no¢ao de individualidade, visto que o medo, para
as autoras, aumenta a sensa¢ao de individualidade e isolamento, “pois o zumbi é um

antissujeito, ¢ a horda de zumbis é um enxame onde nao resta nenhum tragco do
individuo” (LAURO & EMBRY, 2008, p. 89, tradu¢ao nossa).

Portanto, ao contrario do vampiro, o zumbi representa um terror duplo:
ha o medo primario de ser devorado por um zumbi, uma ameacga que se
dirige principalmente ao corpo fisico, e o medo secundario de que, ao
perder a consciéncia, tornar-se parte da horda monstruosa. Ambos esses
medos refletem o reconhecimento da propria mortalidade e, em dltima
analise, revelam o medo primordial de perder o "eu". No entanto, na
figura do zumbi, o corpo e a mente sdo antinomias separadas (LAURO &
EMBRY, 2008, p. 89, tradugdo nossa).

A experiéncia vivida pela humanidade, na sua histéria de civilizagao, é uma de
tragilidade, pois a humanidade se define pela agéncia pessoal e consciéncia individual
e perder a consciéncia é ser um sub-humano, um prisioneiro e o zumbi é ambos. O
sujeito, como ¢é conhecido, segundo as autoras, nao sobrevive a morte do proprio
corpo. Nesse sentido, o zumbi é uma figura de fronteiras, pois nao esta nem vivo,

nem é consciente, ocupando simultaneamente categorias contraditorias.

Tomando emprestado o titulo e o espirito do "Manifesto Ciborgue" de
Haraway, um dos textos inaugurais da "teoria pds-humanista",
argumentamos aqui que o zumbi pode falar apenas como um modelo
discursivo um tanto ironico. O zumbi € anticatarse; assim, um "manifesto
zumbi" é aquele que nio pode pedir por mudancas positivas, mas pede
apenas pela destruicao do modelo reinante. Embora nosso ensaio seja, as
vezes, ironico e ciente da absurdidade de suas proprias sugestes (assim
como o género de filmes de zumbi, que frequentemente celebra-se como
"lixo" e "camp"), nunca estamos ridicularizando a pega pivotal e duradoura
de Haraway. Somos profundamente gratas ao "Manifesto Ciborgue" e
este ¢ nosso tributo (LAURO & EMBRY, 2008, p. 91, traducdo nossa).

O zumbi pode ser uma concep¢ao imaginaria mais efetiva do pés-humanismo,
pois tem em sua constru¢ao narrativas de opressio e relagoes de poder historicas.
Além disso, como o ciborgue, o zumbi é um modelo teérico que rompe fronteiras.
Enquanto o género informa a mitologia do ciborgue, a classe informa a mitologia do

zumbi, que é simultaneamente morto e vivo, sujeito e objeto e escravidao e rebelido.

205



CADERNOS PET FILOSOFIA UFPR

O zumbi, dessa forma, pode ser lido a favor e contra a filosofia humanista e a
psicanalise, além de expressar dinamicas de poder em uma perspectiva marxista,
decolonial e pés-industrial.

O modelo pés-humanista do zumbi pode estar relacionado a uma crise da
consciéncia como dimensao moral e ética, bem como a uma crise da consciéncia
como experiéncias subjetivas. “O zumbi é tanto um modelo eficaz para imaginar a
condi¢ao da pods-humanidade quanto, literalmente, um humano pds-(mortem)”
(LAURO & EMBRY, 2008, p. 92, tradugao nossa). Conectado especialmente com a
dualidade senhor/servo de Hegel, a dialética negativa do zumbi repensa estes

dualismos.

Cineastas e criticos tém observado a ressonancia do zumbi com o
desempenho mecanicista do trabalhador fabril, o servo ideologicamente
alimentado pela industria e o constantemente bocejante estado-nagao. O
individuo sob o capitalismo ¢ frequentemente caracterizado como um
zumbi (LAURO & EMBRY, 2008, p. 92, tradugao nossa).

O zumbi é um modelo mais pessimista, porém mais ressonante com o
capitalismo global da atualidade, no qual os mesmos produtos sio comercializados
ao redor do mundo e os trabalhadores estdo alienados da prépria humanidade,
buscando a imortalidade a0 mesmo tempo em que se decompoem. No capitalismo,
para Marx, a divisao do trabalho é mais eficiente quando o trabalhador é um apéndice
vivente da maquina, e, portanto, o sujeito ja se transformou, em partes, em objeto.

O zumbi esta constantemente em tensao, sendo uma constante nega¢ao do

(13

individuo pés-industrial, tornando “sujeito” e “nao-sujeito” termos ultrapassados,

visto que o zumbi ¢ os dois a0 mesmo tempo.

A falta de consciéncia do zumbi nao o torna um objeto puro, mas sim
abre a possibilidade de uma negac¢ao da divisao sujeito/objeto. Ele nao é,
como o ciborgue, um hibrido, nem é como o esquizofrénico de Gilles
Deleuze e Félix Guattari, uma multiplicidade; ao contrario, o zumbi é um
paradoxo que perturba todo o sistema (LAURO & EMBRY, 2008, p. 94,
traducao nossa).

Para Lauro & Embry (2008), o modelo do ciborgue nao destroi o sujeito, mas

o encobre em um verniz high-tech. Assim, para atingir o pés-humanismo de forma

206



v.23,n.1,2022 (2023)

efetiva, ndo sao as barreiras do corpo que devem ser embacgadas, mas as do sujeito
moderno ocidental, aquele do Iluminismo. “Na figura do zumbi, a posi¢ao do sujeito
¢ anulada, nao revitalizada” (LAURO & EMBRY, 2008, p. 95, traduc¢do nossa).

O zumbi, portanto, é uma analogia igualmente para a humanidade que existe
atualmente e para o futuro monstruoso que a aguarda. As autoras explicitam que nao
utilizam a ideia de “metafora”, pois esta requer equivaléncia. “A analogia do zumbi
funciona negativamente ao sugerir apenas a forma, ndo a substancia, da relagao
figurativa entre a humanidade e suas antiteses” (LAURO & EMBRY, 2008, p. 95,

traducao nossa).

Na maioria das versOes cinematograficas contemporaneas, para matar um
zumbi, é necessirio destruir seu cérebro. Para desfazer com sucesso a
posi¢ao do sujeito humanista liberal, que foi manchada por uma histéria
desumana moldada por relagdes de poder que talvez tenham sido
sugeridas pela oposi¢ao de sujeito e objeto, é preciso renunciar ao ja
flusério senso de individualidade (LAURO & EMBRY, 2008, p. 95,
traducdo nossa).

Frente ao poder econdomico, que também estabelece um dominio sobre a
natureza, o individuo é nulificado. Assim, a subjetividade é apagada pelo mesmo
aparato ao qual serve. A individualidade, nesse sentido, ¢ uma fic¢io que reforga a
domina¢ao. Com a ruptura da individualidade, é possivel desfazer as forgas de
serviddio do capitalismo, sem, contudo, imaginar um mundo para substitui-las.
Ainda, o zumbi esta completamente conectado com a expansao do capitalismo
global por ser uma apropriacio estadunidense do zumbi haitiano, sendo assim
“canibalizado” (LAURO & EMBRY, 2008, p. 96, tradu¢ao nossa) pelo cinema
ocidental. Mesmo que o zumbi possa ser lido como uma construgdo racista contra o
povo haitiano, a sua narrativa também reprisa, de certa forma, a Revolucao Haitiana.

A reapropriacao do zumbi como um consumista desenfreado pode ser lida
também como mais um ato imperialista. Assim, o zumbi nao pode ser separado do
imperialismo, do colonialismo e da estrutura capitalista. Na tradicao haitiana, o
zumbi nao é apenas um corpo sem alma, mas uma alma sem corpo, traduzindo para

a crenga pos-colonial as mesmas estruturas que construiram o sujeito moderno.

207



CADERNOS PET FILOSOFIA UFPR

O potencial dual do zumbi de representar tanto o escravo quanto a
rebelido de escravos é fundamental para a sua captura da imaginagao
ocidental. Ao reconhecer sua apropriagao e possivel ma apropriagao para
fins ideoldgicos, nio devemos desconectar o zumbi de seu passado
(LAURO & EMBRY, 2008, p. 98, tradugao nossa).

O zumbi cinematografico, por sua vez, por ser uma reflexdo da sociedade
contemporanea, assusta porque sua unica necessidade é consumir constantemente.
O zumbi, portanto, passou a ser uma representacao da escravidao capitalista, novos
escravos como o trabalhador fabril, mas também o consumidor, presos em uma
constru¢ao ideologica. O zumbi possui apenas duas fungoes: consumir e reproduzir,
que se configuram no mesmo ato, isto é, 20 mesmo tempo em que consome, produz

apenas mais zumbis em uma ac¢do exclusiva da necessidade.

O impulso reprodutivo do zumbi, a servico da "sociedade" zumbi (se é
que pode ser classificado assim), é tanto um desejo inconsciente quanto
um mero efeito colateral de sua prépria fome, pois é através de sua
mordida que o zumbi se reproduz. Portanto, nem mesmo se pode dizer
que o zumbi tem duas fung¢des separadas — consumo e reprodugdo — pois
o zumbi se reproduz a medida que consome (LAURO & EMBRY, 2008,
p. 99, traducao nossa).

Para as autoras, a figura infecciosa do zumbi ilustra o desejo da humanidade
de transferir suas mazelas, bem como o medo de doencas e rapida contaminacao.
Mas nenhum zumbi é curado ao passar sua mazela para outro corpo: “nenhum
apetite é saciado, todos se tornam escravos” (LAURO & EMBRY, 2008, p. 100,
traducao nossa). Ainda, o zumbi representa o isolamento no corpo individual e a
ansiedade em relacao ao dualismo cartesiano.

Os exemplos de gumbis da vida real fornecidos por Lauro & Embry (2008) sao
trés: elas mencionam a febre puerperal, que acontecia quando bactérias de corpos
mortos infectavam mulheres em trabalho de parto; os doentes mentais de Foucault;
e a morte cerebral de Terry Schiavo, cujo marido queria desligar as maquinas que a
mantinham “viva”. Lauro & Embry (2008) apresentam estes exemplos para estender

a indetermina¢ao do zumbi como analogia ou objeto concreto. Ainda, criticam o

208



v.23,n.1,2022 (2023)

texto de Haraway, pois os exemplos apresentados no mito do ciborgue, para as
autoras, sao criados por decisoes, momentos de cogni¢ao e subjetividade.

Ainda, falam sobre um possivel julgamento moral sobre a bondade ou
maldade do zumbi, mas estes julgamentos se encontram fora do zumbi, que nao

possui consciéncia para julgar o certo do errado.

Se o potencial do sujeito pés-humano existe em sua coletividade (e em
sua multiplicidade e hibridismo), entdo o zumbi pés-humano ¢ aquele que
renuncia a consciéncia como a conhecemos - abracando uma experiéncia
singular de enxame. O que o zumbi revela, portanto, ¢ que a inauguragao
do pés-humano s6 pode ser o fim do capitalismo. Isso ndo ¢ uma visao
utépica, nem um chamado para a¢ao. Apenas estamos observando que o
capitalismo e o poés-humanismo estdo mais conectados do que foi
previamente articulado: um precisa morfrer para que O outro possa
comecat. O zumbi "sabe" (¢ claro, o zumbi nio sabe de nada) que o pds-
humano é o fim do jogo: é um devir que é o fim dos devires. E por isso
que o zumbi deve permanecer antirresolucao, anticatarse e nao pode falar
(LAURO & EMBRY, p. 100, tradu¢ao nossa).

As autoras concluem reforcando a pergunta que separa os dois modelos de
pos-humanismo: o fim sera monstruoso ou libertador? Nao ha como saber, visto
que ¢ uma pergunta que pertence ao futuro. Mas o zumbi, enquanto figura que apaga
a subjetividade, individualidade, capacidade de raciocinar, nao havera diferenca entre
um futuro monstruoso ou libertador. A maior ironia é que, para as autoras, quando

a humanidade se tornar pés-humana, ela nao sabera.

3. ENTRE O CIBORGUE E O ZUMBI

Ambos os textos estao comprometidos com a ironia, com a realidade social e
com a fic¢do, enquanto buscam uma critica as superestruturas do capitalismo,
colonialismo e, no caso de Haraway, do patriarcado. O ciborgue, comprometido
com o feminismo, se opoe ao zumbi, comprometido com a questao de classe. Sem

a interseccionalidade, terfamos de elencar prioridades: qual opressio ¢ mais

209



CADERNOS PET FILOSOFIA UFPR

determinante? Esta se¢do, contudo, se pretende interseccional para analisar os dois
textos.

Enquanto o texto de Haraway (2000) esta mais comprometido com a tradi¢ao
do pensamento pés-humanista e esteja, acredito eu, muito melhor fundamentado,
penso que Lauro & Embry (2008) tém um um argumento soélido sobre o dualismo
sujeito/objeto. Haraway esta preocupada com as fronteiras fisicas, ainda que trate
brevemente da dualidade fisico/nao-fisico; Lauro & Embry preocupam-se com as
fronteiras subjetivas que isolam os individuos na individualidade. Para Lauro &
Embry (2008), a humanidade esta presa em seu proprio corpo e nao pode libertar-
se nem apos a morte. Para as autoras, o corpo € o aprisionamento do sujeito, que
por sua vez tem suas proprias grades na individualidade promovida pelo capitalismo.
Ja Haraway (2000) pensa que o corpo tem certa permeabilidade e advoga pela
ampliacao desta permeabilidade, afastando a visao do corpo como um dispositivo
de isolamento subjetivo.

Haraway investe na ideologia high-tech, mas a abandona mais tarde quando
escreve suas Camille Stories (2016) juntamente com Vinciane Despret e Fabrizio
Terranova, apostando nos hibridos humanos/animais e nas inimeras relagdes
multiespécies, e por isso, acredito que Haraway, apesar de criticar no Manifesto
aqueles que estao demasiado presos na nogao do organico, apreciaria a especulagdao
de Lauro & Embry (2008) sobre os zumbis como modelos negativos de pos-
humanismo.

Contudo, ha muitas criticas que Lauro & Embry aplicam sobre Haraway que
sao ou descartadas no contexto do mito do ciborgue ou no préprio texto, sobretudo
quando as autoras falam que o modelo do ciborgue exige um momento de
consciéncia, de tomada de decisdao. Haraway (2000, p. 88-89) escreve: ““Nos’ nao
escolhemos, originalmente, ser ciborgues. A ideia de escolha esta na base, de
qualquer forma, da politica liberal e da epistemologia que imaginam a reprodugio

2>

dos individuos antes das replicacbes mais amplas de ‘textos™. Nem a costureira que

se entrelaca com sua maquina de costura para prover seu sustento nem o tetraplégico

210



v.23,n.1,2022 (2023)

atrelado a sua cadeira de rodas tiveram escolha ao fundirem-se com suas maquinas.
Enquanto os exemplos de Haraway atacam sua problematica diretamente, os gumzbis
da vida real de Lauro & Embry estdao presos no contexto de medicalizagao do corpo:
a febre puerperal, os doentes mentais, os pacientes com morte cerebral.

O modelo do zumbi, por sua vez, resolve um problema explicitado por
Haraway em seu mito do ciborgue: a de serem filhos do militarismo e do capitalismo.
O zumbi, ainda que seja em partes filho do capitalismo e do colonialismo, surgiu de
uma crenga legitima pos-colonial caribenha, estando, penso eu, muito mais do lado
dos oprimidos do que dos opressores. O zumbi cinematografico, por outro lado, é
uma criacdo, na sua diegética, da ciéncia e suas experimentagoes, que frequentemente
estdo associadas ao militarismo e ao capitalismo, Contudo, uma vez fora do
laboratério, o modelo do zumbi é um problema de todos. O ciborgue ¢ inacessivel
e o zumbi é mais acessivel do que desejado, em seu mito.

Hayles (1999, p. 285) comenta sobre os prazeres das teorias pos-humanistas:
“E quanto aos prazeres? Para algumas pessoas, incluindo eu, o p6s-humano evoca a
perspectiva empolgante de sair de algumas das antigas limitacbes e abrir novas
formas de pensar sobre o que significa ser humano”. Lauro & Embry admitem que
seu modelo nao ¢ libertador ou otimista, mas pessimista e sem resolucdo, fugindo da
noc¢ao de prazer que as teorias pos-humanistas normalmente negociam.

Haraway comenta na conclusiao de seu texto que o ciborgue representa uma
regeneracao: “‘sugiro que os ciborgues tém mais a ver com regeneragao,
desconfiando da matriz reprodutiva e de grande parte dos processos de nascimento”
(HARAWAY, 2000, p. 98). Neste ponto, Lauro & Embry preferem centralizar na
imortalidade monstruosa do zumbi, mas também nas funcbes de consumo e
reproducao que estao convergidas no mesmo ato. Assim, nenhuma das reprodugoes
contidas nos textos estd comprometida com a reproduciao “natural”, bioldgica,
aquela da familia nuclear.

Mas o ciborgue e o zumbi niao sao modelos concorrentes, penso eu. Um,

contudo, ¢ mais dificil de ser pensado concretamente que outro. E mais facil pensar

211



CADERNOS PET FILOSOFIA UFPR

em um usuario de 6culos como um ciborgue, por exemplo, que um paciente
contaminado com alguma virose perca suas capacidades de cognicao e consciéncia.
Escrevo que nao sao concorrentes, pois é possivel que sejam sucessivos: primeiro
ciborgues, depois zumbis. Enquanto o ciborgue é o apocalipse das fronteiras
corporeas, o zumbi é o apocalipse das fronteiras subjetivas e um apocalipse pode
acontecer antes do outro, sem disputar qual é o mais importante. E possivel pensar
que enquanto Haraway inscreve seu mito em uma espécie de reforma socialista das
formas corporeas, Lauro & Embry propdem uma revolugiao devastadora, visto que

nao propoem solugoes ou alternativas, da nogao de sujeito autbnomo.

CONCLUSAO

A melhor forma de conciliar estes dois modelos ¢ presumindo que eles
possam acontecer a0 mesmo tempo, com uma leve alteragao no modelo de Lauro &
Embry (2008): baseado em midias recentes, como The Last of Us (2023-) e The Girl
with all the Gifts (2016), nos quais ha um entrelacamento de espécies, se posso chamar
assim, e certos individuos — duas garotinhas — mantém sua agéncia e consciéncia
mesmo infectadas com o fungo zumbi. Dessa forma, nao ¢ o sujeito que morre, mas
o sujeito moderno, individualizado, autonomo e isolado do restante do mundo que
niao tem mais espago, que da espago a um sujeito permeavel, multiespécies e
simbionte.

Nessa possibilidade, a tecnologia high-tech cede espago a biotecnologia quando
Melanie (The Girl with all the Gifts, 2016) e Ellie (The Last of Us, 2023), nascidas de
gestantes infectadas, criam nao uma imunidade, mas uma nova espécie. Em especial,
Melanie é capaz de transformar o contagio do fungo, que passa de ser transmitido
por mordidas para ser transmitido pelo ar. Ela entao escuta do humano que a
acompanhava “esta tudo acabado” e responde “nio, o mundo apenas nao pertence

mais a voces”’, pondo assim, fim 2 dominancia da espécie humana.
bl b

212



v.23,n.1,2022 (2023)

Esta visao, altamente organica, biologica e até, podem acusar, evolucionista,
resolve o problema da falta de solugdo presente no modelo do zumbi e representa
uma permeabilidade do corpo nao em relagao as maquinas, mas em relagao as outras
espécies — no caso, os fungos —, sendo um modelo de pés-humanidade razoavel.
Isso porque é possivel pensar no zumbi como uma criagao ciborgue, feita com
recursos tecnolégicos, que embrenha-se no organico causando uma simbiose e

simbiogénese, nos moldes de Lynn Margulis (1999).

REFERENCIAS

ADORNO, Theodor. Dialética Negativa. Sao Paulo: Zahar, 2009.

BOLTER, Jay David. Posthumanism. IN: JENSEN, K. B.; CRAIG, R. T. (Eds.).
The International Encyclopedia of Communication Theory and Philosophy.
Estados Unidos: John Wiley & Sons, 2016. p. 01-08.

FERRANDO, Francesca. Posthumanism, Transhumanism, Antihumanism,
Metahumanism, and New Materialisms: Differences and Relations. Existenz, v. 8,

n. 2, 2013. p. 26-32.

GANE, Nicholas. HARAWAY, Donna J. When We Have Never Been Human,
What Is to Be Done?: Interview with Donna Haraway. Theory, Culture & Society,
23(7-8), 20006. p. 135-158.

HALBERSTRAM, Judith. LIVINGSTON, Ira. Introduction: Posthuman Bodies.
IN: HALBERSTRAM, ]J.; LIVINGSTON, I. (Org). Posthuman Bodies.
Bloomington e Indianapolis: Indiana UP, 1995. p. 01-19.

HARAWAY, Donna. O Manifesto Ciborgue. IN: HARAWAY, D.; KUNZURU, T.
Antropologia do ciborgue: As vertigens do pds-humano. 2a. Edi¢ao. Belo
Horizonte: Auténtica, 2000. p. 35-118.

HARAWAY, Donna. Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene.
Durham/Londres: Duke University Press, 2016.

213



CADERNOS PET FILOSOFIA UFPR

HASSAN, Thab. Prometheus as Performer: Toward a Posthumanist Culture. IIN:
BERAMOU, M.; CARAMELLO, C. (Eds.) Petformance in Postmodern Culture.
Wisconsin: Coda Books, 1997

HAYLES, N. Katherine. How We Became Posthuman: Virtual Bodies in
Cybernetics, Literature, and Informatics. Chicago e Londres: The University of
Chicago Press, 1999.

LAURO, Sarah J., EMBRY, Karen. A Zombie Manifesto: The Nonhuman
Condition in the Era of Advanced Capitalism. Boundary, 2, 2008. p. 85-108.

MARGULIS, Lynn. The Symbiotic Planet: a new look on evolution. Londres:
Phoenix Books, 1999.

MIAH, Andy. A Critical History of Posthumanism. IN: GORDJIN, B,
CHADWICK, R. (Eds.). Medical Enhancement and Posthumanity. Alemanha:
Springer, 2008. p. 71-94.

PEPPERELL, Robert. The Posthuman Condition: Consciousness Beyond the
Brain. Reino Unido: Intellect Ltd, 2009.
REFERENCIAS — FILMOGRAFIA

GIRL With All the Gifts, The. Dirigido por Colm McCarthy. Gra-Bretanha:
Warner Bros. Pictures, 2016 (111 min.). LAST of Us, The [Seriado]. Produzido por
Neil Druckmann e Craig Mazin. Estados Unidos: HBO, 2023.

214



v.23,n.1,2022 (2023)

Recebido 10/06/2023

Aprovado 03/11/2023

Licenca CC BY-NC 4.0

©@®&

215



