
C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

134 
 

/artigos  

Novos Materialismos e a 

Retomada Feminista de 

Corpos, Tecnociências e 

Materialidades 

 
 

 

Matheus Henrique da Mota Ferreira 

Universidade Federal do Rio de Janeiro 

https://orcid.org/0000-0003-4161-4730 

matheushmf01@gmail.com 

 
RESUMO: O texto tem por objetivo apresentar uma série de pensadoras 

feministas contemporâneas associadas a uma linhagem frequentemente referida 

como “novos materialismos”. Em contraposição a uma “virada linguística” 

percebida como ainda hegemônica, as neo-materialistas têm buscado uma 

retomada da matéria, criando e mantendo um campo profícuo para teorizar (com) 

o corpo e para o engajamento com as tecnociências. Faremos um sobrevoo 

panorâmico por algumas obras de Stacy Alaimo, Susan Hekman, Lynda Birke, 

Nancy Tuana e Myra Hird, no intuito de apresentar ferramentas conceituais 

importantes que vêm sendo desenvolvidas nesse campo e que podem (e devem) 

ser extrapoladas se objetivamos superar (materialmente) as divisões entre 

tecnociências e ciências humanas. 

 

PALAVRAS-CHAVE: novos materialismos; feminismo materialista; virada 

material; virada corporal; virada não-humana. 

 

ABSTRACT: The text aims to present a series of contemporary feminist thinkers 

associated with a lineage often referred to as ‘new materialisms’. In 

opposition to a ‘linguistic turn’ perceived as still hegemonic, neo-

materialists have sought a reclaiming of matter, creating and maintaining a 

fruitful field for theorising (with) the body and for engaging with the 

technosciences. We will take a panoramic flight over some works by Stacy 

Alaimo, Susan Hekman, Lynda Birke, Nancy Tuana and Myra Hird, in order to 

present important conceptual tools that have been developed in this field 

and that can (and should) be extrapolated if we aim to (materially) overcome 

the divisions between the technosciences and the human sciences. 

 

KEYWORDS: new materialisms; materialist feminism; material turn; somatic 

turn; nonhuman turn. 

 

 

 

 

https://orcid.org/0000-0003-4161-4730


v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

135 
 

Introdução   
 

Nosso texto tem por objetivo central apresentar uma série de pensadoras 

feministas contemporâneas que aderem, em maior ou menor grau, a uma linhagem 

recente de produções frequentemente referida como “novos materialismos” — os 

quais seriam decorrentes de um “evento” na teoria contemporânea que se costuma 

denominar como “virada materialista”. Com uma abordagem panorâmica dos 

projetos de várias autoras, pretendemos mostrar como as neo-materialistas vêm 

criando e mantendo um campo profícuo para pensar as relações entre 

materialidades, corporalidades e tecnociências, produzindo uma série de ferramentas 

conceituais importantes para pensar tais relações em nossa contemporaneidade. 

 
Alaimo e Hekman - apresentando os novos materialismos 
 

Na antologia organizada por Stacy Alaimo e Susan Hekman (2008), as autoras 

pretendem “trazer o material, especificamente a materialidade do corpo humano e 

do mundo natural, para o primeiro plano da teoria e prática feministas” (ALAIMO 

& HEKMAN, 2008, p.1). Na visão delas, a materialidade, “particularmente aquela 

dos corpos e naturezas”, tem sido um lugar tão volátil para a teoria feminista que o 

procedimento padrão “para a maioria dos feminismos contemporâneos requer que 

se distanciem [as feministas] o máximo possível do domínio maculado da 

materialidade ao se refugiar no interior da cultura, discurso, e linguagem”. A tese 

explícita das pesquisadoras é de que há um impasse no pensamento feminista 

“causado pela virada [turn] linguística contemporânea”, o que decorreria do advento 

do pós-modernismo e pós-estruturalismo com a atenção concentrada em “modelos 

sócio-construtivistas”. As análises feministas sob tais influências enfatizaram práticas 

discursivas de constituição da posição social das mulheres e desconstruções de 

conceitos que definem e depreciam as mulheres (ALAIMO & HEKMAN, 2008, 

p.1). 

As autoras admitem que a “virada ao linguístico e ao discursivo tem sido 

enormemente produtiva para o feminismo”, principalmente a partir da crítica ao 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

136 
 

pensamento ocidental, que revela como ele sempre foi estruturado por uma série de 

dicotomias generificadas informadas pela dicotomia masculino/feminino, como 

“cultura/natureza, mente/corpo, sujeito/objeto, racional/emocional”. O grande 

argumento a se destacar nessa crítica do feminismo pós-moderno ao pensamento 

dicotomizado é a necessidade de “desconstruir a própria dicotomia”, levando a uma 

compreensão que não se embase em oposições (ALAIMO & HEKMAN, 2008, p.1-

2). Contudo, há, apontam as autoras, uma dicotomia que as críticas pós-modernas 

“parecem abraçar quase sem questionamento: linguagem/realidade” (ALAIMO & 

HEKMAN, 2008, p.2). De um modo talvez reativo ao que tomam pela característica 

opção da epistemologia modernista por se embasar no “acesso objetivo a um mundo 

real/natural”, os pós-modernistas defenderiam que “o real/material é inteiramente 

constituído pela linguagem” (ALAIMO & HEKMAN, 2008, p.2). Esses teóricos 

desertaram da dinâmica oposicional por uma escolha do polo discursivo como 

“fonte exclusiva da constituição da natureza, sociedade e realidade”, de tal modo 

que, quando a matéria e a realidade material são reconhecidas (e às vezes elas são!), 

elas são “postulada[s] como um domínio inteiramente separado daquele da 

linguagem, discurso, e cultura” (ALAIMO & HEKMAN, 2008, p.2-3); e essa 

separação resulta no campo feminista centrar suas análises no campo do cultural, 

textual ou linguístico, à revelia dessa materialidade — reconhecida quando muito 

como outro passivo das formações discursivas. 

Talvez, reconhecem as autoras, essa seja uma descaracterização da posição pós-

moderna (talvez nem se possa falar objetivamente em uma tal posição). De todo 

modo, elas reconhecem que teóricos como Gilles Deleuze (1925 - 1995) e Michel 

Foucault (1926 - 1984) “acomodaram o material em seus trabalhos”, e influenciaram 

autores materialistas, por mais que “a força material” de seus trabalhos tenha sido 

“ignorada devido ao foco exclusivo no discursivo” (ALAIMO & HEKMAN, 2008, 

p.3). O pós-modernismo feminista, talvez melhor expresso na figura de Butler, tem 

um “evidente” foco no discursivo, tal que “aos olhos de muitas feministas”, a 

recepção de “Gender Trouble (1990) e Bodies That Matter (1993) [livros de Butler] é 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

137 
 

evidência [...] de que o feminismo pós-moderno se afastou do material” (ALAIMO 

& HEKMAN, 2008, p.3). 

Essa hiperinflação do discursivo na teoria e prática feministas teria tirado a 

atenção dos corpos materiais vividos e práticas corporais. Surgem grupos 

descontentes com esse cenário. Por exemplo, um “emergente grupo de teóricas 

feministas do corpo” que defendem o tratamento da materialidade dos corpos como 

uma força ativa e recalcitrante, e o engajamento com a ciência e medicina “por modos 

inovativos, produtivos ou afirmativos” (ALAIMO & HEKMAN, 2008, p.4). 

Também as feministas-ambientalistas têm insistido na necessidade de tomar em 

conta mais seriamente a “materialidade do mundo mais-que-humano”, uma vez que 

a aliança entre feminismo e ambientalismo vinha sendo escanteada pelo medo de 

uma aproximação romântica e essencialista entre o feminino e o natural. Por isso 

grandes teóricas feministas, afirma Alaimo (2000 apud ALAIMO & HEKMAN, 

2008, p.4), “de Simone de Beauvoir a Gayle Rubin e Monique Wittig, têm buscado 

uma ‘fuga da natureza’, implacavelmente desemaranhando ‘a mulher’ do suposto 

fundamento de essencialismo, reducionismo e estase”. O perigo, afirmam as autoras, 

é que ao se afastar da ‘natureza’, essas feministas reconfirmam esse campo como a 

“traiçoeira areia movediça da misoginia” (ALAIMO & HEKMAN, 2008, p.4). Esse 

descuido com a posição da natureza se emaranha com o descuido em relação à 

materialidade, desembocando nessa situação em que o “feminismo material 

demanda profundas – mesmo chocantes – reconceituações da natureza”, que deem 

conta de sua “agência, significância e contínuo poder transformativo” (ALAIMO & 

HEKMAN, 2008, p.5). 

Uma das áreas de maior descontentamento com essa situação seriam os estudos 

da ciência feministas (feminist science studies ou FSS), os quais teriam passado de um 

momento focado na crítica ao androcentrismo na ciência (feita por e para homens), 

manifesta nos conceitos e práticas científicos masculinos que assim moldam a 

construção da “realidade”; para um momento de “explorar abordagens alternativas 

que tragam o material de volta para a ciência sem perder os insights do construtivismo 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

138 
 

social” (ALAIMO & HEKMAN, 2008, p.5). Os trabalhos ao redor do “novo 

empirismo” de Sandra Harding, Helen Longino, Lorraine Code, e Lynne Hankinson 

Nelson são destacados, mas recebem especial importância as formulações de Donna 

Haraway e Karen Barad, por responder, via o feminismo, às tentativas de Bruno 

Latour (1947 - 2022) e Andrew Pickering de trazer a ontologia e a agência material 

do mundo para o centro dos estudos sociotécnicos. Essas autoras “desenvolveram 

teorias que definem o humano, não-humano, tecnológico e natural como agentes 

que conjuntamente constroem os parâmetros de nosso mundo comum”, com 

importantes consequências para pensar o lugar das mulheres (e outros 

marginalizados/outrizados [othered]) em nosso mundo. As relações entre 

tecnociências (inclusive os discursos científicos, como partes de práticas materiais de 

intervenção no mundo) e a constituição dos corpos (inclusive a própria 

categorização de corpos segundo determinações sexo-genéricas) ganham 

centralidade nas abordagens neo-materialistas inspiradas nessas autoras. 

Por fim, Alaimo e Hekman nos conduzem a um diagnóstico do desconforto 

contemporâneo da teoria e prática feministas, devido à “perda do material” 

(ALAIMO & HEKMAN, 2008, p.6). A relação das produções neo-materialistas(-

feministas) com a materialidade se explicita com uma convocação para o “retorno” 

à materialidade no pensamento teórico-crítico-filosófico. Nos parece, contudo, que 

afirmar que a matéria havia  sido perdida na geração anterior de produções teóricas 

é ir “longe demais”. Que matéria se perdeu? Quem a perdeu? E quem tinha a posse 

sobre a materialidade antes para, então, poder perdê-la? A própria história do 

movimento feminista (e dos estudos de gênero como seu “braço teórico”77) é 

marcada pela tensão com um suposto materialismo/naturalismo anterior – tanto a 

este que as autoras chamam de “novo”, mas também àquele que podemos chamar a 

partir de suas críticas como um “materialismo discursivo” ou  “cultural” – que 

buscava determinar por si a natureza da matéria e dos corpos, em particular os 

 
77 Para mais sobre a relação entre os feminismos materialistas e o campo dos estudos de gênero/feministas/queer, ver 
Ferreira (no prelo). 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

139 
 

femininos. Talvez faça mais sentido pensar essa trajetória histórica como uma de 

lenta e tortuosa retomada do material – como os movimentos indígenas falam em 

retomada de seus territórios – pelas feministas, mesmo que haja “desvios 

discursivistas/culturalistas/ linguisticistas” pelo caminho, do que uma de “perda e 

retorno” da materialidade. Dito isso, admitimos nosso alinhamento com algumas das 

propostas de lidar com esse diagnóstico (da perda e retorno) por parte das autoras, 

como a defesa de Barad por “construir um lastro [ballast]” contra certas tendências 

no campo teórico-crítico-filosófico de “definir uma teoria como um jogo sem 

restrições [unconstrained play]” (ALAIMO & HEKMAN, 2008, p.6). Essa tendência 

de reagir a um excesso percebido na virada linguística construindo sobre suas bases, 

de não retornar ao moderno, mas atingir o “objetivo pós-moderno” pela 

“desconstrução da dicotomia material/discursiva que retém ambos os elementos 

sem privilegiar nenhum”, é o que vai caracterizar os trabalhos que as autoras têm 

chamado de “virada material [material turn] na teoria feminista, uma onda da teoria 

feminista que leva a matéria a sério” e se compromete com o projeto de “repensar 

radicalmente a materialidade, o próprio ‘material [stuff]’ de corpos e naturezas” 

(ALAIMO & HEKMAN, 2008, p.6). 

Essa virada material da teoria feminista abre questões fundamentais sobre 

ontologia, epistemologia, ética e política. As feministas materiais “querem saber 

como podemos definir o ‘real’ na ciência e como podemos descrever a agência não-

humana em um contexto científico”; aquelas que estudam o corpo “querem 

definições da corporalidade humana que dêem conta de como o discursivo e o 

material interagem na constituição de corpos”; elas retomam a ética para se centrar 

não em princípios discursivos, mas nas “consequências materiais”, em “práticas 

éticas’ enquanto “ações corporificadas, situadas”; também as feministas materiais 

reconsideram a política enquanto “decisões inscritas [scripted] em corpos materiais”, 

gerando consequências que demandam respostas (políticas) dos corpos; ainda em 

termos de uma política e ciência ambientais, essa abordagem pretende tirar a 

natureza do plano de fundo e insistir que ela seja considerada como um “ator no 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

140 
 

domínio da política, assim como no da ciência” (ALAIMO & HEKMAN, 2008, 

pp.7-9). 

Alaimo e Hekman falam na necessidade de integrar as múltiplas novas teorias 

da materialidade em um paradigma emergente no feminismo contemporâneo; sua 

antologia tem o intuito de facilitar esse processo de integração, além de demonstrar 

sua hipótese “de que esse paradigma está emergindo atualmente e de que ele é um 

movimento necessário e revigorante para o feminismo contemporâneo” (ALAIMO 

& HEKMAN, 2008, p.9): 

As emergentes teorias da materialidade desenvolvidas nos 
feminismos materiais são cruciais para cada aspecto do 
pensamento feminista: estudos da ciência, feminismos ambientais, 
feminismos corporais, teoria queer, estudos da deficiência, teorias 
de raça e etnicidade, justiça ambiental, feminismo (pós-)marxista, 
estudos de globalização, estudos culturais (ALAIMO & 
HEKMAN, 2008, p.9). 

 

Articular as novas produções desses inúmeros campos em um “paradigma 

emergente” coerente tem sido uma busca constante das defensoras dos novos 

materialismos. Este é o paradigma que pretendemos apresentar ao longo das 

próximas seções, partindo de recortes de discussões específicas por algumas de suas 

autoras. Nosso intuito, por certo, não é dar-lhes um tratamento exaustivo, mas 

apresentar essa linhagem paradigmática, mostrando sua relevância para o tratamento 

de questões sobre tecnociências, corpos e materiais. É relativamente fácil perceber a 

condição comum negativa (a oposição a um excesso de linguagem ou discurso) 

dessas várias abordagens; mais difícil, contudo, é notar o que há em comum em 

termos de ‘retorno’ – ou como preferimos, retomada – à materialidade. 

 
Alaimo - o material, o corporal e o ambiental 
 

Para Stacy Alaimo (2010), o século XX termina com – e o XXI começa 

seguindo essa tendência – um tratamento teórico e retórico frágil em relação à 

matéria e ao ambiente. “Matéria, o vasto material [stuff] do mundo e de nós mesmos, 

foi subdividida em ‘pedaços’ gerenciáveis ou achatada em uma ‘lousa em branco’ 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

141 
 

para a inscrição humana”. Também o “ambiente teve seu sangue, suas criaturas vivas, 

suas interações e relações drenados – [...] tudo que é reconhecível como ‘natureza’ – 

para que ele se tornasse um mero espaço vazio, um ‘terreno inconteste’ para o 

‘desenvolvimento’ humano” (ALAIMO, 2010, p.1-2). Sua tentativa, em seu trabalho 

solo, se centra em retomar a matéria (the matter/a questão/o assunto), “[a] condição 

de ou estado de coisas em relação a uma pessoa ou coisa, especialmente como um 

assunto de interesse ou maravilhamento [subject of concern or wonder]” (ALAIMO, 2010, 

p.2), segundo a definição do dicionário Oxford. The matter, a própria matéria que se 

quer tomar em questão; a questão que volta a se infiltrar, que chama a atenção 

conforme se torna subject, um tema de preocupação e espanto, exatamente porque 

desfaz as divisões convencionais entre o objetivo (esse sim uma matéria em sentido 

“próprio”!), e o subjetivo (que não deveria envolver materiais, mas os sujeitos 

humanos, metafisicamente distintos do resto do mundo!).  

Interesse [ou preocupação, concern] e maravilhamento [ou espanto, 
wonder] convergem quando o contexto para a ética se torna não 

meramente social, mas material – as paisagens emergentes e em 

última instância imapeáveis de forças biológicas, climáticas, 
econômicas e políticas em interação. (ALAIMO, 2010, p.2) 

 

A solução de Alaimo nesse texto é buscar epistemologias mais polposas 

[capacious] e se atentar para o que ela chama de trans-corporeidade, o fato de a 

corporeidade humana ser sempre já entrelaçada [intermeshed] com aquela dos 

mundos/ambientes mais-que-humanos. Há uma mobilidade entre os limiares dos 

corpos que os entre-constitui, de tal modo que o ambiente deixa de ser um espaço 

vazio preenchido com recursos para usos diversos, e se torna “um mundo de seres 

carnosos [fleshy] com suas próprias necessidades, reivindicações e ações” (ALAIMO, 

2010, p.2), em que as carnes de uns compõem as dos demais nas tramas materiais 

compartilhadas. Assim, ela resume sua proposta teórica: “Trans-corporeidade, 

enquanto um sítio teórico, é onde teorias corporais, teorias ambientais e estudos das 

ciências se encontram e se misturam de formas produtivas”, gerando um espaço para 

“o movimento através da corporeidade humana e natureza não-humana [que] 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

142 
 

necessita de modos de análise ricos e complexos que viajem através dos territórios 

emaranhados do material e discursivo, natural e cultural, biológico e textual” 

(ALAIMO, 2010, p.3). O ambiente, afirma Alaimo, não está lá fora, “mas é sempre 

a nossa própria substância” (ALAIMO, 2010, p.4), parte constitutiva de nossos 

corpos porosos para trocas com os demais corpos que compartilham desse meio 

comum – e ele mesmo constituído pelas inter-relações dos corpos que o habitam. 

A autora critica o modo como o “conceito mais revolucionário da teoria 

feminista” – o conceito de gênero – insiste na oposição entre natureza e cultura, em 

vez de “transformar os dualismos generificados [ou gendrados, gendered] – 

natureza/cultura, corpo/mente, objeto/sujeito, recurso/agência, e outros – que têm 

sido cultivados para depreciar e silenciar certos grupos de viventes humanos e não-

humanos” (ALAIMO, 2010, p.5). As feministas vivem em uma constante fuga do 

“espectro da natureza” – ou mesmo do “espectro da biologia” –, o que cria esse 

espaço no qual pode se arvorar um essencialismo biológico de cunho determinista, 

usado para calcar discursos sexistas, racistas, e heteronormativos. Para Alaimo, a 

atitude correta seria, em vez de evitar esse campo e deixá-lo como está, “reformular 

as normas, valores e pressupostos que permeiam esse campo”; paradoxalmente, “o 

único modo de verdadeiramente esconjurar os espectros gêmeos da biologia e 

natureza é [...] conceder-lhes carne [flesh], permitir-lhes se materializar mais 

completamente, e atentar para suas materializações precisas” (ALAIMO, 2010, p.5-

6). 

Bebendo das obras de Latour, a autora sugere que as tramas materiais que o 

novo feminismo materialista pretende compreender envolvem (ao menos) três 

modos de investigação: da realidade natural, da narratividade textual e da coletividade 

social. A maior parte das investigadoras, contudo, se especializa em apenas um 

desses modos e, em geral, ao estudar “o literário”, “o científico” ou “o discursivo”, 

deixam de ver as condições materiais e seus modos de determinação mediada e 

parcial, de restrição do campo de possibilidades de movimentos para esses seres. Se 

pensarmos em função desses três modos de investigação, pode-se dizer que os novos 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

143 
 

materialismos se debruçam, simultaneamente, sobre os três e sobre os modos 

específicos como estes nos provocam a (re)pensar a matéria. Há matéria na natureza, 

nos textos ou na sociedade, uma vez que a matéria se torna, de fato, o nome (e 

conceito) para aquilo que há de comum entre todas as coisas e processos. Algumas 

das pensadoras neo-materialistas, para Alaimo, “abraçaram o trabalho de Spinoza e 

Deleuze como contra-tradições para a virada linguística”, como Moira Gatens, Claire 

Colebrook e Elizabeth Bray. Enquanto outras buscaram retomar e reler 

(materialisticamente) os trabalhos desse momento ‘anterior’, que Alaimo também 

chama de pós-estruturalismo, tais como Vicki Kirby e Elizabeth Wilson (que 

retomam Derrida), ou Karen Barad (que retoma Foucault e Butler). “Juntas, essas 

teóricas, juntamente com outras, constituem a virada material na teoria feminista, 

uma onda da teoria feminista que leva a matéria a sério” (ALAIMO, 2010, p.6). 

Mas o que é ‘levar a matéria a sério’? Faz sentido aqui também destacar o 

diálogo crítico de Alaimo com Grosz, quando ela comenta sobre o que a teoria 

feminista (e teoria crítica em geral) teria esquecido: “não apenas o corpo, mas aquilo 

que o faz possível e que limita suas ações: o estatuto precário, acidental, contingente, 

oportuno, empenhado, dinâmico da vida em um mundo desordenado [messy], 

complicado, resistente e bruto de materialidade”; e insiste que: 

nós precisamos entender o corpo, não como um organismo ou 
uma entidade em si mesma, mas como um sistema, ou série de 
sistemas abertos [open-ended], funcionando no interior de outros 
sistemas imensos que não pode controlar, [mas] através dos quais 
ele pode acessar e adquirir suas habilidades e capacidades (GROSZ, 
2005 apud ALAIMO, 2010, p.10).  

 

Há um forte alinhamento entre esse projeto e o da trans-corporeidade de Alaimo, 

todavia só até certo ponto, conforme Grosz se distingue e distancia do que chama 

de “eco-feminismo e eco-filosofia”, enquanto ramos do movimento ecológico. Sua 

(re)leitura de Darwin é posta como “uma perspectiva que transcende qualquer tipo 

de ambientalismo”, e “projeta uma filosofia darwiniana que é rica tanto de um 

reconhecimento da materialidade como de um sentido de admiração [wonder] — mas 

a qual dispensa preocupações ambientais” (ALAIMO, 2010, p.11). Para Alaimo, o 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

144 
 

darwinismo de Grosz se torna um observador transcendente e desincorporado, 

“reinstalando um sujeito inclusive humanista, até deificado”, algo inaceitável para 

alguém com os compromissos éticos e políticos que Alaimo mantém com o 

ambientalismo e a justiça social.  

Nisso ela encontra aliados melhores nos trabalhos de Harold Fromm e Edward 

Casey, os quais a ajudam a mapear os fluxos que permeiam os corpos singulares, 

percebendo-os em continuidade com o ambiente, conforme o “‘ambiente’, como 

nós o apreendemos agora, nos atravessa em ondulações intermináveis”, e “parece 

mais e mais ser a própria substância da existência humana no mundo” (FROMM 

apud ALAIMO, 2010, p.11); ou ainda, como afirma Casey, “meu corpo e as coisas 

naturais não são apenas contíguos [coterminous], mas contínuos um com o outro. … 

As fibras da cultura e da natureza compõem um único tecido contínuo” (CASEY 

apud ALAIMO, 2010, p.11). Histórias ambientais corporificadas, mediando 

perspectivas naturalistas e culturalistas, é essa a demanda de Alaimo para uma teoria 

que “leve a matéria a sério”. 

A compreensão desses fluxos entre corpos que os constituem historicamente 

exige a valorização (e a produção!) de formas de conhecimento e experiência 

altamente mediados e abstratos; nas palavras de Alaimo, “a mediação da informação 

científica” é necessária para a elaboração desse quadro trans-corporal (ALAIMO, 

2010, p.16). “Um reconhecimento da trans-corporeidade implica uma sensação um 

tanto desconcertante de estar imerso no interior de agências materiais 

interconectadas incalculáveis que erodem mesmo nossos mais sofisticados modos 

de compreensão” (ALAIMO, 2010, p.17); e isso exige esse mapeamento complexo 

das relações com o mundo, esse situar-se do sujeito(-material) em um mundo(-

material) no qual agências interativas o compõem ao mesmo tempo em que ele é 

capacitado (por elas) a atuar sobre elas. Os “órgãos sensoriais da ciência” – teorias, 

experimentos, aparatos de medida – (BECK apud ALAIMO, 2010, p.19) são 

necessários para tornar esses fluxos (que nos capacitam, mas também nos ameaçam) 

visíveis e/ou interpretáveis.  



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

145 
 

A noção de que “nossa substância” seja intrinsecamente conectada ao ambiente 

mais amplo desencadeia, para Alaimo, uma “mudança profunda na subjetividade”, 

conforme o “sujeito [self] material não pode ser desemaranhado de redes que são 

simultaneamente econômicas, políticas, culturais, científicas, e substanciais”; de tal 

modo que  

o que antes fora uma sujeita humana78 ostensivamente delimitada 
[bounded] se encontra em uma paisagem redemoinhante de incerteza 
em que práticas e ações que antes haviam sido questões [matters] 
nem mesmo remotamente éticas ou políticas, de repente, se tornam 
o próprio material [stuff] das crises em curso (ALAIMO, 2010, 
p.20).  

 
Os humanos são, nessa concepção, não apenas entidades ligadas ao mundo, 

mas são “o próprio material [ou estofo, the very stuff] do mundo material e emergente” 

(ALAIMO, 2010, p.20); somos esse mundo, seus pedaços, sua carne, e por isso, nosso 

autoconhecimento [self-knowledge] depende da investigação científica (para além de 

questões pessoais, filosóficas, psicológicas ou discursivas). O autoconhecimento 

científico (de nossa humanidade corporificada e situada) envolve inquirir o mundo 

material como esse hiper-agenciado e hiper-complexo objeto emergente. 

O novo feminismo materialista, este que põe (e gesta) o espaço de uma virada 

na teoria e prática feministas até então, é um que exige esse cuidado com as ciências 

naturais, principalmente um certo grupo de ciências biológicas e ecológicas, 

preocupadas com as dinâmicas complexas de constituição de nossos corpos e dos 

ambientes nos quais estes se situam. Contudo, também é essencial na posição (e 

gestação) desse novo campo feminista-materialista uma ressignificação das próprias 

ciências e de suas relações com o mundo sócio-econômico-político em que nós 

humanos desempenhamos nossas práticas.  

 

 

 

 
78 Decidimos por traduzir aqui como sujeita humana, uma vez que a autora, que usa a palavra subject em inglês, se 
refere a esta mesma indivídua, em inglês, como herself — que traduzimos simplesmente por ‘se’.  



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

146 
 

Birke e Alaimo - biologia, tecnociências e feminismos darwinistas 
 

Coerente com essa posição é também a caracterização da biologia como “um 

tipo de política por outros meios” (ÅSBERG, 2010, p.414), a qual precisa ser retirada 

do campo do dado, uma vez que já (e cada vez mais) pertence ao campo do 

tecnocientificamente modificável. Seguindo este mote, Åsberg conduz a entrevista de Birke, 

outro nome na mesma genealogia de biólogas feministas e do pensamento 

materialista feminista que Donna Haraway. Talvez menos conhecida, “a obra de 

Lynda Birke é parte da mesma crítica dupla de longa data de pesquisadoras feministas 

qua cientistas naturais treinadas” (ÅSBERG, 2010, p.413) – como as de Haraway e 

Barad. Essa posição específica e dúplice dá o tom da crítica simultânea ao 

determinismo biológico (o espectro que persegue os estudos feministas e de gênero) 

e a um “reducionismo cultural ou social” (o qual deixaria o corporal, ambiental e o 

animal não-humano fora de quaisquer esforços teóricos). 

Para Birke (assim como para Alaimo, Tuana e Hird, com quem estabelecemos 

diálogo nesse artigo), “o conhecimento biológico pode ser um aliado feminista”, e 

mesmo auxiliar na crítica ao determinismo biológico. Mas essa crítica, ao mesmo 

tempo importante para mostrar a politização que compromete a biologia (pois o 

determinismo nesse formato só se sustenta hoje como parte da defesa do status quo), 

também coloca a autora em um dilema: 

Eu me encontro em uma travessia, “vestindo dois chapéus” como dizem 
em inglês (com frequência ao mesmo tempo!). Os biólogos com quem 
costumo falar não entendem o tipo de estudo qualitativo em que posso 
participar quando estou trabalhando em SSK [sociologia do 
conhecimento científico/sociology of scientific knowledge] ou estudos das 
mulheres [women’s studies]; por sua vez, as pessoas nesses campos não 
entendem o que estou tentando fazer com estatísticas quantitativas da 
observação de animais. Esses problemas derivam de demarcações entre 
campos disciplinares bem arraigadas: animais pertencem à biologia, 

enquanto sociologia, antropologia e estudos das mulheres – entre outros 

— simplesmente ignoram animais não-humanos. (BIRKE, 2010, p.415) 

 

Como se situar nestes dois campos? Esse é um dilema constitutivo da linhagem 

feminista que dá origem aos novos materialismos, e que se caracteriza fortemente 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

147 
 

por essa demanda por uma aproximação com as ciências naturais – não há “virada 

material” sem engajamento com o naturalismo e realismo (tecno-)científicos. 

O dilema de como aproximar essas abordagens críticas das abordagens 

científico-naturalistas exige, por exemplo, que os estudos feministas/queer/de gênero 

vão além do construtivismo social e seu antirrealismo implícito. Para Birke, “não 

temos sido boas o suficiente, no feminismo, em criar nosso próprio tipo de realismo 

crítico que reconhece que há algo real que cientistas estão tentando alcançar!”; e o 

conhecimento biológico pode ser importante para o feminismo exatamente aí, no 

encontro “de modos de transpor aquela lacuna entre reconhecer que fatos podem 

ser socialmente construídos e que há algo tangível lá fora na natureza!” (BIRKE, 

2010, p.417). Esse realismo (ou quiçá materialismo) crítico é uma problemática 

nucleadora dessa virada: sim, são todos construídos esses “fatos” do nosso 

conhecimento; e sim (também!) eles se referem a/apontam/capturam (ou mesmo 

co-constroem) algo que existe como ‘excedente’ em relação a esses 

nomes/conceitos/discursos/teorias… “Nós temos que encontrar formas melhores 

de compreender, e de incluir compreensões de nossos processos biológicos, em vez 

de tratá-los como algo separado do que sabemos, ou somos” (BIRKE, 2010, 417); 

uma demanda altamente compatível com abordagens da teoria de sistemas ou da 

complexidade, e que já vem sendo explorada — como a própria Birke cita — por 

autoras que bebem da teoria dos sistemas em desenvolvimento (DST) como Fausto-

Sterling (2001) e Oyama (2000). Essas teorias também respondem à demanda de 

Alaimo mais acima (de mapear os fluxos inter-constitutivos de organismos e seus 

meios), já que elas são, para Birke (e estamos de acordo), “mais apropriadas para 

capturar a enorme complexidade do mundo vivo. Nesse sentido, penso que elas são 

leituras mais precisas de como a natureza funciona — e têm maior probabilidade de 

capturar a situacionalidade [situatedness] de organismos vivos” (BIRKE, 2010, pp.417-

8). 

Birke parece apontar para um certo pragmatismo resignado na relação entre 

ciências naturais e as abordagens críticas, já que “estar fora da ciência tem bem 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

148 
 

menos potencial de transformar e desafiar do que tentar trabalhar (ao menos 

parcialmente) em seu interior” (BIRKE, 2010, p.418): 

O problema é: nós simplesmente NÃO TEMOS outra forma de saber 
sobre o mundo material que seja amplamente aceita em nossa cultura. Isso 
significa que nós precisamos trabalhar com a autoridade científica, mesmo 
enquanto possamos estar simultaneamente desafiando-a. [...] o que estou 
enfatizando aqui é que nós podemos não ter escolha além de reinscrever 
a autoridade científica, já que esta é a forma predominante de fazer 
perguntas sobre o mundo material que temos hoje. Podemos escolher 
imaginar outras, mas elas não são tão úteis para nós nessa cultura 
tecnofílica! Então as feministas precisam trabalhar no interior dessa 
divisão problemática; nós precisamos continuar desafiando crenças na 
autoridade última da ciência, enquanto tentamos descobrir o que 
tomamos das ciências naturais [...] Mas podemos estar certas de que 

precisamos aprender a tomar da [ciência] – avaliar criticamente e 

desenvolver teorias – em vez de simplesmente ficar do lado de fora. 

(BIRKE, 2010, p.418-9) 

 

Não há um lado de fora das ciências em que continuamos capazes de nos 

engajar de forma relevante com suas produções e as consequências destas para nosso 

meio compartilhado. Não é questão de não desafiar ou questionar a autoridade 

científica, mas, sim, de que apenas de dentro o questionamento é relevante para 

transformá-la. Não, nem todos precisam ser cientistas; mas, sim, todos que quiserem 

gerar determinados efeitos sobre o conhecimento socialmente legitimado como 

relevante precisarão de algum modo reconhecer e se engajar com o crivo das ciências 

– um exercício de escavação lenta das fundações de sua autoridade que pode efetivar 

mudanças relevantes em seu paradigma em longo prazo79. Um engajamento crítico-

propositivo (que talvez pudéssemos chamar de ciências críticas) com as ciências, de 

modo a ressaltar a dimensão produtiva da tradição crítica, a qual, para se manter 

operante, precisa manter o engajamento com as “ciências positivas”, sem, contudo, 

abandonar os procedimentos críticos e sua capacidade de promover deslocamentos 

 
79 Como o próprio reconhecimento de que a ‘ciência deve ser diversa’, ou seja, de que equipes compostas por 
indivíduos de backgrounds diversos são relevantes para desfazer vieses que comprometem a qualidade da pesquisa 
(como o capítulo do racismo científico, hoje por vezes chamado de uma ‘pseudociência’, mas então legitimado e 
verificado por uma multidão de pares, quiçá todos comprometidos com os mesmos vieses). Publicações relevantes do 
campo das ciências naturais já têm dado espaço para essa discussão; ver Ruzycki e Ahmed (2022). 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

149 
 

permanentes dos fundamentos de uma ciência que poderia se pretender fixa e 

estável. 

Quando perguntada sobre a “nova” virada materialista para a carne, corpos e 

agência não-humana (que traria preocupações ontológicas para o centro do 

feminismo), Birke a reconhece – “Sim, há uma nova ‘virada’ em direção ao 

materialismo na teoria feminista80” – mas a critica como um “tráfego de mão-única”, 

como não sendo suficientemente interdisciplinar, pois se tomam ideias e discussões 

da biologia sem que haja uma troca mais profunda (BIRKE, 2010, p.419): 

Sempre nos orgulhamos de o feminismo ser interdisciplinar. Ele não é. O 
problema de pensar sobre a materialidade na biologia é que nós não 
estamos fazendo um trabalho bom o suficiente em nos engajar com 
biólogos, em tentar descobrir como falar uns com os outros de modos 
que gerem novas ideias e novas metodologias (BIRKE, 2010, p.419).  

 
Birke se inclui nessa situação, conforme se descreve como alguém que se move 

“entre esses dois mundos, falando duas línguas (provavelmente com menos-que-

fluência em ambas), e geralmente incapaz de ir além do imenso abismo de 

incompreensão” (BIRKE, 2010, p.419). Por mais que “[n]ovas materialidades 

estejam emergindo da compreensão de feministas e outras sobre a biologia”, não 

tem havido o engajamento com biólogos que a autora vê como necessário; a questão 

seria uma de “entrar em colaboração detalhada com cientistas para encontrar formas 

de pensar que cruzem o abismo e nos ajudem a pensar atravessando esse hiato” 

(BIRKE, 2010, p.419).  

Como criar preocupações e interesses [concerns] comuns, como fazer os biólogos 

(e outros cientistas) vislumbrarem a importância de nossas pesquisas? A questão 

[matter] parece envolver modos de considerar múltiplos níveis de relacionamento, o 

que exigiria uma capacidade de integrar metodologias. A pergunta de fato mais difícil é 

como? Não parece razoável tentar encontrar uma resposta única e universal para essa 

 
80 Eu não posso deixar de notar a troca da ênfase pelas aspas, conforme a entrevistadora destaca uma “nova” virada 
materialista e Birke destaca uma nova “virada”. Com “nova”, talvez a entrevistadora queira destacar que outras 
pesquisadoras já estavam se voltando para a matéria e defendendo esse caminho, sendo esta uma nova forma de fazê-
lo; com “virada”, quiçá Birke queria destacar esse redirecionamento para a materialidade que ainda lhe parece 
insuficiente… 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

150 
 

pergunta. Os diferentes circuitos de pesquisa e investigação precisarão lidar com seus 

objetos multi-nivelados de formas singulares que integrem as metodologias que 

pareçam necessárias. Birke também reconhece a dificuldade de fazer isso quando 

afirma que ainda não se pôde encontrar um modo de investigar as relações de 

humanos/animais-não-humanos (seu objeto de pesquisa particular) empírico que 

não recaia “no favorecimento de uma ou outra abordagem disciplinar”; uma questão 

que lhe importa sempre, conforme ela afirma: “Eu nunca consigo fazer ‘apenas’ 

teoria, mas sempre quero ‘coletar dados’ (uma divisão suficientemente 

interessante…)!” (BIRKE, 2010, p.420). Teorizar [to do theory] e coletar dados [to 

gather data] parecem ainda abordagens antagônicas… Como fazer teoria (crítica) que 

seja capaz de gerar e organizar dados (empíricos) sobre (e no) o mundo é um 

problema essencial (e constitutivo) de qualquer materialismo que pretenda “levar a 

matéria (e os corpos, ambientes e tecnociências) a sério”. 

Birke termina sua entrevista falando sobre o futuro para essa teoria feminista, 

o que parece possível estendermos para outros ‘parentes’ nessa linhagem materialista 

particular. Uma “(re)orientação” desse campo para que: 1.se engaje mais diretamente 

com as práticas científicas em seu cotidiano; 2.realize mais do ímpeto interdisciplinar 

que promete (e que o engendrou; e aqui Birke cita a SSK, os estudos das mulheres e 

os estudos hum-animais81); 3.se envolva mais com movimentos políticos de base, 

reconectando as pesquisas e os ideias que movem movimentos emancipatórios (da 

libertação das mulheres à libertação animal; e por que não também a luta antirracista 

e anticolonial, assim como a luta de classes?). 

Talvez menos enfatizada nessa linhagem materialista-feminista, todavia sempre 

presente, Alaimo (2013) também fala do lugar dessa ‘natureza não-humana’, disso 

que poderíamos chamar de virada não-humana (nonhuman turn), e suas relações com 

outros movimentos nesse ecossistema de viradas recentes ligadas aos novos 

materialismos: 

 
81A autora se refere por hum-animal studies aos estudos humano-animal, também conhecidos por antrozoologia, um 
campo de pesquisa comprometido com a compreensão de todos os aspectos do vínculo humano/animal-não-humano 
e que promete uma ponte (interdisciplinar) entre ciências naturais e sociais. 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

151 
 

No início do século XXI, a virada linguística nas humanidades tem sido 
contestada por várias posições que poderiam ser chamadas de virada não-
humana. Teoria das coisas [thing theory], teoria dos afetos [affect theory], 
ontologia orientada a objetos, realismo especulativo, novos materialismos, 
feminismos materiais, estudos animais, biopolítica, e pós-humanismo se 
misturam, se fundem e divergem. Enquanto algumas tendências da virada 
não-humana deixam o conhecedor humano racional intacto, outras, como 
a biopolítica, pós-humanismo, feminismo material, e minha própria 
concepção de “trans-corporeidade,” radicalmente reconcebem a 

humanidade como animal, biológica, material – formada por forças 

evolucionárias, ambientais, e tecnológicas, assim como pela política e 
economia. (ALAIMO, 2013, p.390) 

 
É curioso notar a escolha específica de movimentos que compõem a virada 

não-humana para Alaimo, pois esta dá pistas de seu próprio modo de constituir sua 

linhagem (e alianças), apontando para àqueles que derivam (ou se associam) a esse 

cerne comum na discussão de um (certo) feminismo materialista. Feminismos 

materiais e pós-humanismos certamente incluem também os novos materialismos, 

assim como o foco da autora na questão da animalidade do humano provavelmente 

indica que os estudos animais não foram apontados em sua linhagem (esta que 

questiona a figura do humano racional, para pensá-lo como animal material) apenas 

para evitar a redundância. Destacamos aqui, então, sua descrição de um campo 

comum (dos não-humanos) onde essas posições ou movimentos se misturam e 

confrontam, convergem e divergem. 

Nessa sua linhagem, contudo, Alaimo quer acrescentar Darwin, sugerindo que 

A Descendência do Homem, de 1871, seja tomado como texto fundacional do pós-

humanismo a partir da defesa de que os humanos são tão somente animais que 

compartilham uma “comunidade de descendência [community of descent]” com outros, 

animais “sempre composto[s] dos vestígios de outras criaturas” (ALAIMO, 2013, 

p.390). O humano, para Darwin, é sempre-já-animal e, portanto, parte de um mundo 

material sempre em transformação. Tal tese, identificada como uma ‘ontologia 

darwiniana’, é também encontrada por Alaimo em algumas posições dessa virada 

não-humana recente: “As ontologias darwinianas habitam os pós-humanismos, 

feminismos materiais e outros novos materialismos do século XXI? Eu me arriscaria 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

152 
 

a responder no afirmativo” (ALAIMO, 2013, p.390). Essas posições recentes 

compartilhariam não só uma “comunidade de descendência” entre si e com essa 

ontologia materialista darwiniana, mas também a busca por modos de traçar agências 

materiais emaranhadas “através de sua insistência na emergência, interação, intra-

ação e trans-corporeidade” (ALAIMO, 2013, p.390). 

Um espaço darwiniano de amalgamações e transfigurações (de animal em 

humano em animal) é o que interessa à autora aqui, um espaço que (re)constitua 

corpos pensantes como “o próprio material [stuff] de um mundo material em 

evolução” (ALAIMO, 2013, p.391). Além de – mas talvez também com – Freud e 

Marx, o que significa pensar uma (teoria) crítica darwiniana (ALAIMO, 2013, p.391)? 

Também estamos interessados em pensar no que acontece ao materialismo da 

tradição crítica (amálgama freudiano-marxiano, transfiguração e expansão da crítica 

à economia política a outras dimensões de crítica antropossocial) quando este 

incorpora outras figuras em sua linhagem, reconfigurando seu campo de 

possibilidades. Uma possibilidade explorada por autoras dos novos materialismos 

(como a própria Alaimo, mas também Elizabeth Grosz) é recompor esse eixo com 

Darwin (o que seria o materialismo marxiano-freudiano-darwiniano?). Outras quiçá 

adicionariam outras figuras às figurações de um materialismo futuro, como Haraway 

faz com ciborgues e espécies companheiras; ou adicionariam outros nomes, como 

Barad talvez fizesse com Niels Bohr ou Judith Bulter (um materialismo bohriano-

butleriano?). A escrita dessas autoras e as viradas que exemplificam dão mostras de 

novos arcabouços e ferramentais teórico-conceituais para pensar criticamente o 

lugar das ciências na sociedade e o lugar do humano no meio material 

pluridimensional que o circunda. 

 

 

 

 

 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

153 
 

Tuana - virada corporal e uma teoria carnosa e encarnada [fleshly e fleshed]  
 

Uma virada corporal [bodily/corporeal/somatic turn] é um dos movimentos 

internos constitutivos dessa virada material que aqui exploramos. Ela está contida 

nessa linhagem dos materialismos feministas (apesar de não se esgotar nela), e talvez 

possamos mesmo apontar o trabalho de Beauvoir como um seu antecessor 

importante – quiçá mesmo um evento “fundacional”, como Alaimo sugere na 

relação entre Darwin e o pós-humanismo. Nancy Tuana é uma autora que bem 

exemplifica esse movimento, estando a falar da necessidade de ir além da divisão 

sexo/gênero desde os anos 80, sugerindo que focássemos em corpos… “Quero 

chamar a atenção para corpos – encarnados [fleshed], pulsantes, voláteis” (TUANA, 

1997, p.54). 

Ela reconhece que a história do feminismo não foi uma de ignorar os corpos, 

por mais que a polarização entre sexo/gênero possa tê-los ocultado. Uma 

contribuição importante desse momento das análises feministas, contudo, foi expor 

como algumas teorias de determinismos biológicos justificaram práticas racistas e 

sexistas, “tanto emergindo de, como por sua vez reforçando vieses socialmente 

aceitos sobre mulheres e pessoas de raças oprimidas” (TUANA, 1997, p.54). Sim, 

tais trabalhos tiveram um valor inegável, principalmente no que concerne à 

compreensão das práticas científicas como sempre orientadas e constrangidas 

[constrained] pelos valores da cultura em que se encontram (o espaço normativamente 

organizado). Ainda assim, parece faltar algo… Tuana aponta aí uma 

“irresponsabilidade epistêmica”, devida à falta de uma crítica à metafísica por trás do 

determinismo biológico por parte das análises feministas – principalmente quando a 

divisão dicotômica sexo/gênero foi reificada, tal que gênero se torna sinônimo da 

parte cultural e maleável, e sexo daquela biofísica e imutável. Tomar as marcas da 

natureza como “indeléveis” faz parte da metafísica determinista que a autora critica 

ao sugerir um “retorno à carne [flesh]” (TUANA, 1997, p.56). 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

154 
 

Ligada à dicotomia sexo/gênero está um conjunto de dicotomias 

metafisicamente conectadas, “natureza/criação [nurture], biologia/cultura, 

essencial/acidental, inato/aprendido, genético/ambiental, fixo/variável” (TUANA, 

1997, p.56), em que os primeiros termos se referem ao imutável, enquanto os 

segundos estariam sob o controle humano. Contudo, a teoria feminista, defende 

Tuana, não pode deixar um dado biológico fixo assim; sua missão deve envolver 

tornar o determinismo biológico sem-sentido [nonsense]. “Precisamos voltar nossa 

atenção para a sexagem [ou sexualização, sexing] do corpo e para a encarnação 

[fleshing] do gênero para entender tanto como o corpo é socialmente constituído e 

como sua materialidade por sua vez informa os parâmetros de suas configurações” 

(TUANA, 1997, p.57). Os corpos não ‘são feitos’ de biologia, de significado, ou de 

uma mistura dos dois, eles são uma “matriz material-semiótica, um processo intra-

ativo que será descaracterizado enquanto tentarmos compreendê-lo através de uma 

falsa dicotomia de sexo/gênero ou através dos binarismos relacionados de 

biologia/cultura, essencial/construído” (TUANA, 1997, p.57). Os corpos são para 

a autora espaços materiais-semióticos onde representações e materialidades se 

cruzam e se relacionam através de complexas intra-ações de significados-

socialmente-inscritos e impactos-materiais. Os corpos “carnosos [fleshly]”, isto é, 

“carnais e sensuais”, pulsantes e fluidos, precisam ser retomados pelas feministas em 

uma “filosofia encarnada [in the flesh]” (TUANA, 1997, p.57-8). 

Os corpos, todavia, não são objetos prontos, já dados. Eles podem ser 

fabricados através de alterações deliberadas, como no exemplo explorado por Tuana 

dos fisiculturistas/bodybuilders profissionais. Há uma disciplinarização da musculatura 

plástica, à qual se adiciona a própria ingestão de hormônios para uma alteração direta. 

Desencadeiam-se transformações culturais sobre os corpos masculinos, despertam-

se desejos pelas formas musculosas (a “esculturação” dos corpos físicos); o que altera 

a própria vivência de experiências de masculinidade, a qual passa a envolver a 

muscularidade. Deve-se parecer poderoso para se sentir carnosamente (fleshly) masculino 

(manly) (TUANA, 1997, pp.58-9). “Masculinidades-feminilidades são performadas-



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

155 
 

e-corporificadas [performed-and-embodied]. Dizer que o corpo é ‘desde sempre’ cultura 

não é negar que ele seja ‘desde sempre’ material; só não crie uma dicotomia a partir 

disso” (TUANA, 1997, p.60). 

Para a autora, as novas filosofias dos corpos dinâmicos-plásticos, performados 

por ações normatizadas e alterados organo-quimicamente por intervenções mais 

diretas (que fazem carne das formas sociais, e dos corpos materiais formas 

normativas a se reproduzir), requerem um suplemento metafísico, uma nova metafísica 

processual onde culturas e corpos se relacionam por intra-ações dinâmicas (como 

para Barad), e em que as unidades constitutivas da realidade são fenômenos ou coisas-

em-fenômenos: processos de manifestação interativa de muitos elementos materiais-

semióticos, em vez de objetos físicos pré-dados e apenas referidos por nossas 

linguagens. Uma tal “fenomenologia” do real desata a dicotomia natureza/criação, 

uma vez que impede a análise binária de ‘contribuições genéticas x ambientais’ na 

produção de um fenótipo qualquer. Todo organismo é seu fenótipo como processo 

dinâmico de intra-ação genético-ambiental, da assim chamada natureza (que não é 

um programa genético pré-dado embutido) com a assim chamada criação/nurture 

(que também não é uma simples perturbação externa de um processo unicamente 

autodeterminado). 

A noção de certos resultados serem “naturais” e outros “antinaturais 
[unnatural],” ou mais ou menos isso, não faz sentido aqui. O processo é o 
desenvolvimento de novas estruturas e padrões a partir dos resultados da 
intra-ação de estruturas e padrões previamente existentes tanto no interior 
do organismo e seu ambiente interno, como entre o organismo e seu 
ambiente externo. Como novos padrões e estruturas emergem de tais 
intra-ações, o organismo é diferente a cada estágio de seu desenvolvimento. Não é 
suficiente dizer que a natureza não pode ser separada da criação [nurture]. 
Também precisamos prover modelos adequados à dinâmica cumulativa 
de intra-ações organismo-ambiente. Uma metafísica processual substitui 
a noção de substâncias imutáveis afetando uma a outra por contatos 
externos (moléculas colidindo), por uma de atividades (força, energia) 
intra-agindo com outras atividades. Entidades não são fixas, mas 
emergentes. Intra-ações complexas entre entidades transformam a 
estrutura prévia de cada atividade. (TUANA, 1997, p.61-2) 

 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

156 
 

Um organismo (ou corpo orgânico) é uma dinâmica intra-ativa organo-

ambiental; ele carrega um quadro de padrões de reação que se desenvolve por 

encontros com o ambiente; porém, a divisão interna/externa dos padrões de reação 

que o constituem é sempre já inter-intra-ativa, funciona sempre pela produção de 

novas estruturas e padrões emergentes, os quais alteram as normas de reação para 

inter-intra-ações futuras. Isso significa dizer que “o organismo é diferente a cada 

estágio”, ele não pode ser dito “natural” ou não, pois ele é o que é, o resultado do 

que lhe foi feito por suas complexas dinâmicas se desenrolando temporalmente no 

interior de dinâmicas processuais mais amplas. O corpo – e, portanto, o organismo 

– só pode ser compreendido no interior de suas dinâmicas situadas (e intra-ativas), 

como phain’ótipo emergente — o “tipo” que aparece ao emergir – que também integra 

o circuito genético-ambiental que o constitui: genes/ambientes/organismos em 

determinação recíproca. 

Esse tipo de modelo dinâmico do corpo (orgânico) exige que se recuse a 

dicotomização, contudo não implica que se deixe de “[r]evelar distinções, construir 

limites [boundaries] entre natureza e criação [nurture]” que sejam “relativos ao tempo, 

situações e valores”; o que se precisa para tal, insiste a autora, “é uma metafísica 

adequada a uma compreensão crítica das complexidades da matriz material-

semiótica dos fenômenos” (TUANA, 1997, p. 62). Em texto mais recente e também 

uma importante referência para os novos materialismos, Tuana vai desenvolver a 

discussão dessa nova metafísica em termos de porosidade viscosa – “uma ontologia que 

rematerializa o social e leva a sério a agência do natural” (TUANA, 2008, p.188). A 

“porosidade viscosa ajuda a compreender uma atenção interacionista aos processos 

de devir nos quais a unidade é dinâmica e sempre interativa e a agência é difusamente 

implementada [enacted] em complexas redes de relações” (TUANA, 2008, p.188-9). 

De forma similar, Tuana defenderá nesse trabalho que “precisamos atentar para essa 

porosidade e para o entre-lugar das inter-relações complexas das quais emergem os 

fenômenos”, elaborando uma “abordagem interacionista que desloca os debates do 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

157 
 

“realismo” vs. “construtivismo social” para a interação [interplay] emergente”, segundo a 

qual: 

o que existe não são “coisas feitas, mas coisas em construção [in the 
making]” (James, 1958, p. 263), e diferenças são fluidas, evolutivas e 
contextuais. A invocação de Donna Haraway do “material-semiótico” 
(1997) se aparenta [is kin] a essa ontologia, assim como a noção de Andrew 
Pickering de uma “dança de agências” (1995). (TUANA, 2008, pp.189-
190).  

 
Essa metafísica interacionista, que evita a armadilha da dicotomia 

construtivismo/realismo e permite pensar a agência da materialidade e a porosidade 

das entidades a partir de fenômenos interacionalmente emergentes (as unidades 

básicas dessa metafísica), postula (ou põe, posits) um mundo de fenômenos 

complexos em relacionalidade dinâmica (TUANA, 2001 apud TUANA, 2008, p.191). 

Recusar a dicotomização, portanto, não é recusar quaisquer distinções (como 

uma “ontologia chata e achatada”, ou flat), não é uma defesa da “Unicidade 

[Oneness]”. A mensagem é: evitem dicotomizar (e naturalizar essas dicotomias como 

dadas); e revelem distinções e construam delimitações de formas temporal-

/situacional-/valorativa-mente-específicas (TUANA, 1997, p.61). E o objetivo: 

abraçar a teorização e vivência dos corpos como matrizes materiais-semióticas; e 

tornar os polos de uma oposição entre construtivismo radical e bio-determinismo 

sem sentido [meaningless].  

De forma rápida e discreta, Tuana declara uma filiação crítica ao projeto de 

Butler quando afirma que a autora é “um exemplo de teórica feminista que 

claramente apoia o espírito, se não os particulares de tal metafísica”, mas que ela, 

mesmo ao “claramente” rejeitar “uma divisão metafísica entre natureza e criação 

[nurture]”, acaba pondo atenção excessiva nos elementos discursivos, “o que 

frequentemente a leva a ignorar ou obscurecer a materialidade da intra-ação” 

(TUANA, 1997, pp.62-3). Identificado um projeto comum e a posição de Butler 

como uma aliada, Tuana não deixa de “pôr o dedo na ferida”; e as figuras dos 

fisiculturistas/bodybuilders e travestis aparecem para problematizar e ultrapassar a 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

158 
 

discussão de Butler sobre a performatividade, um pouco como também 

encontramos em Preciado (2002) e Fausto-Sterling (2001). 

Fisiculturistas/bodybuilders performam o sexo ao transformar a carne 
[flesh]. A cultura intra-age com a biologia. A biologia é uma fonte para a 
performatividade, mas ela não é nem fixa, nem estática. Nem é ela um 
plano de fundo completamente plástico que o social forma em estruturas 
particulares. Ela é ativa, produtiva, ativada e produzida. Há uma 
materialidade que sempre deve ser levada em consideração, mas não 
separada do discursivo. De fato, o discursivo é ele mesmo marcado pelo 
corpo. [...] 
 
De muitos modos, elas [as travestis brasileiras] são o oposto espelhado 
dos fisiculturistas/bodybuilders. Um esculpe uma forma masculina; a outra 
os seios fartos, glúteos e coxas de uma forma feminina. [...] Como 
fisiculturistas/bodybuilders, travestis são o resultado de uma intra-ação de 
carne [flesh] e ambiente. E como o fisiculturista/bodybuilder, mesmo que 
talvez de modo mais óbvio, elas não só explodem a concepção de dois e 
apenas dois sexos, mas apresentam um argumento contra simplesmente 
“adicionar” ao número de sexos atualmente aceitos como “terceiro sexo” 
(ou talvez “sexto sexo”)82 [...] 
 
A pessoa transexual que se volta ao establishment médico para obter 
hormônios e cirurgia plástica que a ou o transformará no sexo oposto é 
bem diferente das83 travestis brasileiras que negam ser homens ou 
mulheres, mesmo que as travestis, como transexuais, façam uso de 
hormônios e cirurgias plásticas para criar [craft] as manifestações corporais 
apropriadamente gendradas [ou generificadas, gendered] (ou eu deveria 
dizer sexadas [ou sexualizadas, sexed]?). Apesar de certas similaridades 
importantes, essas são intra-ações diferentes. Uma identidade transexual 
faz uso de uma noção de sexo verdadeiro, original, ao qual se pertence 
realmente. A identidade de travestis expõe uma outra possibilidade. A 
maioria das travestis não pensam que são realmente mulheres ou realmente 
homens, nem são assim identificadas por outros. Nem a performatividade de 
cross-dressers [transvestites]84 que desejam performar o outro sexo, nem a 

 
82 Aqui Tuana faz uma crítica en passant ao famoso texto de Fausto-Sterling em que a autora pensa a arbitrariedade do 
binarismo sexual a partir do caso das pessoas intersexuais (1993). Se há pessoas intersexuais que são identificadas 
como mais masculinas ou femininas (os assim chamados “pseudohermafroditas” com gônadas de um sexo e traços 
de genitália “ambígua”, em geral operados em ‘cirurgias de correção’), e há os raros casos de “hermafroditas 
verdadeiros” com os dois tipos de genitália, então não seriam cinco sexos? O texto é mais uma exploração provocativa 
que pretende evidenciar os parâmetros tecno-epistêmicos por trás do ‘corte’ (também literal) entre os sexos, contudo 
Tuana parece criticá-lo por manter, pela ideia de adição de mais sexos, uma noção de verdadeiro sexo, aquele que seria 
apenas biológico e estaria por trás dos gêneros variáveis, reforçando um determinismo biológico de fundo. 
83 Tomamos a liberdade de traduzir o gênero do artigo para o feminino junto à palavra ‘travesti’. No original, a autora 
usa o termo apenas no plural travestis (mesmo quando ela parece se referir a um único indivíduo) e se refere a tais 
sujeitas pelo artigo the e pelo pronome they. Não me parece completamente claro que essa tenha sido uma tentativa de 
usar pronomes neutros para as identidades travestis, mas, de toda forma, resolvi traduzir para o feminino já que, em 
nossa esfera linguística, mesmo entre travestis que se afirmam como tal (o que pode significar como ‘nem homens 
nem mulheres’) é comum o uso de pronomes femininos. 
849 A pessoa que se transveste, que se veste como ‘o outro’ gênero, não equivale à identidade das travestis como 
entendemos hoje, apesar de o nome ter a mesma origem, partindo da ideia de que travestis seriam ‘homens que se 
vestem de mulher’. Enquanto em inglês a autora pode se deslocar entre a palavra lusófona e a anglófona (transvestite), 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

159 
 

transformatividade de transexuais que desejam ser o outro sexo se 
encaixam na intra-ação material-discursiva de travestis. O ponto é quem 
nem sexo nem gênero são entidades estáticas. Como Andrea Cornwall 
formula, “pessoas gendram [generificam, gender] outras e ativamente 
criam, performam e modificam suas próprias identidades gendradas 
[generificadas, gendered] em configurações diferentes. Corpos não são 
mero material biológico provendo uma tela para as ousadas pinceladas de 
gênero serem pintadas. Eles podem ser reformados e modificados para 
corporificar [embody] discursos sobre sexualidade e gênero literalmente”. 
(TUANA, 1997, p.62;65; 67-8) 

 
As travestis amplificam os procedimentos de transformação da carne [flesh] por 

performatividades do sexo/gênero (em um eixo simultâneo). Sem concordar de fato com 

a rápida separação entre transexuais e travestis feita pela autora (que não parece dar 

conta do deslocamento para nosso tempo e espaço particulares, com os múltiplos 

atravessamentos entre essas figuras que levaram inclusive à sugestão do termo 

transvestigêneres para pessoas transexuais, travestis, não binárias e intersexuais), vale 

contudo pensar com ela a artificialidade dos próprios corpos segundo as técnicas 

travestis; ou ainda, pensar o modo travesti de corporificação-performance (corporificam a 

performance, performam as formas corporais) como exemplo sui generis para pensar 

a questão de Tuana de como corporificar-performar [embody-perform] essa nova 

metafísica – que depois ela chamará de “porosidade viscosa”. Que instituições 

precisam ser mudadas? Como evitar a lógica do ou-ou exclusivo? E como desestabilizar 

a normatividade de ser “normalmente” (e normativamente) sexado? A nova 

metafísica dos corpos não tem uma solução para esses problemas, porém é capaz de 

indicar um caminho para atravessar os dilemas em que fomos postos primeiro por 

um determinismo biossexual, e depois por um binarismo sócio-cultural que 

pretendeu resolver tudo usando o gênero como sua ferramenta. A passagem para 

 
ficamos sem essa opção para diferenciá-las. Outro termo que se pode usar para tal em português seria transformista, 
associado principalmente a pessoas envolvidas em espetáculos performáticos (como drag queens e drag kings). Esse 
termo também é interessante, de um ponto de vista neo-materialista, pela conotação cruzada com as teorias 
transformistas na história da geologia e da biologia (a distinção entre transformação ou transmutação das espécies e 
evolução das espécies sendo apenas posterior ao próprio Darwin, que faz uso de ambos os termos), mas seu uso no 
texto poderia ser confuso já que a autora opõe transvestites e travestis às pessoas transexuais, como aquelas que operam 
transformações de sexo/gênero. Assim, optei por manter o termo em inglês transvestite entre colchetes e adicionar o 
termo também anglicizado, mas comumente utilizado hoje no Brasil para se referir a tais práticas de ‘travestimento’, 
cross-dresser (basicamente ‘trans-vestidor’ com radicais anglos). 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

160 
 

essa nova metafísica (e os conceitos e práticas e formas de vida que a sustentam e 

que ela retroativamente molda) parece exigir uma teorização dos corpos sem 

oposição entre o material-corporal e o discursivo-semiótico, em que processos 

multidimensionais se coadunam, se acoplam e começam a produzir estruturas 

interativas-intra’tivas metaestáveis e emergentes, as quais regulam as novas 

possibilidades de movimento (e performance) desses corpos/processos que a 

compõem. E essas também são formulações importantes para um novo 

materialismo que ‘leva a matéria, os corpos e as tecnociências a sério. 

 
Hird - a diferença sexual e a proliferação (neo-)material 
 

Em um trabalho hoje consagrado na história dos novos materialismos, Myra 

Hird (2004), resenha quatro obras recentes85 do novo ou neo-materialismo em suas 

relações com o pensamento feminista. Seus argumentos centrais são que o “novo 

materialismo oferece formas muito úteis de analisar preocupações feministas tais 

como a diferença sexual, e, em segundo lugar, que o novo materialismo desafia o 

próprio escopo da teoria feminista para além das ‘mulheres’ e da diferença sexual” 

(HIRD, 2004, p.223). 

As obras que a autora comenta se engajam diretamente com as ciências naturais 

em debates recentes que têm reforçado uma visão da agência e contingência (ou 

emergência, “que não é nem livre nem determinada, mas tanto limitada [constrained] 

como indecidível” (GROSZ, 1999 apud HIRD, 2004, p.224). Tais debates recentes 

impactam pesquisadoras feministas que se interessavam pela vida e matéria (por 

exemplo “em debates sobre ‘o corpo’, o binário de ‘sexo’/’gênero’ e a diferença 

sexual” (HIRD, 2004, p.224). Com o suporte dessas novas ciências, esses trabalhos 

pretendem extrapolar a divisão que permitia às análises feministas apenas avaliar “os 

efeitos discursivos dos objetos” (mas nunca eles próprios).  

 
85 São elas: Deleuze and Feminist Theory (2000), editado por Ian Buchanan e Claire Colebrook; A Thousand Years of 
Nonlinear History (1997) de Manuel De Landa; What is Sex? (1997) de Lynn Margulis e Dorion Sagan; e Neural 
Geographies. Feminism and the Microstructure of Cognition (1998) de Elizabeth Wilson. 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

161 
 

Dois pontos destacados por Hird da importante obra de Elizabeth Wilson são: 

1. que o feminismo tem considerado a matéria (e sua discussão) como apolítica, logo 

reforçando a oposição social/natural que faz da natureza um espaço de fatos brutos 

e irrefutáveis; 2. e que o feminismo pode (e talvez deva) pensar para além das sujeitas 

mulheres e da diferença sexual, como Wilson faz ao discutir vias e circuitos 

neurocognitivos e sua importância na determinação da subjetividade (HIRD, 2004, 

p.225). 

A partir de De Landa, Hird enfatiza a compreensão da matéria como um 

“sistema aberto complexo sujeito a propriedades emergentes”; um domínio de 

processos auto-organizados produzidos por dinâmicas não-lineares que De Landa 

aproxima ao ‘filo maquínico’ de Deleuze e Guattari (DE LANDA, 1995; 2000 apud 

HIRD, 2004, p.226). A história não-linear de De Landa é uma de hibridações 

emergentes não apenas criadas por humanos, mas “nativas de sistemas abertos em 

redes” (HIRD, 2004, p.226). É uma narrativa de contingências, em que o processo 

evolutivo falha recorrentemente, traçando um tipo de percurso gaguejante [stuttering], 

falhado, não linear e não teleológico, o qual muito interessa ao tipo de narrativa que 

as feministas pretendem pensar sobre processos naturais/sociais. Essa é a imagem 

da natureza para o novo materialismo, enfatiza a autora, uma infinidade incalculável 

de variação que buscamos “normalizar” para compreender; sem, contudo, ignorar 

sua fluidez. 

Da obra de Colebrook, Hird extrai o questionamento da própria dicotomia 

matéria/representação, enfatizando que o corpo não é negativo e que o pensamento 

é um processo produtivo (em vez de representativo): 

Matéria, ou o corpo, não seria um ‘outro’ do pensamento, se pensar fosse 
visto como uma produção desejante, um comportamento, uma atividade, 
ou um ethos. O corpo não é essencialmente anterior ou outro. E se segue 
disso que uma teoria da diferença sexual que se apóia em negação 
constitutiva pode ser melhor superada não ao se voltar para o corpo ou 
ao atacar a representação, mas ao questionar a primazia da dicotomia 
representação/materialidade. (COLEBROOK, 1998, p.56 apud HIRD, 
2004, p.228) 

 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

162 
 

O corpo material aqui se apresenta “como um evento positivo ao invés de uma 

origem negada” (HIRD, 2004, p.228); a materialidade como processo construtivo 

com seu potencial autodeterminativo, em vez de (apenas) um condicionante apagado 

e somente negativamente apreendido (o que se nega a se dobrar à representação, ou 

a origem não apreensível do processo representacional). Esse deslocamento do 

corpo e da atividade (produtiva e desejante) tem implicações meta-filosóficas, 

conforme levam Hird a perguntar – com Colebrook – o que significaria para a 

filosofia (feminista e da diferença sexual, mas não apenas) se ela não fosse concebida 

como abertura para a verdade ou reconhecimento do real, mas como um confronto de 

problemas e conceitos? Cada diferença (sexual ou não) deixaria de ser verdade originária 

reconhecida como tal, para se tornar uma problemática, uma questão que, situada em 

determinado contexto (epistemopolítico, mas não só), induz a produção e invenção 

de novas soluções. A diferença sexual, corporal, conceitual ou material, consiste em 

uma articulação singular de elementos em um campo de possibilidades, o qual não 

se pode simplesmente representar, pois se deve interagir com ele por intervenção, 

pelo traçado de alternativas reais que sempre necessariamente deslocam os sentidos 

já postos. A diferença material, portanto, nessa visão neo-materialista, não é coisa 

dada e sujeita a uma representação que a introduz na ordem do pensamento ou do 

conceito, ao custo do apagamento de sua condição material. A matéria e sua 

diferenciação se põem no mesmo campo de ações representativas, que não extraem 

um símile da matéria a se manipular na ordem do pensamento, já que interagem com 

ela; matéria e pensamento-representação são dois modos de atividade diferenciadora 

que se encontram e se co-constituem em uma rede de co-determinações recíprocas. 

Assim como sexo e gênero (ou diferença sexual, tida por corporal; e diferença 

genérica, tida por sócio-cultural). 

Hird conclui sobre o novo materialismo em seu texto-resenha que este é 

“desenvolvido mais fortemente na biologia não-linear, [e] oferece análises que 

perturbam a imutabilidade do sexo e diferença sexual frequentemente pressupostas 

em algumas teorias culturais” (HIRD, 2004, p.231). Mas o que seria o novo 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

163 
 

materialismo como ‘aquilo que se desenvolve na biologia não-linear’? O novo 

materialismo é algo que se faz nas ciências, antes de ser a apropriação feminista 

desses procedimentos e questionamentos? Talvez ela pretenda indicar que sim, o 

novo materialismo se caracteriza como um novo modo de praticar a investigação 

científica, mas um que, ao mesmo tempo, é sempre já tomado pela questão do 

repensar o feminismo a partir das novas ciências (e, portanto, repensar as questões caras à 

teoria feminista como a diferença sexual e o binômio sexo/gênero). 

A autora, que entrega uma tal definição ambígua do novo materialismo ao final 

de seu texto-resenha, continua seu trabalho pelo mesmo procedimento anos depois. 

Em texto de 2009, novas obras são resenhadas, agora de “Vicki Kirby, Elizabeth A. 

Wilson, Luciana Parisi, Donna Haraway e Karen Barad” (HIRD, 2009, p.329)86. 

Notavelmente, o novo grupo de obras inclui apenas trabalhos publicados após seu 

artigo anterior – e todos escritos por mulheres – o que parece apontar para o 

crescimento e estabilização desse movimento que se poderia chamar por virada 

materialista no feminismo, e que se diferencia do feminismo material anterior (o qual 

Hird descreve como preocupado com questões de trabalho, reprodução, política, 

saúde, educação, intimidade, ou sumariamente, as condições materiais de vida de 

mulheres e sua determinação por estruturas sociais de opressão) por se engajar em 

questões como a “fisicalidade afetiva ou encontros e relações humanos/não-

humanos” (HIRD, 2009, p.329). As “emergentes análises do feminismo material”, 

que podem “ser alternativamente chamadas ‘novo materialismo,’ ‘neo-materialismo,’ 

e ‘novas ciências’” são marcadas pelo interesse em provocar engajamentos com a matéria 

(HIRD, 2009, p.330). 

A questão para Hird é a de pensar uma teoria feminista que não se limite a se 

aproximar das ciências e materialidades segundo um paradigma de crítica (o que a 

autora associa ao pós-modernismo e à virada linguística no feminismo) ou de extração 

 
86 São elas: Judith Butler: Live Theory (2006) de Vicki Kirby; Psychosomatic: Feminism and the Neurological Body (2004) de 
Elizabeth Wilson; Abstract Sex: Philosophy, Bio-technology, and the Mutations of Desire (2004) de Luciana Parisi; When Species 
Meet (2008) de Donna Haraway; e Meeting the Universe Halfway: Quantum Physics and the Entanglement of Matter and Meaning 
(2007) de Karen Barad. 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

164 
 

(de conceitos das ciências para os usos próprios das humanidades); mas, sim, um de 

engajamento – um que “tenta o diálogo, conversação e colaboração com a ciência, 

conforme ‘se engaja com a ciência-em-construção [science-in-the-making]’” e reformula 

“questões sobre como viver na ou com a ciência coletivamente” (HIRD, 2009, 

p.331). 

O “feminismo material também pode ser visto como uma resposta à 

identificação do problema das ‘duas culturas’ que ganhou destaque com C.P. Snow” 

em 1959 (HIRD, 2009, p.331). As tentativas de “corroer a distinção cultura/matéria” 

(HIRD, 2009, p.331) passam pela tentativa de corroer a segregação disciplinar que 

impede a circulação de temas, métodos e problemas entre diferentes campos 

identificados como “humanísticos” (ou culturais) e “tecnocientíficos” (ou 

naturais/materiais). Esse tipo de inter- e/ou trans-disciplinaridade é também um 

ponto marcante dessa linhagem contemporânea de pensamento. 

Com Haraway, a questão passará para a elaboração de epistemologias 

naturoculturais [naturecultural] e materiais-semióticas, a partir das quais o corpo é 

sempre já “um emaranhado de comunidades completamente imbricado”, e o próprio 

tornar-se adulto (a ontogênese) já requer a companhia de “minúsculos parceiros de 

bagunça [tiny messmates]”, uma vez que “[s]er um é sempre tornar-se [ou devir, become] 

com muitos” (HIRD, 2009, p.336). 

Segundo o “paradigma” das espécies companheiras, toda identidade é uma 

resultante, produto de uma “multidão cascateante de incalculáveis entramados 

[enmeshing] temporais de espécies já emaranhadas” (HIRD, 2009, p.337). Aqui, o 

relacionar-se precede a identidade, é condição de identificação; e as “ontologias” de 

uma espécie são feitas através do “jogo dos corpos [play of bodies]”. A questão deixa 

de ser uma de ‘transmitir genes’ para gerações subsequentes, para se tornar uma de 

“fazer-espécies-companheiras”, especiar com outros, formar “famílias feitas no 

ventre do monstro de histórias herdadas que precisam ser habitadas para serem 

transformadas” (HIRD, 2009, p.337). A capacidade de fazer-espécies-companheiras 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

165 
 

se reflete também na capacidade de produzir linhagens para além de uma filiação 

reprodutiva direta. 

Quando compomos conexões entre espécies companheiras, nunca podemos 

conhecer o interior do outro, de nosso companheiro; contudo isso não impede que 

se faça algum “progresso semiótico multiespécies”, o qual é sempre dependente de 

uma imperfeita comunicação trans-criatural [trans-critter], de uma “responsabilidade” 

como capacidade de dar respostas situadas (HARAWAY apud HIRD, 2009, 337-8). 

Entre si, as diferentes abordagens neo-materialistas por vezes formam esse tipo de 

comunicação difícil. Não conformando um corpo único, estável e integrado, os 

corpora de diferentes materialismos exigem responsabilidade para se comunicar. Hird 

já opera aqui uma comunicação, um ‘fazer-espécies-companheiras’, na medida em 

que busca apresentar um movimento minimamente coerente a partir de uma resenha 

cruzada entre várias obras, por entre as quais costura um trajeto comum. Na busca 

de Hird por produzir uma linhagem ampliada para os novos materialismos, a autora 

destaca esse procedimento de engajamento com as ciências (naturais) pela rejeição à 

“bifurcação matéria-cultura”: 

Um número de pesquisadores tentou deflacionar o espaço filosófico entre 
matéria e cultura, desenvolvendo termos que visam, se não rejeitar 
completamente, então ao menos, estreitar significativamente a bifurcação 
matéria-cultura, por exemplo: o “parlamento das coisas,” “co-produção” 
e “infra-física” de Latour; o “ator-rede [actor network]” de Michel Callon; a 
“cosmopolítica” de Isabelle Stengers; o “materialismo relacional” de John 
Law; o “realismo não-correspondencial” de Andrew Pickering; o “quasi-
objeto” de Michel Serres; a “intersubjetividade relacional” de Matthew 
Kearnes; a “epistemologia social” de Steve Fuller; “variar com” a própria 
matéria e “imagem” de Henri Bergson; o “novo materialismo” e as 
“transposições” de Rosi Braidotti; as “co-construções” de Alan Irwin; a 
“objetividade dinâmica” de Evelyn Fox Keller e as “proposições” de 
Alfred North Whitehead. A elucidação desses termos sugere um 
reconhecimento de longa data de que a filosofia e a ciência podem e 
devem se mover para além da separação entre matéria e cultura [...] Dito 
isso, o desafio agora é desenvolver análises feministas — de corpos, 
ambiente, relações, e assim por diante — que evitem natureza e cultura 
como ontologias separadas e se engajem com a ciência para construir essas 
análises. (HIRD, 2009, p.341) 
 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

166 
 

Como mostra Hird, muitos autores adentraram esse problema, propondo 

estreitamentos da distância entre matéria-cultura; todavia, a autora aqui propõe um 

engajamento específico tanto com o feminismo (em geral), como com sua tentativa 

particular no escopo dos novos materialismos de fugir das dicotomias que marcaram 

o pensamento regido pelo binarismo sexo-genérico (masculino/feminino). A missão 

feminista aqui é a torção (queer/cuir)87 do próprio materialismo, é mostrar sua estranheza 

pelo incentivo de cruzamentos entre campos disciplinares (as tecnociências e as 

humanidades), entre métodos e temas de pesquisa, entre a própria natureza e a 

cultura. 

A proposta baradiana, também um tipo de materialismo queer destacado por 

Hird, sugere pensar com Niels Bohr uma indeterminação ontológica da realidade, a 

começar com a natureza estranhamente (queerly) dual da matéria quântica: tudo é 

onda-partícula, um tipo de materialidade capaz de difratar. Segundo essa dinâmica, 

Barad pretende pensar um realismo em que coisas e palavras são ontologicamente 

emaranhadas, um realismo que não é “sobre representações de uma realidade 

independente, mas sobre as reais consequências, intervenções, possibilidades 

criativas e responsabilidades de intra-agir no interior de e como parte do nosso 

mundo” (BARAD apud HIRD, 2009, p.340). Os fenômenos, que são a unidade 

ontológica primária – como falamos mais acima –, emergem a partir de intrar-relações 

emaranhantes, uma “incessante troca [ou intercâmbio, exchange]” que se dá sem 

necessidade de agentes-observadores ou -mensuradores dos processos, mas que, 

com a participação destes, toma outra ‘qualidade’, se recompõe segundo as 

condições e restrições (constraints) introduzidas pelo aparato produtor de mundo 

desses agentes (nossos instrumentos, experimentos, conceitos e teorias que ordenam 

nossos esquemas materiais de interação pluridimensional com o mundo). 

 
87 Torcer deriva de torquere em latim, remontando ao radical proto-indo-europeu terk, de girar, virar, enrolar; o mesmo 
que origina o termo do saxão antigo thwerh e daí o termo do inglês moderno queer. As torções, que são giros ou viradas, 
são sempre movimentos queer, bizarros, na história de uma linhagem; talvez não seja à toa que toda linhagem queer é 
obrigada a se constituir por movimento não-lineares, distintos da lógica de reprodução filiativa heterossexual, mais 
próximos talvez dos modos de fazer (espécies-)companheiras lateralmente. 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

167 
 

O novo materialismo vai se desenhando por entre as inúmeras produções 

dessas autoras, mas não sem nenhuma crítica ou oposição. Para Sara Ahmed (2008), 

esse novo feminismo materialista cria sua história de fundação a partir de uma 

caricatura da teoria feminista que o antecedeu. Hird discorda dessa crítica e vê em 

Ahmed uma clara falta de engajamento com as ciências. Para Hird, Ahmed faz apenas 

a crítica — importante, claro, mas insuficiente… A questão, para Hird, “é que 

engajamento requer uma ontologia e epistemologia diferentes — que não bifurcam 

natureza e cultura” (2009, p.342). A crítica de Ahmed, no entanto, dá a Hird a 

oportunidade de discutir o que na teoria feminista “pode constituir nossa ‘declaração 

de objetivos [mission statement]’” (HIRD, 2009, p.342). Na versão hirdiana do novo 

materialismo, o objetivo [mission] central parece ser a capacidade de engajar-se com a 

ciência, o que, para ela, é feito de forma brilhante por Kirby, Parisi, Barad, Haraway e 

Wilson ao “imaginar um cosmos não-bifurcado”, e evitar “o efeito de uma ontologia 

que separa a matéria da cultura” (HIRD, 2009, p.343).  

Não é, contudo, tão claro em que consiste ou como opera o “imaginário 

cósmico não-bifurcado” tão importante para um bom “engajamento com a ciência”, 

uma vez que as abordagens das diferentes autoras resenhadas são bastante diferentes 

entre si. A tentativa de traçar uma declaração de objetivos por uma resenha coletiva 

é bastante interessante, mas o desenvolvimento rápido deixa lacunas.  

 
Conclusões 
 

Renegociando os limites entre realismo/construtivismo, 

materialidade/discursividade, tecnociências/humanidades ou sexo/gênero, os 

novos materialismos expõem a possibilidade de lidar de outro modo com matérias e 

corpos, criando e mantendo um campo profícuo para pensar as relações entre 

materialidades, corporeidades e tecnocientificidades – além de uma série de 

ferramentas conceituais que apresentamos panoramicamente ao longo deste artigo a 

partir de um sobrevoo por obras de autoras que se tornaram referências importantes 

para esse campo.  



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

168 
 

Como um “paradigma emergente” que atravessa distintos campos de 

investigação, os novos materialismos pretendem ser capazes de concluir a promessa 

dos pós-modernismos anti-dicotômicos, superando as oposições binárias que vêm 

organizando historicamente nossas epistemologias e políticas, inclusive aquelas que 

se colocam como divisões (materiais) entre tecnociências e ciências humanas. A 

pluralidade de autoras e proposições, contudo, dificulta qualquer juízo sintético que 

possa caracterizar o movimento como um todo. Importa, ainda assim, pensar o 

modo como esse novo paradigma oferece uma plataforma para a retomada de 

questões corporais, ambientais e tecnocientíficas, colocando a matéria no centro de 

debates e polêmicas teórico-crítico-filosóficas contemporâneas. 

 

* * * 

REFERÊNCIAS 
 
AHMED, S. Open Forum. Imaginary Prohibitions: Some Preliminary Remarks on the Founding 
Gestures of the `New Materialism’. European Journal of Women’s Studies, v. 15, n. 1, p. 23–
39, 2008. 
 
ALAIMO, S. Bodily Natures: Science, Environment, and the Material Self. Indiana 
University Press, 2010. 
 
ALAIMO, S. Sexual Matters: Darwinian Feminisms and the Nonhuman Turn. J19: The Journal 
of Nineteenth-Century Americanists, v. 1, n. 2, p. 390–396, 2013. 
 
ALAIMO, S; HEKMAN, S. Introduction: Emerging models of materiality in feminist theory. In: 
ALAIMO, S.; HEKMAN, S. (Eds.). Material Feminisms. Indiana University Press, 2008. pp.1-
19. 
 
ÅSBERG, C.; BIRKE, L. Biology is a feminist issue: Interview with Lynda Birke. European 
Journal of Women’s Studies, v. 17, n. 4, p. 413–423, 2010. 
 
FAUSTO-STERLING, A. The Five Sexes - Why Male and Female are not enough. The Sciences, 
1993. 
 
FAUSTO-STERLING, A. Dualismos em duelo. Cadernos Pagu, v. 17–18, p. 9–79, 2001.  
 
FERREIRA, M. H. M. O que há de novo no materialismo? A Origem dos Novos Materialismos 
nos Estudos de Gênero. No prelo.  
 
HIRD, M. J. Feminist Matters: New Materialist Considerations of Sexual Difference. Feminist 
Theory, v. 5, n. 2, p. 223–232, 2004. 



v . 2 5,  n . 3 ,  2 0 2 5 

169 
 

 
HIRD. M.J. Feminist Engagements with Matter. Feminist studies: FS, v. 35, n. 2, p. 329–346, 

2009. 

 
OYAMA, S. The Ontogeny of Information: Developmental Systems and Evolution. 2 ed. 
Duke University Press Books, 2000.  
 
PRECIADO, P/B. Manifiesto Contrassexual. Tradução: Julio Díaz y Carolina Meloni. 1a ed. 
Editorial Opera Prima, 2002. 
 
RUZYCKI, S.M.; AHMED, S.B. Equity, diversity and inclusion are foundational research skills. 
Nat Hum Behav. v.6, 910–912, 2022. 
 
TUANA, N. Fleshing gender, sexing the body: Refiguring the sex/gender distinction. The 
Southern journal of philosophy, v. 35, n. S1, p. 53–71, 1997. 
 
TUANA, N. Viscous porosity: Witnessing Katrina. In: ALAIMO, S.; HEKMAN, S. (eds.). 
Material feminisms. Bloomington: Indiana University Press, 2008. 
 
 

 

Recebido 03/04/2025 

Aprovado  

04/07/2025 

Licença CC BY-NC 4.0 

 

 

 

 

 

 

 

 


