CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

/artigos

Novos Materialismos e a
Retomada Feminista de
Corpos, Tecnociéncias e
Materialidades

Matheus Henrique da Mota Ferreira
Universidade Federal do Rio de Janeiro
https://orcid.org/0000-0003-4161-4730
matheushmf0l@gmail.com

RESUMO: O texto tem por objetivo apresentar uma série de pensadoras
feministas contemporédneas associadas a uma linhagem frequentemente referida
como “novos materialismos”. Em contraposicdo a uma “virada linguistica”
percebida como ainda hegembnica, as neo-materialistas tém Dbuscado uma
retomada da matéria, criando e mantendo um campo proficuo para teorizar (com)
O Ccorpo e para O engajamento com as tecnociéncias. Faremos um sobrevoo
panoramico por algumas obras de Stacy Alaimo, Susan Hekman, Lynda Birke,
Nancy Tuana e Myra Hird, no intuito de apresentar ferramentas conceituais
importantes que vém sendo desenvolvidas nesse campo e que podem (e devem)
ser extrapoladas se objetivamos superar (materialmente) as divisdes entre
tecnociéncias e ciéncias humanas.

PALAVRAS-CHAVE: novos materialismos; feminismo materialista; virada
material; virada corporal; virada n&o-humana.

ABSTRACT: The text aims to present a series of contemporary feminist thinkers
associated with a lineage often referred to as ‘new materialisms’. 1In
opposition to a ‘linguistic turn’ perceived as still hegemonic, neo-
materialists have sought a reclaiming of matter, creating and maintaining a
fruitful field for theorising (with) the body and for engaging with the
technosciences. We will take a panoramic flight over some works by Stacy
Alaimo, Susan Hekman, Lynda Birke, Nancy Tuana and Myra Hird, in order to
present important conceptual tools that have been developed in this field
and that can (and should) be extrapolated if we aim to (materially) overcome
the divisions between the technosciences and the human sciences.

KEYWORDS: new materialisms; materialist feminism; material turn; somatic
turn; nonhuman turn.

134


https://orcid.org/0000-0003-4161-4730

v .25 n.3, 2025

Introducgao

Nosso texto tem por objetivo central apresentar uma série de pensadoras
feministas contemporaneas que aderem, em maior ou menor grau, a uma linhagem
recente de produg¢oes frequentemente referida como “novos materialismos” — os
quais seriam decorrentes de um “evento” na teoria contemporanea que se costuma
denominar como “virada materialista”. Com uma abordagem panoramica dos
projetos de varias autoras, pretendemos mostrar como as neo-materialistas vém
criando e mantendo um campo proficuo para pensar as relacdes entre
materialidades, corporalidades e tecnociéncias, produzindo uma série de ferramentas

conceituals importantes para pensar tais relacoes em nossa contemporaneidade.

Alaimo e Hekman - apresentando os novos materialismos

Na antologia organizada por Stacy Alaimo e Susan Hekman (2008), as autoras
pretendem “‘trazer o material, especificamente a materialidade do corpo humano e
do mundo natural, para o primeiro plano da teoria e pratica feministas” (ALAIMO
& HEKMAN, 2008, p.1). Na visao delas, a materialidade, “particularmente aquela
dos corpos e naturezas”, tem sido um lugar tao volatil para a teoria feminista que o
procedimento padrao “para a maioria dos feminismos contemporaneos requer que
se distanciem [as feministas] o maximo possivel do dominio maculado da
materialidade ao se refugiar no interior da cultura, discurso, e linguagem”. A tese
explicita das pesquisadoras ¢ de que ha um impasse no pensamento feminista
“causado pela virada [#rn] linguistica contemporanea”, o que decorreria do advento
do pés-modernismo e pos-estruturalismo com a atengao concentrada em “modelos
socio-construtivistas”. As analises feministas sob tais influéncias enfatizaram praticas
discursivas de constituicao da posi¢ao social das mulheres e desconstrugoes de
conceitos que definem e depreciam as mulheres (ALAIMO & HEKMAN, 2008,
p.1).

As autoras admitem que a “virada ao linguistico e ao discursivo tem sido
enormemente produtiva para o feminismo”, principalmente a partir da critica ao

135



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

pensamento ocidental, que revela como ele sempre foi estruturado por uma série de
dicotomias generificadas informadas pela dicotomia masculino/feminino, como
“cultura/natureza, mente/corpo, sujeito/objeto, racional/emocional”. O grande
argumento a se destacar nessa critica do feminismo pdés-moderno ao pensamento
dicotomizado ¢ a necessidade de “desconstruir a propria dicotomia”, levando a uma
compreensao que nao se embase em oposi¢oes (ALAIMO & HEKMAN, 2008, p.1-
2). Contudo, ha, apontam as autoras, uma dicotomia que as criticas poés-modernas
“parecem abracar quase sem questionamento: linguagem/realidade” (ALAIMO &
HEKMAN, 2008, p.2). De um modo talvez reativo ao que tomam pela caracteristica
op¢ao da epistemologia modernista por se embasar no “acesso objetivo a um mundo
real/natural”, os pés-modernistas defenderiam que “o real/material é inteiramente
constituido pela linguagem” (ALAIMO & HEKMAN, 2008, p.2). Esses teoricos
desertaram da dinamica oposicional por uma escolha do polo discursivo como
“fonte exclusiva da constituicao da natureza, sociedade e realidade”, de tal modo
que, quando a matéria e a realidade material sao reconhecidas (e as vezes elas saol),
elas sio “postuladas] como um dominio inteiramente separado daquele da
linguagem, discurso, e cultura” (ALAIMO & HEKMAN, 2008, p.2-3); e essa
separacao resulta no campo feminista centrar suas analises no campo do cultural,
textual ou linguistico, a revelia dessa materialidade — reconhecida quando muito
como outro passivo das formag¢does discursivas.

Talvez, reconhecem as autoras, essa seja uma descaracterizacao da posi¢ao pos-
moderna (talvez nem se possa falar objetivamente em uma tal posicao). De todo
modo, elas reconhecem que teéricos como Gilles Deleuze (1925 - 1995) e Michel
Foucault (1926 - 1984) “acomodaram o material em seus trabalhos”, e influenciaram
autores materialistas, por mais que “a for¢a material” de seus trabalhos tenha sido
“ignorada devido ao foco exclusivo no discursivo” (ALAIMO & HEKMAN, 2008,
p.3). O pos-modernismo feminista, talvez melhor expresso na figura de Butler, tem

um “‘evidente” foco no discursivo, tal que “aos olhos de muitas feministas”, a

recepcao de “Gender Tronble (1990) e Bodies That Matter (1993) [livros de Butler] ¢é

136



v .25 n.3, 2025

evidéncia [...] de que o feminismo pés-moderno se afastou do material” (ALAIMO
& HEKMAN, 2008, p.3).

Essa hiperinflacdo do discursivo na teoria e pratica feministas teria tirado a
atencdo dos corpos materiais vividos e praticas corporais. Surgem grupos
descontentes com esse cenario. Por exemplo, um “emergente grupo de teodricas
teministas do corpo” que defendem o tratamento da materialidade dos corpos como
uma forga ativa e recalcitrante, e o engajamento com a ciéncia e medicina “por modos
inovativos, produtivos ou afirmativos” (ALAIMO & HEKMAN, 2008, p.4).
Também as feministas-ambientalistas tém insistido na necessidade de tomar em
conta mais seriamente a “materialidade do mundo mais-que-humano”, uma vez que
a alianca entre feminismo e ambientalismo vinha sendo escanteada pelo medo de
uma aproximacao romantica e essencialista entre o feminino e o natural. Por isso
grandes tedricas feministas, afirma Alaimo (2000 apud ALAIMO & HEKMAN,
2008, p.4), “de Simone de Beauvoir a Gayle Rubin ¢ Monique Wittig, t¢ém buscado
uma ‘fuga da natureza’, implacavelmente desemaranhando ‘a mulher’ do suposto
fundamento de essencialismo, reducionismo e estase”. O perigo, afirmam as autoras,
¢ que ao se afastar da ‘natureza’, essas feministas reconfirmam esse campo como a
“traicoeira areia movedica da misoginia” (ALAIMO & HEKMAN, 2008, p.4). Esse
descuido com a posicio da natureza se emaranha com o descuido em relacio a
materialidade, desembocando nessa situacio em que o “feminismo material
demanda profundas — mesmo chocantes — reconceituagdes da natureza”, que deem
conta de sua “agéncia, significancia e continuo poder transformativo” (ALAIMO &
HEKMAN, 2008, p.5).

Uma das areas de maior descontentamento com essa situacao seriam os estudos
da ciéncia feministas (feminist science studies ou FSS), os quais teriam passado de um
momento focado na critica ao androcentrismo na ciéncia (feita por e para homens),
manifesta nos conceitos e praticas cientificos masculinos que assim moldam a
construcao da “realidade”; para um momento de “explorar abordagens alternativas

que tragam o material de volta para a ciéncia sem perder os zusights do construtivismo

137



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

social” (ALAIMO & HEKMAN, 2008, p.5). Os trabalhos ao redor do “novo
empirismo” de Sandra Harding, Helen Longino, Lorraine Code, e Lynne Hankinson
Nelson sao destacados, mas recebem especial importancia as formulagdes de Donna
Haraway e Karen Barad, por responder, via o feminismo, as tentativas de Bruno
Latour (1947 - 2022) e Andrew Pickering de trazer a ontologia e a agéncia material
do mundo para o centro dos estudos sociotécnicos. Essas autoras “desenvolveram
teorias que definem o humano, nao-humano, tecnolégico e natural como agentes
que conjuntamente constroem os parametros de nosso mundo comum”, com
importantes consequéncias para pensar o lugar das mulheres (e outros
marginalizados/outrizados  [othered]) em nosso mundo. As relacSes entre
tecnociéncias (inclusive os discursos cientificos, como partes de praticas materiais de
intervencao no mundo) e a constituicdio dos corpos (inclusive a prépria
categorizacgdo de corpos segundo determinacdes sexo-genéricas) ganham
centralidade nas abordagens neo-materialistas inspiradas nessas autoras.

Por fim, Alaimo e Hekman nos conduzem a um diagnéstico do desconforto
contemporaneo da teoria e pratica feministas, devido a “perda do material”
(ALAIMO & HEKMAN, 2008, p.6). A relagdo das produgdes neo-materialistas(-
feministas) com a materialidade se explicita com uma convocacao para o “retorno”
a materialidade no pensamento tedrico-critico-filoséfico. Nos parece, contudo, que
afirmar que a matéria havia sido perdida na geracdo anterior de producdes teoricas
¢ ir “longe demais”. Que matéria se perdeu? Quem a perdeur E quem tinha a posse
sobre a saterialidade antes para, entdo, poder perdé-la? A prépria historia do
movimento feminista (e dos estudos de género como seu “braco tedrico””’) é
marcada pela tensio com um suposto materialismo/naturalismo anterior — tanto a
este que as autoras chamam de “zov0”, mas também aquele que podemos chamar a
partir de suas criticas como um “materialismo discursivo” ou “cultural” — que

buscava determinar por si a natureza da matéria e dos corpos, em particular os

77 Para mais sobre a relacio entre os feminismos materialistas e o campo dos estudos de género/feministas/ gueer, ver
Ferreira (no prelo).

138



v .25 n.3, 2025

temininos. Talvez faca mais sentido pensar essa trajetoria historica como uma de
lenta e tortuosa retomada do material — como os movimentos indigenas falam em
retomada de seus territérios — pelas feministas, mesmo que haja “desvios
discursivistas/culturalistas/ linguisticistas” pelo caminho, do que uma de “perda e
retorno” da materialidade. Dito isso, admitimos nosso alinhamento com algumas das
propostas de lidar com esse diagnostico (da perda e retorno) por parte das autoras,
como a defesa de Barad por “construir um lastro [ballas#]” contra certas tendéncias
no campo tedrico-ctitico-filoséfico de “definir uma teoria como um jogo sem
restricoes [unconstrained play]” (ALAIMO & HEKMAN, 2008, p.6). Essa tendéncia
de reagir a um excesso percebido na virada linguistica construindo sobre suas bases,
de nio retornar ao moderno, mas atingir o “objetivo pds-moderno” pela
“desconstruc¢ao da dicotomia material/discutsiva que retém ambos os elementos
sem privilegiar nenhum”, é o que vai caracterizar os trabalhos que as autoras teém
chamado de “virada material [material turn] na teoria feminista, uma onda da teoria
feminista que leva a matéria a sério” e se compromete com o projeto de “repensar
radicalmente a materialidade, o proprio ‘material [sz4ff]’ de corpos e naturezas”
(ALAIMO & HEKMAN, 2008, p.0).

Essa virada material da teoria feminista abre questoes fundamentais sobre
ontologia, epistemologia, ética e politica. As feministas materiais “querem saber
como podemos definir o ‘real’ na ciéncia e como podemos descrever a agéncia nao-
humana em um contexto cientifico”; aquelas que estudam o corpo “querem
definicoes da corporalidade humana que déem conta de como o discursivo e o
material interagem na constituicao de corpos”; elas retomam a ética para se centrar

<

nao em principios discursivos, mas nas “consequéncias materiais”, em “praticas
éticas’ enquanto “acdes corporificadas, situadas”; também as feministas materiais
reconsideram a politica enquanto “decisOes inscritas [seripted] em corpos materiais”,
gerando consequéncias que demandam respostas (politicas) dos corpos; ainda em

termos de uma politica e ciéncia ambientais, essa abordagem pretende tirar a

natureza do plano de fundo e insistir que ela seja considerada como um “ator no

139



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

dominio da politica, assim como no da ciéncia” (ALAIMO & HEKMAN, 2008,
pp.7-9).

Alaimo e Hekman falam na necessidade de integrar as multiplas novas teorias
da materialidade em um paradigma emergente no feminismo contemporaneo; sua
antologia tem o intuito de facilitar esse processo de integracao, além de demonstrar
sua hipotese “de que esse paradigma esta emergindo atualmente e de que ele é um

movimento necessario e revigorante para o feminismo contemporaneo” (ALAIMO
& HEKMAN, 2008, p.9):

As emergentes teorias da materialidade desenvolvidas nos
feminismos materiais sao cruciais para cada aspecto do
pensamento feminista: estudos da ciéncia, feminismos ambientais,
feminismos corporais, teoria gueer, estudos da deficiéncia, teorias
de raca e etnicidade, justica ambiental, feminismo (pds-)marxista,
estudos de globalizacdo, estudos culturais (ALAIMO &
HEKMAN, 2008, p.9).

Articular as novas producdes desses inumeros campos em um “paradigma
emergente” coerente tem sido uma busca constante das defensoras dos novos
materialismos. Este é o paradigma que pretendemos apresentar ao longo das
proximas segoes, partindo de recortes de discussoes especificas por algumas de suas
autoras. Nosso intuito, por certo, nao ¢ dar-lhes um tratamento exaustivo, mas
apresentar essa linhagem paradigmatica, mostrando sua relevancia para o tratamento
de questSes sobre tecnociéncias, corpos e materiais. E relativamente facil perceber a
condi¢do comum negativa (a oposi¢ao a um excesso de linguagem ou discurso)
dessas varias abordagens; mais dificil, contudo, ¢ notar o que ha em comum em

termos de ‘retorno’ — ou como preferimos, refomada — a materialidade.

Alaimo - o material, o corporal e o ambiental

Para Stacy Alaimo (2010), o século XX termina com — e o XXI comeca
seguindo essa tendéncia — um tratamento teérico e retorico fragil em relagdo a
matéria e a0 ambiente. “Matéria, o vasto material [szff] do mundo e de nés mesmos,

foi subdividida em ‘pedagos’ gerenciaveis ou achatada em uma ‘lousa em branco’

140



v .25 n.3, 2025

para a inscricao humana”. Também o “ambiente teve seu sangue, suas criaturas vivas,
suas interagoes e relacdes drenados — [...] tudo que é reconhecivel como ‘natureza’ —
para que ele se tornasse um mero espago vazio, um ‘terreno inconteste’ para o
‘desenvolvimento’ humano” (ALAIMO, 2010, p.1-2). Sua tentativa, em seu trabalho
solo, se centra em retomar a matéria (¢he matter/a questao/o assunto), “[a] condicdo
de ou estado de coisas em relacio a uma pessoa ou coisa, especialmente como um
assunto de interesse ou maravilhamento [subject of concern or wonder]” (ALAIMO, 2010,
p.2), segundo a definicao do dicionario Oxford. The matter, a propria matéria que se
quer tomar em questdo; a questao que volta a se infiltrar, que chama a atencao
conforme se torna subject, um tema de preocupagao e espanto, exatamente porque
desfaz as divisOes convencionais entre o objetivo (esse sim uma matéria em sentido
“proprio”!), e o subjetivo (que ndo deveria envolver materiais, mas 0s sujeitos

humanos, metafisicamente distintos do resto do mundol).

Interesse [ou preocupacio, concern] e maravilhamento [ou espanto,
wonder] convergem quando o contexto para a ética se torna nao
meramente social, mas material — as paisagens emergentes e em
ultima instancia imapeaveis de forgas bioldgicas, climaticas,
econdmicas e politicas em interagdao. (ALAIMO, 2010, p.2)

A solu¢do de Alaimo nesse texto ¢ buscar epistemologias mais polposas
[capacions| e se atentar para o que ela chama de #ans-corporeidade, o tato de a
corporeidade humana ser sempre ja entrelacada |[zmtermeshed] com aquela dos
mundos/ambientes mais-que-humanos. Ha uma mobilidade entre os limiares dos
corpos que os entre-constitui, de tal modo que o ambiente deixa de ser um espago
vazio preenchido com recursos para usos diversos, e se torna “um mundo de seres
carnosos [fleshy] com suas proprias necessidades, reivindicacoes e agoes” (ALAIMO,
2010, p.2), em que as carnes de uns compdem as dos demais nas tramas materiais
compartilhadas. Assim, ela resume sua proposta teodrica: ‘“Trans-corporeidade,
enquanto um sitio tedrico, ¢ onde teorias corporais, teorias ambientais e estudos das
ciéncias se encontram e se misturam de formas produtivas”, gerando um espago para

“o movimento através da corporeidade humana e natureza niao-humana [que]

141



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

necessita de modos de analise ricos e complexos que viajem através dos territorios
emaranhados do material e discursivo, natural e cultural, biologico e textual”
(ALAIMO, 2010, p.3). O ambiente, afirma Alaimo, nao esta 1a fora, “mas é sempre
a nossa propria substancia” (ALAIMO, 2010, p.4), parte constitutiva de nossos
COrpos porosos para trocas com os demais corpos que compartilham desse meio
comum — e ele mesmo constituido pelas inter-relagoes dos corpos que o habitam.

A autora critica o modo como o “conceito mais revolucionario da teoria
feminista” — o conceito de género — insiste na oposi¢ao entre natureza e cultura, em
vez de “transformar os dualismos generificados [ou gendrados, gendered) —
natureza/cultura, corpo/mente, objeto/sujeito, recurso/agéncia, e outros — que tém
sido cultivados para depreciar e silenciar certos grupos de viventes humanos e nao-
humanos” (ALAIMO, 2010, p.5). As feministas vivem em uma constante fuga do
“espectro da natureza” — ou mesmo do “espectro da biologia” — o que cria esse
espago no qual pode se arvorar um essencialismo biolégico de cunho determinista,
usado para calcar discursos sexistas, racistas, e heteronormativos. Para Alaimo, a
atitude correta seria, em vez de evitar esse campo e deixa-lo como esta, “reformular
as normas, valores e pressupostos que permeiam esse campo’’; paradoxalmente, “o
unico modo de verdadeiramente esconjurar os espectros géemeos da biologia e
natureza ¢é [..] conceder-lhes carne |[flesh]|, permitir-lhes se materializar mais
completamente, e atentar para suas materializacoes precisas” (ALAIMO, 2010, p.5-
0).

Bebendo das obras de Latour, a autora sugere que as tramas materiais que o
novo feminismo materialista pretende compreender envolvem (a0 menos) trés
modos de investigacao: da realidade natural, da narratividade textual e da coletividade
social. A maior parte das investigadoras, contudo, se especializa em apenas um
desses modos e, em geral, ao estudar “o literario”, “o cientifico” ou “o discursivo”,
deixam de ver as condi¢cOes materiais e seus modos de determinacio mediada e
parcial, de restricio do campo de possibilidades de movimentos para esses seres. Se

pensarmos em fungao desses trés modos de investigacao, pode-se dizer que 0s novos

142



v .25 n.3, 2025

materialismos se debrucam, simultaneamente, sobre os trés e sobre os modos
especificos como estes nos provocam a (re)pensar a matéria. Ha matéria na natureza,
nos textos ou na sociedade, uma vez que a matéria se torna, de fato, o nome (e
conceito) para aquilo que ha de comum entre todas as coisas e processos. Algumas
das pensadoras neo-materialistas, para Alaimo, “abracaram o trabalho de Spinoza e
Deleuze como contra-tradi¢oes para a virada linguistica”, como Moira Gatens, Claire
Colebrook e Elizabeth Bray. Enquanto outras buscaram retomar e reler
(materialisticamente) os trabalhos desse momento ‘anterior’, que Alaimo também
chama de poés-estruturalismo, tais como Vicki Kirby e Elizabeth Wilson (que
retomam Derrida), ou Karen Barad (que retoma Foucault e Butler). “Juntas, essas
tedricas, juntamente com outras, constituem a virada material na teoria feminista,
uma onda da teoria feminista que leva a matéria a sério” (ALAIMO, 2010, p.6).
Mas o que € ‘levar a matéria a sério’? Faz sentido aqui também destacar o
dialogo critico de Alaimo com Grosz, quando ela comenta sobre o que a teoria
teminista (e teoria critica em geral) teria esquecido: “nao apenas o corpo, mas aquilo
que o faz possivel e que limita suas agoes: o estatuto precario, acidental, contingente,
oportuno, empenhado, dinamico da vida em um mundo desordenado [essy],

complicado, resistente e bruto de materialidade”; e insiste que:

nbs precisamos entender o corpo, N0 COMO UM Organismo ou
uma entidade em si mesma, mas como um sistema, ou série de
sistemas abertos [gpen-ended|, funcionando no interior de outros
sistemas imensos que nao pode controlar, [mas] através dos quais
ele pode acessar e adquirir suas habilidades e capacidades (GROSZ,
2005 apud ALLAIMO, 2010, p.10).

Ha um forte alinhamento entre esse projeto e o da trans-corporeidade de Alaimo,
todavia so até certo ponto, conforme Grosz se distingue e distancia do que chama
de “eco-feminismo e eco-filosofia”, enquanto ramos do movimento ecolégico. Sua
(re)leitura de Darwin é posta como “uma perspectiva que transcende qualquer tipo
de ambientalismo”, e “projeta uma filosofia darwiniana que é rica tanto de um
reconhecimento da materialidade como de um sentido de admiracao [wonder] — mas

a qual dispensa preocupagodes ambientais” (ALAIMO, 2010, p.11). Para Alaimo, o

143



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

darwinismo de Grosz se torna um observador transcendente e desincorporado,
“reinstalando um sujeito inclusive humanista, até deificado”, algo inaceitavel para
alguém com os compromissos éticos e politicos que Alaimo mantém com o
ambientalismo e a justi¢a social.

Nisso ela encontra aliados melhores nos trabalhos de Harold Fromm e Edward
Casey, os quais a ajudam a mapear os fluxos que permeiam os corpos singulares,
percebendo-os em continuidade com o ambiente, conforme o ““ambiente’, como
nos o apreendemos agora, nos atravessa em ondulagoes interminaveis”, e “parece
mais e mais ser a propria substancia da existéncia humana no mundo” (FROMM
apud ALAIMO, 2010, p.11); ou ainda, como afirma Casey, “meu corpo e as coisas
naturais nao sao apenas contiguos [coferminons|, mas continuos um com o outro. ...
As fibras da cultura e da natureza compoem um tnico tecido continuo” (CASEY
apnd ALAIMO, 2010, p.11). Historias ambientais corporificadas, mediando
perspectivas naturalistas e culturalistas, é essa a demanda de Alaimo para uma teoria
que “leve a matéria a sério”.

A compreensao desses fluxos entre corpos que os constituem historicamente
exige a valorizacio (e a produgaol) de formas de conhecimento e experiéncia
altamente mediados e abstratos; nas palavras de Alaimo, “a mediacao da informagao
cientifica” é necessaria para a elaboraciao desse quadro trans-corporal (ALAIMO,
2010, p.16). “Um reconhecimento da trans-corporeidade implica uma sensagao um
tanto desconcertante de estar imerso no interior de agéncias materiais
interconectadas incalculaveis que erodem mesmo nossos mais sofisticados modos
de compreensio” (ALAIMO, 2010, p.17); e isso exige esse mapeamento complexo
das relagdes com o mundo, esse situar-se do sujeito(-material) em um mundo(-
material) no qual agéncias interativas o compoem ao mesmo tempo em que ele é
capacitado (por elas) a atuar sobre elas. Os “Orgaos sensoriais da ciéncia” — teorias,
experimentos, aparatos de medida — (BECK apud ALAIMO, 2010, p.19) sao
necessarios para tornar esses fluxos (que nos capacitam, mas também nos ameagam)

visiveis e/ou interpretaveis.

144



v .25 n.3, 2025

A nocao de que “nossa substancia” seja intrinsecamente conectada ao ambiente
mais amplo desencadeia, para Alaimo, uma “mudanca profunda na subjetividade”,
conforme o “sujeito [se/f] material ndo pode ser desemaranhado de redes que sio
simultaneamente econdmicas, politicas, culturais, cientificas, e substanciais”; de tal

modo que
o que antes fora uma sujeita humana’™ ostensivamente delimitada
[bounded) se encontra em uma paisagem redemoinhante de incerteza
em que praticas e agdes que antes haviam sido questOes [#zatters]
nem mesmo remotamente éticas ou politicas, de repente, se tornam
o préprio material [szu4ff] das crises em curso (ALAIMO, 2010,
p.20).

Os humanos sio, nessa concep¢ao, nao apenas entidades ligadas ao mundo,
mas sao “o proprio material [ou estofo, #he very stuff] do mundo material e emergente”
(ALAIMO, 2010, p.20); somos esse mundo, seus pedacos, sua carne, € por 150, 0SSO
autoconhecimento [se/f-knowledge] depende da investigacao cientifica (para além de
questoes pessoais, filosoficas, psicologicas ou discursivas). O autoconhecimento
cientifico (de nossa humanidade corporificada e situada) envolve inquirir o mundo
material como esse hiper-agenciado e hiper-complexo objeto emergente.

O novo feminismo materialista, este que poe (e gesta) o espagco de uma virada
na teoria e pratica feministas até entao, ¢ um que exige esse cuidado com as ciéncias
naturais, principalmente um certo grupo de ciéncias biolégicas e ecoldgicas,
preocupadas com as dinamicas complexas de constitui¢ao de nossos corpos e dos
ambientes nos quais estes se situam. Contudo, também ¢ essencial na posicao (e
gestacao) desse novo campo feminista-materialista uma ressignificagao das proprias

ciéncias e de suas relacdes com o mundo sécio-econémico-politico em que noés

humanos desempenhamos nossas praticas.

78 Decidimos por traduzir aqui como sujeita humana, uma vez que a autora, que usa a palavra subject em inglés, se
refere a esta mesma individua, em inglés, como herself — que traduzimos simplesmente por ‘se’.

145



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

Birke e Alaimo - biologia, tecnociéncias e feminismos darwinistas

Coerente com essa posi¢ao é também a caracterizagao da biologia como “um
tipo de politica por outros meios” (ASBERG, 2010, p.414), a qual precisa ser retirada
do campo do dado, uma vez que ja (e cada vez mais) pertence ao campo do
tecnocientificamente modificivel. Seguindo este mote, Asberg conduz a entrevista de Birke,
outro nome na mesma genealogia de bidlogas feministas e do pensamento
materialista feminista que Donna Haraway. Talvez menos conhecida, “a obra de
Lynda Birke é parte da mesma critica dupla de longa data de pesquisadoras feministas
gua cientistas naturais treinadas” (ASBERG, 2010, p.413) — como as de Haraway e
Barad. Essa posi¢ao especifica e duplice da o tom da critica simultanea ao
determinismo biol6gico (o espectro que persegue os estudos feministas e de género)
e a um “reducionismo cultural ou social” (o qual deixaria o corporal, ambiental € o
animal nao-humano fora de quaisquer esfor¢os tedricos).

Para Birke (assim como para Alaimo, Tuana e Hird, com quem estabelecemos
dialogo nesse artigo), “o conhecimento biol6gico pode ser um aliado feminista”, e
mesmo auxiliar na critica ao determinismo biolégico. Mas essa critica, a0 mesmo
tempo importante para mostrar a politizagdo que compromete a biologia (pois o
determinismo nesse formato sé se sustenta hoje como parte da defesa do status guo),

também coloca a autora em um dilema:

Eu me encontro em uma travessia, “vestindo dois chapéus” como dizem
em inglés (com frequéncia ao mesmo tempol). Os bidlogos com quem
costumo falar nao entendem o tipo de estudo qualitativo em que posso
participar quando estou trabalhando em SSK [sociologia do
conhecimento cientifico/sociology of scientific knowledge] ou estudos das
mulheres [women’s studies|; por sua vez, as pessoas nesses campos Nao
entendem o que estou tentando fazer com estatisticas quantitativas da
observagao de animais. Esses problemas derivam de demarcagbes entre
campos disciplinares bem arraigadas: animais pertencem a biologia,
enquanto sociologia, antropologia e estudos das mulheres — entre outros
— simplesmente ignoram animais nao-humanos. (BIRKE, 2010, p.415)

Como se situar nestes dois campos? Esse é um dilema constitutivo da linhagem

feminista que da origem aos novos materialismos, e que se caracteriza fortemente

146



v .25 n.3, 2025

por essa demanda por uma aproximagao com as ciéncias naturais — nao ha “virada
material” sem engajamento com o naturalismo e realismo (tecno-)cientificos.

O dilema de como aproximar essas abordagens criticas das abordagens
cientifico-naturalistas exige, pot exemplo, que os estudos feministas/ gueer/de género
vao além do construtivismo social e seu antirrealismo implicito. Para Birke, “nao
temos sido boas o suficiente, no feminismo, em criar nosso proprio tipo de realismo
critico que reconhece que ha algo real que cientistas estao tentando alcancar!”; e o
conhecimento biolégico pode ser importante para o feminismo exatamente ai, no
encontro “de modos de transpor aquela lacuna entre reconhecer que fatos podem
ser socialmente construidos e que ha algo tangivel 14 fora na natureza!” (BIRKE,
2010, p.417). Esse realismo (ou quica materialismo) critico é uma problematica
nucleadora dessa virada: sim, sio todos construidos esses ‘“fatos” do nosso
conhecimento; e sim (também!) eles se referem a/apontam/capturam (ou mesmo
co-constroem) algo que existe como ‘excedente’ em relacdo a esses
nomes/conceitos/discursos/teorias. .. “Nds temos que encontrar formas melhores
de compreender, e de incluir compreensdes de nossos processos biologicos, em vez
de trata-los como algo separado do que sabemos, ou somos” (BIRKE, 2010, 417);
uma demanda altamente compativel com abordagens da teoria de sistemas ou da
complexidade, e que ja vem sendo explorada — como a propria Birke cita — por
autoras que bebem da teoria dos sistemas em desenvolvimento (DST) como Fausto-
Sterling (2001) e Oyama (2000). Essas teorias também respondem a demanda de
Alaimo mais acima (de mapear os fluxos inter-constitutivos de organismos e seus
meios), ja que elas sao, para Birke (e estamos de acordo), “mais apropriadas para
capturar a enorme complexidade do mundo vivo. Nesse sentido, penso que elas siao
leituras mais precisas de como a natureza funciona — e tém maior probabilidade de
capturar a situacionalidade [sizuatedness] de organismos vivos” (BIRKE, 2010, pp.417-
8).

Birke parece apontar para um certo pragmatismo resignado na relagao entre

ciéncias naturais e as abordagens criticas, ja que “estar fora da ciéncia tem bem

147



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

menos potencial de transformar e desafiar do que tentar trabalhar (ao menos

parcialmente) em seu interior” (BIRKE, 2010, p.418):
O problema é: nés simplesmente NAO TEMOS outra forma de saber

sobre o mundo material que seja amplamente aceita em nossa cultura. Isso
significa que nés precisamos trabalhar com a autoridade cientifica, mesmo
enquanto possamos estar simultaneamente desafiando-a. |...] o que estou
enfatizando aqui é que n6és podemos nao ter escolha além de reinscrever
a autoridade cientifica, j4 que esta é a forma predominante de fazer
perguntas sobre o mundo material que temos hoje. Podemos escolher
imaginar outras, mas elas ndo sio tdo uteis para nos nessa cultura
tecnofilical Entao as feministas precisam trabalhar no interior dessa
divisdo problematica; nés precisamos continuar desafiando crengas na
autoridade dltima da ciéncia, enquanto tentamos descobrir o que
tomamos das ciéncias naturais [..] Mas podemos estar certas de que

precisamos aprender a tomar da [ciéncia] — avaliar criticamente e

desenvolver teorias — em vez de simplesmente ficar do lado de fora.
(BIRKE, 2010, p.418-9)

Nao ha um lado de fora das ciéncias em que continuamos capazes de nos
engajar de forma relevante com suas produgoes e as consequéncias destas para nosso
meio compartilhado. Nao é questdo de ndo desafiar ou questionar a autoridade
cientifica, mas, sim, de que apenas de dentro o questionamento é relevante para
transforma-la. Nao, nem todos precisam ser cientistas; mas, sim, todos que quiserem
gerar determinados efeitos sobre o conhecimento socialmente legitimado como
relevante precisarao de algum modo reconhecer e se engajar com o crivo das ciéncias
— um exercicio de escavacio lenta das fundagoes de sua autoridade que pode efetivar
mudancas relevantes em seu paradigma em longo prazo™. Um engajamento ctitico-
propositivo (que talvez pudéssemos chamar de céncias criticas) com as ciéncias, de
modo a ressaltar a dimensao produtiva da tradicdo critica, a qual, para se manter
operante, precisa manter o engajamento com as “‘ciéncias positivas”, sem, contudo,

abandonar os procedimentos criticos e sua capacidade de promover deslocamentos

7 Como o préprio reconhecimento de que a ‘ciéncia deve ser diversa’, ou seja, de que equipes compostas por
individuos de backgrounds diversos sio relevantes para desfazer vieses que comprometem a qualidade da pesquisa
(como o capitulo do racismo cientifico, hoje por vezes chamado de uma ‘pseudociéncia’, mas entdo legitimado e
verificado por uma multiddao de pares, quica todos comprometidos com os mesmos vieses). Publicacoes relevantes do
campo das ciéncias naturais ja tém dado espaco para essa discussio; ver Ruzycki e Ahmed (2022).

148



v .25 n.3, 2025

permanentes dos fundamentos de uma ciéncia que poderia se pretender fixa e
estavel.

Quando perguntada sobre a “nova” virada materialista para a carne, corpos e
agéncia nao-humana (que traria preocupagdes ontolégicas para o centro do
feminismo), Birke a reconhece — “Sim, ha uma nova ‘virada’ em direcao ao

materialismo na teoria feminista®””’

— mas a critica como um “trafego de mao-unica”,
como nao sendo suficientemente interdisciplinar, pois se tomam ideias e discussoes

da biologia sem que haja uma troca mais profunda (BIRKE, 2010, p.419):

Sempre nos orgulhamos de o feminismo ser interdisciplinar. Ele nao é. O
problema de pensar sobre a materialidade na biologia é que nés nao
estamos fazendo um trabalho bom o suficiente em nos engajar com
bidlogos, em tentar descobrir como falar uns com os outros de modos
que gerem novas ideias e novas metodologias (BIRKE, 2010, p.419).

Birke se inclui nessa situagao, conforme se descreve como alguém que se move
“entre esses dois mundos, falando duas linguas (provavelmente com menos-que-
fluéncia em ambas), e geralmente incapaz de ir além do imenso abismo de
incompreensao” (BIRKE, 2010, p.419). Por mais que “[nJovas materialidades
estejam emergindo da compreensao de feministas e outras sobre a biologia”, nao
tem havido o engajamento com biélogos que a autora vé como necessario; a questao
seria uma de “entrar em colaborac¢ao detalhada com cientistas para encontrar formas
de pensar que cruzem o abismo e nos ajudem a pensar atravessando esse hiato”
(BIRKE, 2010, p.419).

Como criar preocupagoes e interesses [cozcerns| comuns, como fazer os bidlogos
(e outros cientistas) vislumbrarem a importancia de nossas pesquisas? A questdo
[mmatter] parece envolver modos de considerar multiplos niveis de relacionamento, o
que exigiria uma capacidade de znzegrar metodologias. A pergunta de fato mais dificil é

como? Nao parece razoavel tentar encontrar uma resposta unica e universal para essa

80 Eu nio posso deixar de notar a troca da énfase pelas aspas, conforme a entrevistadora destaca uma “nova” virada
materialista e Birke destaca uma nova “virada”. Com “nova”, talvez a entrevistadora queira destacar que outras
pesquisadoras ja estavam se voltando para a matéria e defendendo esse caminho, sendo esta uma 7ova forma de faze-
lo; com “virada”, quicd Birke queria destacar esse redirecionamento para a materialidade que ainda lhe parece
insuficiente. ..

149



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

pergunta. Os diferentes circuitos de pesquisa e investigacao precisarao lidar com seus
objetos multi-nivelados de formas singulares que integrem as metodologias que
parecam necessarias. Birke também reconhece a dificuldade de fazer isso quando
afirma que ainda nio se pode encontrar um modo de investigar as relagoes de
humanos/animais-ndo-humanos (seu objeto de pesquisa particular) empirico que
nao recaia “no favorecimento de uma ou outra abordagem disciplinar”; uma questao
que lhe importa sempre, conforme ela afirma: “Eu nunca consigo fazer ‘apenas’
teoria, mas sempre quero ‘coletar dados’ (uma divisao suficientemente
interessante...)!” (BIRKE, 2010, p.420). Teotizar [t do theory] e coletar dados |7
gather data] parecem ainda abordagens antagonicas... Como fazer teoria (critica) que
seja capaz de gerar e organizar dados (empiricos) sobre (e no) o mundo é um
problema essencial (e constitutivo) de qualquer waterialismo que pretenda “levar a
matéria (e os corpos, ambientes e tecnociéncias) a sério”.

Birke termina sua entrevista falando sobre o futuro para essa teoria feminista,
o que parece possivel estendermos para outros ‘parentes’ nessa linhagem materialista
particular. Uma “(re)orientacao” desse campo para que: 1.se engaje mais diretamente
com as praticas cientificas em seu cotidiano; 2.realize mais do impeto interdisciplinar
que promete (e que o engendrou; e aqui Birke cita a SSK; os estudos das mulheres e
os estudos hum-animais®); 3.se envolva mais com movimentos politicos de base,
reconectando as pesquisas e os ideias que movem movimentos emancipatorios (da
libertagao das mulheres a libertacao animal; e por que nao também a luta antirracista
e anticolonial, assim como a luta de classes?).

Talvez menos enfatizada nessa linhagem materialista-feminista, todavia sempre
presente, Alaimo (2013) também fala do lugar dessa ‘natureza nao-humana’, disso
que poderfamos chamar de virada ndo-humana (nonbhuman tum), e suas relacbes com
outros movimentos nesse ecossistema de viradas recentes ligadas aos novos

materialismos:

81A autora se refere pot hum-animal studies aos estudos humano-animal, também conhecidos por antrozoologia, um
campo de pesquisa comprometido com a compreensio de todos os aspectos do vinculo humano/animal-nio-humano
e que promete uma ponte (interdisciplinar) entre ciéncias naturais e sociais.

150



v .25 n.3, 2025

No inicio do século XXI, a virada linguistica nas humanidades tem sido
contestada por varias posi¢oes que poderiam ser chamadas de virada nao-
humana. Teoria das coisas [thing theory|, teoria dos afetos [affect theory),
ontologia orientada a objetos, realismo especulativo, novos materialismos,
feminismos materiais, estudos animais, biopolitica, e pés-humanismo se
misturam, se fundem e divergem. Enquanto algumas tendéncias da virada
nao-humana deixam o conhecedor humano racional intacto, outras, como
a biopolitica, pds-humanismo, feminismo material, e minha propria
concepcio de “trans-corporeidade,” radicalmente reconcebem a
humanidade como animal, bioldgica, material — formada por forgas
evolucionarias, ambientais, e tecnolégicas, assim como pela politica e

economia. (ALAIMO, 2013, p.390)

E curioso notar a escolha especifica de movimentos que compdem a virada
nao-humana para Alaimo, pois esta da pistas de seu proprio modo de constituir sua
linhagem (e aliancas), apontando para aqueles que derivam (ou se associam) a esse
cerne comum na discussao de um (certo) feminismo materialista. Feminismos
materiais e pos-humanismos certamente incluem também os novos materialismos,
assim como o foco da autora na questao da animalidade do humano provavelmente
indica que os estudos animais nao foram apontados em sua linhagem (esta que
questiona a figura do humano racional, para pensa-lo como animal material) apenas
para evitar a redundancia. Destacamos aqui, entdao, sua descricio de um campo
comum (dos nao-humanos) onde essas posi¢oes ou movimentos se misturam e
confrontam, convergem e divergem.

Nessa sua linhagem, contudo, Alaimo quer acrescentar Darwin, sugerindo que
A Descendéncia do Homem, de 1871, seja tomado como texto fundacional do pés-
humanismo a partir da defesa de que os humanos sao tio somente animais que
compartilham uma “comunidade de descendéncia [community of descen?]” com outros,
animais “sempre composto[s] dos vestigios de outras criaturas” (ALAIMO, 2013,
p-390). O humano, para Darwin, é sempre-ja-animal e, portanto, parte de um mundo
material sempre em transformacdao. Tal tese, identificada como uma ‘ontologia
darwiniana’, ¢ também encontrada por Alaimo em algumas posicoes dessa virada
nao-humana recente: “As ontologias darwinianas habitam os pds-humanismos,

feminismos materiais e outros novos materialismos do século XXI? Eu me arriscaria

151



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

a responder no afirmativo” (ALAIMO, 2013, p.390). Essas posicoes recentes
compartilhariam nao s6 uma “comunidade de descendéncia” entre si e com essa
ontologia materialista darwiniana, mas também a busca por modos de tragar agéncias
materiais emaranhadas “através de sua insisténcia na emergéncia, interagao, intra-
acao e trans-corporeidade” (ALAIMO, 2013, p.390).

Um espaco darwiniano de amalgamagoes e transfiguragoes (de animal em
humano em animal) é o que interessa a autora aqui, um espago que (re)constitua
corpos pensantes como “o proprio material [sz#4ff] de um mundo material em
evolucao” (ALAIMO, 2013, p.391). Além de — mas talvez também com — Freud e
Marx, o que significa pensar uma (teoria) critica darwiniana (ALAIMO, 2013, p.391)?
Também estamos interessados em pensar no que acontece ao materialismo da
tradicdo critica (amalgama freudiano-marxiano, transfiguracao e expansao da critica
a economia politica a outras dimensoes de critica antropossocial) quando este
incorpora outras figuras em sua linhagem, reconfigurando seu campo de
possibilidades. Uma possibilidade explorada por autoras dos novos materialismos
(como a propria Alaimo, mas também Elizabeth Grosz) é recompor esse eixo com
Darwin (o que seria o materialismo marxiano-freudiano-darwiniano?). Outras quica
adicionariam outras figuras as figura¢ées de um materialismo futuro, como Haraway
faz com ciborgues e espécies companheiras; ou adicionariam outros nomes, como
Barad talvez fizesse com Niels Bohr ou Judith Bulter (um materialismo bohriano-
butleriano?). A escrita dessas autoras e as viradas que exemplificam dao mostras de
novos arcabougos e ferramentais tedrico-conceituais para pensar criticamente o
lugar das ciéncias na sociedade e o lugar do humano no meio material

pluridimensional que o circunda.

152



v .25 n.3, 2025

Tuana - virada corporal e uma teoria carnosa e encarnada [fleshly e fleshed)|

Uma virada corporal [bodily/ corporeal/ somatic turn] é um dos movimentos
internos constitutivos dessa virada material que aqui exploramos. Ela esta contida
nessa linhagem dos materialismos feministas (apesar de nao se esgotar nela), e talvez
possamos mesmo apontar o trabalho de Beauvoir como um seu antecessor
importante — quica mesmo um evento “fundacional”, como Alaimo sugere na
relagdo entre Darwin e o pos-humanismo. Nancy Tuana é uma autora que bem
exemplifica esse movimento, estando a falar da necessidade de ir além da divisao
sexo/género desde os anos 80, sugerindo que focissemos em corpos... “Quero
chamar a atenc¢ao para corpos — encarnados [fleshed], pulsantes, volateis” (TUANA,
1997, p.54).

Ela reconhece que a histéria do feminismo nao foi uma de ignorar os corpos,
por mais que a polarizagio entre sexo/género possa té-los ocultado. Uma
contribuicao importante desse momento das analises feministas, contudo, foi expor
como algumas teorias de determinismos biologicos justificaram praticas racistas e
sexistas, “tanto emergindo de, como por sua vez reforcando vieses socialmente
aceitos sobre mulheres e pessoas de racas oprimidas” (TUANA, 1997, p.54). Sim,
tais trabalhos tiveram um valor inegavel, principalmente no que concerne a
compreensao das praticas cientificas como sempre orientadas e constrangidas
[constrained)] pelos valores da cultura em que se encontram (o espago normativamente
organizado). Ainda assim, parece faltar algo... Tuana aponta ai uma
“irresponsabilidade epistémica”, devida a falta de uma critica a metafisica por tras do
determinismo biolégico por parte das analises feministas — principalmente quando a
divisao dicotdomica sexo/género foi reificada, tal que género se torna sindbnimo da
parte cultural e maleavel, e sexo daquela biofisica e imutavel. Tomar as marcas da
natureza como “indeléveis” faz parte da metafisica determinista que a autora critica

ao sugerir um “retorno a carne [flesh]” (TUANA, 1997, p.506).

153



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

Ligada a dicotomia sexo/género estd um conjunto de dicotomias
metafisicamente  conectadas, “natureza/ctiacio  [narture], biologia/cultura,
essencial/acidental, inato/aprendido, genético/ambiental, fixo/variavel” (TUANA,
1997, p.56), em que os primeiros termos se referem ao imutavel, enquanto os
segundos estariam sob o controle humano. Contudo, a teoria feminista, defende
Tuana, nao pode deixar um dado biolégico fixo assim; sua missao deve envolver
tornar o determinismo biologico sem-sentido [nonsense]. “Precisamos voltar nossa
atencao para a sexagem [ou sexualizagdo, sexingl do corpo e para a encarnagio
[fleshing] do género para entender tanto como o corpo ¢é socialmente constituido e
como sua materialidade por sua vez informa os parametros de suas configuragoes”
(TUANA, 1997, p.57). Os corpos nao ‘sao feitos’ de biologia, de significado, ou de
uma mistura dos dois, eles sio uma “matriz material-semiotica, um processo intra-
ativo que sera descaracterizado enquanto tentarmos compreendé-lo através de uma
falsa dicotomia de sexo/género ou através dos binarismos relacionados de
biologia/cultura, essencial/construido” (TUANA, 1997, p.57). Os cotpos siao para
a autora espa¢os materiais-semioticos onde representagoes e materialidades se
cruzam e se relacionam através de complexas intra-acdes de significados-
socialmente-inscritos e impactos-materiais. Os corpos “carnosos [fleshl]”, isto ¢,
“carnais e sensuais”, pulsantes e fluidos, precisam ser retomados pelas feministas em
uma “filosofia encarnada [z he flesh]” (TUANA, 1997, p.57-8).

Os corpos, todavia, nao sao objetos prontos, ja dados. Eles podem ser
tabricados através de alteracoes deliberadas, como no exemplo explorado por Tuana
dos fisiculturistas/ bodybuilders profissionais. Ha uma disciplinariza¢ao da musculatura
plastica, a qual se adiciona a propria ingestao de hormoénios para uma alteragao direta.
Desencadeiam-se transformacoes culturais sobre os corpos masculinos, despertam-
se desejos pelas formas musculosas (a “esculturacao’” dos corpos fisicos); o que altera
a propria vivéncia de experiéncias de masculinidade, a qual passa a envolver a

muscularidade. Deve-se parecer poderoso para se sentir carnosamente (fleshly) masculino

(manl)) (TUANA, 1997, pp.58-9). “Masculinidades-feminilidades sao performadas-

154



v .25 n.3, 2025

e-corporificadas [performed-and-embodied). Dizer que o corpo € ‘desde sempre’ cultura
nao ¢é negar que ele seja ‘desde sempre’ material; s6 nao crie uma dicotomia a partir
disso” (TUANA, 1997, p.60).

Para a autora, as novas filosofias dos corpos dinamicos-plasticos, performados
por acOes normatizadas e alterados organo-quimicamente por intervengoes mais
diretas (que fazem carne das formas sociais, e dos corpos materiais formas
normativas a se reproduzir), requerem um suplemento metafisico, uma nova metafisica
processual onde culturas e corpos se relacionam por intra-agoes dinamicas (como
para Barad), e em que as unidades constitutivas da realidade sao fendmenos ou coisas-
em-fendmenos: processos de manifestacdo interativa de muitos elementos materiais-
semioticos, em vez de objetos fisicos pré-dados e apenas referidos por nossas
linguagens. Uma tal “fenomenologia” do treal desata a dicotomia natureza/criagao,
uma vez que impede a analise binaria de ‘contribui¢oes genéticas x ambientais’ na
producao de um fenétipo qualquer. Todo organismo é seu fendtipo como processo
dinamico de intra-agao genético-ambiental, da assim chamada natureza (que nao é
um programa genético pré-dado embutido) com a assim chamada ctiacao/ nurture
(que também nao é uma simples perturbacdo externa de um processo unicamente

autodeterminado).

A nocao de certos resultados serem “naturais” e outros “antinaturais
[unnatural],” ou mais ou menos isso, nao faz sentido aqui. O processo é o
desenvolvimento de novas estruturas ¢ padroes a partir dos resultados da
intra-acao de estruturas e padroes previamente existentes tanto 7o interior
do organismo e seu ambiente interno, como exfre 0 organismo e seu
ambiente externo. Como novos padroes e estruturas emergem de tais
intra-agoes, o organismo € diferente a cada estagio de sen desenvolvimento. Nao é
suficiente dizer que a natureza nao pode ser separada da ctiacao [nurture].
Também precisamos prover modelos adequados a dinamica cumulativa
de intra-agoes organismo-ambiente. Uma metafisica processual substitui
a nocao de substancias imutaveis afetando uma a outra por contatos
externos (moléculas colidindo), por uma de atividades (forca, energia)
intra-agindo com outras atividades. Entidades nao siao fixas, mas
emergentes. Intra-acGes complexas entre entidades transformam a
estrutura prévia de cada atividade. (TUANA, 1997, p.61-2)

155



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

Um organismo (ou corpo organico) é uma dinamica intra-ativa organo-
ambiental; ele carrega um quadro de padroes de reagao que se desenvolve por
encontros com o ambiente; porém, a divisao interna/externa dos padrdes de reacio
que o constituem ¢ sempre ja inter-intra-ativa, funciona sempre pela producao de
novas estruturas e padrdes emergentes, os quais alteram as normas de reagao para
inter-intra-acoes futuras. Isso significa dizer que “o organismo ¢ diferente a cada
estagio”, ele nao pode ser dito “natural” ou nao, pois ele é o que ¢, o resultado do
que lhe foi feito por suas complexas dinamicas se desenrolando temporalmente no
interior de dinamicas processuais mais amplas. O corpo — e, portanto, o organismo
— s6 pode ser compreendido no interior de suas dinamicas situadas (e intra-ativas),
como phain’étipo emergente — o “tipo” que aparece ao emergir — que também integra
o circuito genético-ambiental que o constitui: genes/ambientes/organismos em
determinagao reciproca.

Esse tipo de modelo dinamico do corpo (organico) exige que se recuse a
dicotomizagao, contudo nao implica que se deixe de “[r]evelar distin¢bes, construir
limites [boundaries] entre natureza e criacao [nurture]” que sejam “‘relativos ao tempo,
situagoes e valores”; o que se precisa para tal, insiste a autora, “¢é uma metafisica
adequada a uma compreensao critica das complexidades da matriz material-
semibtica dos fenomenos” (TUANA, 1997, p. 62). Em texto mais recente e também
uma importante referéncia para os novos materialismos, Tuana vai desenvolver a
discussao dessa nova metafisica em termos de porosidade viscosa — “uma ontologia que
rematerializa o social ¢ leva a sério a agéncia do natural” (TUANA, 2008, p.188). A
“porosidade viscosa ajuda a compreender uma atencao interacionista a0s processos
de devir nos quais a unidade ¢ dinamica e sempre interativa ¢ a agéncia ¢ difusamente
implementada [enacted] em complexas redes de relagoes” (TUANA, 2008, p.188-9).
De forma similar, Tuana defendera nesse trabalho que “precisamos atentar para essa
porosidade e para o entre-lugar das inter-relagbes complexas das quais emergem os

tenémenos”, elaborando uma “abordagem interacionista que desloca os debates do

156



v .25 n.3, 2025

“realismo” vs. “construtivismo social” para a znteragio interplay| emergente”’, segundo a

qual:

0 que existe ndo sao “coisas feitas, mas coisas em construcao [z the
making]” (James, 1958, p. 263), e diferencas sdo fluidas, evolutivas e
contextuais. A invocacdo de Donna Haraway do “material-semiético”
(1997) se aparenta [is 41| a essa ontologia, assim como a no¢ao de Andrew
Pickering de uma “danga de agéncias” (1995). (TUANA, 2008, pp.189-
190).

Essa metafisica interacionista, que evita a armadilha da dicotomia
construtivismo/realismo e permite pensar a agéncia da materialidade e a porosidade
das entidades a partir de fenémenos interacionalmente emergentes (as unidades
basicas dessa metafisica), postula (ou poe, posits) um mundo de fenémenos
complexos em relacionalidade dinamica (TUANA, 2001 gpud TUANA, 2008, p.191).

Recusar a dicotomizacdo, portanto, nao ¢ recusar quaisquer distingcdes (como
uma “ontologia chata e achatada”, ou fla), ndo é uma defesa da “Unicidade
[Oneness)”. A mensagem é: evitem dicotomizar (e naturalizar essas dicotomias como
dadas); e revelem distingdes e construam delimitagoes de formas temporal-
/situacional-/valorativa-mente-especificas (TUANA, 1997, p.61). E o objetivo:
abracar a teorizagao e vivéncia dos corpos como matrizes materiais-semioticas; e
tornar os polos de uma oposi¢ao entre construtivismo radical e bio-determinismo
sem sentido [meaningless).

De forma rapida e discreta, Tuana declara uma filiacdo critica ao projeto de
Butler quando afirma que a autora ¢ “um exemplo de tedrica feminista que
claramente apoia o espirito, se nao os particulares de tal metafisica”, mas que ela,
mesmo ao “claramente” rejeitar “uma divisao metafisica entre natureza e cria¢ao
[nurture]”, acaba pondo atengdo excessiva nos elementos discursivos, “o que
frequentemente a leva a ignorar ou obscurecer a materialidade da intra-agdo”
(TUANA, 1997, pp.62-3). Identificado um projeto comum e a posi¢ao de Butler
como uma aliada, Tuana nio deixa de “p6r o dedo na ferida”; e as figuras dos

fisiculturistas/ bodybuilders e travestis aparecem para problematizar e ultrapassar a

157



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

discussaio de Butler sobre a performatividade, um pouco como também

encontramos em Preciado (2002) e Fausto-Sterling (2001).

Fisiculturistas/ bodybuilders performam o sexo ao transformar a carne
[fZesh]. A cultura intra-age com a biologia. A biologia ¢ uma fonte para a
performatividade, mas ela ndo é nem fixa, nem estatica. Nem ¢ ela um
plano de fundo completamente plastico que o social forma em estruturas
particulares. Ela ¢é ativa, produtiva, ativada e produzida. Ha uma
materialidade que sempre deve ser levada em consideracio, mas nao
separada do discursivo. De fato, o discursivo ¢ ele mesmo marcado pelo
corpo. [...]

De muitos modos, elas [as travestis brasileiras| sio o oposto espelhado
dos fisiculturistas/ bodybuilders. Um esculpe uma forma masculina; a outra
os seios fartos, gluteos e coxas de uma forma feminina. [..] Como
fisiculturistas/ bodybuilders, travestis sao o tresultado de uma intra-acao de
carne [flesh] e ambiente. E como o fisiculturista/ bodybuilder, mesmo que
talvez de modo mais 6bvio, elas nao s6 explodem a concep¢ao de dois e
apenas dois sexos, mas apresentam um argumento contra simplesmente
“adicionar” ao nimero de sexos atualmente aceitos como “terceiro sexo”
(ou talvez “sexto sex0”)*|...]

A pessoa transexual que se volta ao establishment médico para obter
hormonios e cirurgia plastica que a ou o transformara no sexo oposto ¢
bem diferente das® #ravestis brasileiras que negam ser homens ou
mulheres, mesmo que as #avestis, como transexuais, facam uso de
hormonios e cirurgias plasticas para criar [¢raff] as manifestacOes corporais
apropriadamente gendradas [ou generificadas, gendered] (ou eu deveria
dizer sexadas [ou sexualizadas, sexed]?). Apesar de certas similaridades
importantes, essas sao intra-a¢oes diferentes. Uma identidade transexual
faz uso de uma noc¢ao de sexo verdadeiro, original, ao qual se pertence
realmente. A identidade de #ravestis expoe uma outra possibilidade. A
maioria das #ravestis ndo pensam que sao realmente mulheres ou realmente
homens, nem sio assim identificadas por outros. Nem a performatividade de
cross-dressers [transvestites]** que desejam performar o outro sexo, nem a

82 Aqui Tuana faz uma ctitica en passant ao famoso texto de Fausto-Sterling em que a autora pensa a arbitrariedade do
binarismo sexual a partir do caso das pessoas intersexuais (1993). Se ha pessoas intersexuais que sdo identificadas
como mais masculinas ou femininas (os assim chamados “pseudohermafroditas” com gonadas de um sexo e tracos
de genitalia “ambigua”, em geral operados em ‘cirurgias de corre¢do’), e ha os raros casos de “hermafroditas
verdadeiros” com os dois tipos de genitalia, entio nao seriam cinco sexos? O texto é mais uma explora¢ao provocativa
que pretende evidenciar os parametros tecno-epistémicos por tras do ‘corte’ (também literal) entre os sexos, contudo
Tuana parece critica-lo por manter, pela ideia de adigdo de mais sexos, uma nogao de verdadeiro sexo, aquele que seria
apenas bioldgico e estaria por tras dos géneros variaveis, reforcando um determinismo biolégico de fundo.

83 Tomamos a liberdade de traduzir o género do artigo para o feminino junto a palavra ‘travesti’. No original, a autora
usa o termo apenas no plural #avestis (mesmo quando ela parece se referir a um unico individuo) e se refere a tais
sujeitas pelo artigo #be e pelo pronome #hey. Nao me parece completamente claro que essa tenha sido uma tentativa de
usar pronomes neutros para as identidades travestis, mas, de toda forma, resolvi traduzir para o feminino ja que, em
nossa esfera linguistica, mesmo entre travestis que se afirmam como tal (o que pode significar como ‘nem homens
nem mulheres’) ¢ comum o uso de pronomes femininos.

849 A pessoa que se transveste, que se veste como ‘o outro’ género, ndo equivale a identidade das travestis como
entendemos hoje, apesar de o nome ter a mesma origem, partindo da ideia de que travestis seriam ‘homens que se
vestem de mulher’. Enquanto em inglés a autora pode se deslocar entre a palavra lus6fona e a anglofona (fransvestite),

158



v .25 n.3, 2025

transformatividade de transexuais que desejam ser o outro sexo se
encaixam na intra-a¢ao material-discursiva de #ravestis. O ponto é quem
nem sexo nem género sao entidades estaticas. Como Andrea Cornwall
formula, “pessoas gendram |[generificam, gender] outras e ativamente
criam, performam e modificam suas proprias identidades gendradas
|[generificadas, gendered] em configuragoes diferentes. Corpos nao siao
mero material biolégico provendo uma tela para as ousadas pinceladas de
género serem pintadas. Eles podem ser reformados e modificados para
corporificar [embody] discursos sobre sexualidade e género literalmente”.
(TUANA, 1997, p.62;65; 67-8)

As travestis amplificam os procedimentos de transformacao da carne [flesh] por
performatividades do sexo/género (em um eixo simultaneo). Sem concordar de fato com
a rapida separacdo entre transexuais e travestis feita pela autora (que nao parece dar
conta do deslocamento para nosso tempo e espago particulares, com os multiplos
atravessamentos entre essas figuras que levaram inclusive a sugestao do termo
transvestigéneres para pessoas transexuais, travestis, nao binarias e intersexuais), vale
contudo pensar com ela a artificialidade dos préprios corpos segundo as técnicas
travestis; ou ainda, pensar o modo travesti de corporificacdao-performance (corporificam a
performance, performam as formas corporais) como exemplo sui generis para pensar
a questdo de Tuana de como corporificar-performar [emzbody-perform) essa nova
metafisica — que depois ela chamara de “porosidade viscosa”. Que instituigoes
precisam ser mudadas? Como evitar a 16gica do ou-ou exclusivo? E como desestabilizar
a normatividade de ser “normalmente” (e normativamente) sexado? A nova
metafisica dos corpos nao tem uma solugdo para esses problemas, porém ¢ capaz de
indicar um caminho para atravessar os dilemas em que fomos postos primeiro por
um determinismo biossexual, e depois por um binarismo sécio-cultural que

pretendeu resolver tudo usando o género como sua ferramenta. A passagem para

ficamos sem essa opcdo para diferencid-las. Outro termo que se pode usar para tal em portugués seria transformista,
associado principalmente a pessoas envolvidas em espeticulos performaticos (como drag queens e drag kings). Esse
termo também ¢ interessante, de um ponto de vista neo-materialista, pela conotacio cruzada com as teorias
transformistas na historia da geologia e da biologia (a distingao entre transformagao ou transmutagao das espécies e
evolugdo das espécies sendo apenas posterior ao préprio Darwin, que faz uso de ambos os termos), mas seu uso no
texto poderia ser confuso ja que a autora opde #ransvestifes e travestis as pessoas transexuais, como aquelas que operam
transformagdes de sexo/género. Assim, optei pot manter o termo em inglés #ransvestite entre colchetes e adicionar o
termo também anglicizado, mas comumente utilizado hoje no Brasil para se referir a tais praticas de ‘travestimento’,
cross-dresser (basicamente ‘trans-vestidor’ com radicais anglos).

159



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

essa nova metafisica (e os conceitos e praticas e formas de vida que a sustentam e
que ela retroativamente molda) parece exigir uma teorizagdo dos corpos sem
oposi¢ao entre o material-corporal e o discursivo-semiético, em que processos
multidimensionais se coadunam, se acoplam e come¢am a produzir estruturas
interativas-intra’tivas metaestaveis e emergentes, as quais regulam as novas
possibilidades de movimento (e performance) desses corpos/processos que a
compéem. E essas também sdo formulagoes importantes para um Nnovo

materialismo que ‘leva a matéria, os corpos e as tecnociéncias a sério.

Hird - a diferenga sexual e a proliferagdo (neo-)material

Em um trabalho hoje consagrado na histéria dos novos materialismos, Myra
Hird (2004), resenha quatro obras recentes® do novo ou neo-materialismo em suas
relagdes com o pensamento feminista. Seus argumentos centrais sio que 0 “novo
materialismo oferece formas muito uteis de analisar preocupacdes feministas tais
como a diferenca sexual, e, em segundo lugar, que o novo materialismo desafia o
proprio escopo da teoria feminista para além das ‘mulheres’ e da diferenca sexual”
(HIRD, 2004, p.223).

As obras que a autora comenta se engajam diretamente com as ciéncias naturais
em debates recentes que tém refor¢ado uma visao da agéncia e contingéncia (ou
emergéncia, “que nao ¢ nem livre nem determinada, mas tanto limitada [constrained)
como indecidivel” (GROSZ, 1999 apud HIRD, 2004, p.224). Tais debates recentes
impactam pesquisadoras feministas que se interessavam pela vida e matéria (por
exemplo “em debates sobre ‘o corpo’, o binirio de ‘sexo’/’género’ e a diferenca
sexual” (HIRD, 2004, p.224). Com o suporte dessas novas ciéncias, esses trabalhos
pretendem extrapolar a divisao que permitia as analises feministas apenas avaliar “os

efeitos discursivos dos objetos” (mas nunca eles proprios).

8 Sio elas: Deleuge and Feminist Theory (2000), editado por Ian Buchanan e Claite Colebrook; A Thousand Years of
Nonlinear History (1997) de Manuel De Landa; What is Sex? (1997) de Lynn Margulis e Dorion Sagan; e Neural
Geographies. Feminism and the Microstructure of Cognition (1998) de Elizabeth Wilson.

160



v .25 n.3, 2025

Dois pontos destacados por Hird da importante obra de Elizabeth Wilson sao:
1. que o feminismo tem considerado a matéria (e sua discussao) como apolitica, logo
reforcando a oposi¢ao social/natural que faz da natureza um espaco de fatos brutos
e irrefutaveis; 2. e que o feminismo pode (e talvez deva) pensar para além das sujeitas
mulheres e da diferenca sexual, como Wilson faz ao discutir vias e circuitos
neurocognitivos e sua importancia na determinacao da subjetividade (HIRD, 2004,
p.225).

A partir de De Landa, Hird enfatiza a compreensio da matéria como um
“sistema aberto complexo sujeito a propriedades emergentes”; um dominio de
processos auto-organizados produzidos por dinamicas nao-lineares que De Landa
aproxima ao ‘filo maquinico’ de Deleuze e Guattari (DE LANDA, 1995; 2000 apud
HIRD, 2004, p.226). A historia nio-linear de De Landa ¢ uma de hibrida¢oes
emergentes nao apenas criadas por humanos, mas “nativas de sistemas abertos em
redes” (HIRD, 2004, p.226). F. uma narrativa de contingéncias, em que o processo
evolutivo falha recorrentemente, tracando um tipo de percurso gaguejante [stuttering],
talhado, nao linear e nao teleoldgico, o qual muito interessa ao tipo de narrativa que
as feministas pretendem pensar sobre processos naturais/sociais. Essa ¢ a imagem
da natureza para o novo materialismo, enfatiza a autora, uma infinidade incalculavel
de variagao que buscamos “normalizar” para compreender; sem, contudo, ignorar
sua fluidez.

Da obra de Colebrook, Hird extrai o questionamento da propria dicotomia
matéria/representacio, enfatizando que o corpo nio € negativo e que o pensamento

¢ um processo produtivo (em vez de representativo):

Matéria, ou o corpo, nao seria um ‘outro’ do pensamento, se pensar fosse
visto como uma produgao desejante, um comportamento, uma atividade,
ou um ethos. O corpo nio ¢ essencialmente anterior ou outro. E se segue
disso que uma teoria da diferenca sexual que se apdia em negacao
constitutiva pode ser melhor superada nao ao se voltar para o corpo ou
a0 atacar a representa¢do, mas ao questionar a primazia da dicotomia
representacio/materialidade. (COLEBROOK, 1998, p.56 apud HIRD,
2004, p.228)

161



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

O corpo material aqui se apresenta “como um evento positivo ao invés de uma
origem negada” (HIRD, 2004, p.228); a materialidade como processo construtivo
com seu potencial autodeterminativo, em vez de (apenas) um condicionante apagado
e somente negativamente apreendido (o que se nega a se dobrar a representacao, ou
a origem nao apreensivel do processo representacional). Esse deslocamento do
corpo e da atividade (produtiva e desejante) tem implicacdes meta-filosoficas,
conforme levam Hird a perguntar — com Colebrook — o que significaria para a
filosofia (feminista e da diferenca sexual, mas nao apenas) se ela nao fosse concebida
como abertura para a verdade ou reconhecimento do real, mas como um confronto de
problemas e conceitos? Cada diferenca (sexual ou nao) deixaria de ser verdade originaria
reconhecida como tal, para se tornar uma problemdtica, uma questao que, situada em
determinado contexto (epistemopolitico, mas nao so), induz a producao e invengao
de novas solugoes. A diferenca sexual, corporal, conceitual ou material, consiste em
uma articulacdo singular de elementos em um campo de possibilidades, o qual nao
se pode simplesmente representar, pois se deve interagir com ele por intervencao,
pelo tracado de alternativas reais que sempre necessariamente deslocam os sentidos
ja postos. A diferenca material, portanto, nessa visao neo-materialista, nao ¢ coisa
dada e sujeita a uma representacao que a introduz na ordem do pensamento ou do
conceito, ao custo do apagamento de sua condicao material. A matéria e sua
diferenciacao se poem no mesmo campo de agoes representativas, que nao extraem
um simile da matéria a se manipular na ordem do pensamento, ja que interagem com
ela; matéria e pensamento-representacao sao dois modos de atividade diferenciadora
que se encontram e se co-constituem em uma rede de co-determinagdes reciprocas.
Assim como sexo e género (ou diferenca sexual, tida por corporal; e diferenca
genérica, tida por sécio-cultural).

Hird conclui sobre o novo materialismo em seu texto-resenha que este ¢é
“desenvolvido mais fortemente na biologia nao-linear, [e] oferece analises que
perturbam a imutabilidade do sexo e diferenca sexual frequentemente pressupostas

em algumas teorias culturais” (HIRD, 2004, p.231). Mas o que sefia o novo

162



v .25 n.3, 2025

materialismo como ‘aquilo que se desenvolve na biologia nao-linear’> O novo
materialismo é algo que se faz nas ciéncias, antes de ser a apropriacdo feminista
desses procedimentos e questionamentos? Talvez ela pretenda indicar que sim, o
novo materialismo se caracteriza como um novo modo de praticar a investiga¢ao
cientifica, mas um que, a0 mesmo tempo, é sempre ja tomado pela questio do
repensar o feminismo a partir das novas ciéncias (e, portanto, repensar as questoes caras a
teoria feminista como a diferenca sexual e o bindmio sexo/género).

A autora, que entrega uma tal definicao ambigua do novo materialismo ao final
de seu texto-resenha, continua seu trabalho pelo mesmo procedimento anos depois.
Em texto de 2009, novas obras sio resenhadas, agora de “Vicki Kirby, Elizabeth A.
Wilson, Luciana Parisi, Donna Haraway e Karen Barad” (HIRD, 2009, p.329)%.
Notavelmente, o novo grupo de obras inclui apenas trabalhos publicados apos seu
artigo anterior — e todos escritos por mulheres — o que parece apontar para o
crescimento e estabilizacao desse movimento que se poderia chamar por virada
materialista no feminismo, e que se diferencia do feminismo material anterior (o qual
Hird descreve como preocupado com questoes de trabalho, reprodugao, politica,
saude, educacao, intimidade, ou sumariamente, as condicOes materiais de vida de
mulheres e sua determinagido por estruturas sociais de opressao) por se engajar em
questoes como a “fisicalidade afetiva ou encontros e relagbes humanos/nao-
humanos” (HIRD, 2009, p.329). As “emergentes analises do feminismo material”,
que podem “ser alternativamente chamadas ‘novo materialismo,” ‘neo-materialismo,’
e ‘novas ciéncias’™ sio marcadas pelo interesse em provocar engajamentos com a matéria
(HIRD, 2009, p.330).

A questao para Hird é a de pensar uma teoria feminista que nao se limite a se
aproximar das ciéncias e materialidades segundo um paradigma de ¢ri#ica (o que a

autora associa a0 pés-modernismo e a virada linguistica no feminismo) ou de ex#ragao

86 Sdo elas: Judith Butler: Live Theory (2006) de Vicki Kitby; Psychosomatic: Feminism and the Neurological Body (2004) de
Elizabeth Wilson; Abstract Sex: Philosophy, Bio-technology, and the Mutations of Desire (2004) de Luciana Parisi; When Species
Meet (2008) de Donna Haraway; e Meeting the Universe Halfway: Quantum Physics and the Entanglement of Matter and Meaning
(2007) de Karen Barad.

163



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

(de conceitos das ciéncias para os usos proprios das humanidades); mas, sim, um de
engajamento — um que “tenta o dialogo, conversa¢ao e colaboragcao com a ciéncia,
conforme ‘se engaja com a ciéncia-em-construcao [scence-in-the-making]” e reformula
“questdes sobre como viver na ou com a ciéncia coletivamente” (HIRD, 2009,
p.331).

O “feminismo material também pode ser visto como uma resposta 2
identificac¢ao do problema das ‘duas culturas’ que ganhou destaque com C.P. Snow”
em 1959 (HIRD, 2009, p.331). As tentativas de “corroer a distingao cultura/matéria”
(HIRD, 2009, p.331) passam pela tentativa de corroer a segregacao disciplinar que
impede a circulagio de temas, métodos e problemas entre diferentes campos
identificados como “humanisticos” (ou culturais) e “tecnocientificos” (ou
naturais/materiais). Esse tipo de inter- e¢/ou trans-disciplinaridade é também um
ponto marcante dessa linhagem contemporanea de pensamento.

Com Haraway, a questdo passara para a elaboracio de epistemologias
naturoculturais [raturecultural] e materiais-semioticas, a partir das quais o corpo ¢é
sempre ja “um emaranhado de comunidades completamente imbricado”, e o préprio
tornar-se adulto (a ontogénese) ja requer a companhia de “minudsculos parceiros de
bagunca [#ny messmates)”, uma vez que “[s]er um ¢é sempre tornar-se [ou devir, beconze
com muitos” (HIRD, 2009, p.336).

Segundo o “paradigma” das espécies companheiras, toda identidade é uma
resultante, produto de uma “multidio cascateante de incalculaveis entramados
[enmeshing] temporais de espécies ja emaranhadas” (HIRD, 2009, p.337). Aqui, o
relacionar-se precede a identidade, ¢ condicao de identificacao; e as “ontologias” de
uma espécie sao feitas através do “jogo dos corpos [play of bodies]”. A questao deixa
de ser uma de ‘transmitir genes’ para geragoes subsequentes, para se tornar uma de
“fazer-espécies-companheiras”, especiar com outros, formar “familias feitas no
ventre do monstro de historias herdadas que precisam ser habitadas para serem

transformadas” (HIRD, 2009, p.337). A capacidade de fazer-espécies-companheiras

164



v .25 n.3, 2025

se reflete também na capacidade de produzir linhagens para além de uma filiagdo
reprodutiva direta.

Quando compomos conexoes entre espécies companheiras, nunca podemos
conhecer o interior do outro, de nosso companheiro; contudo isso nao impede que
se faca algum “progresso semiético multiespécies”, o qual é sempre dependente de
uma imperfeita comunicacgao trans-criatural [#rans-critter], de uma “responsabilidade”
como capacidade de dar respostas situadas (HARAWAY apud HIRD, 2009, 337-8).
Entre si, as diferentes abordagens neo-materialistas por vezes formam esse tipo de
comunicac¢ao dificil. Nao conformando um corpo unico, estavel e integrado, os
corpora de diferentes materialismos exigem responsabilidade para se comunicar. Hird
ja opera aqui uma comunicac¢ao, um ‘fazer-espécies-companheiras’, na medida em
que busca apresentar um movimento minimamente coerente a partir de uma resenha
cruzada entre varias obras, por entre as quais costura um trajeto comum. Na busca
de Hird por produzir uma linhagem ampliada para os novos materialismos, a autora
destaca esse procedimento de engajamento com as ciéncias (naturais) pela rejei¢ao a
“bifurcacio matéria-cultura’:

Um nimero de pesquisadores tentou deflacionar o espago filosoéfico entre
matéria e cultura, desenvolvendo termos que visam, se nao rejeitar
completamente, entao ao menos, estreitar significativamente a bifurcacao
matéria-cultura, por exemplo: o “parlamento das coisas,” “co-produ¢ao”
e “infra-fisica” de Latour; o “ator-rede [actor network]” de Michel Callon; a
“cosmopolitica” de Isabelle Stengers; o “materialismo relacional” de John
Law; o “realismo nao-correspondencial” de Andrew Pickering; o “quasi-
objeto” de Michel Serres; a “intersubjetividade relacional” de Matthew
Kearnes; a “epistemologia social” de Steve Fuller; “variar com” a propria
matéria e “imagem” de Henri Bergson; o “novo materialismo” e as
“transposicoes” de Rosi Braidotti; as “co-construcoes” de Alan Irwin; a
“objetividade dinamica” de Evelyn Fox Keller e as “proposi¢oes” de
Alfred North Whitehead. A elucida¢do desses termos sugere um
reconhecimento de longa data de que a filosofia e a ciéncia podem e
devem se mover para além da separagao entre matéria e cultura [...] Dito
isso, o desafio agora ¢ desenvolver analises feministas — de corpos,
ambiente, relagdes, e assim por diante — que evitem natureza e cultura
como ontologias separadas e se engajer» com a ciéncia para construir essas
analises. (HIRD, 2009, p.341)

165



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

Como mostra Hird, muitos autores adentraram esse problema, propondo
estreitamentos da distancia entre matéria-cultura; todavia, a autora aqui propoe um
engajamento especifico tanto com o feminismo (em geral), como com sua tentativa
particular no escopo dos novos materialismos de fugir das dicotomias que marcaram
o pensamento regido pelo binatismo sexo-genérico (masculino/feminino). A missiao
feminista aqui € a forgdo (queer/ cuit)® do priprio materialismo, é mostrar sua estranheza
pelo incentivo de cruzamentos entre campos disciplinares (as tecnociéncias € as
humanidades), entre métodos e temas de pesquisa, entre a prépria natureza € a
cultura.

A proposta baradiana, também um tipo de materialismo gueer destacado por
Hird, sugere pensar com Niels Bohr uma indeterminagao ontologica da realidade, a
comecgar com a natureza estranhamente (gueerly) dual da matéria quantica: tudo é
onda-particula, um tipo de materialidade capaz de difratar. Segundo essa dinamica,
Barad pretende pensar um realismo em que coisas e palavras sdo onfologicamente
emaranhadas, um realismo que nao é “sobre representacoes de uma realidade
independente, mas sobre as reais consequéncias, intervencoes, possibilidades
criativas e responsabilidades de intra-agir no interior de e como parte do nosso
mundo” (BARAD apud HIRD, 2009, p.340). Os fenémenos, que sao a unidade
ontolégica primaria — como falamos mais acima —, emergem a partir de zntrar-relagies
emaranhantes, uma “incessante troca [ou intercambio, exchange]” que se da sem
necessidade de agentes-observadores ou -mensuradores dos processos, mas que,
com a participagdo destes, toma outra ‘qualidade’, se recompde segundo as
condi¢bes e restrigoes (constraints) introduzidas pelo aparato produtor de mundo
desses agentes (nossos instrumentos, experimentos, conceitos e teorias que ordenam

nossos esquemas materiais de interacao pluridimensional com o mundo).

87 Torcer detiva de #orguere em latim, remontando ao radical proto-indo-europeu zerk, de girar, virar, enrolar; o mesmo
que origina o termo do saxao antigo #hwerh e dai o termo do inglés moderno gueer. As tor¢bes, que sdo giros ou viradas,
sao sempre movimentos gueer, bizarros, na histéria de uma linhagem; talvez nao seja a toa que toda linhagem gueer é
obrigada a se constituir por movimento nio-lineares, distintos da légica de reproducio filiativa heterossexual, mais
proximos talvez dos modos de fazer (espécies-)companheiras lateralmente.

166



v .25 n.3, 2025

O novo materialismo vai se desenhando por entre as inumeras produgoes
dessas autoras, mas nao sem nenhuma critica ou oposi¢ao. Para Sara Ahmed (2008),
esse novo feminismo materialista cria sua histéria de fundagdo a partir de uma
caricatura da teoria feminista que o antecedeu. Hird discorda dessa critica e vé em
Ahmed uma clara falta de engajamento com as ciéncias. Para Hird, Ahmed faz apenas
a critica — importante, claro, mas insuficiente... A questdo, para Hird, “é que
engajamento requer uma ontologia e epistemologia diferentes — que nio bifurcam
natureza e cultura” (2009, p.342). A critica de Ahmed, no entanto, da a Hird a
oportunidade de discutir o que na teoria feminista “pode constituir nossa ‘declarag¢ao
de objetivos [mission statemenf]”” (HIRD, 2009, p.342). Na versao hirdiana do novo
materialismo, o objetivo [zssion] central parece ser a capacidade de engajar-se com a
ciéncia, o que, para ela, é feito de forma brilhante por Kirby, Parisi, Barad, Haraway e
Wilson ao “imaginar um cosmos nao-bifurcado”, e evitar “o efeito de uma ontologia
que separa a matéria da cultura” (HIRD, 2009, p.343).

Nao ¢, contudo, tao claro em que consiste ou como opera o “imaginario
coésmico nao-bifurcado” tao importante para um bom “engajamento com a ciéncia”,
uma vez que as abordagens das diferentes autoras resenhadas sao bastante diferentes
entre si. A tentativa de tragar uma declaracao de objetivos por uma resenha coletiva

¢ bastante interessante, mas o desenvolvimento rapido deixa lacunas.

Conclusoes

Renegociando os limites entre realismo/ construtivismo,
materialidade/discursividade, tecnociéncias/humanidades ou sexo/género, os
novos materialismos expoem a possibilidade de lidar de outro modo com matérias e
corpos, criando e mantendo um campo proficuo para pensar as relacbes entre
materialidades, corporeidades e tecnocientificidades — além de uma série de
ferramentas conceituais que apresentamos panoramicamente ao longo deste artigo a
partir de um sobrevoo por obras de autoras que se tornaram referéncias importantes

para esse campo.

167



CADETZRNOS PET FILOSOEFTIA

Como um “paradigma emergente” que atravessa distintos campos de
investigacao, 0s novos materialismos pretendem ser capazes de concluir a promessa
dos pés-modernismos anti-dicotomicos, superando as oposi¢des binarias que vem
organizando historicamente nossas epistemologias e politicas, inclusive aquelas que
se colocam como divisOes (materiais) entre tecnociéncias e ciéncias humanas. A
pluralidade de autoras e proposi¢oes, contudo, dificulta qualquer juizo sintético que
possa caracterizar o movimento como um todo. Importa, ainda assim, pensar o
modo como esse novo paradigma oferece uma plataforma para a retomada de
questoes corporais, ambientais e tecnocientificas, colocando a matéria no centro de

debates e polémicas tedrico-critico-filosoficas contemporaneas.

REFERENCIAS

AHMED, S. Open Forum. Imaginary Prohibitions: Some Preliminary Remarks on the Founding
Gestures of the "New Materialism’. European Journal of Women’s Studies, v. 15, n. 1, p. 23—
39, 2008.

ALAIMO, S. Bodily Natures: Science, Environment, and the Material Self. Indiana
University Press, 2010.

ALAIMO, S. Sexual Matters: Darwinian Feminisms and the Nonhuman Turn. J19: The Journal
of Nineteenth-Century Americanists, v. 1, n. 2, p. 390-396, 2013.

ALAIMO, §; HEKMAN, S. Introduction: Emerging models of materiality in feminist theory. In:
ALAIMO, S.; HEKMAN, S. (Eds.). Material Feminisms. Indiana University Press, 2008. pp.1-
19.

ASBERG, C.; BIRKE, L. Biology is a feminist issue: Interview with Lynda Birke. European
Journal of Women’s Studies, v. 17, n. 4, p. 413—423, 2010.

FAUSTO-STERLING, A. The Five Sexes - Why Male and Female are not enough. The Sciences,
1993.

FAUSTO-STERLING, A. Dualismos em duelo. Cadernos Pagu, v. 17-18, p. 9-79, 2001.

FERREIRA, M. H. M. O que ha de novo no materialismo? A Origem dos Novos Materialismos
nos Estudos de Género. No prelo.

HIRD, M. J. Feminist Matters: New Materialist Considerations of Sexual Difference. Feminist
Theotry, v. 5, n. 2, p. 223-232, 2004.

168



v .25 n.3, 2025

HIRD. M.J. Feminist Engagements with Matter. Feminist studies: FS, v. 35, n. 2, p. 329-340,
2009.

OYAMA, S. The Ontogeny of Information: Developmental Systems and Evolution. 2 ed.
Duke University Press Books, 2000.

PRECIADO, P/B. Manifiesto Contrassexual. Traducio: Julio Diaz y Carolina Meloni. 1* ed.
Editorial Opera Prima, 2002.

RUZYCKI, S.M.; AHMED, S.B. Equity, diversity and inclusion are foundational research skills.
Nat Hum Behav. v.6, 910-912, 2022.

TUANA, N. Fleshing gender, sexing the body: Refiguring the sex/gender distinction. The
Southern journal of philosophy, v. 35, n. S1, p. 5371, 1997.

TUANA, N. Viscous porosity: Witnessing Katrina. In: ALAIMO, S.; HEKMAN, S. (eds.).
Material feminisms. Bloomington: Indiana University Press, 2008.

Recebido 03/04/2025
Aprovado

04/07/2025

Licenca CC BY-NC 4.0

©@®&

169



