CADERNOS PET FILOSOFITA

/artigos

Soberania e experiéncia no
frontispicio do Leviata, de Thomas
Hobbes: pensando o paratexto
enquanto um elemento estético-
politico

Joao Augusto Kaminski Sillas

Unaiversidade Federal do Parana
https:/ [ orcid.org/ 0009-0007-1463-2438

Jkaminskisilla@gmail.com

Resumo: O presente trabalho procura trabalhar as relagdes de experiéncia e soberania na filosofia
politica de Thomas Hobbes (1588-1679), partindo do frontispicio da sua obra "Leviata: ou a
Matéria, Forma e Poder de um Estado Eclesiastico e Civil" (1651). Desse procura-se elencar os
elementos que demonstram a ideia de Soberania, relacionando-a as nog¢des de Experiéncia e
Imagem na filosofia hobbesiana. Para tanto, sera feita uma breve analise do contexto e de outras
interpretacOes sobre a Soberania em Hobbes, vinculando a proposta de Giorgio Agamben sobre
o paradoxo do Estado hobbesiano com a ideia da Percepgao, baseando-se na Fenomenologia de
Maurice Merleau-Ponty. Fazendo uma analise comparativa entre o frontispicio e o materialismo
de Hobbes, sera esbogada a nogao da soberania paradoxal e atravessada pelo medo, pensando o
paratexto enquanto um elemento estético e politico na obra em questao.

Palavras-Chave: Thomas Hobbes, Paratextos, Merleau-Ponty

88


https://orcid.org/0009-0007-1463-2438

v.26,n.1,2024

Introducgao

Thomas Hobbes (1588-1679) foi um erudito inglés que escreveu seu livro
mais conhecido: Leviata, em 1651. Segundo Ginzburg (2014, p. 14), Hobbes
vivenciou a guerra civil provocada pelo conflito entre Carlos I Stuart e o Parlamento.
Esse evento, desdobrando-se em suas minucias, ficou conhecido como a Revolucio
Inglesa (1642-1651). O medo de uma revolta ronda a obra hobbesiana de modo que
ha uma guerra entre homens entendida em sua categoria natural, corroborando para
a célebre frase de Hobbes homo homini lupus. A tematica do medo ¢é curiosa e sera
desenvolvida a partir do questionamento de como ela forma um aparato de
dominagao a partir do frontispicio anexado na obra original de Thomas Hobbes. Tal
anexo, esbocado por Hobbes e produzido com maior afinco por Abraham Bosse

(1604-1676), representa a encenacao do argumento central do livro, funcionalidade

do paratexto (Muzzi, 2015, p. 59).



CADERNOS PET FILOSOFITA

B 00

x
T ma T00. PR RA0N -\

Frontispicio da obra “Leviata” (1651)*.

» Disponivel em:

<https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Leviathan_by_Thomas_Hobbes.jpg> e
<https://www.loc.gov/exhibits/wotld/nature.html#oobj37>. Acesso em 27/03/2024.

90


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Leviathan_by_Thomas_Hobbes.jpg
https://www.loc.gov/exhibits/world/nature.html#obj37

v.26,n.1,2024

Sobre o contexto e o tema geral da filosofia politica de Hobbes

O frontispicio, nos apresenta o retrato do Estado hobbesiano: um soberano
que possui a forga fisica e religiosa em suas maos, com a face voltada para a cidade
ao mesmo tempo que ¢ desconexo a ela. O soberano tem um corpo formado por
individuos que, virados para ele, ndo possuem face, ao contrario do detentor do
poder.

Podemos fazer paralelos, a critério de contexto, do poder monarquico
mundano representado no século XVI. Segundo Cesare Ripa em sua “Iconologia™,
o poder mundano do monarca jaz sentado sobre o mundo, quase que fora do
mesmo, detendo para si o poder bélico, representado pelas flechas apontadas para
cima. Ademais, a ideia de uma “razao de Estado” (Ripa, 1593, p. 518-519) também
se faz presente na representacio de um poder politico pautado, sobretudo, na
formaliza¢do da soberania e dominio propriamente humanos. Isso nos permite
explorar, em um contexto amplo de produciao de ideias politicas, a nogao de
soberania a partir da producao iconografica.

Segundo Luiz Carlos Santos da Silva, ha em Hobbes uma latente racionalidade
do homem e da sua conduta, entendidas pelo prisma mecanicista-nominalista (Silva,
2016, p. 210). Isto ¢, o entendimento de que o homem ¢ como uma maquina movida
por paixdes, a qual deve ser regulada pela razio estatal, do mesmo modo que nao
existe um objeto real do Estado racional, sendo um nome ou posigao politica que o
regula enquanto /etmotiv da organizagao social. A liberdade, nesse sentido, é
entendida em termos negativos, sanando certas liberdades individuais concentradas
apenas na pessoa artificial e soberana, a qual efetivamente possui agoes no campo

politico (Silva, 2016, p. 212-213). Portanto, o individuo nao possui a agao politica,

i RIPA, Cesare. Iconologia. 1593. p- 415. Disponivel em:
<https:/ /archive.org/details/iconologiaOOtipa/page/n485/mode/2uprview=theater>.  Acesso
em: 29/07/2024.

91


https://archive.org/details/iconologia00ripa/page/n485/mode/2up?view=theater

CADERNOS PET FILOSOFITA

ao contrario do soberano que, pela vontade neutra e pela forca racional da soberania,
é um agente com liberdade politica. F com essa formalizacio da politica hobbesiana

que podemos passar a analisar o frontispicio.

Leituras sobre a soberania a partir do frontispicio

As leituras do “Leviatda” hobbesiano perpassam diferentes interpretagoes.
Dentre elas, podemos destacar a leitura schmittiana: a obra do filésofo inglés é
compreendida em termos esotéricos, em especial quando questionado o sipario no
qual consta o titulo da obra e seis outras imagens dispostas verticalmente, na mesma
direcao da espada (poder temporal) e do baculo (poder religioso) segurados pelo
Leviata (Agamben, 2018, p. 255-259). Percebe-se o claro referencial aos segredos da
politica (arcana imperii), tornando a leitura do frontispicio ainda mais intrigante ao
percebermos que, como Agamben o faz, ha a inabitagao da cidade pelo soberano e
pelos suditos (Agamben, 2018, p. 261-263). Somente alguns individuos estao
dispostos esparsamente na imagem. Compreende-se a ilusao 6ptica dessa multidao-
povo formando o corpo politico, implicando em uma ideia de que o resultado da
diferenca entre multiddo (com diversas vontades) e povo (Gnica vontade) ¢ um
problema que deve ser sanado pelo soberano. Isso traz a féormula do Leviata
enquanto um paradoxo e uma impossibilidade de ser concretizado, vivendo em
constante tensao (Agamben, 2018, p. 265).

A visao de Agamben sobre a habita¢ao citadina e o paradoxo acima exposto,
pode ser retomada enquanto o nascimento do Estado pelo medo (Ginzburg, 2014,
p. 22-23). Segundo Ginzburg, o medo individual ¢ criador dos deuses (Ginzburg,
2014, p. 24), do mesmo modo que a sujeicao, indicada pelo verbo em inglés 7o awe,
indica uma ressignificacio do medo, pois ¢ alocada ao Estado enquanto
funcionalidade do medo pela sujeigao (Ginzburg, 2014, p. 24). Para retomarmos a
exposicao da cidade vazia de Agamben, podemos indicar que a cidade esta vazia por

conta do monstro hobbesiano que subjuga a cidade; a0 mesmo tempo, esses

92



v.26,n.1,2024

cidadios que se escondem a nossa percepgao, estao no proprio Estado, mostrando
o paradoxo do Leviati a0 mesmo tempo que o interpola a0 medo-sujeicao dos
cidadaos. Ha uma forma dialética na formalizacao do Estado em Hobbes, o que nos
permite pensarmos que a soberania ¢, por si mesma, contraditéria. O frontispicio
indica isso ao dar rosto apenas ao Leviata, sem mostrar as faces dos suditos,
indicando que o rosto de um soberano é o conjunto das faces apagadas pelo medo
dos individuos. Isso também indica a forma ficcionalizada do Estado, na medida em
que a ficgao esta entre o medo individual e a sujei¢ao (Ginzburg, 2014, p. 24).

Esses modos tensos entre sujeicao, individualidade e soberania sao
atravessados pela nocdo de “inocéncia de poder” (Koselleck, 1999, p. 24). Desse
modo, o individuo (sudito) esta reduzido e culpado pelo anonimato e pela falta de
responsabilidade, esta que € voltada para o soberano. A consciéncia subjetiva nao
esta no Estado, mas no individuo (Koselleck, 1999, p. 29). Dessa maneira, a razao
do Estado ¢ neutra, apenas com a moralidade de manter a ordem social (Koselleck,
1999, p. 33-34). Contudo, o que Koselleck nao percebia, muito provavelmente por
conta do objetivo central do seu livro, era o frontispicio enquanto uma representagao
do fendomeno visto por Hobbes, a saber, as guerras de religido e a propria no¢ao do
significado de representacao para o autor. Em especial quando problematizamos a
no¢ao de soberania estruturada pela imagem.

Enquanto existem contradi¢oes, digamos, logicas no cerne do Leviata
hobbesiano, podemos analisar fenomenologicamente a imagem desse complexo
estruturado pelo sensivel. Hobbes, admite que “a causa das sensagdes é o corpo
externo ou objeto que age sobre o 6rgao apropriado a cada sentido” e, em seguida
que O corpo reage a essas sensagoes causando “uma resisténcia, reagao e esforco do
coracdo, em busca de libertacao” (Hobbes, 2014, p. 50). Esse materialismo
hobbesiano nos ajuda a compreender que, mesmo como imagem, a figura do Leviata
causa no individuo a necessidade de libertagao. Logo, ha a necessidade de sensacido
direta com o objeto, seja ele figurado ou nao, visto que para existir algo na mente, é

necessario ter uma sensacao (Hobbes, 2014, p. 33). Pensando que Hobbes

93



CADERNOS PET FILOSOFITA

compartilha da natureza humana por ele teorizada, o mesmo se aplica ao préprio
autor que, na descricdo da imagem e na produgdo textual, infere a sua propria
anarquia individual, procurando uma libertacao. Voltando nossos olhos para o
trontispicio, vemos que a contraposi¢cao dos poderes temporal e religioso, ambos
destinados ao soberano, sao por eles mesmos percepgoes de uma realidade anarquica
do mundo vivido pelo filésofo inglés. As dicotomias na imagem sao vistas a partir
desses poderes, a saber: castelo em relagio a igreja, coroa em relagao a mitra, o poder
bélico do canhdo e das armas em relagdo ao poder divino e da retorica (bidente e
tridente)® e, por fim, a guerra em relacao a ascese. Para citar Maurice Metleau-Ponty,
“nomear um objeto € afastar-se do que ele tem de individual” (Metleau-Ponty, 1999,
p. 239-240). O Leviata nomeado e experienciado como fenémeno, traz indicios de
que € nele que nao s6 o homem e a organizac¢ao social sao possiveis, mas que também
¢ a partir dele que o modo de existéncia do individuo anarquico e medroso aparece.
A imagem representa o seu contexto, do mesmo modo que tira dele a sua mais pura

esséncia perceptiva.

Imagem e experiéncia em Hobbes:

Para além de um modo ideal de pensarmos a figura do Leviata, devemos
compreender a forma pela qual a imagem ¢é experimentada pelo autor da obra.
Hobbes argumenta duas séries de pensamentos distintas: as descontroladas e aquelas
controladas pelos nossos desejos ou designios (Hobbes, 2014, p. 34). A respeito da

segunda série, Hobbes admite que

Do desejo surge o pensamento de alguns meios que vimos
produzir efeitos analogos aos que perseguimos; do
pensamento desses efeitos, nasce a ideia dos meios que
conduzem a esse fim, e assim sucessivamente, até

* Esses elementos possuem as seguintes inscricoes: Silogismo, Espiritual e Temporal, Direto e Indireto,
Real e Intencional, na base esta escrito Dilema. A traducido livre foi feita pelo autor do presente
trabalho.

94



v.26,n.1,2024

chegarmos a algum comeg¢o dentro de nossas

possibilidades. (HOBBES, 2014, p. 34).

O desejo do pensamento ¢ vinculado a experiéncia do individuo. Portanto,
para o autor a importancia da experimentagao, seja ela como sensagao direta (no
corpo) ou indireta (nos olhos) ¢ importante para que haja funcionalidade da imagem.
Nesse aspecto, Lazzarotto argumenta que, para Thomas Hobbes, “a imagem ¢é
permaneéncia, no presente, de algo cuja causa se deu no passado” (Lazzaroto, 2020,
p. 300). Do mesmo modo, as “coisas passadas somente tém uma realidade na
memobria; coisas que ainda devem vir nao tém realidade alguma” (Hobbes, 2014, p.
35). A presenca da imagem causa uma tensao fenomenologica, se olharmos para o
trontispicio. Se voltarmos nossos olhos para o soberano, vemos que acima de sua
coroa ha a inscticao Non est potestas super terram quae comparetur ¢, Isso dialoga, com
o titulo da obra, a saber: Leviathan, or the Matter, Forme and Power of a Commonwealth
Ecclesiastical and Civil’. A ideia de um Estado como bem comum, isto é,
compartilhado entre os individuos, é tensionado pela figura absoluta do Leviata. Esta

aparece, em um sentido esbo¢ado por Merleau-Ponty, como

A fenomenologia, enquanto revelagao do mundo, [quando]
repousa sobre si mesma, ou, ainda, funda-se a si mesma.
Todos os conhecimentos apdiam-se em um "solo" de
postulados e, finalmente, em nossa comunicagaio com o
mundo como primeiro estabelecimento da racionalidade
(MERLEAU-PONTY, 1999, p. 20).

As tensbes entre experiéncia, imagem e, no caso de Merleau-Ponty,
tenomenologia, ficam ainda mais intrigantes quando entendemos o frontispicio

enquanto uma imaginagao imagética. Para retomarmos Hobbes:

% Nao hd poder sobre a terra que possa ser comparado a ele. Nota do tradutor, In. AGAMBEN, Giorgio.
2018, p. 258.

7 Leviata, ou matéria, forma e poder de um bem comum eclesidstico e civil, em tradugio livre. Nota-se que
bem comum e Estado podem ser tomados como sinonimos. Visto que o objetivo do trabalho nio é
preocupar-se exatamente com a lingua e a traducdo, mas com as tensdes que aparecem na imagem
e na filosofia politica hobbesiana.

95



CADERNOS PET FILOSOFITA

Qualquer coisa imaginada ¢ finita. Portanto, nao existe ideia
ou concepcao de qualquer espécie que possamos chamar
infinita. [...]. Quando dizemos que uma coisa ¢ infinita,
queremos significar apenas que niao somos capazes de
conceber suas terminagoes e limites. Nao possuimos
concepgao da coisa, mas apenas de nossas ineficiéncias

(HOBBES, 2014, p. 37).

A imaginacao tem limites, assim como o Leviata. Recupera-se a ideia de que
o individuo nada pode em detrimento do soberano. Do mesmo modo, ha uma
negacao da multidao. A imagem apresenta essa forma de tensionamento que se
desdobra na composicio geral do paratexto, com a qual a filosofia politica e
materialista hobbesiana que, calcada na experiéncia, percebe a propria falibilidade do
Leviata enquanto um poder infinito. Se Hobbes esta pensando no Leviata enquanto
uma ferramenta, a aproxima¢ao do seu mecanicismo nominalista torna-se, ela
propria, paradoxal. O Leviata absoluto, sem comparacdes de grandeza, ¢ antes de
tudo um individuo com medo de si e do seu entorno, mostrando a falibilidade do
monstro e do préprio individuo. Desse modo, ha uma leitura fenomenologica do
trontispicio de Hobbes no que diz respeito aos seus elementos filos6ficos da imagem

e da experiéncia, as quais sao retomadas no ambito politico.

Conclusao

Em suma, podemos notar que a soberania do Estado hobbesiano ¢ falha a

partir do frontispicio. Segundo Agamben,

E lugar-comum que, em Hobbes, a multidao ndo tem um
significado politico, que ela ¢é aquilo que deve desaparecer
para que o Estado possa ser. Mas, se a nossa leitura do
paradoxo € correta, se 0 povo, que ¢ constituido por uma
multidao desunida, dissolve-se novamente em uma
multidao, entdo, essa nao somente preexiste a0 povo/rei,
mas, como zultitudo dissoluta, continua a existir depois dele.
A desaparecer esta, antes de tudo, o povo, que se transferiu
para a pessoa do soberano e, portanto, “reina em cada
cidade”, mas sem podé-la habitar. A multidio nao tem um

96



v.26,n.1,2024

significado politico, ela é o elemento impolitico sobre cuja
exclusio se funda a cidade; [...]. (AGAMBEN, 2018, p.
260).

Percebe-se que o paratexto, enquanto fonte historica, remete a um campo
interdisciplinar da historiografia. Nesse sentido, ao usarmos critérios estéticos,
filos6ficos e politicos para analisarmos o conceito de soberania a partir do
frontispicio, podemos perceber a fertilidade de novas pesquisas historicas e
metodologicamente diversas. O Leviata analisado enquanto paratexto, nos mostra
que a sua soberania ¢é falha. Nele, ndo ha uma fecundidade absoluta de poder que é
intransponivel a ele mesmo, pois percebe-se que no conjunto de sua filosofia,
experiéncia, imagem e filosofia politica entram em paradoxos que somente na analise
interdisciplinar sio possiveis de serem notados. O medo, enquanto operagiao da
soberania, possui em si mesmo a experieéncia de Hobbes com as guerras de religiao.
Como pontua Koselleck, na Inglaterra “o Estado absolutista emergente foi destruido
pela guerra civil religiosa, e as lutas religiosas ja significavam a revolugao burguesa”
(Koselleck, 1999, p. 19). Desse modo, o Estado hobbesiano apresenta, em suas
raizes, a propria génese do Hstado burgués que sera concretizado enquanto
instrumento de dominagao nos séculos seguintes. Contudo, isso nao mostra a forca
desse Estado, mas sua fraqueza que governa pelo medo e a partir dele, tornando-o
soberano. Portanto, representa-se o paratexto enquanto um entrelacamento de
estética e politica.

%k % %k

REFERENCIAS

AGAMBEN, Giorgio. Leviata e Behemoth. Trad. PEIXOTO, E. G. e DIOGENES, F. B. P.
REVISTA REFLEXOES, Fortaleza - Ano 7, N° 13 - Julho a Dezembro de 2018, p. 254-281.

BOSSE, Abraham. Frontispiece of Leviathan engraved by Abraham Bosse, with input from
Thomas Hobbes, the author. Disponivel em:
<<https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Leviathan_by_Thomas_Hobbes.jpg> e
<https://www.loc.gov/exhibits/wotld/nature.html#oobj37>. Acesso em 27/03/2024.

97


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Leviathan_by_Thomas_Hobbes.jpg
https://www.loc.gov/exhibits/world/nature.html#obj37

CADERNOS PET FILOSOFITA

GINZBURG, Carlo. Medo, reveréncia e terror: reler Hobbes hoje. in.: . Medo, reveréncia
e terror: Quatro ensaios de iconografia politica. Sio Paulo: Companhia das Letras, 2014, p. 12 -
30.

KOSELLECK, Reinhart. Critica e Crise. Trad. L. V-B CASTELO-BRANCO. Rio de Janeiro:
Contraponto, 1999.

LAZZAROTTO, Alvaro. Riqueza, imagem e expectativa na filosofia de Thomas Hobbes.
Cadernos Espinosanos. Sio Paulo, n.42, jan-jun 2020, p. 297-315.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da Percepgao. Trad. , C. A. R. de MOURA.
2%d. Sao Paulo: Martins Fontes, 1999.

MUZZI, Eliana Scotti. Paratexto: espago do livro, margem do texto. In.: QUEIROZ, Sonia.
Editoragio: arte e técnica. 3 ed. Belo Horizonte: Editora FALE/UFMG, 2015. p. 57-61.

SILVA, Luiz Carlos Santos da. Tragédia na modernidade: o Leviata hobbesiano como metafora
de representacdo politica. Especiaria - Cadernos de Ciéncias Humanas. v. 16, n. 28, jan./jun.
2016, p. 208-230.

HOBBES, Thomas. Leviata. Trad. R. D’ANGINA. Sio Paulo: Martin Claret, 2014.

Recebido 24/08/2024
Aprovado
12/08/2025

Licenca CC BY-NC 4.0

©@®&

98



