
C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

88 

 

/artigos  

Soberania e experiência no 

frontispício do Leviatã, de Thomas 

Hobbes: pensando o paratexto 

enquanto um elemento estético-

político 
 

 

João Augusto Kaminski Sillas 

Universidade Federal do Paraná 

https://orcid.org/0009-0007-1463-2438 
jkaminskisilla@gmail.com 

 

 

Resumo: O presente trabalho procura trabalhar as relações de experiência e soberania na filosofia 
política de Thomas Hobbes (1588-1679), partindo do frontispício da sua obra "Leviatã: ou a 
Matéria, Forma e Poder de um Estado Eclesiástico e Civil" (1651). Desse procura-se elencar os 
elementos que demonstram a ideia de Soberania, relacionando-a às noções de Experiência e 
Imagem na filosofia hobbesiana. Para tanto, será feita uma breve análise do contexto e de outras 
interpretações sobre a Soberania em Hobbes, vinculando a proposta de Giorgio Agamben sobre 
o paradoxo do Estado hobbesiano com a ideia da Percepção, baseando-se na Fenomenologia de 
Maurice Merleau-Ponty. Fazendo uma análise comparativa entre o frontispício e o materialismo 
de Hobbes, será esboçada a noção da soberania paradoxal e atravessada pelo medo, pensando o 
paratexto enquanto um elemento estético e político na obra em questão. 

 
Palavras-Chave: Thomas Hobbes, Paratextos, Merleau-Ponty 
 

 

 

  

https://orcid.org/0009-0007-1463-2438


v . 2 6 ,  n . 1 ,  2 0 2 4 

89 

 

 

Introdução 

 
Thomas Hobbes (1588-1679) foi um erudito inglês que escreveu seu livro 

mais conhecido: Leviatã, em 1651. Segundo Ginzburg (2014, p. 14), Hobbes 

vivenciou a guerra civil provocada pelo conflito entre Carlos I Stuart e o Parlamento. 

Esse evento, desdobrando-se em suas minúcias, ficou conhecido como a Revolução 

Inglesa (1642-1651). O medo de uma revolta ronda a obra hobbesiana de modo que 

há uma guerra entre homens entendida em sua categoria natural, corroborando para 

a célebre frase de Hobbes homo homini lupus. A temática do medo é curiosa e será 

desenvolvida a partir do questionamento de como ela forma um aparato de 

dominação a partir do frontispício anexado na obra original de Thomas Hobbes. Tal 

anexo, esboçado por Hobbes e produzido com maior afinco por Abraham Bosse 

(1604-1676), representa a encenação do argumento central do livro, funcionalidade 

do paratexto (Muzzi, 2015, p. 59). 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

90 

 

 

Frontispício da obra “Leviatã” (1651)33. 

 
33 Disponível em: 
<https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Leviathan_by_Thomas_Hobbes.jpg> e 
<https://www.loc.gov/exhibits/world/nature.html#oobj37>. Acesso em 27/03/2024. 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Leviathan_by_Thomas_Hobbes.jpg
https://www.loc.gov/exhibits/world/nature.html#obj37


v . 2 6 ,  n . 1 ,  2 0 2 4 

91 

 

 

Sobre o contexto e o tema geral da filosofia política de Hobbes 

 

O frontispício, nos apresenta o retrato do Estado hobbesiano: um soberano 

que possui a força física e religiosa em suas mãos, com a face voltada para a cidade 

ao mesmo tempo que é desconexo à ela. O soberano tem um corpo formado por 

indivíduos que, virados para ele, não possuem face, ao contrário do detentor do 

poder. 

Podemos fazer paralelos, a critério de contexto, do poder monárquico 

mundano representado no século XVI. Segundo Cesare Ripa em sua “Iconologia”34, 

o poder mundano do monarca jaz sentado sobre o mundo, quase que fora do 

mesmo, detendo para si o poder bélico, representado pelas flechas apontadas para 

cima. Ademais, a ideia de uma “razão de Estado” (Ripa, 1593, p. 518-519) também 

se faz presente na representação de um poder político pautado, sobretudo, na 

formalização da soberania e domínio propriamente humanos. Isso nos permite 

explorar, em um contexto amplo de produção de ideias políticas, a noção de 

soberania a partir da produção iconográfica. 

Segundo Luiz Carlos Santos da Silva, há em Hobbes uma latente racionalidade 

do homem e da sua conduta, entendidas pelo prisma mecanicista-nominalista (Silva, 

2016, p. 210). Isto é, o entendimento de que o homem é como uma máquina movida 

por paixões, a qual deve ser regulada pela razão estatal, do mesmo modo que não 

existe um objeto real do Estado racional, sendo um nome ou posição política que o 

regula enquanto leitmotiv da organização social. A liberdade, nesse sentido, é 

entendida em termos negativos, sanando certas liberdades individuais concentradas 

apenas na pessoa artificial e soberana, a qual efetivamente possui ações no campo 

político (Silva, 2016, p. 212-213). Portanto, o indivíduo não possui a ação política, 

 
34 RIPA, Cesare. Iconologia. 1593. p. 415. Disponível em: 
<https://archive.org/details/iconologia00ripa/page/n485/mode/2up?view=theater>. Acesso 
em: 29/07/2024. 

https://archive.org/details/iconologia00ripa/page/n485/mode/2up?view=theater


C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

92 

 

ao contrário do soberano que, pela vontade neutra e pela força racional da soberania, 

é um agente com liberdade política. É com essa formalização da política hobbesiana 

que podemos passar a analisar o frontispício. 

 

Leituras sobre a soberania a partir do frontispício 

 

 As leituras do “Leviatã” hobbesiano perpassam diferentes interpretações. 

Dentre elas, podemos destacar a leitura schmittiana: a obra do filósofo inglês é 

compreendida em termos esotéricos, em especial quando questionado o sipário no 

qual consta o título da obra e seis outras imagens dispostas verticalmente, na mesma 

direção da espada (poder temporal) e do báculo (poder religioso) segurados pelo 

Leviatã (Agamben, 2018, p. 255-259). Percebe-se o claro referencial aos segredos da 

política (arcana imperii), tornando a leitura do frontispício ainda mais intrigante ao 

percebermos que, como Agamben o faz, há a inabitação da cidade pelo soberano e 

pelos súditos (Agamben, 2018, p. 261-263). Somente alguns indivíduos estão 

dispostos esparsamente na imagem. Compreende-se a ilusão óptica dessa multidão-

povo formando o corpo político, implicando em uma ideia de que o resultado da 

diferença entre multidão (com diversas vontades) e povo (única vontade) é um 

problema que deve ser sanado pelo soberano. Isso traz a fórmula do Leviatã 

enquanto um paradoxo e uma impossibilidade de ser concretizado, vivendo em 

constante tensão (Agamben, 2018, p. 265).  

 A visão de Agamben sobre a habitação citadina e o paradoxo acima exposto, 

pode ser retomada enquanto o nascimento do Estado pelo medo (Ginzburg, 2014, 

p. 22-23). Segundo Ginzburg, o medo individual é criador dos deuses (Ginzburg, 

2014, p. 24), do mesmo modo que a sujeição, indicada pelo verbo em inglês to awe, 

indica uma ressignificação do medo, pois é alocada ao Estado enquanto 

funcionalidade do medo pela sujeição (Ginzburg, 2014, p. 24). Para retomarmos a 

exposição da cidade vazia de Agamben, podemos indicar que a cidade está vazia por 

conta do monstro hobbesiano que subjuga a cidade; ao mesmo tempo, esses 



v . 2 6 ,  n . 1 ,  2 0 2 4 

93 

 

cidadãos que se escondem à nossa percepção, estão no próprio Estado, mostrando 

o paradoxo do Leviatã ao mesmo tempo que o interpola ao medo-sujeição dos 

cidadãos. Há uma forma dialética na formalização do Estado em Hobbes, o que nos 

permite pensarmos que a soberania é, por si mesma, contraditória. O frontispício 

indica isso ao dar rosto apenas ao Leviatã, sem mostrar as faces dos súditos, 

indicando que o rosto de um soberano é o conjunto das faces apagadas pelo medo 

dos indivíduos. Isso também indica a forma ficcionalizada do Estado, na medida em 

que a ficção está entre o medo individual e a sujeição (Ginzburg, 2014, p. 24). 

 Esses modos tensos entre sujeição, individualidade e soberania são 

atravessados pela noção de “inocência de poder” (Koselleck, 1999, p. 24). Desse 

modo, o indivíduo (súdito) está reduzido e culpado pelo anonimato e pela falta de 

responsabilidade, esta que é voltada para o soberano. A consciência subjetiva não 

está no Estado, mas no indivíduo (Koselleck, 1999, p. 29). Dessa maneira, a razão 

do Estado é neutra, apenas com a moralidade de manter a ordem social (Koselleck, 

1999, p. 33-34). Contudo, o que Koselleck não percebia, muito provavelmente por 

conta do objetivo central do seu livro, era o frontispício enquanto uma representação 

do fenômeno visto por Hobbes, a saber, as guerras de religião e a própria noção do 

significado de representação para o autor. Em especial quando problematizamos a 

noção de soberania estruturada pela imagem. 

 Enquanto existem contradições, digamos, lógicas no cerne do Leviatã 

hobbesiano, podemos analisar fenomenologicamente a imagem desse complexo 

estruturado pelo sensível. Hobbes, admite que “a causa das sensações é o corpo 

externo ou objeto que age sobre o órgão apropriado a cada sentido” e, em seguida 

que o corpo reage a essas sensações causando “uma resistência, reação e esforço do 

coração, em busca de libertação” (Hobbes, 2014, p. 50). Esse materialismo 

hobbesiano nos ajuda a compreender que, mesmo como imagem, a figura do Leviatã 

causa no indivíduo a necessidade de libertação. Logo, há a necessidade de sensação 

direta com o objeto, seja ele figurado ou não, visto que para existir algo na mente, é 

necessário ter uma sensação (Hobbes, 2014, p. 33). Pensando que Hobbes 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

94 

 

compartilha da natureza humana por ele teorizada, o mesmo se aplica ao próprio 

autor que, na descrição da imagem e na produção textual, infere a sua própria 

anarquia individual, procurando uma libertação. Voltando nossos olhos para o 

frontispício, vemos que a contraposição dos poderes temporal e religioso, ambos 

destinados ao soberano, são por eles mesmos percepções de uma realidade anárquica 

do mundo vivido pelo filósofo inglês. As dicotomias na imagem são vistas a partir 

desses poderes, a saber: castelo em relação a igreja, coroa em relação a mitra, o poder 

bélico do canhão e das armas em relação ao poder divino e da retórica (bidente e 

tridente)35 e, por fim, a guerra em relação a ascese. Para citar Maurice Merleau-Ponty, 

“nomear um objeto é afastar-se do que ele tem de individual” (Merleau-Ponty, 1999, 

p. 239-240). O Leviatã nomeado e experienciado como fenômeno, traz indícios de 

que é nele que não só o homem e a organização social são possíveis, mas que também 

é a partir dele que o modo de existência do indivíduo anárquico e medroso aparece. 

A imagem representa o seu contexto, do mesmo modo que tira dele a sua mais pura 

essência perceptiva.  

 

Imagem e experiência em Hobbes: 

 

 Para além de um modo ideal de pensarmos a figura do Leviatã, devemos 

compreender a forma pela qual a imagem é experimentada pelo autor da obra. 

Hobbes argumenta duas séries de pensamentos distintas: as descontroladas e aquelas 

controladas pelos nossos desejos ou desígnios (Hobbes, 2014, p. 34). A respeito da 

segunda série, Hobbes admite que  

 

Do desejo surge o pensamento de alguns meios que vimos 
produzir efeitos análogos aos que perseguimos; do 
pensamento desses efeitos, nasce a ideia dos meios que 
conduzem a esse fim, e assim sucessivamente, até 

 
35 Esses elementos possuem as seguintes inscrições: Silogismo, Espiritual e Temporal, Direto e Indireto, 
Real e Intencional, na base está escrito Dilema. A tradução livre foi feita pelo autor do presente 
trabalho. 



v . 2 6 ,  n . 1 ,  2 0 2 4 

95 

 

chegarmos a algum começo dentro de nossas 
possibilidades. (HOBBES, 2014, p. 34). 

 

O desejo do pensamento é vinculado à experiência do indivíduo. Portanto, 

para o autor a importância da experimentação, seja ela como sensação direta (no 

corpo) ou indireta (nos olhos) é importante para que haja funcionalidade da imagem. 

Nesse aspecto, Lazzarotto argumenta que, para Thomas Hobbes, “a imagem é 

permanência, no presente, de algo cuja causa se deu no passado” (Lazzaroto, 2020, 

p. 300). Do mesmo modo, as “coisas passadas somente têm uma realidade na 

memória; coisas que ainda devem vir não têm realidade alguma” (Hobbes, 2014, p. 

35). A presença da imagem causa uma tensão fenomenológica, se olharmos para o 

frontispício. Se voltarmos nossos olhos para o soberano, vemos que acima de sua 

coroa há a inscrição Non est potestas super terram quae comparetur ei36. Isso dialoga, com 

o título da obra, a saber: Leviathan, or the Matter, Forme and Power of a Commonwealth 

Ecclesiastical and Civil37. A ideia de um Estado como bem comum, isto é, 

compartilhado entre os indivíduos, é tensionado pela figura absoluta do Leviatã. Esta 

aparece, em um sentido esboçado por Merleau-Ponty, como  

 

A fenomenologia, enquanto revelação do mundo, [quando] 
repousa sobre si mesma, ou, ainda, funda-se a si mesma. 
Todos os conhecimentos apóiam-se em um "solo" de 
postulados e, finalmente, em nossa comunicação com o 
mundo como primeiro estabelecimento da racionalidade 
(MERLEAU-PONTY, 1999, p. 20). 

 

 As tensões entre experiência, imagem e, no caso de Merleau-Ponty, 

fenomenologia, ficam ainda mais intrigantes quando entendemos o frontispício 

enquanto uma imaginação imagética. Para retomarmos Hobbes: 

 
36 Não há poder sobre a terra que possa ser comparado a ele. Nota do tradutor, In. AGAMBEN, Giorgio. 
2018, p. 258. 
37 Leviatã, ou matéria, forma e poder de um bem comum eclesiástico e civil, em tradução livre. Nota-se que 
bem comum e Estado podem ser tomados como sinônimos. Visto que o objetivo do trabalho não é 
preocupar-se exatamente com a língua e a tradução, mas com as tensões que aparecem na imagem 
e na filosofia política hobbesiana. 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

96 

 

Qualquer coisa imaginada é finita. Portanto, não existe ideia 
ou concepção de qualquer espécie que possamos chamar 
infinita. [...]. Quando dizemos que uma coisa é infinita, 
queremos significar apenas que não somos capazes de 
conceber suas terminações e limites. Não possuímos 
concepção da coisa, mas apenas de nossas ineficiências 
(HOBBES, 2014, p. 37). 

 

 A imaginação tem limites, assim como o Leviatã. Recupera-se a ideia de que 

o indivíduo nada pode em detrimento do soberano. Do mesmo modo, há uma 

negação da multidão. A imagem apresenta essa forma de tensionamento que se 

desdobra na composição geral do paratexto, com a qual a filosofia política e 

materialista hobbesiana que, calcada na experiência, percebe a própria falibilidade do 

Leviatã enquanto um poder infinito. Se Hobbes está pensando no Leviatã enquanto 

uma ferramenta, a aproximação do seu mecanicismo nominalista torna-se, ela 

própria, paradoxal. O Leviatã absoluto, sem comparações de grandeza, é antes de 

tudo um indivíduo com medo de si e do seu entorno, mostrando a falibilidade do 

monstro e do próprio indivíduo. Desse modo, há uma leitura fenomenológica do 

frontispício de Hobbes no que diz respeito aos seus elementos filosóficos da imagem 

e da experiência, as quais são retomadas no âmbito político. 

 

Conclusão 

 

Em suma, podemos notar que a soberania do Estado hobbesiano é falha a 

partir do frontispício. Segundo Agamben,  

 

É lugar-comum que, em Hobbes, a multidão não tem um 
significado político, que ela é aquilo que deve desaparecer 
para que o Estado possa ser. Mas, se a nossa leitura do 
paradoxo é correta, se o povo, que é constituído por uma 
multidão desunida, dissolve-se novamente em uma 
multidão, então, essa não somente preexiste ao povo/rei, 
mas, como multitudo dissoluta, continua a existir depois dele. 
A desaparecer está, antes de tudo, o povo, que se transferiu 
para a pessoa do soberano e, portanto, “reina em cada 
cidade”, mas sem podê-la habitar. A multidão não tem um 



v . 2 6 ,  n . 1 ,  2 0 2 4 

97 

 

significado político, ela é o elemento impolítico sobre cuja 
exclusão se funda a cidade; [...]. (AGAMBEN, 2018, p. 
266).  

 

Percebe-se que o paratexto, enquanto fonte histórica, remete a um campo 

interdisciplinar da historiografia. Nesse sentido, ao usarmos critérios estéticos, 

filosóficos e políticos para analisarmos o conceito de soberania a partir do 

frontispício, podemos perceber a fertilidade de novas pesquisas históricas e 

metodologicamente diversas. O Leviatã analisado enquanto paratexto, nos mostra 

que a sua soberania é falha. Nele, não há uma fecundidade absoluta de poder que é 

intransponível a ele mesmo, pois percebe-se que no conjunto de sua filosofia, 

experiência, imagem e filosofia política entram em paradoxos que somente na análise 

interdisciplinar são possíveis de serem notados. O medo, enquanto operação da 

soberania, possui em si mesmo a experiência de Hobbes com as guerras de religião. 

Como pontua Koselleck, na Inglaterra “o Estado absolutista emergente foi destruído 

pela guerra civil religiosa, e as lutas religiosas já significavam a revolução burguesa” 

(Koselleck, 1999, p. 19). Desse modo, o Estado hobbesiano apresenta, em suas 

raízes, a própria gênese do Estado burguês que será concretizado enquanto 

instrumento de dominação nos séculos seguintes. Contudo, isso não mostra a força 

desse Estado, mas sua fraqueza que governa pelo medo e a partir dele, tornando-o 

soberano. Portanto, representa-se o paratexto enquanto um entrelaçamento de 

estética e política. 

* * * 

 

REFERÊNCIAS 

 

AGAMBEN, Giorgio. Leviatã e Behemoth. Trad. PEIXOTO, E. G. e DIÓGENES, F. B. P. 
REVISTA REFLEXÕES, Fortaleza - Ano 7, Nº 13 - Julho a Dezembro de 2018, p. 254-281.  
 
BOSSE, Abraham. Frontispiece of Leviathan engraved by Abraham Bosse, with input from 
Thomas Hobbes, the author. Disponível em: 
<<https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Leviathan_by_Thomas_Hobbes.jpg> e 
<https://www.loc.gov/exhibits/world/nature.html#oobj37>. Acesso em 27/03/2024. 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Leviathan_by_Thomas_Hobbes.jpg
https://www.loc.gov/exhibits/world/nature.html#obj37


C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A 

98 

 

 
GINZBURG, Carlo. Medo, reverência e terror: reler Hobbes hoje. in.: ____. Medo, reverência 
e terror: Quatro ensaios de iconografia política. São Paulo: Companhia das Letras, 2014, p. 12 - 
30. 
 
KOSELLECK, Reinhart. Crítica e Crise. Trad.  L. V-B CASTELO-BRANCO. Rio de Janeiro: 
Contraponto, 1999. 
 
LAZZAROTTO, Álvaro. Riqueza, imagem e expectativa na filosofia de Thomas Hobbes. 
Cadernos Espinosanos. São Paulo, n.42, jan-jun 2020, p. 297-315. 
 
MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da Percepção. Trad. , C. A. R. de MOURA.  
2ªed. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 
 
MUZZI, Eliana Scotti. Paratexto: espaço do livro, margem do texto. In.: QUEIROZ, Sônia. 
Editoração: arte e técnica. 3ª ed. Belo Horizonte: Editora FALE/UFMG, 2015. p. 57-61. 
 
SILVA, Luiz Carlos Santos da. Tragédia na modernidade: o Leviatã hobbesiano como metáfora 
de representação política. Especiaria - Cadernos de Ciências Humanas. v. 16, n. 28, jan./jun. 
2016, p. 208-230. 
 
HOBBES, Thomas. Leviatã. Trad. R. D’ANGINA. São Paulo: Martin Claret, 2014. 

 

 

 

Recebido 24/08/2024 

Aprovado 

12/08/2025 

 

Licença CC BY-NC 4.0 

 

 

 

 
  


