
Cadernos PET Filosofia, Curitiba, v.23, n.1, 2023, pp. 284-298. 

http://dx.doi.org/10.5380/petfilo.v23i1.93205 

 

284 
 

/resenhas 

 

 

 

Resenha do livro: 

HOQUET, Thierry (2011). 

Filosofia ciborgue: pensar 

contra dualismos. 

Tradução Marcio Honorio 

de Godoy. São Paulo: 

Perspectiva, 2019, 373p. 

 

 

 

 

 

Lições de anatomia ciborgue:  

Coexistência entre máquinas 

e organismos? 
 

 

 

Débora Aymoré 

 Universidade Federal do Paraná (UFPR) 
https://orcid.org/0000-0003-1384-6681 

deboraaymore@gmail.com 
 

 

 

http://dx.doi.org/10.5380/petfilo.v23i1.93205


v . 2 3 ,  n . 1 ,  2 0 2 2  ( 2 0 2 3 ) 

285 
 

Estaríamos nos encaminhando para um mundo em que o dualismo entre o 

organismo e a máquina se desfaz no híbrido? Tal hibridização pressupõe que um dos 

termos da relação é hegemônico em relação ao outro, quer do organismo em relação 

à máquina ou da máquina em relação ao organismo? Antes destas duas perguntas, 

seria oportuno questionar: o que é este híbrido de máquina e organismo? 

Entre questões categoriais, políticas e terminológicas, e sem que tais 

questionamentos surjam de maneira ordenada e sucessiva, cabe ao observador, 

intérprete e participante escolher ao menos um ponto de vista a partir do qual se 

torne possível resgatar as linhas de sentido históricas e epistemológicas, 

investigando, no passado, o ponto em que a acumulação quantitativa de evidências 

permite identificar a mudança qualitativa, ou seja, a emergência desta novidade. 

A metáfora do ciborgue é um constructo epistêmico relativamente recente. 

Publicado em 1985, o Cyborg Manifesto, de Donna Haraway, mobilizou o imaginário 

acadêmico-cultural apontando para a emergência do híbrido de máquina e 

organismo, indicando o nó produzido nas linhas de sentido históricas, vivenciadas 

na fusão entre técnicas (bio-info-cogno) e nós, os organismos vivos; tornando-se, assim, 

matriz da filosofia ciborgue. 

Ademais, considerando que os organismos e as diversas técnicas apresentam 

escalas evolutivas distintas – e, portanto, coexistem mesmo que em diferentes eixos 

temporais–, a hibridização resultou, também, em influências recíprocas entre eles. 

Academicamente, coube a Thierry Hoquet anatomizar o ciborgue na obra Filosofia 

Ciborgue: pensar contra dualismos (publicada em Português no ano de 2019 e, no original, 

em 2011), fenômeno este que aparece no século XX com características próprias, 

desafiando categorias epistemológicas estanques, cuja pretensão é definir os limites 

entre o humano e o não humano, entre o que é próprio da natureza e o que é parte 

da cultura. 

Utilizando em nossa análise a epistemologia histórica da ciência, bem como, 

associando a esta, a emergência do novo regime de saber das tecnociências, 

identificamos na obra de Hoquet as recorrências interpretativas que se estendem ao 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A   U F P R 
 

286 
 

futuro, uma vez que pressupomos não haver ruptura histórico-material para além 

das abstrações mentais que conceituam o organismo, a máquina e o ciborgue, pois, 

na experiência, eles nos são apresentados simultaneamente, como órgãos de um 

corpo ou subsistemas incorporados aos sistemas mais amplos.  

Seguindo nosso protocolo anatômico na leitura da obra Filosofia ciborgue, cabe 

ressaltar que ela está dividida em dois grandes sistemas, que associaremos ao corpo 

e à mente ciborgue. Deste modo, apresentaremos um resumo geral (porém, seletivo) 

destes sistemas para, na sequência, destacar três linhas de sentido que, ao final, 

conectam o corpo e a mente cibogues. 

 

 

PARTE I. POSTIÇOS, OU DIVAGAÇÕES CANGUILHARAWAYNIANAS 

(HOQUET, 2019 [2011], p. 23-133) 

 

Precedida da “Apresentação”, em que o autor analisa o filme de ficção 

científica Robocop, este primeiro sistema está dividido em quadro seções: o “Prólogo”; 

“Ciborgue e a Organologia Geral”; “Ciborgue Feminista”; e “Mitologia Crítica: de 

Ciborgue às Espécies Companheiras”. Talvez uma linha de sentido que conecte estas 

seções seja a reflexão sobre a fronteira entre o humano e a máquina, inclinando-se 

também para o limite em relação aos animais. No entanto, o híbrido, em sua acepção 

mínima, permite a adaptação ao meio e a sobrevivência em ambientes hostis à vida; 

ressalta-se, neste aspecto, a plasticidade do organismo. 

Assim, no aspecto orgânico, nem todo híbrido é bem adaptado, uma vez que 

a esterilidade implicaria na possibilidade desaparecimento (cf. HOQUET, 2011, p. 

47). A partir desta vulnerabilidade inerente à justaposição de matéria viva e não viva, 

o ciborgue de Haraway ressalta a necessidade de resistência política em defesa dos 

oprimidos pelas frias estruturas de poder e saber, no caso de as engrenagens se 

tornem indiferentes à diversidade de formas de vida, recriando – repetidamente – o 

que convém à manutenção da máquina. 



v . 2 3 ,  n . 1 ,  2 0 2 2  ( 2 0 2 3 ) 

287 
 

Além disso, uma vez que em ambientes hostis os organismos podem ser 

ameaçados, as ferramentas e os instrumentos produzidos por meio das técnicas 

funcionam como extensões corporais, ou seja, como órgãos. Assim, a técnica é um 

“[...] prolongamento de uma atividade vital” (HOQUET, 2011, p. 54). Tanto a 

máquina, quanto o organismo partilham o meio ambiente, mantendo com este, 

inclusive, relação de interdependência. Neste sentido, a máquina é duplamente 

dependente, pois não fosse o caso de a evolução fazer emergir o vivente que 

transforma o meio para manter-se em equilíbrio metaestável, a própria técnica não 

existiria, e, portanto, instrumentos, ferramentas, máquinas, perderiam condição 

imprescindível de sua existência, impedindo seu parto artificial no mundo. 

 

 

PARTE II. FILOSOFIA CIBORGUE 

(HOQUET, 2019 [2011], p. 135 - 302) 

 

Para o/a leitor/a cabe atentar às instruções de leitura. Se a parte I pode ser 

lida de modo linear, na parte II pode-se seguir o rastro das bifurcações (Bif.) indicadas 

pelo autor, cujo movimento se assemelha à formação de circuitos; ou, ainda, manter 

a leitura linear. Nossa escolha, neste caso, foi a de manter a leitura linear, sem 

explorar o caminho das idas e vindas dos circuitos. 

Estruturalmente, este segundo sistema está dividido em doze seções: 1. 

Partida; 2. Mitologia Portativa; 3. Operações Ciborgue; 4. A Alienação do Ciborgue; 

5. Progenituras Inomináveis; 6. Na Colônia Sexual; 7. Ciborgue/Organorg: Modos 

de Composição do Organismo e da Máquina; 8. Ciborgue ou Transformação de Si; 

9. Selvageria, Querida Selvageria; 10. O Stuff que Compõe o Ciborgue; 11. Filosofia 

Biológica; 12. O Mágico de Dois. 

 Segundo Thierry Hoquet, o ciborgue prenuncia em sua hibridização o pós-

gênero. Sugere, então, que o pronome mais adequado reúne características dos sexos 

masculino e feminino: elela. Assim, elela representa o mito do século XX, porém, sem 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A   U F P R 
 

288 
 

perder de vista que a sua história, perpassa o aprendizado do uso do fogo. No 

entanto, todo excesso técnico é potencialmente punível, mesmo àqueles que se 

dirigem ao aumento do bem-estar humano; tais excessos caracterizados pelo par 

saber-fazer ou, mais explicitamente, pelo trio saber-poder-fazer. 

 Neste aspecto operativo da ciência experimental e característico, igualmente, 

das tecnociências, a busca da distinção entre a máquina e o organismo mostra-se 

inócua, de modo que não há pureza esperada no mundo, a não ser aquela que é 

produzida por meios técnicos no ambiente asséptico de laboratório. No mundo, os 

organismos e as máquinas encontram-se hibridizadas e é preciso buscar no passado 

da técnica, seus usos mais ou menos benéficos à promoção de qualidade de vida em 

sociedade. 

 A partir deste ponto começamos a nos distanciar dos sistemas que compõem 

a mente e o corpo ciborgues, para analisar três aspectos que parecem sugerir uma 

possível resposta para a inquietação sobre o ciborgue, pois, considerando que não 

há neutralidade na técnica, elela está, desde logo, lançado em outras fronteiras, quais 

sejam: entre privado e público, entre subjetivo e objetivo e, finalmente, entre mente 

e corpo, dada a inadequação não apenas da tese da neutralidade das técnicas, como 

também das inquietações advindas da obsolescência do corpo. 

 

 

1) Organorg: o corpo ciborgue 

 

O médico e filósofo Georges Canguilhem (1904–1995), em sua obra “O 

conhecimento da vida” (publicada em 1965), pressupõe que a técnica e a medicina 

estão inseridas na vida, isto é, do ponto de vista biológico há anterioridade do vivente 

em relação às técnicas, seja na produção de máquinas ou na cura de organismos. 

A máquina é, para Canguilhem, “[...] uma construção artificial, obra do 

homem, cuja função essencial depende de mecanismos. Um mecanismo é uma 

configuração de sólidos em movimento, de tal forma que o movimento não abole a 

configuração” (CANGUILHEM, 2012 [1965], p. 108). Como produto da técnica, a 



v . 2 3 ,  n . 1 ,  2 0 2 2  ( 2 0 2 3 ) 

289 
 

máquina e seus mecanismos componentes estão não apenas sujeitos a habilidade do 

artífice ou do engenheiro, como também sofrem deformação ao longo do tempo, 

disto a necessária regulação periódica.  

Assim, a máquina não basta a si mesma em pelo menos três sentidos: o 

primeiro sentido diz respeito a sua dependência em relação ao artesão ou engenheiro; 

o segundo, que os seus movimentos apresentam limitações ou graus de “liberdade”; 

e, no terceiro sentido, ela depende de fonte de energia externa ao sistema: gerada 

pela força muscular dos viventes, dos ventos, das águas, da combustão de matéria 

orgânica etc. 

Por isso, o ciborgue assemelha-se ao autômato, pois ambos apresentam “[...] 

aparência de autossuficiência do mecanismo transformando energia” 

(CANGUILHEM, 2012 [1965], p. 110). Ao esconder as engrenagens, não sendo 

estas visíveis, há dificuldade de identificarmos, na verdade, uma semelhança entre 

máquinas e organismos, ou seja, o fato de ambos dependerem de fonte de energia 

externa que, uma vez transformada, produz diferentes movimentos. No entanto, a 

semelhança com o autômato (aparência de autossuficiência) e a semelhança com os 

organismos (dependência em relação à fonte de energia externa) ainda não explica o 

que é o ciborgue. Deste modo, cabe um esclarecimento terminológico.  

Cyborg é a justaposição de dois outros termos “cybernetic organism” e a sua 

invenção é atribuída aos editores da revista Astronautics (1960), para tratar do 

astronauta e alguns problemas que o mesmo poderia enfrentar em suas explorações 

extraterrestres, entre eles, o problema da relação entre corpo-ambiente e o problema 

da respiração, uma vez que “[...] mecanismos homeostáticos encontrados em 

organismos foram criados para prover operações estáveis no ambiente particular do 

organismo” 1.  

Porém, tal como ressaltado por Ronald Kline (2009), não há referência ao 

ciborgue nos escritos do matemático do MIT, Norbert Wiener (1894–1964), quando 

                                                
1 Cyborgs and Space, reprinted with permission from Astronautics, September 1960. Disponível em: 
https://archive.nytimes.com/www.nytimes.com/library/cyber/surf/022697surf-cyborg.html  

https://archive.nytimes.com/www.nytimes.com/library/cyber/surf/022697surf-cyborg.html


C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A   U F P R 
 

290 
 

do estabelecimento da cibernética nas décadas de 1950 e 1960. Manfred Clynes e 

Nathan S. Kline, ambos pesquisadores no Rockland State psychiatric hospital, New York, 

identificaram que um rato ao qual uma bomba osmótica foi acoplado caracterizaria 

o primeiro o ciborgue. Por esta razão, define-se o ciborgue como o organismo ao 

qual se: “[...] incorpora deliberadamente componentes exógenos estendendo a 

função autorregulatória do organismo para que ele se adapte a novos ambientes” 

(KLINE & CLYNES, 1961, p. 347–348 in KLINE, 2009, p. 332, tradução nossa). 

Porém, ressalta Kline (2009), que a cibernética de Wiener trata tanto da 

máquina, quanto do organismo, pois ela é “[...] todo o campo de controle e teoria da 

comunicação, seja na máquina ou no animal” (WIENER, 1948 in KLINE, 2009, p. 

332, tradução nossa). Resumidamente: os organismos e as máquinas interagem com o 

mundo através de informação e de relação feedback. 

Assim, para Kline (2009, p. 333 – 334), ciborgues fazem parte da cibernética, 

aquela dedicada à “cibernética médica”. Além disso, considerando-a no conjunto, a 

cibernética pressupõe a analogia entre organismos e máquinas, embora não trate 

diretamente das soluções técnicas necessárias para a fusão entre os organismos e as 

máquinas. Adicione-se a isto o fato de que a efetiva construção de um ciborgue está 

relacionada a três desdobramentos da cibernética: a homeostase, auto-organização e 

virtualidade. 

Se tanto o organismo quanto a máquina estabelecem relações com o meio, é 

possível afirmar que a sua junção fornece uma forma complexa de adaptação. 

Complexa no sentido de que várias mediações são necessárias, entre elas, a própria 

exploração de ambientes hostis, aos quais os organismos não estariam, em princípio, 

adaptados. Assim, a técnica possibilita a ampliação e diversificação dos meios com 

os quais o organismo poderia interagir, por isso: “O ciborgue permite adaptar as 

funções corporais de um indivíduo a diversos meios ambientes, sem cometer um 

atentado ao seu patrimônio hereditário” (HOQUET, 2019 [2011], p. 28). 

Significa que, por mais equipado que astronautas ou mergulhadores estejam 

para explorar o meio com tempo desacelerado dos Oceanos ou o meio com matéria 



v . 2 3 ,  n . 1 ,  2 0 2 2  ( 2 0 2 3 ) 

291 
 

rarefeita do Espaço extraterrestre, ao retirar os equipamentos que permitem a 

regulação fisiológica expandida, seria possível a readaptação dos exploradores às 

condições da biosfera terrestre. Ressalte-se, no entanto, que se trata de um 

acoplamento de máquina e organismo, e não da tentativa de superação deste último. 

Neste sentido, o cibogue equivale ao organorg. 

 

 

2) Interdependência da alma Ciborgue  

 

 Uma vez que concordemos que o corpo ciborgue é um híbrido de organismo 

e máquina, é preciso refletir sobre a alma (ou psique) do ciborgue. Considerando que 

o ciborgue não existiria sem a técnica, poderíamos nos perguntar sobre a autonomia 

resultante de tal hibridização: elela é mais livre ou mais dependente das várias 

mediações para interagir como o meio? 

 Em Cyborg Manifesto (1985), Donna Haraway define ciborgue como: “[...] 

organismo cibernético, um híbrido de máquina e organismo, uma criatura da 

realidade e da ficção. Realidade social significa relações sociais vividas, significa nossa 

construção política mais importante, significa uma ficção capaz de mudar o mundo” 

(HARAWAY, 2016 [1985], p. 36). Mesmo mantendo em nossa memória que Kline 

(2009) questiona a relação entre cibernética e a realização técnica capaz de fundir 

organismo e máquina, em condições tais capazes de manter o equilíbrio metaestável 

do organismo mesmo quando submetido a ambientes hostis, a questão em pauta se 

volta para o grau de dependência dos organismos no século XXI em relação ao meio 

(natural e artificial), à natureza e à máquina, ou, ainda, àquilo que é dado por natureza 

e construído pelo artifício humano.  

 Independentemente da viabilidade técnica de criar este híbrido, levando em 

conta que toda porta que se abra para o cabeamento com máquinas pode ser também 

fonte de infecção para o organismo, Haraway enfatiza o aspecto político desta 

indissociável fusão nas sociedades conformadas técnica e cientificamente. Na ficção, 

os ciborgues existem como resultado da imaginação inquieta de seus criadores 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A   U F P R 
 

292 
 

(Robocop, filme de Paul Verhoeven (1983), Major Kusanagi, mangá de Masamune 

Shirow, Ronin, graphic novel de Frank Miller), na realidade os ciborgues resultam da 

vulnerabilidade do organismo, sendo os acoplamentos necessários para sua 

adaptação ou sobrevivência. 

 Note-se, no entanto, que toda vulnerabilidade do organismo resulta de 

comparação com outro. Por exemplo, nos alarmamos diante do choro de um bebê 

recém-nascido, pois recordamos, mesmo que de modo não plenamente 

racionalizado, da nossa própria vulnerabilidade, diante do fato de que naquela fase 

de desenvolvimento sequer éramos capazes de prover nossas próprias necessidades 

alimentares, de higienização depois de processos fisiológicos decorrentes da digestão 

do alimento, nos proteger das sensações e dos sons que nos pareciam 

potencialmente ameaçadores. Com o crescimento, gradualmente aprendemos a lidar 

com o provimento de nossas necessidades e adentramos em círculos sociais cada vez 

mais ampliados, intensificando, assim, o aprendizado e a experiência em diferentes 

situações. 

 Através dos sentidos recebemos informações que orientam nossa interação 

com o meio (natural ou artificial). Assim, quando nos falta o pleno desenvolvimento 

de algum deles (tato, paladar, olfato, visão, audição), por condição genética ou 

adquirida, informações deixam de ser percebidas, de modo que a interação com o 

meio é alterada: o alimento está em condições de ser usufruído? O latido do cão é 

um alerta para algum perigo eminente? A cor do sinal de trânsito indica que é 

momento de parar ou seguir?  

O primeiro cidadão reconhecidamente ciborgue é Neil Harbisson. Nascido com 

acromatopsia, ou seja, impossibilidade (que pode ser total ou parcial) de ver cores, 

devido à alteração na retina e nas células fotorreceptoras, ele “escuta” cores, inclusive 

infravermelho e ultravioleta, com o auxílio de uma antena acoplada em seu crânio.2 No 

Brasil, Paulo Henrique Machado, residente no HC de São Paulo até 2020, instituição 

                                                
2 Cyborg Arts. Disponível em: https://www.cyborgarts.com/ 

https://www.cyborgarts.com/


v . 2 3 ,  n . 1 ,  2 0 2 2  ( 2 0 2 3 ) 

293 
 

em que viveu 51 anos devido à poliomelite contraída com 1 ano e meio de idade, 

poderia ser caracterizado como “ciborgue midiatizado” (cf. LIMA, 2016), pois a 

condição de viver acoplado ao aparelho de respiração não o impediu de utilizar 

tecnologias de informação e comunicação para manter redes de interação social.  

Assim, podemos relacionar o sentido de “cibernética médica” de Kline (2009), 

com a caracterização do “ciborgue midiatizado”. Lima afirma que a midiatização 

impacta nas dinâmicas sociais de produção simbólica, no aumento da capacidade de 

comunicação, que não precisa estar restrita aos limites geográficos, ressaltando 

também o quanto ela conduz para mudanças culturais, econômicas e sociais (cf. 

LIMA, 2016, p. 38–39). Para pessoas com limitações de mobilidade, a internet permite 

a sensibilização do público em geral sobre condições de existência desafiadoras, a 

comunicação entre pessoas com condições semelhantes viabilizando trocas de 

experiência, bem como a constituição das subjetividades integradas em rede, assim: 

“O ciborgue midiatizado não apenas cria condições interpretativas por meio da 

internet, como também se faz atuante nesse espaço, construindo sua identidade e 

expondo a todos as características pelas quais se reconhece e deseja ser reconhecido” 

(LIMA, 2016, p. 95). Deste modo, o organorg equivale ao ciborgue na proporção de 

sua vulnerabilidade, pois, sem os recursos da técnica, a interação com as pessoas e 

com o meio estaria mais restrita. 

 

 

3) Vertigens transumanas: entre vulnerabilidades e obsolescências 

 

 A partir destas lições de anatomia ciborgue, percebemos que elela apresenta 

semelhanças e diferenças em relação aos organismos com pleno usufruto da 

mobilidade e dos sentidos. Primeiramente, o ciborgue, tanto quanto os demais seres 

humanos, é parte orgânico, assim, depende de meio que facilite a obtenção ou 

forneça condições para a manutenção de sua plena vitalidade. Em segundo lugar, 

enquanto organismo, além da interação com o meio, elela mantém-se no paradoxo 

de tudo o que está vivo, que é sua constante mudança. Ou seja, como todo 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A   U F P R 
 

294 
 

organismo, há o ciclo de nascimento, crescimento, envelhecimento e morte, o ciclo 

periódico de cansaço e de sono reparador, o ciclo de fome e saciedade. Em terceiro 

lugar, a depender da sociedade em que se vive, o não reconhecimento destas 

necessidades orgânicas pode desencadear a insensibilidade em relação às 

necessidades do outro, uma vez que não sentimos o sono e a fome das outras 

pessoas; porém, por intermédio da empatia, somos capazes de, indiretamente, 

perceber situações semelhantes de vulnerabilidade, como no caso da dor e do 

sofrimento alheio. 

 Desta maneira, ao admitirmos a vulnerabilidade do organismo, a fragilidade e 

a impermanência de tudo o que está vivo, cabe questionar o que seriam as vertigens 

transumanas. Francesca Ferrando (2019 [2013]) afirma que o pós-humanismo busca 

uma redefinição da noção de humano, considerando as biotecnologias dos séculos 

XX e XXI. Se, por um lado, o ciborgue pode ser acoplado e desacoplado das 

máquinas que viabilizam sua sobrevivência em ambientes hostis, por outro lado, a 

interferência no vivo, mesmo no isolamento do in vitro, pode conduzir para 

alterações transmissíveis para as gerações futuras, como nas técnicas reprodutivas 

que incidem nas células germinativas. Ferrando (2019, p. 959–960) identifica que a 

plurivocidade se dirige para o uso dos termos “pós-humanismo” e 

“transumanismo”, por designarem movimentos com interesses similares surgidos no 

final dos anos 80, início dos anos 90. 

 Dentre as teses compartilhas, tanto o pós-humanismo quanto o 

transumanismo afirmam a variabilidade do que se considera humano. Neste sentido, 

há uma continuidade entre as duas concepções científico-técnico-culturais, pois as 

mudanças insufladas pelo pós-humanismo poderiam se tornar tão radicais, que se 

perdesse o liame com a concepção de humano, fazendo transitar para o transumano 

(cf. FERRANDO, 2019, p. 960). Ademais, o transumanismo pressupõe a 

indissociabilidade entre a evolução, as tecnologias e ciências baseadas na evidência, 

dirigidas para melhoria do bem-estar humano. Além disso, o human enhancement visa 



v . 2 3 ,  n . 1 ,  2 0 2 2  ( 2 0 2 3 ) 

295 
 

ao aumento das habilidades, inclusive as fisiológicas, tendendo para a extensão 

máxima da expectativa de vida dos seres humanos.3 

Quanto ao pós-humanismo, este seria uma derivação do manifesto de 

Haraway, pois o ciborgue questiona os dualismos apresentados, por exemplo, no 

suposto limite entre tecnologia e self; porém, o pós-humanismo se reconhece como 

uma práxis (cf. FERRANDO, 2019, p. 963), sendo as suas críticas voltadas, inclusive, 

para os pressupostos antropocêntricos, ressaltando a importância de críticas ao 

colonialismo, especismo, patriarcado, considerando que a hierarquia entre os 

viventes subjulga uns para o benefício de outros. Assim, a ênfase no “pós” se refere 

mais a estes aspectos críticos que se colocam para além do humanismo iluminista, 

destacando a necessidade de manter-se multicêntrico, e não centrado em sentido 

único de identidade (cf. FERRANDO, 2019, p. 965–966). 

Assim, caberia questionar em que ponto passou-se da busca por melhoria das 

vulnerabilidades e por minorar a condição de sofrimento humana, para a superação 

do organismo. Paola Sibilia (2015) ressalta que, no século XX, a era da informação 

mantinha subjacente a ideia de superação da matéria, sendo exacerbado na tese de 

que seria possível “[...] transcender as restrições inerentes ao organismo humano na 

procura de uma essência virtualmente eterna” (SIBILIA, 2015, p. 96). 

No século XXI, o que denomina “impulsos gnósticos” receberam ainda mais 

ímpeto, tendendo para a “[...] repugnância provocada pelo orgânico em geral, e, em 

particular, uma aversão pela viscosidade da configuração humana em sua encarnação 

anatômica e fisiológica” (SIBILIA, 2015, p. 97). Comparando os corpos humanos 

com as sempre renovadas tecnologias, o corpo estaria fadado à obsolescência, 

considerando que as tecnologias permitiriam superar “[...] em velocidade e eficiência 

os lentos ritmos da velha natureza, acelerando e turbinando a biologia com os mais 

novos recursos tecnocientíficos” (SIBILIA, 2015, p. 15). 

                                                
3 Humanity +. Disponível em: https://www.humanityplus.org/about  

https://www.humanityplus.org/about


C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A   U F P R 
 

296 
 

 Nota-se, desde logo, a semelhança do exagero do pós-humanismo com o 

projeto de convergência das tecnociências, que se propõem não apenas como um 

novo regime de saber, como também projeta a possibilidade de evolução artificial, 

sendo que a própria Sibilia (cf. 2019, p. 125), denomina este processo de “Vertigens 

da evolução pós-biológica”. Neste ínterim, vislumbramos a transição da medicina de 

cura para a de melhoramento, como no caso dos atletas que, ao utilizarem ou não 

fármacos, sua prática pode ser classificada como high ou low tech (cf. SANDEL, 2013 

[2007], p. 43–44), espraiando a sombra da obsolescência àqueles impossibilitados de 

utilizar as novas tecnologias disponibilizadas no mercado. 

 

 

Aspectos conclusivos: corpo e mente de uma hibridização claudicante 

 

Considerando a aproximação das noções de organorg e ciborgue, este híbrido 

de máquina e organismo requer o autorreconhecimento enquanto corpo vivo e 

vulnerável, ao qual se acopla uma máquina para facilitar, ou mesmo permitir, o 

deslocamento físico e a interação social. Porém, a máquina, assim como certos 

fármacos, podem criar ilusões de invulnerabilidade. Comparando duas máquinas, um 

carro de motor à combustão e uma bicicleta, certamente o ciclista se sente mais 

vulnerável diante das vicissitudes do trânsito das grandes cidades. Ele, dependente 

como é do bom funcionamento de seu organismo para fornecer o esforço muscular 

para o deslocamento da bicicleta, está menos preocupado com o aumento do preço 

dos combustíveis, embora este fator econômico possa impactar sobre o preço dos 

alimentos que consome ou mesmo das peças para a reparação de sua bicicleta. 

 Ciborgues que se acoplam ao low ou high tech se comportam como sistemas 

dentro de sistemas. Corpo e alma cibogues se fundem com máquinas, de tal modo 

que organismos e máquinas parecem conformar um sistema não apenas por 

justaposição de partes, mas por sinergia, em interação recíproca. É preciso relembrar, 

no entanto, que para Haraway, Hoquet, Bernadette Bensaude-Vincent, quando esta 

analisa a emergência das tecnociências, paira sempre uma atmosfera tensa sobre a 



v . 2 3 ,  n . 1 ,  2 0 2 2  ( 2 0 2 3 ) 

297 
 

interferência no íntimo da matéria, no espaço que cedemos do naturalmente dado 

para o artificialmente construído.  

Trata-se de admitir que, para além das necessidades a serem supridas, sejam 

elas advindas do corpo ou da alma, as técnicas capacitam a prover com alimentos de 

maior ou menor valor nutricional, a fornecer meios de comunicação à distância para 

os que estão distantes geograficamente, minorando algumas consequências da 

competitividade individualista recorrente no mercado financeiro que se alia ao 

biocapital, mimetizando o pior aspecto da luta pela sobrevivência, recriando, no 

convívio social, uma competitividade por recursos capaz de adoecer os seres 

humanos que dela participam, quando estes se aperceberem diante de vagas de 

emprego limitadas, tendo que lidar com necessidades orgânicas que, ciclicamente, 

acometem. Corpo e mente ciborgues estão sujeitos às “tiranias do upgrade” (SIBILIA, 

2015, p. 14). Porém, a falta de empatia em relação aos sofrimentos dos corpos é um 

aprisionamento mental, diante da promessa da plena autonomia da alma em relação 

ao corpo e de ambos em relação ao meio. No entanto, é apenas no cultivo das 

relações com meios e pessoas que as condições matérias de existência se realizam, 

possibilitando a existência claudicante dos híbridos de máquina e organismo. 

 

 

 

* * * 

 

 

  



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A   U F P R 
 

298 
 

REFERÊNCIAS 

 

BENSAUDE-VINCENT, Bernadette (2009). As vertigens da tecnociência: 
moldar o mundo átomo por átomo. Tradução José Luiz Cazarotto. São Paulo: 
Ideias & Letras, 2013. 
 
CANGUILHEM, Georges (1965). O conhecimento da vida. Tradução Vera Lúcia 
Avellar Ribeiro. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2012. 
 
FERRANDO, Francesca (2013). Pós-humanismo, anti-humanismo, meta-
humanismo e novos materialismos. Aurora, v. 31, n. 54, p. 958–971, 2019. 
 
HARAWAY, Donna (1985). Manifesto ciborgue: ciência, tecnologia e 
feminismo-socialista no final do século XX. In: TADEU, Tomaz (org.). 
Antropologia do ciborgue: as vertigens do pós-humano. 2 ed. Belo Horizonte: 
Autêntica Editora, 2016. 
 
KLINE, Ronald. Where are the cyborgs in cybernetics? Social Studies of Science, 
39, 3, 2009, p. 331 - 362. 
 
LIMA, Vivian Maria Corneti. Ciborgues midiatizados. Curitiba: Appris, 2016. 
SANDEL, Michel (2007). Contra a perfeição: ética na era da engenharia 
genética. Tradução Ana Carolina Mesquisa. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
2013.  
 
SIBILIA, Paola. O homem pós-orgânico: a alquimia dos corpos e das almas à 
luz das tecnologias digitais. 2 ed. Rio de Janeiro: Contraponto, 2019. 

 

 

Recebido 27/10/2023 

Aprovado 03/11/2023 

 

 

Licença CC BY-NC 4.0 

 

 


