
Cadernos PET Filosofia, Curitiba, v.23, n.1, 2023, pp. 142-161. 

http://dx.doi.org/10.5380/petfilo.v23i1.91389 

 

142 
 

/artigos  

A Carta de Utopia: uma aná-

lise bioconservadora a partir 

do pensamento de Norberto 

Keppe 
 

 

 

Leandro Alves da Silva 

Universidade Federal do Paraná (UFPR) 
https://orcid.org/0009-0007-1656-3018 

leandroalvessilva@ufpr.br 
 

 
Resumo: Este artigo tem como objetivo efetuar uma análise bioconservadora da 

Carta de Utopia (2008), de autoria de Nick Bostrom, tendo como fundamento 

teórico o pensamento de Norberto Keppe. O transumanismo é um movimento que 

defende a utilização das novas tecnologias (nanotecnologia, biotecnologia, 

ciência da informação e ciências cognitivas), para uma transformação da 

natureza humana. Dessa intervenção tecnológica surgiria uma nova espécie 

transumana (ou pós-humana), dotada de inteligência, empatia, saúde e longe-

vidade superlativas. O filósofo da ciência Nick Bostrom redigiu uma Carta de 

Utopia, por meio da qual uma personagem transumana procura persuadir os 

humanos a concretizar a Utopia: um tipo de vida pleno de vitalidade, conhe-

cimento e prazer. Mas, para isso acontecer, haveria três transformações para 

serem colocadas em prática: a) assegurar a vida; b) expandir a cognição; c) 

elevar o bem-estar. Diversamente do transumanismo, o psicanalista e filósofo 

brasileiro Norberto Keppe defende que o ser humano seria um ente espiritua-

lizado, porém rejeitaria sua natureza por meio das seguintes atitudes: teo-

mania, inveja, censura, projeção e inversão. A atitude de Keppe poderia ser 

considerada bioconservadora, pois tem uma visão otimista da natureza humana. 

A partir da Trilogia Analítica, seria possível identificar teomania, inveja 

e inversão em aspectos do transumanismo de Bostrom. 

 

Palavras-chave: Transumanismo; Nick Bostrom; Utopia; Bionconservadorismo; 

Norberto Keppe. 

 

http://dx.doi.org/10.5380/petfilo.v23i1.91389


v . 2 3 ,  n . 1 ,  2 0 2 2  ( 2 0 2 3 ) 

143 
 

Abstract: This paper aims to do a bioconservative analysis of Nick Bostrom’s 
Letter from Utopia (2008), based on the thinking of Norberto Keppe. Trans-

humanism is a movement that advocates the use of new technologies (nano, 

bio, info, and cognitives) for the transformation of human nature. This 

technological intervention would give rise to a new transhuman (or post-

human) species, endowed with superlative intelligence, empathy, health, and 

longevity. The philosopher of science Nick Bostrom wrote the Letter from 

Utopia, in which a transhuman character seeks to persuade humans to realize 

the Utopia: a kind of life full of vitality, knowledge, and pleasure. However, 

for this to happen, three transformations need to be put into practice: a) 

ensuring life; b) expanding cognition; c) elevating well-being. In contrast 

to transhumanism, Brazilian psychoanalyst and philosopher Norberto Keppe 

argues that the human being is a spiritual entity, but rejects his nature 

through the following attitudes: theomania, envy, censorship, projection, 

and inversion. Keppe's attitude could be considered bioconservative, because 

has an optimistic view of human nature. From the point of view of Trilogia 

Analitica (Analytical Trilogy), it would be possible to identify theomania, 

envy, and inversion in certain aspects of Bostrom's transhumanism. 

 

Keywords: Transhumanism; Nick Bostrom; Utopia; Bioconservatism; Norberto 

Keppe. 

 

 

 

1. INTRODUÇÃO 

 

O transumanismo é um movimento, de caráter científico e filosófico, que de-

fende a utilização sinérgica das novas tecnologias - de caráter nanotecnológico, bio-

lógico, informacional e cognitivo - para uma transformação da natureza humana. Na 

perspectiva desse movimento, seria possível modificar o corpo humano promo-

vendo uma existência mais sana, potencializada no âmbito da cognição, aperfeiçoada 

no domínio das emoções e, sobretudo, libertada do envelhecimento e da morte 

(ASLA, 2020).  

O termo transumanismo (derivado do inglês transhumanism) parece ter sido 

utilizado pela primeira vez pelo biólogo Julian Huxley, irmão de Aldous Huxley, na 

obra Religion without Revelation (1927). Utilizando esse termo, ele queria se referir 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A   U F P R 
 

144 
 

ao projeto de desenvolver uma humanidade melhor, tendo como ferramenta as no-

vas tecnologias: o ser humano permanece humano, porém transcende a si mesmo, 

atualizando novas possibilidades para sua natureza (FAGGIONI, 2019). 

A proposta transumanista não se contenta em utilizar a tecnologia para tornar 

o planeta mais amigável e favorável à existência humana, nem em desenvolver polí-

ticas e sociedades mais justas do que as atuais. O objetivo é muito mais ambicioso: 

a transformação do corpo humano, utilizando tecnologias para atuar no processo 

evolutivo. Essa intervenção teria, como seu apogeu, o surgimento de uma nova es-

pécie transumana (ou pós-humana), composta por seres personalizados dotados de 

um grau superlativo de inteligência, empatia, saúde e longevidade (ASLA, 2020). 

Trata-se, de fato, de movimento que procura concretizar as mais profundas 

aspirações da humanidade, superando todos os seus limites biológicos e retificando 

as imperfeições de sua natureza. Ele está fundamentado no fato de que nós - os 

humanos - não somos uma espécie puramente natural. A técnica faz parte de nosso 

modo de ser e nele a demarcação entre o natural e o artificial não é evidente. Foi 

graças à técnica que conseguimos garantir a nossa existência e reprodução: a lingua-

gem, domínio do fogo, fabricação de instrumentos de caça, cozimento de alimentos, 

escrita, fabricação do vinho etc. (ASLA, 2020). 

Dentre os reconhecidos precursores do movimento transumanista, podem ser 

apontados: David Hume, Julien de La Mettrie, Isaac Newton, Thomas Hobbes, 

Francis Bacon e Charles Darwin (precursores do racionalismo científico e do natu-

ralismo), sem esquecermos de Friedrich Nietzsche e seu polêmico conceito de super-

homem ou übermensch. E quanto às influências éticas do transumanismo, podem 

ser identificados:  o utilitarismo, o pragmatismo e o liberalismo (PAN, 2017). 

Considerando que o uso da técnica não é algo inequivocamente bom, etica-

mente positivo e invariavelmente desejável, o transumanismo se apresenta, além de 

movimento filosófico, também como um foro de discussão. Assim, mesmo com um 

projeto de ação transformadora da realidade, incluindo uma escatologia imanente 

baseada na ciência, reúne filósofos, acadêmicos e cientistas para discutir as possíveis 



v . 2 3 ,  n . 1 ,  2 0 2 2  ( 2 0 2 3 ) 

145 
 

consequências e implicações de seu projeto. Em seus estudos e discussões, o oti-

mismo hightech é salgado com cautela, de modo a produzir um contraponto entre 

as promessas ousadas da tecnologia e as observações e questionamentos da ética e 

do senso comum (ASLA, 2020). 

Existe um pressuposto que é fundamental para o movimento transumanista: 

do ponto de vista evolutivo, nosso corpo está em estado de obsolescência, pois ele 

fazia parte de um habitat que já não é mais o nosso. Em um passado remoto, vivía-

mos em pequenos grupos como caçadores-coletores, abrigando-se precariamente. 

Hoje em dia, diversamente, o ambiente das cidades é majoritariamente artificial, im-

pondo um estilo de vida acelerado, com pouco esforço físico e grande carga cogni-

tiva, por conta do volume de informações, além de convivermos com estranhos sem 

qualquer parentesco. Diante dessas circunstâncias, nosso corpo, incluindo cognição 

e sentimentos, não está adaptado ao atual habitat urbano (ASLA, 2020). 

Tomado genericamente, pode-se dizer que esse projeto preconiza quatro tipos 

de libertação, de modo a superar nossa obsolescência: a) morfológica; b) reprodu-

tivo-sexual; c) cognitivo-moral; d) prorrogar, tanto quanto possível, a morte (ASLA, 

2020).  

O filósofo da ciência sueco Nick Bostrom é um dos mais importantes repre-

sentantes do movimento transumanista contemporâneo, tendo publicado uma série 

de livros e artigos em defesa da intervenção tecnológica na evolução humana. Se-

gundo a sua perspectiva, o transumanismo é uma forma específica de se pensar 

acerca do futuro, tendo como premissa o fato de que o ser humano ainda está em 

seu estágio inicial de desenvolvimento. Ele, como movimento cultural e intelectual, 

defende a possibilidade e a conveniência de aperfeiçoar a condição humana, utili-

zando-se a ferramenta da razão aplicada, ou seja, a aplicação tanto das tecnologias 

existentes (engenharia genética, tecnologia da informação etc.), quanto daquelas 

ainda em desenvolvimento (nanotecnologia molecular, inteligência artificial etc.). E, 

seu objetivo principal, é eliminar o envelhecimento e potencializar as capacidades 

intelectuais, físicas e psicológicas (BOSTROM, 2003). 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A   U F P R 
 

146 
 

Além disso, o transumanismo também pode ser entendido como a investiga-

ção acerca das ramificações, promessas e danos potenciais das tecnologias que per-

mitirão ao ser humano superar suas limitações básicas, bem como das questões éticas 

que envolvem o desenvolvimento e uso dessas tecnologias (BOSTROM, 2003). 

 

 

2. NICK BOSTROM E A CARTA DE UTOPIA 

 

Dirigindo-se ao cidadão comum e evitando a linguagem técnica das ciências, 

Bostrom publicou uma Carta de Utopia, por meio da qual uma personagem transu-

mana procura persuadir nós - os humanos - a acolher o projeto que culminará com 

o surgimento da Utopia1 , a saber, o tipo de vida que todos deveriam ter, plena de 

vitalidade, conhecimento e prazer. Ela procura descrever, tanto quanto permite a 

linguagem humana, o que pode ser um futuro de bem-aventurança perene. Talvez 

de forma deliberada, Bostrom não explora os aspectos argumentativos do discurso 

transumanista, o que sugere uma intenção de apelar aos anseios humanos mais bási-

cos, evitando reflexões teóricas complicadas. 

Mas para que o transumanismo seja uma realidade, de Bostrom aponta três 

transformações que precisamos aceitar e colocar em prática: a) assegurar a vida; b) 

expandir a cognição; c) elevar o bem-estar (BOSTROM, 2008). 

Assegurar a vida, segundo Bostrom (2008), é assumir o controle dos proces-

sos biológicos que são a causa das doenças e da senescência. No futuro, será possível 

até migrar a mente para outro tipo de habitação mais durável. Enquanto isso, é im-

portante melhorar o corpo e fazer recuar os riscos, além de preparar uma cópia de 

segurança em líquido de baixíssima temperatura, aguardando a produção de um 

novo “corpo” mais seguro. 

                                                
1 Segundo ANTONIO (2018), a palavra utopia, apesar de ser frequentemente utilizada em contextos pós e transuma-
nistas, pode deslegitimar a discussão filosófica e científica acerca do tema, o qual nada possui  de quimérico, fantasioso 
ou irrealizável. Considerando que utopia acaba adjetivando algo como impossível e delirante, não há como fazer uso 
desse termo sem implicitamente considerar o transumanismo como discurso irrealizável, como se toda a discussão 
acerca desse assunto se resumisse à ficção científica. 
 



v . 2 3 ,  n . 1 ,  2 0 2 2  ( 2 0 2 3 ) 

147 
 

Quanto à expansão da cognição, os esforços devem se dirigir ao desenvolvi-

mento exponencial das faculdades cerebrais, incluindo música, arte, humor, espiri-

tualidade, matemática, narrativa etc. A capacidade de percepção sensorial deve au-

mentar (por exemplo, ouvir outras frequências) e o cérebro deve aumentar seu vo-

lume para potencializar o aprendizado, a memória e a reflexão (BROSTROM, 2008). 

Finalmente, a elevação do bem-estar é permear de prazer e divertimento tudo 

o que se vive e faz na Utopia. Desse modo, o frio universo é agitado pela celebração 

da vida. Tal privilégio é direito inato de toda criatura, a despeito de ter-lhe sido ne-

gado por todos os tempos. Além da remoção dos eventos negativos que nos afligem, 

acrescenta-se um mandamento de organizar-se no sentido de liberar todo contenta-

mento latente e mesmo desconhecido pela humanidade. De fato, há tanta beleza e 

alegria nesse novo estado que a linguagem não é capaz de descrever seu significado 

de forma adequada (BROSTROM, 2008). 

Entretanto, o sofrimento ainda é uma semente plantada em nossa mente, de 

modo que é indispensável substituí-la pelo hábito do bem-estar, por meio da aplica-

ção de habilidades e tecnologias avançadas para modificação do tecido neural. Essa 

reformatação é um trabalho que exige profundo cuidado, pois toda emoção tem sua 

função e uma “poda” equivocada pode ter consequências comprometedoras 

(BROSTROM, 2008). 

A personagem transumana dá continuidade ao seu discurso acerca da Utopia, 

porém não explica como se deu a intervenção eticamente responsável sobre nossa 

natureza e como os avanços foram democratizados num contexto de desigualdade 

econômica. Nossa interlocutora afirma: “Não posso passar para você algum modelo 

da Utopia, nem cronograma ou roteiro. Tudo que lhe posso dar para você é a minha 

garantia de que há algo aqui, o potencial para uma vida muito melhor” (BOSTROM, 

2008, p. 5, tradução nossa). 

Há, de fato, um alerta de que nós devemos nos aproximar da luz com toda a 

cautela, sob pena de sermos queimados como as mariposas. Haverá obstáculos e 

desafios pelo caminho, sendo necessário estarmos atentos a qualquer circunstância 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A   U F P R 
 

148 
 

que nos coloque em situação de risco. Entretanto, todo problema tem a respectiva 

solução e as ferramentas necessárias já estão disponíveis, cabendo a nós colocar em 

operação o que temos de melhor na ciência, tecnologia e política (BROSTROM, 

2008).  

De certo modo, o caráter vago dessas sugestões prejudica a consistência da 

carta, como se a personagem tivesse sofrido algum tipo de esquecimento, a despeito 

de sua capacidade cognitiva extraordinária. Tratando-se de um texto literário, não 

seria equivocado descrever, mesmo que de forma ficcional, como se deu o processo 

de evolução e o uso prudente dos recursos tecnológicos. 

Seja como for, a Carta da Utopia chega ao seu termo com alguns lemas bas-

tante icônicos, quase como um manifesto da vida em Utopia: 

O que é Tragédia em Utopia? Há tragédia no derretimento do Sr. Boneco 
de Neve. Assassinatos em massa, descobrimos, não são necessários. 

(...) O que é Sofrimento em Utopia? Sofrimento é o rastro salgado deixado 
nas bochechas daqueles que estavam por aqui antes. 

(...) O que é Corpo em Utopia? Corpo é um par de pernas, um par de 
braços, um tronco e uma cabeça, todos feitos de carne. Ou não, depen-
dendo do caso. 

O que é Sociedade em Utopia? Sociedade é uma tapeçaria jamais finali-
zada, seus tecelões são iguais aos seus fios; as partes e padrões são uma 
fonte inesgotável de beleza. 

O que é Morte em Utopia? Morte é a escuridão que envolve toda a vida; 
e é nossa culpa por não termos criado a Utopia tão logo fosse possível 
por nós (BOSTROM, 2008, pp. 06-07, tradução nossa). 

 

 

3. CRÍTICAS PRELIMINARES 

 

Antes de prosseguirmos, é importante apontar que algumas dificuldades, na 

apologia de Bostrom, podem ser levantadas por meio do senso comum: a) o suspeito 

otimismo acerca de um futuro utópico e, por consequência, a emulação do discurso 

religioso2; b) a falta de uma discussão concreta acerca dos aspectos negativos do 

                                                
2 Segundo PAN (2017), o pós-humanismo seria uma utopia tecno-científica, ou ainda uma religião do progresso cien-
tífico. 

 



v . 2 3 ,  n . 1 ,  2 0 2 2  ( 2 0 2 3 ) 

149 
 

transumanismo; c) a falta de clareza quanto à democratização dos avanços científicos 

que, supostamente, vão revolucionar a sociedade. 

De modo semelhante, M. Asla (2020) sintetiza as críticas em três tipos: 1) as 

que têm como pressuposto a defesa da natureza humana (denominada posição bio-

conservadora)3 ; 2) o risco de aprofundar as desigualdades sociais; 3) a dificuldade 

de avaliar de forma adequada um futuro utópico permeado de incertezas. 

Bostrom (2003) acolhe parcialmente a crítica do item “a”, reconhecendo que, 

apesar do transumanismo não ser uma religião, ele pode desempenhar algumas fun-

ções que são tradicionalmente atribuídas às religiões. Por exemplo, ele pode oferecer 

propósito à existência e uma visão acerca dos potenciais que a humanidade pode 

alcançar. Além disso, se propõe a discutir o tempo de vida estendido, a felicidade 

duradoura e a inteligência expandida como hipóteses realizáveis no futuro. Porém, 

diversamente da religião, o transumanismo busca concretizar essas possibilidades no 

mundo atual, sem aguardar a atuação de poderes sobrenaturais ou intervenções di-

vinas. Seu fundamento é o empirismo e o pensamento racional, por meio do desen-

volvimento científico, tecnológico, econômico e humano. 

Quanto à objeção do item “b”, Bostrom (2003) explica que, para o transuma-

nismo, as condições da humanidade melhoram se as condições do indivíduo, em si 

considerado, melhoram. Na prática, os adultos são aqueles que, frequentemente, são 

capazes de julgar o que é melhor para suas próprias vidas. Logo, o transumanismo é 

um efetivo defensor da liberdade individual, com destaque para o direito de utilizar 

tecnologias para potencializar suas capacidades físicas e mentais, melhorando o con-

trole individual da vida. 

Em resposta ao item “c”, Bostrom (2003) aponta, com certa razão, que as 

novas tecnologias se tornam cada vez mais baratas e acessíveis à medida que o tempo 

                                                
3 O bioconservadorismo é, fundamentalmente, a defesa da continuidade de uma ontológica natureza humana, de 
modo que, do ponto de vista moral e político, se rejeita a utilização de tecnologias e engenharia genética para trazer à 
existência um ente pós-humano. Dentre os bioconservadores mais destacados, podem ser citados: Francis Fukuyama, 
Jürgen Habermas e Michael Sandel (PONA; TESHIMA, 2015). 

 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A   U F P R 
 

150 
 

passa. Por exemplo, no caso de procedimentos médicos, aqueles que ainda são ex-

perimentais estão disponíveis apenas para finalidades de pesquisa ou para os ricos. 

Mas, na medida em que esses mesmos procedimentos se tornam rotineiros, os custos 

caem e mais pessoas passam a ter acesso a eles. Ainda que consideremos a situação 

dos países mais pobres, milhões de pessoas têm se beneficiado de vacinas e antibió-

ticos. 

No caso dos dispositivos tecnológicos, a situação é semelhante, pois compu-

tadores e outros aparelhos têm seus preços drasticamente reduzidos na medida em 

que novos modelos são introduzidos no mercado (BOSTROM, 2003). 

Analisado isoladamente, o discurso de Bostrom é digno de consideração. Po-

rém, na prática, a biotecnologia e a biomedicina têm se utilizado de experiências no 

mínimo polêmicas: o desenvolvimento de quimeras (GOLDIM, 2004), a manipula-

ção genética de vírus com ganho de função (SALZBERG, 2022), a obtenção de cé-

lulas-tronco com descarte de embriões (HYUN, 2010) etc. Nesses exemplos, há im-

plicações éticas para toda a comunidade, além de frequentemente demandar aportes 

significativos de recursos públicos (PAN, 2017). 

Adicionalmente, no caso de cirurgias que demandam expertise profissional e 

aparelhos de alto custo, a população em geral, diante de valores proibitivos, depende 

exclusivamente da saúde pública e gratuita, ou serão inapelavelmente privados das 

respectivas terapias. E pensando possíveis downloads de mentes, transplantes cere-

brais, implantes cyborg, terapias genéticas, reproduções assistidas e preservações cri-

ogênicas, a realidade atual é a de que tais intervenções podem ser até mais caras do 

que as cirurgias tradicionais, pressionando ainda mais os sistemas públicos de saúde. 

Bostrom (2019) defende o transumanismo explicando que ele não implica oti-

mismo tecnológico. A despeito do incrível potencial benéfico das futuras tecnolo-

gias, elas também podem ser utilizadas de forma errada para causar enorme dano à 

comunidade, chegando até o limite da extinção da humanidade. Além disso, são pe-

rigos reais o aprofundamento das desigualdades sociais e a degradação das relações 



v . 2 3 ,  n . 1 ,  2 0 2 2  ( 2 0 2 3 ) 

151 
 

humanas e do meio ambiente, frutos de uma busca descuidada por acumular rique-

zas. Efetivamente, os transumanistas apontam que tais perigos precisam ser levados 

a sério como consequências potenciais do uso das tecnologias. 

Diante desse debate público, é conveniente que essas questões sejam apro-

fundadas, por meio de referenciais teóricos adequados. Bostrom (2008) nos escla-

rece, na Carta de Utopia, que o transumanismo, como reconfiguração física por meio 

da tecnologia, não envolve questões teológicas ou políticas. Na verdade, os pressu-

postos da Utopia são o pensamento racional e o empirismo, aplicados no desenvol-

vimento continuado da ciência, tecnologia e economia (BOSTROM, 2003). 

Se esse segundo princípio for entendido aqui como o empirismo lógico e sua 

visão de mundo unitária e imanente, então ele tem por meta lançar fora o “entulho” 

sem sentido da metafísica e da teologia (CARNAP; HAHN; NEURATH, 1986). É 

muito curioso, todavia, o fato de ser apresentada, na Carta de Utopia, uma limitação 

da capacidade extensional da linguagem para descrever o mundo transumano. Sob 

certo aspecto, isso faz com que o discurso transumanista trate do inefável e do me-

tafísico, indo contra seu princípio empirista e racional. 

Eis o que afirma a personagem transumana de Bostrom: 

Estou evocando a lembrança do seu melhor momento - por quê? Na es-
perança de despertar em você o desejo de compartilhar a minha felicidade. 

No entanto, o que você teve no seu melhor momento é apenas uma cen-
telha chamativa, no máximo. Não se compara ao que eu tenho. Não mais 
próximo do que a palavra "sol" escrita com tinta amarela está do sol real. 
Pois estou além das palavras e da imaginação (BOSTROM, 2008, p. 2, 
tradução nossa). 
 

Mas, afinal, qual será nossa atitude diante dessas promessas? O que nos define, 

efetivamente, como humanos? Qual o limite no qual podemos nos aperfeiçoar e, 

ainda assim, nos reconhecermos no produto final dessa modificação? Quais são os 

custos e riscos dessa transformação artificial que podem ser aceitos de modo razoá-

vel? Vale a pena esse esforço para perenizar numa espécie tão frágil, finita e imper-

feita? (ASLA, 2020). 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A   U F P R 
 

152 
 

Neste estudo, especificamente, optou-se por uma análise bioconservadora da 

Carta de Utopia, ou seja, que valoriza a existência genuinamente humana. Para isso, 

foi utilizado como contraponto teórico o pensamento do psicanalista e filósofo Nor-

berto E. Keppe. Em suas obras, o estudioso brasileiro sugere uma unificação da 

ciência, filosofia e espiritualidade, denominada Trilogia Analítica, de modo a com-

preender o ser humano de forma holística, ou seja, sem efetuar a separação entre 

sentimento, pensamento e ação (PACHECO, 2001). 

 
 

4. UMA ANÁLISE BIOCONSERVADORA A PARTIR DO PENSA-

MENTO DE NORBERTO KEPPE 

 

Norberto Keppe defende, em várias de suas obras, que o ser humano é um 

ente espiritualizado, ligado ao Criador, porém rejeita sua natureza por meio das se-

guintes atitudes patológicas: teomania, inveja, censura, projeção e inversão. São elas 

que, em última instância, são a causa das psicopatologias (LIMA, 2020). 

A teomania acontece quando acalentamos em nosso interior a mania de gran-

deza em querer ser Deus, incluindo os vícios da empáfia e da soberba (LIMA, 2020). 

Infelizmente, é uma mania que está presente em toda nossa civilização: 

Desde que nascemos temos a extrema pretensão de criar uma nova reali-
dade, um novo universo, onde imperaríamos como deuses, substituindo 
tudo o que existe, pelo nosso devaneio. Assim, chegamos a pensar ser 
possível viver conforme a fantasia que idealizamos – a tal ponto que che-
gamos a assumir a figura de um personagem passado, mas sempre de uma 
grande figura: Napoleão, Luiz XV, ou melhor ainda, Jesus Cristo, ou o 
próprio Deus de preferência. E esta soberba é a causa de nossa psicopa-
tologia tão desejada e venerada pelos homens (KEPPE, 2017b, p. 9). 
 



v . 2 3 ,  n . 1 ,  2 0 2 2  ( 2 0 2 3 ) 

153 
 

A inveja é entendida, no seu sentido comum, como sentimento de cobiçar 

aquilo que o outro possui, mas Keppe nos propõe um sentido complementar: a re-

cusa4 em ver o que existe, o que é, na sua essência, bom, belo e verdadeiro na reali-

dade. É a atitude na qual se deseja eliminar o bem que existe na própria existência e 

na dos outros (PACHECO, 2001): 

Parece incrível, mas a psicopatologia é principalmente o resultado do “es-
forço” que fazemos para não querer ver. A vida está aí à nossa frente e 
em nosso interior; ela explode para todos os lados, conduz-nos à glória, à 
realização – e colocamos-lhes todos os empecilhos possíveis e imaginários 
(KEPPE, 2017b, p. 11). 
 

Censura e projeção são atitudes conexas. Preliminarmente, a pessoa recusa 

perceber suas atitudes de teomania e inveja (censura da consciência). E após evitar a 

consciência de seus próprios problemas, o indivíduo projeta suas falhas nos outros 

e até mesmo em coisas. Nesse mecanismo de fuga à consciência das próprias ações, 

tanto vícios existentes quanto virtudes negligenciadas são projetadas para o exterior. 

Trata-se, de fato, da causa básica dos conflitos humanos, pois, ao ver a própria falha 

no outro, terá a mesma atitude de censura ao ver o erro projetado (LIMA, 2020): 

É de grande importância notar que censuramos a consciência e não o que 
fazemos. A censura é o ato de esconder, de evitar ver alguma coisa que 
nos desagrada – e o que fundamentalmente nos penaliza é admitir os erros 
que cometemos. Nossa megalomania não permite que aceitemos o baixo 
nível de intenções no qual decaímos, pelo motivo principal de ter querido 
desafiar o próprio Criador (KEPPE, 2017b, p. 202). 
 

Finalmente, a inversão psicológica é a atitude na qual representamos tudo ao 

contrário em nossa mente: a fantasia é excelente e a realidade nociva; o amor é pre-

juízo e o ódio bem; a paciência é desgastante e a intolerância um grande progresso; 

a verdade é mentira e a falsidade verdadeira: 

O que o ser humano aprecia mesmo é a realidade; ele pensa muitas vezes 
que prefere a fantasia, devido à inversão que faz — no entanto, sabe que, 
apesar de todo o seu engano, sua felicidade está na aceitação da verdade. 
O homem está ligado indefectivelmente à verdade, e só conseguirá relaci-
onar-se bem com todas as coisas, na medida em que estiver bem entro-
sado com a sua própria realidade (KEPPE, 2017a, p.2). 

                                                
4 Fazendo uma reflexão etimológica, Keppe aponta que, no latim, invidere significa não ver (PACHECO, 2001). Mais 
propriamente, o verbo invideo (contra/não + ver) tem como sentido olhar com ciúme, com “olho gordo”, com senti-
mento de inveja, recusar, negar, privar (DE MIGUEL, 1867).      



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A   U F P R 
 

154 
 

Partindo dos conceitos propostos por Keppe, a atitude em Utopia poderia ser 

considerada invejosa, pois rejeita a realidade, considerando-a ruim, falsa e defor-

mada: “O que é imperfeição em Utopia? Imperfeição é a medida do nosso amor 

pelas coisas como elas são (BOSTROM, 2008, p. 6, tradução nossa) ”. Isso não seria 

sinal de sanidade, mas de psicopatologia. 

Se analisada cuidadosamente, é possível verificar que a Carta de Utopia lança 

um olhar de expectativa para um mundo futuro extraordinariamente maior e legiti-

mamente humano, como se nosso estado atual fosse algo ersatz, uma imitação de 

qualidade inferior: “A vida humana, no seu melhor momento, é maravilhosa. Eu 

estou solicitando que você crie algo maior: vida que é verdadeiramente humana” 

(BOSTROM, 2008, p. 7, tradução nossa). 

Esse tipo de visão depreciativa da realidade pode ser classificado como rejei-

ção da realidade, do que há de bom, belo e verdadeiro na essência do ser. Além disso, 

as expectativas de perfeccionismo, estabelecidas pelo transumanismo, podem ser 

mais um caso de teomania, o que em última instância se converterá em neurose. O 

ambiente será de intolerância com os próprios erros, cuja consequência será a auto 

e a hetero-punição. Além de não usufruir das coisas boas da vida, não permitirá que 

outros o façam (PACHECO, 2001). 

Keppe aborda dessa forma o aspecto neurótico da rejeição da realidade: 

A vida existe por si e também no homem; porém, ele tem outro elemento, 
a vontade, que pode deformar ou negar a verdade – quando aceita, con-
seguirá se realizar; negada, automaticamente, a beleza e a bondade não 
poderão florir – pelo menos, naquele indivíduo. E todo o chamado ner-
vosismo do ser humano, é proveniente de sua recusa à verdadeira existên-
cia (KEPPE, 2017b, p. 51). 
 

Efetivamente, a posição de Keppe pode ser considerada bioconservadora (a 

despeito do psicanalista brasileiro jamais ter utilizado esse termo), pois tem uma vi-

são otimista e positiva da natureza humana, ou seja, o corpo humano não é algo 

obsoleto, limitado, carente de superações artificiais concretizadas pela tecnologia e 

pela ciência. Todavia, a Trilogia Analitica de Keppe não implica algum tipo de con-



v . 2 3 ,  n . 1 ,  2 0 2 2  ( 2 0 2 3 ) 

155 
 

formismo ou otimismo ingênuo. Ao contrário, o ser humano tem necessidade ur-

gente de se interiorizar, especialmente por meio da psicoterapia psicanalítica, bus-

cando sua essência (o bom, o belo e o verdadeiro) e se conscientizando de suas in-

versões.  

As efetivas superações que devem ocorrer, segundo Keppe, são aquelas que 

partem do reconhecimento dos próprios equívocos para, a seguir, modificar a pers-

pectiva pessoal acerca da vida (desinversão). O que se deve eliminar, de fato, são os 

conflitos e as condutas equivocadas, fruto de um distanciamento do próprio interior, 

quando alguém começa a procurar a si mesmo no mundo exterior, trocando a reali-

dade interior por ilusões e delírios (LIMA apud GHOUGASSIAN, 2020). 

Assim, na perspectiva da Trilogia Analítica, as mudanças nas patologias po-

dem ocorrer a partir da eliminação da censura, de modo que sejamos capazes de 

olhar para nossas falhas, aceitarmos que elas existem (conscientização) e, finalmente, 

entrar em ação para caminhar no sentido inverso, ou seja, acolher a realidade como 

boa, bela e verdadeira (desinversão), não agredindo a nós mesmos nem ao nosso 

próximo (PACHECO, 2001). 

O discurso transumanista, diversamente, aposta na concretização de um 

mundo melhor no qual os transumanos adquirem, por meio da intervenção tecno-

lógica e científica, atributos divinos: existência sem limite, onisciência e bem-aven-

turança plena. Acerca da teomania transumanista, J. L. González Quirós expressa a 

seguinte preocupação: 

Não é em vão que transformam a natureza em um universo plenamente 
tecnológico e o escondem por detrás de várias capas virtuais, dando lugar 
a um mundo que muitos consideram insolitamente humano, no qual nada 
parece impossível, pois os limites são rebaixados de maneira contínua e 
isso é um convite a não reprimir os desejos, a sentir-se como deuses, a 
considerar irrelevante qualquer coisa que não se possa entender, ou a ma-
nejá-la de qualquer maneira cobrindo-a de palavrório (QUIRÓS, 2019, p. 
128, tradução nossa). 
 

Talvez, a promessa transumanista seja, ao fim e ao cabo, uma grande fantasia, 

como nos informa J. L. González Quirós: 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A   U F P R 
 

156 
 

O desenvolvimento conjunto da ciência e da tecnologia nos tem acostu-
mado com o inverossímil e com o impossível, e pode ser que essa fron-
teira entre o que é possível e aquilo que não é, uma vez ou outra, seja mal 
posicionada por nós, mas é excessivamente aventureiro dar por fato a sua 
inexistência (QUIRÓS, 2019, p. 131, tradução nossa). 
 

E caso as expectativas finais do transumanismo sejam frustradas, de modo 

que assegurar a vida, expandir a cognição e elevar o bem-estar permaneçam como 

expectativas distantes, quem será responsabilizado pelo fracasso? Os transumanistas 

farão um exercício de interiorização e exame das próprias expectativas? Não seriam, 

talvez, devaneios teômanos? O caminho mais fácil será, efetivamente, responsabili-

zar a humanidade por seu atraso e fracasso em acolher a Utopia, isto é, a punição do 

outro em substituição à conscientização. Relembrando a analogia de Bostrom (2008): 

fomos convidados para a festa, porém rejeitamos sua realização. Ou utilizando uma 

metáfora do português brasileiro: “jogamos um balde de água fria” nas nossas mais 

acalentadas esperanças. Muito provavelmente, estarão os transumanistas praticando 

censura e projeção, evitando a conscientização de seus próprios equívocos. 

Além disso, caso o planeta seja entregue ao governo dos (supostos) trans ou 

pós-humanos, o que irá nos acautelar da dominação de uma espécie que se entende 

mais “evoluída”? Há aqui um paradoxo, pois é justamente a conscientização das 

próprias limitações que facilita uma convivência mais cooperativa com o outro, va-

lorizando-o como digno de respeito e consideração: 

O que acontece é o seguinte: uma pessoa equilibrada conhece melhor a si 
mesma, e sabe que não tem tanta capacidade para dirigir a sociedade; en-
quanto o indivíduo desequilibrado não tem idéia de seus problemas e li-
mitações, achando-se no direito de mandar e exigir dos outros, acredi-
tando-se perfeito. Assim sendo, podemos afirmar com segurança, que só 
o louco consegue chegar ao poder — pelos menos, como está organizado 
(KEPPE, 1987, p. 49). 
 

Uma lacuna bastante significativa nos valores transumanistas de Bostrom 

(2019) é a falta de definição de quem será a autoridade - seja científica ou política - 

para afirmar quem é mais evoluído e quem não é. Há sim uma menção à diversidade 

de espécies e ao cuidado do bem-estar de cada ser sensitivo. Mas parece bastante 



v . 2 3 ,  n . 1 ,  2 0 2 2  ( 2 0 2 3 ) 

157 
 

inverossímil que os supostos transumanos aceitem uma direção compartilhada da 

sociedade, na medida em que sua capacidade cognitiva é exponencialmente superior. 

Finalmente, por mais sinistro que isso possa parecer, a personagem transuma-

nista da Carta da Utopia nada diz acerca da convivência entre seus concidadãos e os 

humanos, ou seja, aqueles que não aceitaram a metamorfose hightech. A inferência 

que podemos fazer é a de que, salvo argumento em contrário, na Utopia não há 

humanos. 

 

 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O presente artigo buscou efetuar uma análise bioconservadora da Carta da 

Utopia, utilizando como contraponto teórico a Trilogia Analítica, desenvolvida pelo 

filósofo e psicanalista N. Keppe. Esse tipo de exercício filosófico é de fundamental 

importância, pois apesar da tecnologia ter contribuído decisivamente para o bem-

estar da humanidade, ela também inclui riscos, não só para nós, mas também para o 

meio ambiente. 

É através do método dialético que o movimento transumanista poderá refletir 

sobre suas teses, pesá-las e até buscar reformulações que aperfeiçoem suas propos-

tas. Seguindo-se esse caminho, será colocada em prática a orientação de Bostrom no 

sentido de se evitar o otimismo tecnológico. É muito fácil a empolgação nos arreba-

tar e não percebermos os riscos e perigos que se avizinham, incluindo o aprofunda-

mento das desigualdades sociais, a degradação das relações humanas e do meio am-

biente, a busca descuidada por riquezas etc. 

Há de fato grandes expectativas depositadas na tecnologia, no que pode con-

tribuir para conservar a vida e gerar bem-estar para a comunidade, mas tais potenciais 

devem ser atualizados passo a passo, envolvem questões éticas e não substituem o 

cuidado com a complexa psique humana. Isso sem contar os problemas econômicos 

e políticos, para os quais a tecnologia ainda está longe de dar respostas convincentes. 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A   U F P R 
 

158 
 

Os desafios são muitos e a tecnologia, na medida em que é uma construção 

humana e social, leva consigo o toque da provisoriedade e da incompletude.  A partir 

de uma atitude bioconservadora, levando em conta o teste do tempo e adotando-se 

o princípio de precaução, talvez seja possível respeitar os avanços tecnológicos sem 

deixar de implementar um desenvolvimento humano ético e responsável5. 

 Muito provavelmente, será a partir da interiorização, da conscientização de 

seus próprios erros e censuras, que os transumanistas poderão refletir sobre os pon-

tos negativos de suas propostas. Poderão aceitar a realidade, na sua essência, como 

boa, bela e verdadeira, mas reafirmando as grandes possibilidades da tecnologia 

como fruto da ação humana. 

 

* * * 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

ANDORNO, R. Validez del principio de precaución como instrumento jurí-
dico para la prevención y la gestión de riesgos. In: ROMEO-CASABONA, C. 
(coord.). Principio de Precaución, biotecnología y derecho. Bilbao: Universidad 
Deusto/Comares, 2004, pp. 17-33. Disponível em: <http://www.saij.gob.ar/ro-
berto-andorno-validezprincipio-precaucion-como-instrumento-juridico-para-pre-
vencion-gestion-riesgosdacf050060-2004/123456789-0abc-defg0600-50fca-
nirtcod#>. Acesso em 24 out 2023. 
 

ANTONIO, K. F. Transhumanismo e suas oscilações prometeico-fáusticas: 
tecnoapoteose na era da tecnociência demiúrgica. Natal: PPGFIL, 2018. 
ASLA, M. Transhumanismo. In: FRANCK, J. F.; SILVA, I.; VANNEY, C; E. (ed.). 
Diccionario Interdisciplinar Austral. Buenos Aires: Instituto de Filosofia Universi-
dad Astral, 2020. Disponível em: <http://dia.austral.edu.ar/Transhumanismo>. 
Acesso em 16 abri 2023. 

                                                
5 Segundo a explicação de ANDORNO (2004), a prática da precaução, sobretudo no âmbito político, é uma apreciação 
adequada das circunstâncias que compõem um caso, tendo como finalidade equilibrar duas posições extremas, a saber: 
de um lado, o temor irracional diante daquilo que é novo, simplesmente porque trata-se de uma novidade, e de outro 
uma irresponsável complacência com práticas e produtos cujas aplicações práticas são potencialmente nocivas para a 
saúde pública ou para o meio ambiente. Andorno cita, como exemplos de aplicação do princípio, os casos da repro-
dução assistida, da clonagem humana e das intervenções artificiais no genoma humano. 

 



v . 2 3 ,  n . 1 ,  2 0 2 2  ( 2 0 2 3 ) 

159 
 

 
BOSTROM, N. Letter from Utopia. Studies in Ethics, Law, and Technology, Ber-
keley, v. 2, nº 1, 2008, pp. 1-7. Disponível em: <http://www.fhi.ox.ac.uk/wp-con-
tent/uploads/letters-from-utopia.pdf>. Acesso em: 16 abril 2023. 
 
_____. The transhumanist FAQ (2003). Disponível em: <http://www.transhu-
manism.org/resources/FAQv21.pdf>. Acesso em 30 abr. 2023. 
 
_____. Valores transhumanistas. Lima: Instituto de Extrapolítica y Transhuma-
nismo, 2019. Disponível em: <https://extrapolitica.ssh.org.pe/wp-content/uplo-
ads/2020/02/Bostrom-Nick-Valores-Transhumanistas-Instituto-de-Extra-
pol%C3%ADtica-y-Transhumanismo.pdf>. Acesso em: 27 mai. 2023. 
 
CARNAP, R.; HAHN, H.; NEURATH, O. A concepção científica do mundo - 
o Círculo de Viena. Cadernos de História e Filosofia da Ciência, Campinas, v. 10, 
1986, pp. 5-20. Disponível em: <https://www.cle.unicamp.br/eprints/in-
dex.php/cadernos/article/view/1220/1011>. Acesso em: 13 mai. 2023. 
 
DE MIGUEL, R. Nuevo diccionario latino-espanol etimologico. Leipzig: F. A. 
Brockhaus, 1867. 
 
FAGGIONI, M. Il transumanesino: una sfida all’humanum. Rivista Antonianum, 
S.l., v. 94, 2019, pp 377-403. Disponível em: <https://www.acade-
mia.edu/39611555/IL_TRANSUMANESIMO_UNA_SFIDA_ALLHUMA-
NUM>. Acesso em: 06 jun. 2023.  
 
GOLDIM, J. R. Caso: quimera camundongo-humana. Bioética Complexa. Porto 
Alegre, 21 ago. 2004. Disponível em: <https://www.ufrgs.br/bioetica/qui-
mera.htm>. Acesso em: 01 mai. 2023. 
 
HYUN, I. The bioethics of stem cell research and therapy. The Journal of Cli-
nical Investigation, S.l., v. 120, n. 1, 2010, pp. 71-75. Disponível em: 
<https://www.jci.org/articles/view/40435>. Acesso em: 01 mai. 2023. 
 
KEPPE, N. R. A consciência da inversão torna o ser humano saudável. Stop a 
destruição do mundo, São Paulo, nº 75, ano VII, 2017, pp. 1-2. Disponível em: 
<stop.org.br/wp-content/uploads/2018/11/Jornal-STOP-a-Destruicao-do-
Mundo-75.pdf>. Acesso em: 04 jun. 2013. 
 
_____. A libertação. São Paulo: Proton, 2017. 
 
_____. A libertação dos povos: a patologia do poder. São Paulo: Proton, 1987. 
 



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A   U F P R 
 

160 
 

_____. A origem da sanidade. São Paulo: Proton, 2001. 
 
LIMA, J. L. P. A divindade na alma no pensamento de Meister Eckhart e um 
diálogo com a psicanálise de N. Keppe. 2020. Dissertação (Mestrado em Filoso-
fia) - Faculdade de Filosofia, Universidade Federal do ABC, São Bernardo do 
Campo, 2020. 
 
PACHECO, C. B. S. ABC da trilogia analítica. São Paulo: Proton: 2001. 
 
PAN, J. R. A. Poshumanismo: ¿utopía o distopía? Reflexiones, Havana, v. 1, 
2017, pp. 1-7. Disponível em: <http://www.cbioetica.org/descarga/reflex17_Pos-
thumanismo-Utopia-o-Distopia.pdf>. Acesso em: 30 abril 2023. 
 
PONA, E. W.; TESHIMA, M. X-Men: da ficção à realidade? Posicionamentos de 
sentinelas bioconservadoras. Revista de Informação Legislativa, Brasília, n. 205, ano 
52, 2015, pp. 189-211. Disponível em: <https://www12.senado.leg.br/ril/edi-
coes/52/205/ril_v52_n205_p189.pdf>. Acesso em: 24 out 2023.    
 
QUIRÓS, J. L. G. La inteligencia artificial y la realidad restringida: las estre-
checes metafísicas de la tecnología. Naturaleza y Libertad. Revista de Estudios In-
terdisciplinares, S.l., n. 12, 2019, pp. 127-158. Disponível em: <https://revis-
tas.uma.es/index.php/naturaleza-y-libertad/article/view/6271/5795>. Acesso em 
02 jun 2023. 
 

SALZBERG, S. Virologists object to any new restrictions on dangerous gain-
of-function research. Forbes, Nova Iorque, 06 fev. 2023. Disponível em: 
<https://www.forbes.com/sites/stevensalzberg/2023/02/06/experts-recom-
mend-new-limits-on-dangerous-gain-of-function-research-now-
what/?sh=172acb6e21bd>. Acesso em: 01 mai. 2023. 
 

 

 

 

 

 

 



v . 2 3 ,  n . 1 ,  2 0 2 2  ( 2 0 2 3 ) 

161 
 

 

Recebido 07/06/2023 

Aprovado 03/11/2023 

 

 

Licença CC BY-NC 4.0 

 

 

 

 


