
Cadernos PET Filosofia, Curitiba, v.21, n.1, 2020 (2022),pp. 62-86

Absurdo e a física
moderna: uma
aproximação entre Camus
e Heisenberg à luz do
conceito de compreensão

Luis Valter Machado Junior

Universidade Federal de Minas Gerais
https://orcid.org/0000-0001-8875-9529

Resumo: É na relação entre a necessidade humana de compreensão e os
“murros fechados do mundo”, que o absurdo camusiano ocorre. O absurdo,
vindo dessa dicotomia entre o ser humano e o mundo, da irracionalidade do
mundo descoberto pelo ser humano, é o que pauta a filosofia de Albert
Camus. Nesse contexto, a relação entre o absurdo e a ciência se torna um
tema relevante do ensaio O mito de Sísifo. Camus expressa toda sua revolta
com a ciência moderna por nunca lhe dar o mundo, a ciência apenas
descreve e elucida, nunca fornece o mundo à compreensão do ser humano.
Essa situação absurda pode ser esclarecida se atendo aos livros de alguns
cientistas do século XX, principalmente Werner Heisenberg, o qual elucida
em A parte e o Todo, uma discussão sobre o tema da compreensão na física
moderna. Sendo assim, o propósito deste artigo é estabelecer uma relação
entre o absurdo e a revolta de Camus com a ciência e as ideias de Heisenberg
sobre os limites da compreensão na física. No final, parece que os autores
convergem na conclusão de que o ser humano não é capaz de chegar à
compreensão do mundo por meio da ciência.

Palavras-chave: compreensão; absurdo; física; Camus; Heisenberg.

62



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A

Abstract: It’s in the relation between the human necessity of comprehension
and the “closed walls of the world” that the camusian absurd happens. The
absurd, coming from this dichotomy between the human being and the
world, from the irrationality of the world discovered by the human being, is
what guides Albert Camus' philosophy. In this context, the relation between
the absurd and science becomes a relevant theme of the essay The Myth of
Sisyphus. Camus expresses all his revolt with modern science for never giving
him the world, science only describes and elucidates, it never gives the world
to human comprehension. This absurd situation can be enlightened by taking
into account the books of some scientists from the 20th century, especially
Werner Heisenberg, who elucidates in The part and The Whole, a discussion
about the topic of comprehension in modern physics. Therefore, the
purpose of this article is to establish a relation between the absurd and
Camus revolt with science and Heisenberg ideas about the limits of
comprehension in physics. In the end, it seems that the authors converge on
the conclusion that the human being is not capable of reaching a
comprehension of  the world through science.

Keywords: comprehension; absurd; physics; Camus; Heisenberg.

SUICÍDIO E A PERGUNTA: O NASCIMENTO DO
SENTIMENTO DO ABSURDO

O caminho que Albert Camus traça até chegar à noção do absurdo e

extrair dela as suas consequências é, de certa forma, árido. Sua reflexão

começa com apenas uma pergunta acerca do suicídio. “Só existe um problema

filosófico realmente sério: o suicídio.” (Camus, 2014, p. 17). Dentre todos os

grandes problemas filosóficos, tais como o argumento ontológico, a questão

da natureza do tempo, a pergunta sobre o que é nada, nenhum deles leva seu

interlocutor à morte. No entanto, segundo Camus, a pergunta sobre “se a

vida vale a pena ser vivida” pode ser letal ao ser humano. “Mas vejo, em

contrapartida, que muitas pessoas morrem porque consideram que a vida não vale a pena

63



V. 21  N. 1  2020  (2022)

ser vivida.” (Camus, 2014, p. 18). Desta forma, Camus elenca a questão do

suicídio como pergunta magna da filosofia.

É profícuo ressaltar que o interesse de Camus ao discorrer sobre o

suicídio se restringe ao pensamento individual – na medida em que o autor

não discorre sobre as imbricações e as causas sociais do atentado contra a

própria vida. É o que se extrai da seguinte afirmação: “Aqui, pelo contrário,

trata-se para começar, da relação entre o pensamento individual e o suicídio.” (Camus,

2014, p. 18). Assim, o foco no pensamento individual é relevante, pois é nele

que nasce o sentimento do absurdo. Em certo sentido: “Começar a pensar é

começar a ser atormentado.” (Camus, 2014, p. 18). A partir da pergunta magna

nasce o sentimento do absurdo – que recorre à consciência individual, na

medida em que “[…] o que constitui o fundo do conflito, da fratura entre o mundo e o

meu espírito, senão a consciência que tenho dela?” (Camus, 2014, p. 64). 

Uma simples resposta, se for consciente, que diga “nada” ao se referir a

natureza de seus pensamentos, pode fazer nascer o absurdo em alguém. O

simples ato de uma resposta vazia ao questionamento sobre seus pensamentos

pode fazer o sentimento do absurdo vir à tona. Nesse ponto, Camus descreve

uma sequência para o nascimento do absurdo. 

É possível tomar o exemplo de uma pessoa qualquer, que segue uma

rotina estabelecida em seu dia-a-dia. Essa pessoa acorda todo dia pela manhã,

escova seus dentes, toma café, pega o ônibus para o trabalho, trabalha pela

manhã, almoça, trabalha à tarde, pega ônibus de volta para casa, janta e

dorme. Ela repete essa rotina todos os dias de sua vida até basicamente sua

morte. O momento que ela se pergunta – partindo da sua tomada de

consciência – o “por quê” de tudo isso, é nesse momento que o absurdo pode

surgir. Se a resposta a esse “por quê” – como elucidada acima – for vazia, for

um “nada”, essa pessoa entra no sentimento do absurdo.

64



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A

O último passo dessa sequência apresentada por Camus é a consequência

desse sentimento, essa pessoa irá se perguntar, em última instância, há uma

resposta ou a única saída é o suicídio? “Um belo dia, surge o “por quê” e tudo

começa a entrar numa lassidão tingida de assombro. “Começa”, isto é o importante. […]

Depois do despertar vem, com o tempo, a consequência: suicídio ou restabelecimento.”

(Camus, 2014, p. 27). Em geral, essa é a sequência descrita para que surja o

sentimento do absurdo: a pessoa vive uma rotina, em algum dia ela se revolta

e questiona o “por quê”; se a resposta a esse “por quê” for vazia, for o nada,

segue-se a consequência do absurdo, suicídio ou respostas. Nesse caso, é

sempre crucial lembrar que a tomada de consciência gera o sentimento do

absurdo, sem ela não é possível a pergunta nem a resposta pelo sentido. “Pois

tudo começa pela consciência e nada vale sem ela.” (Camus, 2014, p. 28).

Tudo o que foi aludido até agora, esse nascimento do absurdo, se dá em

relação ao sentimento do absurdo. Camus separa o “sentimento do absurdo”

da “noção do absurdo”. “O sentimento do absurdo não é, portanto, a noção do absurdo.

Ele a funda, simplesmente.” (Camus, 2014, p. 43). O próprio Camus não

apresenta uma definição de sentimento e noção do absurdo, mas é possível

especular que o sentimento é aquele que pode ocorrer a qualquer minuto em

qualquer lugar. O sentimento do absurdo ocorre a partir da tomada de

consciência e “evolui”, como supra-aludido. Todavia, o sentimento do

absurdo apenas funda a noção do absurdo. Para ambos, a tomada de

consciência é o primeiro passo, porém, a noção do absurdo é como se fosse

“um passo além” em relação ao sentimento. “O absurdo não é mais aquela

evidência que o homem constata sem admitir.” (Camus, 2014, p. 49). Enquanto o

sentimento absurdo é a situação derradeira, é o sentimento que “agarra” o ser

humano em uma esquina qualquer a partir de sua tomada de consciência, a

noção do absurdo é uma consciência constante do que é o absurdo, uma

consciência constante do “[…] divórcio entre o homem e sua vida, o ator e seu cenário

[…]” (Camus, 2014, p. 20). É a constante realização de que o ato de

65



V. 21  N. 1  2020  (2022)

compreender é impossível. Há, deste modo, um divórcio entre o desejo de

compreensão por parte do ser humano e o ato de compreender.

 “DEFINIÇÃO” DO ABSURDO

Até agora, a constatação que se tem do absurdo é que ele é um divórcio

entre o ser humano e sua vida. Todavia, para compreender melhor o

conceito, Camus faz uma análise do termo “absurdo” em seu uso comum.

Ao proceder essa análise, o autor percebe que “absurdo”, em seu uso

comum, é sinônimo de “é contraditório” ou “é impossível”. O absurdo

aparece, nesse contexto, como uma discrepância, como uma desproporção,

entre a realidade e o que é proposto. O exemplo fornecido é sobre um

homem virtuoso que é acusado de desejar sua irmã. O absurdo, nesse

exemplo, está na desproporção, na contradição, entre a realidade – que em

teoria é o homem ser virtuoso – e sobre o que ele é acusado – de desejar sua

irmã. “Mas só é absurdo em virtude da desproporção entre sua intenção e a realidade que

o espera, da contradição que posso perceber entre suas forças reais e o objetivo a que ele se

propõe.” (Camus, 2014, p. 44). Sendo assim, na linguagem, o absurdo é a

desproporção entre a “realidade” e o que foi afirmado sobre ela. Isso de

forma que o absurdo teria graus diferentes a depender do grau de

discrepância. Quanto maior a discrepância entre uma afirmação e o mundo,

maior “o absurdo”.

O que é profícuo analisar nesta digressão é a linguagem utilizada por

Camus, pois a questão do absurdo, como aponta o uso do termo na

linguagem, é uma comparação. “Em toda parte o absurdo nasce de uma comparação.”

(Camus, 2014, p. 44). Sendo assim, o absurdo somente nasce de uma

comparação entre um “estado de fato” e a realidade, ou seja, entre uma ação e

o mundo.

66



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A

Tenho fundamentos para dizer, então, que o sentimento do
absurdo não nasce do simples exame de um fato ou de uma
sensação, mas sim da comparação entre um estado de fato e uma
certa realidade, uma ação e o mundo que a espera. […] Não
consiste em nenhum dos elementos comparados. Nasce de sua
confrontação. (Camus, 2014, p. 44-45).

Tendo conhecimento de que o absurdo é uma comparação, é

importante se atentar aos termos desta comparação para compreender

melhor a comparação em si. O primeiro termo, o qual já vem sendo

observado desde o começo da análise camusiana, é o ser humano. A análise

do ser humano parte da “primeira providência do espírito”, que nada mais é

que a distinção entre o verdadeiro e o falso. O importante dessa distinção é

que ela revela uma necessidade humana: a exigência de compreensão, de

familiaridade, de clareza do mundo. De certa forma, Camus coloca essa

exigência de compreensão como ato essencial do ser humano. O ser humano

precisa compreender o mundo, precisa “reduzi-lo”, de forma que seja capaz

de compreendê-lo.

O desejo profundo do próprio espírito em suas operações mais
evoluídas une-se ao sentimento inconsciente do homem diante do
seu universo: é exigência de familiaridade, apetite de clareza.
Compreender o mundo, para um homem, é reduzi-lo ao humano,
marcá-lo com seu selo. (Camus, 2014, p. 31). 

Sendo assim, pelo lado do ser humano, há um claro desejo de unificar –

entendido aqui como a definição de compreender para Camus. Na verdade,

não é somente um desejo, há uma necessidade, uma exigência, humana de

unificar ou mesmo de compreender o mundo. “Posso negar tudo desta parte de

mim que vive de nostalgias incertas, menos esse desejo de unidade, esse apetite de resolver,

essa exigência de clareza e coesão.” (Camus, 2014, p. 65). 

67



V. 21  N. 1  2020  (2022)

É importante ressaltar que essa consideração sobre o ser humano –

necessidade de compreensão – aparece em outros textos de Camus. Na

verdade, essa é uma das características do homem revoltado. “O movimento de

revolta surge nele como uma reivindicação de clareza e de unidade.” (Camus, 2018, p.

42). A necessidade de compreensão, demanda de unidade do mundo, é um

dos atos característicos do homem revoltado. Em certa instância, a

necessidade de compreensão não correspondida é um dos fatores cruciais da

revolta. “Linha por linha, essa descrição convém ao revoltado metafísico. Este se insurge

contra um mundo fragmentado para dele reclamar a unidade.” (Camus, 2018, p. 42).

O problema com essa necessidade de compreensão é que o ser humano

chega a um impasse, o que ele pode afirmar que sabe? O que o ser humano

tem a capacidade de compreender? Ora, para Camus, essa certeza só existe

em relação a sua própria existência – o fato de que se está vivo – e em

relação à existência do mundo, ou seja, é possível tocar o mundo, interagir

com ele, disso concluo que ele também existe. Quando o ser humano tenta ir

além dessas duas certezas tudo se esvai, nada mais é sólido.

Efetivamente, sobre o quê e sobre quem posso dizer: Eu conheço
isto!? Este coração que há em mim, posso senti-lo e julgo que ele
existe. O mundo, posso tocá-lo e também julgo que ele existe. Aí
se detém toda a minha ciência, o resto é construção. Pois quando
tento captar este eu no qual me asseguro, quando tento defini-lo e
resumi-lo, ele é apenas água que escorre entre meus dedos.
(Camus, 2014, p. 33).

É aqui que a noção de absurdo começa a fazer sentido. Da análise da

linguagem se tem que é uma comparação, uma comparação entre o que o ser

humano quer – compreensão – e o que ele pode. Entre esses dois lados há

um sério problema, uma séria defasagem. O ser humano quer, a todo custo,

compreender o mundo, porém, quando se compara sua exigência de

compreensão com o que ele é capaz de compreender, ou seja, o que ele pode

68



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A

e o que ele consegue, há um “fosso”, a distância é gigantesca. “O fosso entre a

certeza que tenho da minha existência e o conteúdo que tento dar a esta segurança jamais

será superado. Para sempre serei estranho a mim mesmo.”. (Camus, 2014, p. 33).

Parece que há certo limite na capacidade de compreensão, pois

independentemente do desejo humano de compreensão – considerado, por

Camus, como primário, a “primeira providência do espírito” – ele nunca será

capaz de unificar tudo. “Mas prefere a ela sua coragem e seu raciocínio. A primeira lhe

ensina a viver sem apelo e a satisfazer-se com o que tem, o segundo lhe ensina seus limites.”

(Camus, 2014, p. 79).

Sendo assim, o absurdo claramente não está no ser humano nem no

mundo, mas em sua convivência, isto é, no fato que há um ser humano e há

o mundo. A relação entre os dois é o absurdo. Assim se confirma a hipótese

da análise da linguagem, o absurdo é uma relação. “No plano da inteligência,

posso então dizer que o absurdo não está no homem (se semelhante metáfora pudesse ter

algum sentido) nem no mundo, mas na sua presença comum.” (Camus, 2014, p. 45).

Sabe-se o que o ser humano quer – conhecimento – e o que o mundo lhe

oferece. “Se quiser me limitar as evidências, sei que o homem quer, sei que o mundo lhe

oferece e agora posso dizer que sei também o que os une.” (Camus, 2014, p. 45). O

absurdo é a “peça que faltava” no quebra-cabeça, o absurdo é o que une o

ser humano ao mundo.

ABSURDO E A FÍSICA MODERNA: O PROBLEMA DA
COMPREENSÃO INTUITIVA

No centro da argumentação de Camus sobre o absurdo, a revolta do

autor para com as ciências se mostra uma questão recorrente e complexa.

Essa revolta advém da aparente incapacidade da ciência de completar o

objetivo que ela se propõe a realizar. A ciência, em sua essência, se coloca o

objetivo de explicar o mundo, desde as interações atômicas até a vida, ela

69



V. 21  N. 1  2020  (2022)

possui a tarefa de conceder a compreensão do mundo natural e artificial, aos

seres humanos.

A ciência possui duas tarefas: transmitir uma compreensão da
natureza, capacitando assim o homem a fazer a natureza servir seu
próprio propósito, e indicar ao homem sua posição apropriada na
natureza por meio de um verdadeiro insight em suas inter-relações.
(Heisenberg, 1966, p. 19, tradução nossa).

 Contudo, esse objetivo parece nunca ser alcançado pela ciência. Mesmo

considerando todo o poder explicativo que as ciências acumularam durante

séculos de pesquisa, aparentemente, ela não é capaz de cumprir seu objetivo

de fornecer a compressão do mundo ao ser humano. Tudo que as ciências são

capazes, de acordo com Camus, é de uma poesia, pois, por meio dela, o ser

humano não chega a compreender o mundo. “Explicam-me esse mundo com uma

imagem. Então percebo que vocês chegaram à poesia: nunca poderei conhecer.” (Camus,

2014, p. 34).

A revolta que Camus manifesta não é única nem ao autor nem à

filosofia. Alguns autores do campo científico, mais especificamente da física,

demonstram uma revolta muito similar. Werner Heisenberg é um desses

autores que se revolta com a “compreensão” que a física moderna apresenta.

Em um primeiro contato com essa revolta, o autor explicita, em seus

diálogos, um problema ao afirmar que ele “compreendia” as implicações da

teoria da relatividade restrita de Albert Einstein. Mesmo possuindo um

completo domínio do aparato matemático da teoria, Heisenberg não era

capaz de afirmar que ele compreendia, realmente, a relatividade do tempo e

da simultaneidade – ambas implicações da teoria da relatividade restrita.

Só pude dizer que não sabia realmente o que significava
“compreender” em nossa ciência natural. O aparato matemático da
teoria da relatividade não me causava nenhuma dificuldade, mas
isso não significava, necessariamente, que eu houvesse

70



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A

“compreendido” por que um observador em movimento, ao usar a
palavra “tempo”, referia-se a algo diferente de um observador em
repouso. (Heisenberg, 2016, p. 41).

Ora, mesmo “compreendendo completamente uma teoria” – no sentido

de dominar o aparato matemático –, parece que ainda não é possível afirmar

uma compreensão do mundo. Essa situação leva Heisenberg a um estado de

revolta similar ao de Camus – mesmo compreendendo uma teoria, não

necessariamente eu compreendo o mundo. “Não sei o que mais pode ser exigido.

Sinto-me ludibriado pela lógica implícita nesse arcabouço matemático.” (Heisenberg,

2016, p. 42). Dentro desse contexto, é extremamente profícuo analisar o

problema de Heisenberg com a compreensão na física moderna pois, por

meio dessa análise, é possível iluminar, pelo menos em parte, a revolta de

Camus para com a ciência.

Antes de adentrar às hipóteses sobre o nascimento dessa revolta de

Heisenberg com o conceito de compreensão na física moderna – trata-se de

uma hipótese, pois mesmo sendo mais claro e extenso do que Camus sobre o

tema, Heisenberg não é totalmente direto sobre a questão –, é necessário se

ater a uma diferença central entre Camus e Heisenberg. Enquanto Camus

coloca o problema do absurdo como a impossibilidade de o ser humano

conhecer, ou seja, coloca como uma impossibilidade por princípio, uma

limitação humana, Heisenberg não concebe a compreensão humana como

limitada.

[…] não há, por outro lado, nenhuma razão para assumir que a
capacidade dos humanos de eventualmente compreender áreas
particulares da realidade seja limitada em princípio. Pelo contrário,
essa capacidade humana de compreender, de encontrar o seu
caminho na realidade, parece, em todos os sentidos, ser ilimitada.
(Heisenberg, 2019, p. 28, tradução nossa).

71



V. 21  N. 1  2020  (2022)

Logo, diferentemente de Camus, que concebe a impossibilidade de

conhecer ou compreender – o absurdo – como base para a incapacidade

humana de compreender o mundo, Heisenberg não chega a esse extremo,

pois, para o físico, a capacidade humana de compreensão é ilimitada. 

Em vez de conceber a própria compreensão humana como limitada,

Heisenberg concebe os campos científicos como limitados. Não é uma

questão de o ser humano ser incapaz de compreender o mundo, mas dos

campos científicos sozinhos não serem capazes de obter uma compreensão

completa do mundo. O que é limitado, nessa visão, não é a compreensão

humana como um todo, mas a compreensão de campos específicos da

ciência.

No entanto, o mal entendido, que as transformações na ciência
exata trouxeram à luz certos limites à aplicação do pensamento
racional, deve ser, imediatamente, combatido. Um campo de
aplicação mais estreito é dado somente a certas formas de
pensamento, e não ao pensamento racional em geral. (Heisenberg,
1966, p. 26, tradução nossa).

Heisenberg, portanto, concebe os diferentes campos das ciências como

completos ou acabados neles mesmos (Abgeschlössenheit). Isso de forma que

um campo, como, por exemplo, a mecânica clássica, funciona muito bem em

seu domínio, suas leis compreendem bem o domínio da realidade ao qual

elas concernem, entretanto, esse conhecimento não é geral, ele não é um

conhecimento “do todo”, é de apenas uma parte.  “Mas agora a natureza, por

meio da física moderna, nos lembrou, muito claramente, que nunca devemos esperar por

uma base tão firme para a compreensão de todo o campo das “coisas perceptíveis”.”

(Heisenberg, 1966, p. 27, tradução nossa). Logo, não é a compreensão

humana que é limitada, mas os campos da ciência que o são. Esses não são

capazes de, sozinhos, chegarem a uma compreensão “do todo”.

72



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A

Ora, se Heisenberg considera a compreensão humana como ilimitada e

apenas os campos específicos da ciência que se apresentam como limitados –

limitação essa que é resolvida por meio do Princípio de Complementaridade

de Bohr –, é possível questionar onde nasce, exatamente, o problema da

compreensão para Heisenberg. Adentrando nessa pergunta, uma vez que o

problema não é uma limitação em princípio, elencamos duas possíveis

hipóteses, as quais possuem uma forte relação com a linguagem: a primeira

hipótese versa sobre o fato de que tal incompreensão é fundada no caráter

insuficiente da linguagem, em particular, da sua insuficiência na física

moderna; a segunda hipótese versa sobre o fato de que, ao longo do

desenvolvimento da física – principalmente no século XIX com Mach –, a

linguagem utilizada foi, gradativamente, se distanciando de uma linguagem

intuitiva, o que acarretou na impossibilidade de uma compreensão intuitiva

na física moderna. 

Expandindo as hipóteses, a primeira concerne, então, a uma

insuficiência na linguagem. Essa insuficiência pode ser dividida em dois

níveis diferentes, a insuficiência da linguagem no uso comum e no uso

dentro da física moderna. De acordo com Heisenberg, as palavras, em seu

uso comum, se demonstram incertas, elas não são claramente definidas.

Essa incerteza intrínseca do significado das palavras foi,
certamente, reconhecida muito cedo e trouxe a necessidade de
definições, ou – como a palavra “definição” diz – para o
estabelecimento de limites que determinam onde a palavra deve ser
usada e onde não. (Heisenberg, 1958a, p. 169, tradução nossa).

As palavras, mesmo possuindo definições, não são capazes de uma total

precisão. Essa imprecisão decorre, segundo o físico, de como as palavras são

definidas. O ato de definição, que possui o intuito de determinar o sentido de

uma palavra, ocorre por meio da utilização de conceitos, esses que, no que

lhes concerne, continuam sendo palavras, isto é, eles próprios não são bem

73



V. 21  N. 1  2020  (2022)

definidos. Com isso, se recai em um círculo lógico, o processo que deveria

definir claramente as palavras se utiliza delas mesmas, caindo em uma

incerteza. Sendo assim, considerando que as palavras não podem ser bem

definidas e se apresentam como incertas, o sentido das palavras só pode ser

dado por meio do contexto. “O que deve ser enfatizado no início é que o significado

de uma palavra pode depender, em grande medida, do contexto em que ela é usada.”

(Heisenberg, 2019, p. 25, tradução nossa). Palavras e conceitos isolados

possuem inúmeras interpretações possíveis; ao considerar o contexto, tais

interpretações diminuem. Contudo, ainda não se chega a uma precisão.

Advindo desse problema com as palavras no seu uso comum, o uso da

linguagem na física moderna também se demonstra problemático. Nesse

campo, não somente a linguagem comum se demonstra insuficiente em

consequência da sua falta de definição clara, mas os conceitos da física

clássica também se demonstram insuficientes.

[…] somos forçados a usar a linguagem da física clássica,
simplesmente por não termos outra linguagem com que expressar
os resultados. Sabemos que os conceitos dessa linguagem são
imprecisos, têm uma aplicação limitada, mas não dispomos de
outra linguagem e, afinal, esta nos ajuda a apreender o fenômeno,
ao menos que indiretamente. (Heisenberg, 2016, p. 154).

A questão sobre a insuficiência da linguagem utilizada pela física

clássica está presente tanto na teoria da relatividade quanto na mecânica

quântica – sendo que, de acordo com Heisenberg, no contexto da mecânica

quântica a dificuldade é ainda maior. Em ambos os campos, os conceitos

clássicos – tempo, espaço, simultaneidade e massa absolutos, assim como

uma descrição causal dos fenômenos – são imprecisos, contudo, são os

únicos disponíveis. “O verdadeiro problema por trás destas várias controvérsias foi o

fato de que não existia uma linguagem na qual um pudesse falar consistentemente sobre a

nova situação.” (Heisenberg, 1958a, p. 174, tradução nossa). Sendo assim,

74



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A

devido às grandes mudanças epistemológicas que a física moderna impôs, os

conceitos clássicos se apresentam tão insuficientes para a compreensão dos

fenômenos físicos como a própria linguagem comum. 

Um ótimo exemplo que Heisenberg apresenta sobre essa defasagem na

linguagem é por meio da teoria atômica de Bohr. A teoria de Bohr sobre a

órbita dos elétrons é representada como um sistema planetário devido à falta

de uma linguagem apropriada para explicar o átomo. “Pretendo dizer algo sobre a

estrutura do átomo, mas falta-nos uma linguagem em que possamos nos fazer entender.”

(Heisenberg, 2016, p. 54). A ausência de uma conceituação adequada

conduziu-o para uma explicação do átomo em termos de uma linguagem

antiquada – a linguagem astronômica. Logo, a teoria atômica de Bohr não

necessariamente explica como o átomo funciona, ela é apenas uma descrição

possível dentro da linguagem que se detinha na época.

Considerando esses dois níveis de insuficiência, de incerteza, da

linguagem – a não possibilidade de uma definição clara das palavras na

linguagem comum, e a insuficiência da linguagem clássica para compreensão

dos fenômenos da física moderna – é possível, e faz, em um primeiro

momento, todo sentido, atribuir a revolta de Heisenberg à impossibilidade de

compreensão a esse fator. Entretanto, mesmo a linguagem se apresentando

como insuficiente, tanto Heisenberg quanto Bohr reforçam inúmeras vezes

que essa linguagem é capaz de representar ou mesmo de retratar o mundo.

Apesar da ambiguidade e indeterminação dos conceitos, a
linguagem é bem adequada – e foi criada – para, de alguma forma,
“representar” ou “retratar” as condições da realidade ou das ideias
sobre elas. Essa representação não pode ser completa ou precisa.
O que ela pode fazer, entretanto – para usar uma expressão um
tanto imprecisa – é conter o “essencial”. (Heisenberg, 2019, p. 25,
tradução nossa).

75



V. 21  N. 1  2020  (2022)

Uma ótima maneira de compreender essa relação, entre uma linguagem

insuficiente que ainda é capaz de compreender o mundo, é dada por uma

analogia que Heisenberg atribui a Bohr. Bohr compara a linguagem a lavar

louça com uma água suja, mesmo possuindo apenas água e panos sujos,

ainda é possível limpar o suficiente da louça para considerá-la limpa. A

linguagem funciona da mesma forma, se detém apenas uma linguagem, e

lógica, incerta e limitada, que não possui uma definição clara e não se aplica

totalmente aos novos fenômenos. Entretanto, por intermédio dessa

linguagem, o ser humano ainda é capaz de compreender, de uma maneira

relativamente clara, o mundo.

– Nossa lavagem de louça é como nossa linguagem – disse Niels. –
Temos água suja e panos de prato sujos e, no entanto,
conseguimos deixar limpos os pratos e copos. Também na
linguagem, temos de trabalhar com conceitos pouco claros e com
um tipo de lógica cuja alcance é restrito e desconhecido. No
entanto, nós a usamos para introduzir clareza em nossa
compreensão da natureza. (Heisenberg, 2016, p. 162).

Ora, se o problema não está na insuficiência da linguagem – mesmo ela

não apresentando uma compreensão totalmente clara do mundo ainda

somos capazes de compreendê-lo por meio dela – sobra analisar a segunda

hipótese. Essa hipótese concerne, principalmente, a maneira como a física

modificou sua ideia de compreensão ao longo da história.

Um autor chave que esclarece essa mudança é Ernst Mach. Mach se

apresenta com o grande ponto de cisão entre uma antiga visão do propósito

da física e um novo propósito que vai pautar a física do século XX. Mach,

diferentemente de Galileu, retorna a uma física descritiva, o propósito

interno da física, agora, é o de descrever a experiência da maneira mais

econômica possível. Enquanto Galileu almejava uma real compreensão do

mundo físico por meio de uma investigação das leis que regem os

76



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A

fenômenos, Mach alega que a física deve, estritamente, se ater a uma

descrição direta da natureza pautada pela econômica do pensamento. “Acima

de tudo, Galileu e a maioria de seus principais sucessores insistiram que o objetivo

primário da ciência física não era “salvar as aparências”, mas “compreender o mundo

físico real” […].” (Blackmore et. al., 2001, p. 1, tradução nossa).

O que Mach propõe, portanto, para física – o que, no caso de Mach,

pode ser expandido para todas as ciências – é uma descrição direta da

experiência pautada pelo princípio da economia do pensamento. “A economia

da comunicação e da apreensão é a própria essência da ciência.” (Mach, 1919, p. 6,

tradução nossa). Esse princípio, em linhas gerais, expressa que todas as

teorias e leis científicas devem aspirar a um alto grau de economia. Isso quer

dizer, a ciência deve se ater somente ao que se repete na experiência, ela deve

ignorar todos os detalhes supérfluos, trata-se de encontrar uma “unidade na

multiplicidade”. “Mach afirmava que as teorias mais simples, mais parcimoniosas

economizavam memória e esforço usando conceitos e leis abstratas em vez de se atentarem

aos detalhes de cada evento ou experimento individual.” (Banks, 2004, p. 23, tradução

nossa). Levando esse princípio em consideração, é possível colocar que o

propósito da ciência, que Mach concebe, é alcançar a descrição mais

abrangente e econômica possível da experiência.  “A ciência, nela mesma,

portanto, pode ser considerada como um problema mínimo, consistindo da apresentação

mais completa possível dos fatos com o menor gasto possível de pensamento.” (Mach,

1919, p. 490, tradução nossa). Para alcançar essa descrição, para alcançar esse

nível de abrangência e economia, a descrição física se torna cada vez mais

abstrata, de forma que a física acaba representando somente um “esqueleto

causal da realidade”. “O objetivo da física, consciente ou inconscientemente, sempre foi

descobrir o que podemos chamar de esqueleto causal do mundo.” (Russell, 1992, p. 391,

tradução nossa).

Por meio desse novo propósito, Mach abre o caminho para física do

século XX, uma física que não mais se preocupa com a compreensão em

77



V. 21  N. 1  2020  (2022)

detalhe das leis que regem os fenômenos, mas que se volta à descrição

econômica, abrangente e abstrata da experiência, de maneira que essa

descrição possa ser aplicada para prever eventos futuros.

Feita essa digressão, é possível retomar como a compreensão se dá na

física moderna. Considerando o novo propósito que Mach instaura para

física, se demonstrou necessário, cada vez mais, alcançar um alto grau de

abstração na física. O método utilizado para chegar a essa abstração

necessária foi a formalização.

O desenvolvimento da física nos últimos séculos, e especialmente
nas últimas décadas, tem cada vez mais levado à aquele método na
construção, teste, e aplicação de teorias físicas que nós chamamos
de formalização, isto é, a construção de um cálculo
complementado por uma interpretação. (Carnap, 1974, p. 67,
tradução nossa).

De acordo com Carnap, a formalização é o método que a física adotou

para alcançar a abstração necessária. Essa consiste em explicar os fenômenos

por meio de um cálculo seguido de uma interpretação desse cálculo. Somente

na matemática que a descrição física alcançou a abstração necessária. “Como

na formulação da teoria da relatividade, encontraram-se instrumentos adequados em

abstrações matemáticas altamente desenvolvidas.” (Bohr, 2017, p. 110). Isso ocorre

de uma forma que, tomando o exemplo que Heisenberg usa, qualquer

descrição de um fenômeno na mecânica quântica só é aceito se for possível

colocá-lo em termos matemáticos. Uma descrição na linguagem comum não

é suficiente para a física. “Na teoria quântica, nós aceitamos a situação descrita

quando se tornou possível representá-la matematicamente […].” (Heisenberg, 1958c,

p. 105, tradução nossa).

A grande consequência desse método, da utilização da matemática

como a linguagem primária para explicação dos fenômenos na física, é que,

cada vez mais, uma “compreensão intuitiva” se tornou supérflua dentro da

78



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A

física. “Em consequência, tornou-se cada vez mais possível renunciar uma “compreensão

intuitiva” dos termos abstratos, axiomas e teoremas formulados com a ajuda deles.”

(Carnap, 1974, p. 67, tradução nossa). 

Como a linguagem comum, a “linguagem intuitiva” foi colocada de

lado para o uso da matemática, a própria compreensão intuitiva foi ficando

cada vez mais imprópria para a física. O físico se torna completamente

satisfeito se é capaz de descrever os experimentos por meio dos conceitos

abstratos da matemática; contudo, devido ao alto grau de abstração

matemática, nem sempre é possível explicar o arcabouço matemático em

uma linguagem intuitiva. De forma que, a distância entre a abstração

matemática e a linguagem intuitiva é tão notável, que Heisenberg se

questiona se uma explicação intuitiva é, de alguma forma, possível para a

nova física. “Até para o físico, a descrição em linguagem simples será um critério do grau

de compreensão que foi alcançado. Até que medida tal descrição é possível?”

(Heisenberg, 1958a, p. 168, tradução nossa).

No contexto dessa impossibilidade de uma explicação intuitiva pela

física, uma das saídas que os físicos tentaram explorar foram os modelos.

[…] os físicos se esforçaram para torná-los “intuitivos”
construindo um “modelo”, isto é, uma forma de representar os
microprocessos eletromagnéticos por uma analogia a
macroprocessos conhecidos, por exemplo, os movimentos de
coisas visíveis. (Carnap, 1974, p. 67, tradução nossa).

Os modelos tentam demonstrar o arcabouço matemático abstrato das

teorias físicas por meio de comparações a fenômenos intuitivos – por sua via,

macroscópicos – os quais a linguagem intuitiva é capaz de representar. Em

resumo, os modelos tentam colocar a linguagem matemática, por meio de uma

comparação, em uma linguagem intuitiva. Um exemplo dessa tentativa é o

próprio modelo atômico de Bohr comentado anteriormente. 

79



V. 21  N. 1  2020  (2022)

O problema com os modelos é que eles, segundo Carnap, não fazem

parte diretamente das teorias físicas, eles não são necessários para o propósito

da física. Os modelos apenas servem como um aparato estético, didático, ou

no melhor dos casos, heurístico, para as teorias. “É importante perceber que a

descoberta de um modelo não possui mais do que um valor estético, didático ou, na melhor

das hipóteses, heurístico, mas não é, de modo algum, essencial para uma aplicação

bem-sucedida da teoria física.” (Carnap, 1974, p. 68, tradução nossa). Para além

dessa questão com os modelos, outro fator que conta para sua insuficiência

em apresentar uma compreensão intuitiva é que, na física moderna,

gradativamente os modelos se tornaram inviáveis. O grau de abstração

matemático que a relatividade e a mecânica quântica alcançaram foi tão

elevado que os modelos não foram mais possíveis ou se demonstraram

insuficientes.
A demanda por uma compreensão intuitiva dos axiomas foi cada
vez menos satisfeita quando o desenvolvimento levou à teoria da
relatividade geral e, depois, à mecânica quântica, envolvendo a
função de onda. (Carnap, 1974, p. 68, tradução nossa).

É nesse ponto que é possível retomar o problema com a compreensão

na física moderna que Heisenberg apresenta. Como mostrado, parece não ser

possível uma compreensão intuitiva na física, devido à adoção da linguagem

matemática. Nesse contexto, a física parece renunciar à compreensão intuitiva.

Seu método de formalização, decorrente da necessidade de uma descrição

econômica e abrangente, leva a um grau de abstração que a linguagem

intuitiva não é capaz de representar. Contudo, abandonar a linguagem intuitiva

acarreta em um gravíssimo problema. O problema em abandonar a linguagem

intuitiva, e em decorrência a compreensão intuitiva, é que somente com ela

que é possível se afirmar que realmente se compreendeu algo, ela é necessária

para a compreensão.

80



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A

– Por enquanto, não temos ideia da linguagem que devemos usar
para falar dos processos no interior do átomo. É fato que temos
uma linguagem matemática, ou seja, um esquema matemático para
determinar os estados estacionários do átomo ou as probabilidades
de transição de um estado para outro, mas não sabemos – pelo
menos, não em termos gerais – como essa linguagem se relaciona
com a linguagem comum. Precisamos, é claro, dessa ligação, se
pretendemos aplicar essa teoria a algum experimento. Pois, quando
se trata de experimentos, usamos a linguagem tradicional. Logo,
não posso afirmar que tenhamos “compreendido” a mecânica
quântica. Presumo que o esquema matemático funcione, mas até
hoje não se estabeleceu nenhuma ligação dele com a linguagem
tradicional. (Heisenberg, 2016, p. 81-82).

Considerando que a compreensão intuitiva, baseada na linguagem

intuitiva, é necessária para que seja possível afirmar que alguém compreendeu

o mundo, e que a física não é mais capaz de oferecer essa compreensão

intuitiva, se faz necessário um novo significado para o conceito

“compreensão” na física moderna.

Sempre que nós procedemos do conhecido ao desconhecido
podemos esperar compreender, mas podemos ter que aprender, ao
mesmo tempo, um novo significado da palavra “compreensão”.
Nós sabemos que qualquer compreensão deve ser baseada
finalmente na linguagem natural, porque é somente aí que
podemos ter certeza de tocar a realidade […]. (Heisenberg, 1958a,
p. 201-202, tradução nossa).

Sendo assim, ao afirmar que se compreendeu uma teoria, uma sentença

ou uma lei na física moderna não expressa que algo foi compreendido

intuitivamente, mas que um é capaz de utilizar essa teoria, sentença ou lei

física para descrição de fenômenos conhecidos ou para previsão de novos

fenômenos. “Assim, compreendemos “E” se “compreensão” de uma expressão, sentença

ou de uma teoria significa a capacidade do seu uso para a descrição de fatos conhecidos ou

para a previsão de novos fatos.” (Carnap, 1974, p. 69, tradução nossa). 

81



V. 21  N. 1  2020  (2022)

O propósito que Mach impõe para a física é realizado, ela busca apenas

uma descrição dos fenômenos, não mais se busca uma compreensão, por meio

da investigação profunda das leis físicas, dos fenômenos. Nesse contexto, a

compreensão intuitiva é supérflua, ela não é necessária, em grau algum, para o

físico. “Uma “compreensão intuitiva” ou uma tradução direita de “E” em termos que se

referem a propriedades observáveis não é necessária nem possível.” (Carnap, 1974, p. 69,

tradução nossa). Logo, é possível afirmar que o físico compreende sua ciência,

contudo, o que ele se refere ao afirmar que compreende é algo totalmente

diferente da compreensão intuitiva que Heisenberg procura. Ele compreende,

se compreensão for entendida como a utilização da física para descrição de

fenômenos ou previsão de novos fenômenos.
Assim, o físico, embora não possa nos dar uma tradução para a
linguagem cotidiana, compreende o símbolo “Ψ” e as leis da
mecânica quântica. Ele possui aquele tipo de compreensão que,
por si só, é essencial no campo do conhecimento e da ciência.
(Carnap, 1974, p. 69, tradução nossa).

Visto que a compreensão intuitiva é desnecessária, e até inviável, na física

moderna, a revolta de Heisenberg e Camus para com a ciência – em específico

a física – fica mais clara. Heisenberg e Camus até podem compreender as

teorias físicas no sentido de compreensão que Carnap atribui à física, mas essa

compreensão não é o suficiente, ainda se fazendo necessária uma

compreensão intuitiva. Em torno dessa revolta, ao comentar sobre a

linguagem, Heisenberg aponta para uma possível saída, a poesia. Somente ela

é capaz de unir, não em perfeição, mas unir, o conteúdo intuitivo da

linguagem comum – esse que foi perdido no desenvolvimento da física com a

abstração – e a precisão dos conceitos matemáticos.

De certa forma, a poesia está no lugar onde os extremos se tocam:
de um lado, pensando puramente em termos de conteúdo,
explorando plenamente a vitalidade do mundo e, do outro lado, a

82



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A

conexão de conceitos em um esquema estritamente matemático.
(Heisenberg, 2019, p. 28, tradução nossa).

Se a física não é capaz de apresentar o mundo devido ao seu método

adotado, a saída seria compreender o mundo por meio da poesia. Sobre as

coisas últimas as quais não podemos falar (Heisenberg, 2019, p. 29), sobre as

coisas que a física – devido a seu método de expressão matemático abstrato –

não é capaz de prover uma compreensão intuitiva, tudo que é possível fazer é

contar uma história, é expressar em forma de uma poesia.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

 A partir da relação entre o ser humano e o mundo, Camus tem uma

evidência: o absurdo. O que se sabe é que há uma relação: o absurdo existe

enquanto houver ser humano e mundo. “Sua primeira característica a esse respeito é

que ela não pode ser dividida. Destruir um dos seus termos é destruí-la totalmente.”

(Camus, 2014, p. 45). O absurdo nasce, se é possível apontar com alguma

exatidão, dessa relação entre o ser humano que busca uma compreensão do

mundo e o mundo que se fecha a ele. “Mas o essencial é o explicar.” (Camus,

2014, p. 60). Esse mundo, pelo menos para o homem absurdo, que é

irracionável. “O mundo para ele não é tão racional, nem irracional a tal ponto. É

irracionável.” (Camus, 2014, p. 61). Quando se compara a exigência do ser

humano ao que a natureza lhe fornece, aí está o absurdo.

Ao considerar que a ciência é uma das ferramentas mais refinadas para

prover a compreensão do mundo, Camus, então, direciona sua revolta à

ciência. A ciência deveria, pelo menos em teoria, prover a compreensão do

mundo ao ser humano, entretanto, ela, aparentemente, se mostra como

incapaz de cumprir tal objetivo. Essa revolta de Camus, como apontado, não é

única. Na medida em que Heisenberg expressa uma revolta muito semelhante

voltada à física moderna. Ao investigar os motivos dessa revolta, Heisenberg

83



V. 21  N. 1  2020  (2022)

acaba confirmando alguns pontos levantados por Camus e aprofundando

outros.

A questão gira, pelo menos no recorte feito aqui, ao redor da

impossibilidade da física moderna prover uma compreensão intuitiva do

mundo. Devido a sua mudança de propósito, e consequentemente de método,

ao longo da história a física foi forçada a abandonar uma explicação por meio

da linguagem intuitiva, o que decorreu no abandono da própria compreensão

intuitiva, em vista de uma explicação em linguagem matemática.

No contexto dessa mudança, a noção de “compreensão” na física foi

alterada. O físico compreende, se compreender for entendido como a

utilização de uma teoria para descrição ou previsão de fenômenos. Contudo,

por mais que essa compreensão seja suficiente para a física, ela não é

suficiente para o ser humano. Descrição, enumeração e previsão não são

sinônimos de uma compreensão intuitiva e, somente por meio desta, que

alguém pode afirmar que compreendeu o mundo. “Entendo que posso apreender os

fenômenos e enumerá-los por meio da ciência, mas nem por isso posso captar o mundo.”

(Camus, 2014, p. 34).

Seguindo sua revolta com essa incapacidade de compreensão intuitiva

por meio da ciência, Heisenberg aponta para uma saída, a poesia. Sobre aquilo

que a ciência não é capaz de alcançar, se deve contar uma história. Nesse

ponto, os autores novamente se aproximam, enquanto Camus afirma que a

ciência acaba em poesia, Heisenberg aponta que a saída da impossibilidade de

compreensão intuitiva da ciência está também na poesia. No final, tudo que

parece ser possível é “contar uma história”, e não uma compreensão completa

como aspiram ambos. 

Sendo assim, o ser humano se vê em um estado absurdo, a ciência,

aquela com a maior capacidade de suprir sua busca por compreensão, não é

84



C A D E R N O S   P E T   F I L O S O F I A

capaz de alcançar o fim de sua tarefa, tudo o que é possível, no âmbito da

busca por uma compreensão intuitiva do mundo, é apelar à poesia.

* * *

Referências

BANKS, Erik. “The Philosophical Roots of Ernst Mach’s Economy of
Thought”. In: Synthese, v. 139, no. 1, 2004, p. 23–53.

BLACKMORE, John et. al. (Org.). Ernst Mach’s Vienna 1895–1930. Dordrecht:
Springer Netherlands, 2001.

BOHR, Niels. Física atômica e conhecimento humano: ensaios 1932-1957. Trad. Vera
Ribeiro. Rio de Janeiro: Contraponto, 2017.

CAMUS, Albert. O Mito de Sísifo. Trad. Ari Roitman; Paulina Watch. Rio de
Janeiro: Record, 2014.

CAMUS, Albert. O Homem Revoltado. Trad. Valerie Rumjanek. Rio de Janeiro:
Record, 2018.

CARNAP, Rudolf. “Foundations of logic and mathematics”. In: International
Encyclopedia. Chicago: The University of  Chicago Press, 1974.

HEISENBERG, Werner. A parte e o todo: encontros e conversas sobre física, filosofia,
religião e política. Trad. Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Contraponto, 2016.

HEISENBERG, Werner. Der Teil und das Ganze: Gespräche im Umkreis der
Atomphysik. München: Piper, 1986.

HEISENBERG, Werner. Philosophic problems of nuclear science. Trad. F. C. Hayes.
New York: Fawcett Books, 1966.

HEISENBERG, Werner. Physics and Beyond: Encounters and Conversations. Trad.
Arnold J. Pomerans. New York: Harper & Brothers Publishers, 1971.

85



V. 21  N. 1  2020  (2022)

HEISENBERG, Werner. Physics and philosophy: The revolution in modern science.
New York: Harper & Brothers Publishers, 1958a. (World Perspectives).

HEISENBERG, Werner. Reality and Its Order. Trad. M. B Rumscheidt, N.
Lukens; I. Heisenberg. Cham: Springer International Publishing, 2019.

HEISENBERG, Werner. The Meaning of Beauty in the Exact Sciences. Trad. Peter
Heath. 2012. Disponível em:
https://www.semanticscholar.org/paper/The-Meaning-of-Beauty-in-the-Exac
t-Sciences-Heisenberg/efef1ad9a69f723dd44566442672be46d20e6d14
(acesso: março/2021).

HEISENBERG, Werner. The physicist’s conception of nature. Trad. Arnold J.
Pomerans. London: Hutchinson & Co., 1958b.

HEISENBERG, Werner. The Representation of Nature in Contemporary
Physics. In: Daedalus, v. 87, n. 3, 1958c, p. 95–108.

HEISENBERG, Werner. Tradition in Science. In: Bulletin of the Atomic Scientists,
v. 29, n. 10, 1973, p. 4–10.

MACH, Ernst. Popular Scientific Lectures. Trad. Thomas J. McCormack.
Chicago: The Open Court Publishing CO, 1898.

MACH, Ernst. The science of mechanics. Trad. Thomas J. McCormack. Chicago:
The Open Court Publishing CO, 1919.

RUSSELL, Bertrand. The analysis of  matter. London: Routledge, 1992.

Recebido 13/04/2021

Aprovado 10/12/2021

Licença CC BY-NC 4.0

86


